
Rize İlahiyat Dergisi 29 (Ekim 2025) 65-76                                                                                                                                                                               | Araştırma Makalesi   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Öznur HOCAOĞLU |  https://orcid.org/0000-0003-2204-6491 
Dr. Öğr. Üyesi | Yazar | oznur.hocaoglu@cbu.edu.tr 

Manisa Celal Bayar Üniversitesi |   https://ror.org/053f2w588 
İslam Tarihi | Manisa, Türkiye 

 

Öz 
Tarih yazıcılığının problemlerinden biri, tarihin siyasî çekişmelerin gölgesinde yazılmasıdır. Zira tarihçilerin bir kısmı, gördüklerini ve duyduklarını, sahip oldukları 
ideolojiyi destekleyecek şekilde aktarmaktadır. Bu çalışmanın amacı, olaylara ideolojik olarak bakıldığı zaman, gerçeklerin biraz abartma ile nasıl çarpıtıldığını ve ortaya 
çıkan kurgunun mevcut kanaatine uygun olduğu takdirde, okuyucu tarafından da sorgulanmadan doğru kabul edilebildiğini ortaya koymaktır. İşte Harre Vak’ası’na 
dair nakledilen rivayetler de bu sorunun somut örneklerindendir.  Çünkü Medineliler ile Emevî hilâfet askerleri arasında Harretüvâkım’da 63/683 yılında meydana 
gelen savaş, kaynaklarımızda sebepleri ve sonuçları açısından farklı şekillerde ele alınmıştır. Bu makalede Harre Vak’ası ile ilgili üç iddia incelenecektir. Birincisi, Yezîd 
b. Muâviye’nin eğlence hayatına düşkün olması, içki içmesi ve fasık olmasından dolayı Medinelilerin dini hassasiyetleri sebebiyle isyan ettikleri; ikincisi, galip gelen 
Şam askerlerine Medine’nin üç gün mübah kılındığı; üçüncüsü, ibâha sürecinde ashabın kızlarına ve torunlarına cinsel saldırı yapıldığı iddialarıdır. Bu araştırmada 
görülmektedir ki Yezîd b. Muâviye aleyhtarı râviler, yaşananları olabildiğince kötü göstermeye çalışırken, diğer râviler böyle bir manzara çizmemektedir. Tarihçilerin 
bir kısmı tarafından, Medine halkının Emevi yönetimine isyan etmesi Yezîd b. Muâviye’nin bir İslam devletinin başkanına yakışmayacak yaşam tarzına dayandırılırken, 
Yezîd b. Muâviye’nin sarayında bir süre yaşayan ve günlük hayatına şahit olan Muhammed b. Hanefiyye bu iddiaları kabul etmemektedir. Yukarıdaki iddiaları 
destekleyen rivayetlerin geneli, Şiî kaynaklardan ve cerh alimlerince sika olmadığı belirtilen Şiî râvilerden nakledilmektedir. Şöyle ki râvi olarak Ebû Mihnef ön plana 
çıkmaktadır. Cerh alimleri Ebû Mihnef’in sika olmadığını, aşırı Şiî olduğunu belirtmektedirler. Ayrıca rivayetlerin muhtevalarında bir birliktelik bulunmadığı gibi olay 
ilk kaynaklardan okunduğunda bu iddiaları doğrulamayan rivayetlerin de olduğu görülmektedir. Öte yandan olayı yaşayan Medine halkı arasında onca sahâbe 
bulunmasına hatta Hz. Ali’nin yakınları olmasına rağmen onlardan tecavüz iddiasına dair hiçbir haberin nakledilmemesi de rivayetler üzerinde daha dikkatli inceleme 
yapılmasını gerekli kılmaktadır.  Ülkemizde Harre Vak’ası hakkında yapılmış çalışmalar mevcuttur. Ancak bu çalışmalarda olay sebep ve sonuçları açısından 
anlatılmakla yetinilmiş, mezkur iddialar üzerinde bir analiz yapılmamıştır. Bu makale bu boşluğu doldurmaya katkı sağlayacaktır. Tarihsel olayların ideolojik bakış 
açılarından arındırılarak incelenmesi, geçmişin daha doğru ve tarafsız bir şekilde anlaşılmasına yardımcı olacaktır. Bu nedenle, Harre Vak’ası gibi tartışmalı konular 
incelenirken farklı kaynakların ve perspektiflerin dikkate alınması büyük önem taşımaktadır. Araştırma, multidisipliner bir yaklaşımla yapıldı. İlk dönem İslam Tarihi 
eserlerinin yanı sıra, muteber hadis kaynaklarına ve şerhlerine, tabakât ve ensâb kitaplarına, tefsirlere ve konu ile alakalı modern çalışmalara da müracaat edildi. 
Literatür taraması objektif ve eleştirel bir bakış açısı ile gerçekleştirildi. Elde edilen veriler, mukayeseli bir analize tabi tutularak neticeye ulaşıldı. Bu bağlamda, olaya 
dair farklı rivayetler ve bu rivayetlerin güvenilirliği değerlendirilerek daha kapsamlı bir anlayışa ulaşmak amaçlandı. Bu çalışmada kullanılan metodoloji, tarih 
yazımında objektifliğin ve eleştirel düşüncenin önemini vurgulamaktadır.   

Anahtar Kelimeler 
İslam Tarihi, Harre Vak’ası, Yezîd b. Muâviye, Müslim b. Ukbe, Ebû Mihnef, Medine. 

Atıf Bilgisi 
Hocaoğlu, Öznur. “İdeolojik Tarih Okuma Örneği: Harre Vak’ası Hakkındaki İddialar”. Rize İlahiyat Dergisi 29 (Ekim 2025), 65-76.  

https://doi.org/10.32950/rid.1705519 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi                                                                                Değerlendirme: İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    24.05.2025                                           Kabul Tarihi:   07.10.2025 Yayım Tarihi:   20.10.2025     
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Etik Kurul İzni Bu çalışma etik kurul izni gerektirmemektedir. 
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate                                                                             Etik Bildirim: ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 29 (October 2025) 65-76                                                                                                                                                                                                                  | Research Article 

https://dergipark.org.tr/rid 

Ḥ

Öznur HOCAOĞLU |  https://orcid.org/0000-0003-2204-6491 
Dr. Öğr. Üyesi | Author | oznur.hocaoglu@cbu.edu.tr 

Manisa Celal Bayar University |  https://ror.org/053f2w588 
Islamic History | Manisa, Türkiye 

 
Abstract 
One of the problems of historiography is that history is often written under the shadow of political conflicts. Many historians have presented what they observed and 
heard in a manner that supports their own ideological positions. The aim of this study is to demonstrate how historical facts can be distorted through exaggeration 
when approached ideologically, and how such constructed narratives, once aligned with prevailing preconceptions, can be accepted by readers without critical 
scrutiny. The narrations concerning the Ḥarra Incident exemplify this problem. The battle between the people of Medina and the Umayyad forces at al-Ḥarra in 63/683 
is depicted in the sources with divergent explanations regarding its causes and consequences. This article examines three particular claims related to the incident. 
First, that the rebellion of the Medinese was provoked by their religious sensitivities in response to Yazīd b. Muʿāwiya’s alleged indulgence in entertainment, wine-
drinking, and immorality; second, that the victorious Syrian forces were granted Medina as permissible (mubāḥ) for three days; and third, that during this period of 
permissibility, the daughters and granddaughters of the Companions were subjected to sexual assault. The findings of this research indicate that transmitters hostile 
to Yazīd b. Muʿāwiya attempted to portray the events in the worst possible light, whereas other transmitters did not draw such a picture. While some historians 
attribute the rebellion of the Medinese against the Umayyad rule to Yazīd’s lifestyle, which they considered unbefitting for the head of an Islamic polity, Muḥammad 
b. al-Ḥanafiyya—who lived in Yazīd’s palace for a period and personally witnessed his daily life—explicitly rejected such claims. Most of the reports supporting the 
above-mentioned allegations are transmitted by Shīʿī sources and narrators whom the hadith critics (ʿilm al-jarḥ wa-l-taʿdīl) classified as unreliable. Among them, Abū 
Mikhnaf stands out prominently; however, he was explicitly labeled by the critics as neither trustworthy (thiqa) nor impartial, but rather as an extremist Shīʿī. 
Moreover, the content of these reports lacks consistency, and a careful reading of the earliest sources reveals accounts that contradict these accusations. It is also 
striking that, despite the presence of numerous Companions in Medina at the time—including close relatives of ʿAlī b. Abī Ṭālib—no reports of sexual assault were 
transmitted by them. This silence underscores the need for a more cautious and critical evaluation of these claims. Although several studies on the Ḥarra Incident have 
been conducted in Turkey, they have primarily been limited to narrating the causes and consequences of the event without undertaking an analysis of the controversial 
allegations. This article seeks to fill that scholarly gap. A more accurate and impartial understanding of the past can only be achieved when historical events are 
examined independently of ideological biases. Therefore, in controversial cases such as the Ḥarra Incident, it is crucial to take into account diverse sources and 
perspectives. This study was conducted with a multidisciplinary approach. In addition to early Islamic historical works, reliable hadith sources and their commentaries, 
biographical (ṭabaqāt) and genealogical (ansāb) compilations, tafsīr works, and relevant modern studies have been consulted. The literature review was carried out 
with an objective and critical perspective, and the data obtained were subjected to comparative analysis. Accordingly, different reports on the event and their reliability 
were evaluated in order to reach a more comprehensive understanding. The methodology adopted in this study highlights the importance of objectivity and critical 
reasoning in historical writing. 

Keywords 
Islamic History, Ḥarra Incident, Yazīd b. Muʿāwiya, Muslim b. ʿUqba, Abū Mikhnaf, Medina. 

Citation 
Hocaoğlu, Öznur. “An Example of Ideological Historical Reading: Claims About the Ḥarra Incident”. Rize Theology Journal 29 (October 2025), 65-76.  

https://doi.org/10.32950/rid.1705519 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Publication Information  
Type Research Article                                                                           Peer-Review: Double anonymized - Two External 
Process Information Date of Submission:  24.05.2025                     Date of Acceptance: 07.10.2025 Date of Publication: 20.10.2025     

Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. 

Ethics Committee Approval Ethics committee approval is not required for this study. 
Plagiarism Checks Yes – iThenticate                                                                          Complaints: ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 67 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Giriş 

Tarihçilerin olayları doğru ve objektif olarak aktarmaları prensip olarak kabul edilse de bu prensip birçok kez ihlal edilmiştir. 
İnsan olmaları hasebiyle tarihçilerin olayları yanlış yorumlama, eksik bilgiye ulaşma, vb. sınırlılıkları bir noktaya kadar kabul 
edilebilir. Ancak sahip oldukları ideoloji, siyasî düşünce ve ön yargılar nedeniyle olayları eklemeler yaparak ya da eksik anlatarak 
çarpıtmaları kabul edilemez. Zira bu eylem bir nevi insanlık mirası olan tarihe, o tarihi oluşturan insanlara ve bu olaylardan 
ibret ve örnek alacak gelecek nesillere ihanettir. 

İslam tarih yazıcılığı alanında da olayları yanlı ve yanlış aktarmanın örnekleri mevcuttur. Emevîler Dönemi’nde meydana gelen 
Harre Vak’ası da bunlardan biridir. Yezîd b. Muâviye’nin (64/683) hilâfetini kabul etmeyen Medinelilerin isyanının kan dökülerek 
bastırılması halihazırda trajik bir olay olmasına rağmen sonraki dönemlerde özellikle Şiî tarihçiler tarafından ilaveler yapılmak 
sureti ile bir propaganda malzemesi haline getirilmiştir. Ortaya çıkan abartılı anlatım ise toplumun Yezîd b. Muâviye algısına 
uygun olduğu için sorgulanmadan benimsenmiştir. Bu kurgusal anlatım tespit edebildiğimiz kadarı ile İbn Kuteybe’den 
(276/889) günümüze kadar birçok tarihçi tarafından nakledilmiştir. Emevî askerlerinin kadınlara tecavüz ettikleri iddiasının 
modern çalışmalarda da bazen üstü örtülü şekilde bazen de açıkça ifade edilerek kabul edildiği görülmektedir.1 Makalenin amacı 
Yezîd b. Muâviye’ yi savunmak değildir, doğru bilinen yanlışları ortaya çıkararak objektif tarihçiliğe katkıda bulunmaktır.  

Olayın seyri, klasik tarih kitaplarında şu şekilde yer almaktadır. Medine valisi Osman b. Muhammed, ya Yezîd b. Muâviye’nin 
emri ile ya da kendi tasarrufu ile Medine ileri gelenlerinden oluşan bir heyeti Dımaşk’a gönderir. Heyet, Yezîd tarafından oldukça 
güzel ağırlanır ve büyük miktarda para ve hediyelerle uğurlanır. Ancak heyet üyeleri Medine’ye gelince Yezîd’i kötüleyen 
açıklamalar yaparak onu hal’ ettiklerini ilan ederler.2 Durumu öğrenen Yezîd Medine’ye bir tehdit mektubu gönderir. Lakin bu 
tehditler halkın öfkesini arttırır. Tehdidinin işe yaramadığını gören Yezîd uzlaşma yolu ile halkın direncini kırmayı dener. 
Muâviye’ye komutanlık yapmış bir ensarî olan Nu’mân b. Beşîr’i (64/684) bu maksatla Medine’ye gönderir. Nu’mân, halka mevcut 
halîfeye itaat etmeleri gerektiğini, zaten güçlerinin de yetmeyeceğini, fitnelere sebep olacaklarını söylese de ikna edemez. 
Abdullah b. Hanzale’nin (63/683) liderliğinde bir isyan başlar. Medineliler Emevî valisi Osman b. Muhammed’i azlederler. 
Medine’de bulunan Ümeyyeoğulları Mervân b. Hakem’in (65/685) evine sığınır. Burada kuşatılan Ümeyyeoğulları bir mektupla 
Yezîd’den yardım ister. Bunun üzerine Yezîd, Müslim b. Ukbe (63/683) komutasındaki on iki bin kişilik orduyu Medine’ye 
gönderir. Ordunun geldiğini duyan Medineliler orduya katılmayacaklarına ve istihbarat vermeyeceklerine dair yemin alarak 
Ümeyyeoğullarını salıverirler. Fakat aralarında Mervân ve oğlu Abdülmelik de olan bazı Ümeyyeoğulları sözlerini tutmayarak 
orduya yardım ederler. Medinelilerin şehrin etrafına kazdıkları hendekleri aşamayan ordu Mervân b. Hakem’in mal ve para 
vadiyle ikna ettiği Benî Harise topraklarından içeri girer. Müslim b. Ukbe önce halkı Yezîd’e itaat etmeye çağırır. Kabul 
görmeyince saldırıya geçer. İki güç Harretüvâkım’da karşılaşır, şiddetli bir çarpışma gerçekleşir. Medineliler sayıca üstün 
olmalarına rağmen mağlup olurlar (27 Zilhicce 63 / 27 Ağustos 683). Aralarında ashabın da olduğu birçok kişi öldürülür. Müslim 
b. Ukbe, ordusuna Medine’yi üç gün mubah kılar.3  

Harre Vak’ası kaynaklarda genel hatları ile yukarıda verilen şekilde anlatılmakla beraber gerek sebepleri gerekse sonuçları 
hakkında farklı rivayetler ve yorumlar da vardır. Bu çalışmada, ilk dönem eserlerinden başlayarak günümüze kadar bu konuda 
yapılmış çalışmalardan ulaşabilenler analiz edilerek bir sonuca ulaşmaya çalışıldı. Böylece olaya dair bilgilerde süreç içerisinde 
ne gibi değişiklikler olduğunu ve mezkûr iddiaların ne zaman, kim tarafından ortaya atıldığını, nasıl yorumlandığını tespit etme 
imkânı elde edildi. Harre Vak’asına dair Modern dönemde ülkemizde yapılan bazı çalışmalar şunlardır. Ahmet Önkal, “İslam 
Tarihinde Tarafsızlık Problemi”; Mehmet Bahauddin Varol, “Harre Vak’ası (Sebep-Sonuç Değerlendirmesi)”; M. J. Kister, “Harre Vak’ası 
(Bazı Sosyo-Ekonomik Tespitler)”; Ünal Kılıç, “Harre Vak’asının Sebepleri Hakkında Bazı Mülahazalar”.4 Bu makalelerde Harre Vak’ası 
                                                                        

1  Kenan Seyithanoğlu (e.d.), Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi (İstanbul. Çağ Yayınları, 1992), 2/331; Âdem Apak, Anahatlarıyla İslam Tarihi (İstanbul: Ensar 
Neşriyat, 2008), 3/104; Şaban Öz, Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2015), 255.  

2  İbn Kuteybe, İbni Meysa’nın Medineye gelip Muaviye’nin Medinelilerden aldığı emlakı isteyince Medinelilerin vermek istememesi üzerine Osman b. 
Muhammed’in Yezid’e Medinelilere karşı kışkırtan bir mektup gönderdiğini ve Yezid’in bundan sonra harekete geçtiğini aktarmaktadır. Ebû Muhammed 
Abdullah b. Müslim b. Kuteybe, el-İmâme ve’s-siyâse (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1997), 1/167. 

3  Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Ebî Ya‘kûb İshâk el-Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kubî, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye,1999), 209; İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-siyâse, 1/167; Ebü’l-
Hasen Ahmed b. Yahyâ el-Belâzürî, Ensâbü’l-eşrâf (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1996), 5/322; Muhammed b. Cerîr Taberî, Târihu’t-Taberî- târîhu’r-rusul ve’l-mülûk (Beyrut: 
Dârü’t-Türâs, 1387), 5/485; Ebu’l-Ferec İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fi târîhi’l-ümem ve’l-mülûk, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1992), 6/13; Ebu’l-Hasan İzzüddîn 
İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-Arabi, 1997), 3/213. 

4       Ahmet Önkal, “İslam Tarihinde Tarafsızlık Problemi”, İslami Araştırmalar Dergisi, 6/3 (1992), 189-198; Mehmet Bahauddin Varol, “Harre Vak’ası (Sebep-Sonuç 
Değerlendirmesi)”, Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 7 (1997), 513-534; M. J. Kister, “Harre Vak’ası (Bazı Sosyo-Ekonomik Tespitler)”, çev. Ünal Kılıç, 
Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4 (2000), 305-316; Ünal Kılıç, “Harre Vak’asının Sebepleri Hakkında Bazı Mülahazalar”, Cumhuriyet Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4 (2000), 317-324. 



68 Ḥ  

https://dergipark.org.tr/rid 

sebepleri ve sonuçları bağlamında incelenmiş ama bu çalışmada tartışılacak iddialar ele alınmamıştır. Bir diğer çalışma da İlyas 
Uçar’ın “Medîne Tarihi’nde Kara Bir Gün: Harre Vak’ası” başlıklı makalesidir.5 Bu çalışmada ise ele alınacak iddialar zikredilmekle 
yetinilmiştir. Bu konuda Arap dünyasında yapılan çalışmalar da vardır: Hamid Muhammed Arînân, “İbâhatü’l-Medîne ve harîki’l-
Kâ’be fî ahdi Yezîd b. Muâviye beyne’l-masâdiri’l-kadîmeti ve’l-hâdise” başlıklı makalesinin birinci kısmında Harre Savaşı sonrasında 
üç gün boyunca Şam askerlerine Medine’de her şeyin mübah kılındığı iddiasını ele alarak çürütmektedir. Arînân’ın bu makalesi 
bu çalışma için de ufuk açıcı olmuştur. Bir diğer çalışma da Hasan Saîd Mahmûd el-Cemal, “Mevkıatü’l-Harre (Dirâsetün fi’r-rivâyât’i-
t-târîhiyye mine’l-karni’s-sâni’l-hicrî-el-karni’r-râbi’l-hicrî.” isimli yüksek lisans tezidir.6 Harre Vak’ası’nın tarihsel süreci açısından 
detaylıca ele alındığı bu tezden olayları anlamak noktasında istifade edildi. Muhammed b. Abdilhâdî b. Rezzân eş-Şeybânî 
tarafından yazılan “Mevâkıfu’l-Muârada fi Ahdi Yezîd b. Muâviye” adlı eserin ilgili bölümlerinden Harre Vak’asına dair iddiaları ve 
rivayetleri değerlendirirken faydalanıldı.7 
Sadece tarih alanındaki eserlere müracaat edilmeyip muteber hadis kaynakları ve şerhlerinden tabakât ve ensâb kitapları ile 
tefsirlerden de istifade edildi. Okumalar eleştirel bir bakış açısı ile ve objektif olarak yapıldı. Ulaşılan rivayetler ve râvileri tetkik 
edilerek ve bilgiler mukayeseli olarak analiz edilerek bir neticeye varmaya çalışıldı.  
1. Harre Vak’ası’nın Sebepleri Hakkındaki Görüşler 
İslam Tarihinin en acı olaylarından biri olarak nakledilen Harre Vak’ası’nın arka planı konusunda siyasî, askerî, ekonomik ve dînî 
bazı gerekçeler olduğu ileri sürülmektedir.8 Medine halkının isyanının sebebinin siyasî olduğunu düşünen tarihçiler Abdullah b. 
Zübeyr’in (73/692) etkisine dikkat çekmektedirler. Şöyle ki Yezîd’in en etkili muhaliflerinden olan Abdullah b. Zübeyr’in (73/692) 
insanlara Yezîd b. Muâviye hakkında kışkırtıcı bir konuşma yaptığı nakledilmektedir. Bu konuşmada Yezîd’in fısk ve fücur içinde 
bir hayat yaşadığını ileri sürerek, onun halîfelikten azledilmesi gerektiğini ilan ettiği ve bu konuda Medinelilere de bir mektup 
yazarak onları yönlendirdiği bildirilmektedir.9 Hicaz ehlinin Abdullah b. Zübeyr üzerinde birleştiği ve ona itaat ettiği, Abdullah 
b. Muti’ b. Esved’in (74/693) Medinelilerden onun adına biat aldığı nakledilmektedir.10 Yezîd b. Muâviye’nin, Medinelilerin 
Abdullah b. Zübeyr hareketine katılmalarını engellemek için önce bir heyet davet ederek ihsanlarda bulunduğu, bu strateji işe 
yaramayınca sert bir tutum takındığı ifade edilmektedir.11 
Diğer bir yaklaşıma göre olay ekonomik gerekçelerle patlak vermiştir. Buna göre, Medine hurma gelirlerini idare eden İbn Mînâ, 
Muâviye’ye ait olan yüz elli bin vesk hurmayı isteyince Medineliler bunu vermeyi reddeder. Vali, asker göndermesine rağmen 
halk direnir. Vali, Osman’ın huzuruna çıkarak Muâviye’nin hakları olan atıyyeleri kendilerine vermediği için fakir düştüklerini, 
bunu fırsat bilen Muâviye’nin tarlalarını yüzde bir değerini vererek satın aldığını, dolayısıyla İbn Mînâ’nın istediğini 
vermeyeceklerini söylerler. Ancak valinin bu krizi çözmek yerine Yezîd b. Muâviye’ye Medinelileri kötüleyen bir mektup yazdığı 
haber verilmektedir. Bunun üzerine Yezîd’in çok sert bir cevap yazarak Medine’ye gönderdiği mektubu Vali Osman b. 
Muhammed halka okuyunca Medinelilerin öfkesinin arttığı nakledilmektedir.12  
Bir diğer görüş olayın dinî gerekçelerle cereyan ettiği yönündedir. Şöyle ki Yezîd’in veya Medine valisinin talebi üzerine içerisinde 
Abdullah b.  Hanzale ’nin de bulunduğu Medinelilerden oluşan bir heyetin sorunlarını görüşmek için Yezîd’in huzuruna çıktığı, 
Yezîd’in onlara izzet-i ikramda bulunduğu ve her birine yüklü miktarda hediyeler takdim ettiği belirtilmektedir. Buna rağmen 
heyetin Medine’ye geri döndüğünde halka Yezîd’in fasık biri olduğunu, içki içtiğini, namazı terk ettiğini, eğlence ehli biri olduğunu, 
köpeklerle oynadığını ifade ederek Yezîd’i hal’ ettiklerini ilan ettikleri bildirilmektedir. 13 Bu görüşe katılan Öz, gerekçesini diğer 

                                                                        
5   İlyas Uçar, “Medîne Tarihi’nde Kara Bir Gün: Harre Vak’ası”, Tarih ve Gelecek Dergisi, 8/1 (2022), 33-56. 
6  Hamid Muhammed Arînân, “İbâhatü’l-Medîne ve harîki’l-Kâ’be fî ahdi Yezîd b. Muâviye beyne’l-masâdiri’l-kadîmeti ve’l-hâdise” (Kuveyt: Mektebetü İbn Teymiye, 

1983); Hasan Saîd Mahmûd el-Cemal, “Mevkıatü’l-Harre (Dirâsetün fi’r-rivâyât’i-t-târîhiyye mine’l-karni’s-sâni’l-hicrî-el-karni’r-râbi’l-hicrî.”, (Filistin: Câmiatu Birzit, 
Yüksek Lisans Tezi). 

7   Muhammed b. Abdilhâdî b. Rezzân eş-Şeybânî, Mevâkıfu’l-Muârada fi Ahdi Yezîd b. Muâviye (Riyad: Dâru Taybe, 2009). 
8  Mesela Vâkıdî’nin olayın sebebini dini değil, ekonomik gördüğü nakledilmektedir. Bununla birlikte Abdullah b. Zübeyr’in siyasi beklentilerinden kaynaklı 

bazı tutumları da olayın siyasi nedenleri arasında sayılmaktadır. Kister, Harre Vak’ası (Bazı Sosyo-Ekonomik Tespitler), 309-310; Kılıç, “Harre Vak’asının 
Sebepleri Hakkında Bazı Mülahazalar”, 321-324. Bu sebeplere Yezîd’in ve Medine valisinin halka reva gördüğü zulümler de dahil edilebilir. Öyle ki Mes’ûdî, 
Yezîd ile Firavunu mukayese ederek Yezîd’in daha zalim olduğu sonucuna varır. Ebu’l-Hasan Alî b. el-Hüseyn el- Mes’ûdî, Murûcü’z-zeheb ve me’âdinü’l-cevher, 
(Beyrut: Mektebetü’l-Asriyye 2005), 3/68. Bunun karşısında tarihi vakıalara daha vicdanlı ve dikkatli bakılması gerektiği de savunulmaktadır. Tarihi olaylara 
nasıl bakılması gerektiği ile ilgili bk. Ahmet Önkal, “İslam Tarihinde Tarafsızlık Problemi”, Marife, 5/1, (Bahar 2005), 267-269. 

9  Belâzürî, Ensâbü’l-eşrâf, 5/319; Ebu’l-Hasan İzzüddîn İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye 1994), 3/219.; İbn Rezzân, 
Mevâkıfu’l-Muârada, 476. 

10  Belâzürî, Ensâb, 5/320.  
11  Apak, Anahatlarıyla İslam Tarihi, 101. 
 12  Ya’kûbî, Târîhü’l-Ya’kûbî, 209; İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-siyâse, 1/167; Kılıç, Harre Vak’asının Sebepleri, 321. 
13  Belâzürî, Ensâb, 5/320; Taberî, Târihu’t-Taberî, 5/495; Ebu Ömer İbn Abdirabbih, el-Ikdü’l-ferîd, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1404), 5/136; Kılıç, Harre 



 69 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

bölgelere nazaran Medine’nin dînî hassasiyetlerini koruyan tek şehir olması şeklinde izah etmektedir.14 

Böylesine büyük toplumsal bir olay tek bir nedene indirgenmemelidir. Veraset yolu ile hilâfete gelmesinden ve bir halîfeye 
yakışmayacak yaşam tarzına sahip olmasından dolayı Yezîd b. Muâviye’ye karşı hoşnutsuzluğun haddi zatında hilâfete gelişi ile 
başladığı bilinmektedir. Bu hoşnutsuzluğun zaman içerisinde Kerbelâ Olayı, dînî sembollere saygısızlık gibi icraatlar ile arttığı, 
Medine halkının özelinde maruz kaldıkları ekonomik haksızlıklarla öfkeye dönüştüğü görülmektedir. Belki Abdullah b. Zübeyr’in 
telkinleri ile cesaret bulan Medineliler için Dımeşk’e giden heyetin anlattıklarının bardağı taşıran son damla olduğu 
düşünülebilir. Neticede arka planında siyâsî ve ekonomik sebeplerin olduğu ve halkın öfkesinin dînî bir gerekçe ile isyan 
eylemine dönüştürüldüğü ifade edilebilir. Olayın bu şekilde olduğuna dair şu örnek oldukça dikkat çekicidir. Rivayete göre 
Medineli heyet, Yezîd’in yanından döndükten sonra Hz. Ali’nin (40/661) Havle bint Ca‘fer el-Hanefiyye isimli hanımından doğan 
oğlu Muhammed b. el-Hanefiyye’nin (81/700) yanına gelerek, Yezîd’in içki içtiğini, namaz kılmadığını, Kur’an’ın hükmü dışına 
çıktığını haber verdiklerinde o, Yezîd’in yanında bir yıl kalmasına rağmen onda böyle şeyleri görmediğini, aksine bunun tersini 
gördüğünü söyler. Heyettekilerin “Sana riyâ yapmıştır.” demeleri üzerine, Muhammed b. Hanefiyye’nin onlara, saydıkları 
günahlara şahit olup olmadıklarını sorduğu ve “Eğer bizzat gördüyseniz siz de onunla içtiniz demektir, yok görmediyseniz 
bilmediğiniz konuda şahitlik size helal olmaz.” diyerek kızdığı nakledilmektedir.15  

2. Harre Vak’ası Esnasında Ashabın ve Hz. Ali Evladının Tutumu 

Medinelilerin Yezîd’e tepkisinin sebeplerini ve boyutlarını, Harre Vak’asının nasıl cereyan ettiğini anlamak noktasında o 
dönemde yaşayan ashabın tutumunun önemli bir argümandır. Bu konuda Süheylî (581/1185) halîfeyi hal’ işine hiçbir sahâbenin 
katılmadığını beyan etmektedir.16 Şöyle ki Buhârî’de (256/870) geçen bir rivayette Medine’de Yezîd’e karşı hareket başladığı 
zaman Abdullah b. Ömer’in (73/693) evlatlarını ve mevlâsını çağırdığı, onlara “Ben Peygamberden kıyamet gününde ihanet eden 
herkes için bir sancak dikileceğini duydum. Bilin ki biz, bu adama Allah ve Resulü üzere biat ettik. Ben bir adama Allah ve Resulü 
için biat edip sonra ona başkaldırandan daha hain kimseyi bilmiyorum.”17 dedikten sonra, evlatlarına bu işe karışmamalarını 
tavsiye ettiği nakledilmektedir.18 Ayrıca İbn Ömer’in Harre gecesi, Kureyşlilerin komutanı Abdullah b. Mutî’ b. Esved’in yanına 
geldiği ve ona Peygamberden duyduğu “Kim itaatten elini çekerse, onun kıyamet günü bir delili kalmaz, kim de cemaatten 
ayrılmış bir vaziyette ölürse, o, kesinlikle cahiliyye ölümü üzerine ölmüştür.”19 haberini naklederek uyardığı zikredilmektedir. 
Muhammed b. el-Hanefiyye’nin düşüncesi de yukarıda zikredilmişti. Bu veriler ışığında olayın dînî bir boyutunun olmadığı açık 
bir şekilde ifade edilebilir.20 Bu konuda İmam Nevevî (676/1277) de İslam’ın kaidelerinden bir şeyi değiştirmedikçe sadece fıskı 
ve zulmünden dolayı halîfeye baş kaldırılmayacağını beyan etmektedir.21 Bunun yanında İbn Ömer’in her iki taraftan da olmadığı, 
                                                                        

Vak’asının Sebepleri Hakkında Bazı Mülahazalar, 318. Ayrıca Misvere b. Mahreme’nin de daha önceden Yezîd’i ziyaret ettiği ve onun içki içtiği söylentisini yaydığı 
bu sebeple Yezîd’in Misvere’ye iftira haddi uygulattığı nakledilmektedir. (Belâzürî, Ensâb, 5/320) Abdullah b. Hanzala’nın oğulları ile Yezîd’in yanına gittiği, 
Yezîd’in onlara bahşiş ve hediyeler verdiği, insanların Abdullah’a bu bahşiş ve hediyeleri neden aldığını sormaları üzerine, ondan gelebilecek kötülüklerden 
korunmak için aldığını söylediği kaydedilmektedir. Taberî, Tarih, 5/485. 

14  Öz, Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, 262. 
15  Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî, Târîhu’l-İslam ve vefeyâtü’l-meşâhir ve’l-a’lâm, (b.y. Dâru’l-Ğarbi’l-İslamî, 2003), 2/731; Ebü’l-Fidâ’ 

İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, (Beyrut: Dâru’l-Fikr,1986), 8/233; Kılıç, Harre Vak’asının Sebepleri, 319-320.  
16  Ebu’l-Kâsım Süheylî, Ravzü’l-ünüf, (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî 2000), 6/185. Buna binaen ehli sünnet fakihlerinin çoğunluğu ile hadis alimlerinin, “fitne 

katilden daha büyüktür/şiddetlidir” ayetinin fehvasınca, fitneye ve kan dökülmesine sebep olacağı için -hal’ ehli tarafından hilafetten alınmış, lakin halifeliği 
bırakmayan kimseye karşı dahi olsa- ayaklanmayı ve onu görevden uzaklaştırmayı caiz görmedikleri açıklanmaktadır. Yılmaz, Muhammet, Kur’an’da Siyasi 
Düzenin Temel İlkeleri, (İstanbul: Erkam, 2016), 236. 

17  Muhammed b. İsmail Buhârî, Sahîh-i Buhârî, (b.y.: Dâru Tavki’n-Necât 1422), Fiten, 20, (no: 7111). 
18  Süheylî, Ravzü’l-ünüf, 6/185; Taberî, Târîh, 5/485. 
19  Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle 2001) 9/386, (no: 5550), Ebû Hâtim Muhammed 
 İbn Hibban, el-Müsnedü’s-sahîh, (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1988), 10/439, (no: 4578); Zehebî, Târîh, 2/585. 
20  Halkın, Yezîd’e isnad edilen günahlardan dolayı isyan etmekte haklı olup olmadığı veya bu hareketin dinî bir gerekçe ile mi gerçekleştiğine dair. bkz. Kılıç, 

Harre Vak’asının Sebepleri Hakkında Bazı Mülahazalar, 317-320. 
21  Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî, Şerhu Müslim, (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1392), 12/244. İbn Ömer’in naklettiği “cahiliyye ölümü 

üzere ölmek” rivayeti, meşru bir halifenin reddedilmesinin suç olduğunu ve ikinci halifenin öldürüleceğini ifade etmektedir. Kaynaklarda aynı manaya gelen 
başka rivayetler de mevcuttur. -Konuya dair baktığımız eserlerde İbn Ömer rivayeti haricinde şu anda zikredeceğimiz haberlerin delil olarak kullanıldığını tespit 
edemediğimizi de belirtmek isteriz-. Mesela Müslim’deki bir rivayette “Siz bir kişi üzerinde birleşmişken, kim size gelir de asanızı kırıp birliğinizi bozmak isterse, 
onu öldürün.” (Ebü’l-Hüseyn Müslim b. Haccac, Sahîh-i Müslim (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî ts.), el-İmâra, 1852; Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, (Beyrut: Dâru’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 2003), 8/292. Diğer bir rivayette de “İki halifeye beyat edildiğinde ikincisini öldürün.” Müslim, Sahîh, el-İmâra, 1853; Ebü’l-Kâsım Süleymân b. 
Ahmed et-Taberânî, el-Mu’cemu’l-evsat, (Kahire: Dâru’l-Harameyn, ts.), 3/144; Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 8/248. İki halife ile ilgili verilen hükümlerin detayı için bkz. 
Ebubekir S. Yücel, “İki Halifenin Bir Arada Bulunmaması Anlayışı ve Osmanlı Hükümdarı Sultan İbrahim’in Siyaseten Katli”, İslami Araştırmalar Dergisi,12/1, (1999), 
40-52. Ayrıca Yezîd b. Muâviye’nin bazı günahları işlemesinden dolayı Medine ehlinin isyan etmekte haklı olup olmadığına, halifeyi hal’ yetkisinin olup 
olmadığına ve bu hareketin dini bir gerekçe ile mi gerçekleştiğine dair bkz. Kılıç, “Harre Vak’asının Sebepleri Hakkında Bazı Mülahazalar”, 317-320. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-musnedus-sahih


70 Ḥ  

https://dergipark.org.tr/rid 

hatta Mervân b. Hakem’in ailesini himaye etme isteğini reddettiği, bunun karşısında Ali b. Hüseyin’in bu teklifi kabul ettiği ve 
Mervân’ın ailesini güvenli bir şekilde Medine dışındaki çiftliğine gönderdiği nakledilmektedir.22 Dolayısıyla Yezîd’e ve 
Ümeyyeoğullarına karşı isyan hususunda Medine ehli içerisinde bir ittifakın olmadığı, hatta sahâbenin önde gelenlerinin bu 
hareketi desteklemediği söylenebilir. 
3. Medine’nin Üç Gün Mübah Kılındığına Dair Rivayetler 
İslam Tarihi eserlerinin bir kısmında Müslim b. Ukbe’nin Medinelilere galip geldikten sonra askerlerine üç gün boyunca şehri 
yağmalama izni verdiği bildirilmektedir. Bu bilginin kaynağı araştırıldığında ilk dönem kaynaklarında yer almakla beraber ilk kez 
Taberî’de (310/923) bu meyandaki haberlerin râvilerinin zikredildiği tespit edildi. Bu nedenle, bu başlık altında yukarıda ana hatlarıyla 
anlatılan olay hakkındaki rivayetler, Taberî’nin râvîleri üzerinden aktarılacaktır. Taberî, Ebû Mihnef’ten (157/773)23 Medinelilerin 
Abdullah b. Hanzale’ye biat edip Yezîd’in valisi olan Osman b. Muhammed’e ve Medine’de bulunan diğer Benî Ümeyye’ye 
saldırdıklarını, Benî Ümeyye mensuplarının Mervân b. Hakem’in evine sığındıklarını ve durumu bir mektupla Yezîd’e bildirdiklerini 
nakletmektedir.24 Yezîd’in de duruma el koyması için Amr b. Saîd el-Eşdak’a (70/690) talimat verdiği ama onun bu görevden kaçındığını, 
bunun üzerine Müslim b. Ukbe’ye görevi tevdi ettiğini bildirmektedir.25 Müslim b. Ukbe’ye bir şey olduğu zaman, ordunun başına 
Hüsayn b. Nümeyr’in (67/686) geçmesini istediği, ayrıca komutanlarına Medinelilere düşünmeleri için üç gün süre tanınması talimatı 
verdiği bildirilmektedir.26 Ebû Mihnef’in Abdulmelik b. Nevfel’den naklettiği rivayette ise Yezîd’in Müslim b. Ukbe’ye galip gelmesi 
durumunda üç gün ordunun serbest bırakılmasını, Medine’de bulunan kölelerin, malların, elbiselerin, silahların ve yemeklerin orduya 
ait olduğunu, üç günden sonra da insanlardan ellerini çekmelerini ve Ali b. Hüseyin’e (94/712) dokunulmamasını, ona iyi 
davranılmasını emrettiği belirtilmektedir.27 Müslim b. Ukbe’nin Medinelilere şehri teslim etmeleri için üç gün mühlet verdiği, zira asîl 
olmalarından dolayı halîfenin kanlarının akıtılmasını istemediğini söylediği nakledilir.28 Lakin Medinelilerin bu teklife çok sert karşılık 
verdikleri, bunun üzerine şiddetli çarpışmaların meydana geldiği, Müslim b. Ukbe’nin askerlerine Medine’de öldürmeye, insanların 
eşyalarını almaya, cariyelerle eğlenmeye ve Allah’ın sevmediği işleri yapmaya üç günlük izin verdiği rivayet edilmektedir.29  
Taberî’de yer alan ikinci rivayet Vehb b. Cerîr’den (200/822) gelmektedir ki bu rivayette Yezîd’in, komutanı Müslim’e Medine’yi 
üç gün mübah kılmasını emrettiği geçmemektedir. Olay şöyle anlatılmaktadır: “…Şehre girdiler ve insanları mağlup ettiler. Hendekte 
yaralananların sayısı ölen kimselerden daha çoktu. Müslim Medine’ye girdi ve insanları kanlarına ve mallarına dilediği gibi hükmetmek üzere 
Yezîd b. Muâviye’ye biat etmeye davet etti.”30  

Taberî, konuya dair üçüncü rivayetini Avâne b. Hakem’den (147/764)31 nakletmektedir.32 Avâne rivayetinde ise Müslim b. 

                                                                        
22  Taberî, Târîh, 5/485. 
23  Ebû Mihnef Lût b. Yahyâ b. Saîd b. Mihnef el-Ezdî el-Gamidî (157/773-74). 
24  Taberî, Târîh, 5/482. 
25  Belâzürî, Ensâb, 5/322; Taberî, Târîh, 6/483; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, 6/12; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, 3/211; Ebü’l-Ferec Alî b. el-Hüseyn el-İsfahâni, el-Eğânî, 

(Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1415), 1/54. Müslim b. Ukbe’nin katl ve zulümde aşırı gitmesinden dolayı “müsrif” veya “mücrim” şeklinde de 
isimlendirildiği rivayet edilmektedir. Ebu Bekr el-Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve ve ma’rifetü ahvâli sâhibi’ş-şerîa, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye 1405), 6/475. 
İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-ğâbe, 3/219. 

26  İbn Kuteybe, el-İmâme, 1/168; Taberî, Târîh, 5/483-484; İbn Abdürabbih, Ahmed b. Muhammed, el-Ikdü’l-ferîd, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye 1404) 5/137; 
İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, 6/13. İbn Kuteybe, Yezîd’in Müslim’e “Medineliler savaşırlarsa onlarla savaş. Galip gelirsen “ ثلاثا وأنهبها ” dediği, bunun karşısında 
Müslim’in “Senin söylediklerinden şu ikisini yaparım o da itaat üzere gelene güzel davranırım, isyan ederek döneni de öldürürüm.” dediğini nakletmektedir. 
İbn Kuteybe, el-İmâme, 1/169.  

27  Belâzürî, Ensâb, 5/323; Taberî, Târîh, 5/484. Abdülmelik b. Nevfel b. Müsahık el-Kuraşî’nin künyesinin Ebu Nevfel olduğu ve Hicazlılardan rivayet ettiği, İbn 
Uyeyne’nin de Ebu Nevfel’den nakilde bulunduğu beyan edilmektedir. (İbn Hibbân, es-Sikât, 7/107) Hicaz ehlinden kabul edildiği, İbn Isam el-Müzenî’yi işittiği, 
İbn Üyeyne’nin de onu dinlediği nakledilmektedir. Buhârî, Muhammed b. İsmail, et-Târîhu’l-kebîr, (Haydarabat: Dâiretü’l-Meârifi’l-Osmânî, ts.) 5/434.  

28  Belâzürî, Ensâb, 5/327; Taberî, Târîh, 5/487. Bazı rivayetler, bu üç günde önceliğin savaş olmadığını göstermektedir. Ayrıca bu mühlette Müslim b. Ukbe’nin 
şehrin ekonomik sorunlarını çözmeyi teklif ettiği de belirtilmektedir. Mustafa Sabri Küçükaşcı, "Harre Savaşı", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1997), 16/244-245. 

29  Belâzürî, Ensâb, 5/327; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, 6/12; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, 3/214. Bir rivayette Muhammed b. Sa’d b. Vakkas’ın bir mağaraya çekildiği onun 
yanına bir adamın gelip kılıç çektiği bunun üzerine Muhammed b. Sad’ın “ العالمين رب الله أخاف إني لأقتلك إليك يدي بباسط أنا ما لتقتلني يدك إلي بسطت لئن ” 
şeklindeki Mâide suresi 28. ayeti okuyunca adamın kim olduğunu sorduğu Sad b. Ebî Vakkas’ın oğlu olduğunu öğrenince de hemen elini ondan çektiği haber 
verilmektedir. (Belâzürî, Ensâb, 5/327) İbnü’l-Cevzî, söz konusu kişinin Sa’d b. Ebî Vakkâs’ın kendisi olduğunu nakletmektedir. (İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, 
6/15) Bazı kaynaklarda bu sahabînin Ebû Saîd el-Hudrî olduğu nakledilmektedir. (İbn Abdirabbih, el-Ikdü’l-ferîd, 5/138; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, 3/216). Taberî, 
Muhammed b. Sa’d b. Ebî Vakkâs’ın savaşanlar arasında olduğunu Ebû Saîd el-Hudrî’nin mağaraya çekildiğini ve bu olayın gerçekleştiğini ifade etmektedir. 
Taberî, Târîh, 5/491.  

30  Taberî, Târîh, 5/495. 
31  Avâne b. el-Hakem’in Kûfî bir ahberî olduğu şiirde ve ensâbta derinleştiği, Benî Ümeyye ve Muâviye’nin hayatını yazdığı nakledilmektedir. Dûrî, Abdulaziz, 

Neşetü ilmi’t-tarîh inde’l-Arap, (ys.: Merkezu Zâyed li-Türas ve’t-Târîh 2000), 42. 
32  Taberî, Târîh, 5/493.  



 71 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Ukbe’nin Kuba’da insanları Yezîd b. Muâviye’ye biata davet ettiği, onlardan sadece karşı çıkanları ve başkaldıranları öldürdüğü 
haber verilmektedir.33 

Bu duruma göre Vehb b. Cerîr ve Avâne b. Hakem’in rivayetleri, Yezîd’in, Müslim’e Medine’de üç gün her şeyi mübah kılmasını 
emrettiğine dair herhangi bir bilgi içermemektedir.34 Taberî’nin bu nakilleri doğrultusunda İbn Abdurabbih (328/940) ve Mes’ûdî 
(345/956), Müslim b. Ukbe’nin şehre girip insanları Yezîd’e biat etmeye davet ettiğini ve kabul etmeyenleri öldürdüğünü 
nakletmektedir. Bu rivayetlerde ne malın talan edilmesinden ne köle edinilmesinden ne de namusa el uzatılmasından 
bahsedilmektedir.35 Belâzürî (279/892) de kadınlara tecavüz konusuna hiç değinmeden Müslim’in şehri ele geçirip insanlardan 
biat alarak Abdullah b. Zübeyr üzerine yürüdüğünü nakletmektedir.36 İbn Sa’d (230/845) da herhangi bir tecavüzden 
bahsetmeden şehrin talan edilip cinayetler işlendiğini anlatmaktadır.37 Aynı şekilde neredeyse her şeyi ayrıntısına kadar anlatan 
İbnü’l-Esîr (630/1233), sahâbe kızlarına ve torunlarına el uzatma olayına dair bir şey zikretmemektedir.38  

Buraya kadar aktarılan rivayetlerde görüldüğü üzere kaynaklarda Ebû Mihnef ve İbn Sa’d rivayeti dışında şehrin talan edilmesi 
yakılıp yıkılması zikredilmemektedir. Öte yandan kadınların cinsel saldırıya maruz kaldığına dair bir haber geçmemektedir. Bu 
konuda Hasan Cemal, Müslim ordusunun şehri talan ettiğine dair rivayetlerin, Şiî olmakla muttasıf veya müttehem kimselerden 
geldiğini, Abdullah b. Ömer, Abdullah b. Abbas, Ali b. Hüseyin gibi güvenilir kaynaklardan gelmediğini belirtmektedir. Ayrıca o, 
şehrin talan edilmesinden kastın, Müslim b. Ukbe’ye karşı savaşanların mallarına el konulması veya Müslim’in ordusundan bazı 
askerlerin aşırılıkları şeklinde anlaşılabileceğini iddia etmektedir.39 

3.1. Kadınlara Cinsel Saldırı Yapıldığına Dair Rivayetlerin Yer Aldığı Kaynakların Değerlendirilmesi 

Harre Vak’asının tarihte kara bir leke olarak algılanmasının belki de en önemli sebebi bu olayda Emevî askerlerinin sahâbe 
kadınlarına ve torunlarına cinsel saldırıda bulunduğu, bu olay sonrasında yüzlerce babasız çocuğun dünyaya geldiği iddiasıdır. 
Bu iddianın kaynağı araştırılırken ilk kez el-İmâme ve’s-siyâse’de yer aldığını tespit edildi. Kitabın birinci cildinde Harre Vak’ası 
teferruatlı bir şekilde anlatılmaktadır. Müslim’in savaşı kazanmasından sonra biat etmeyenleri öldürdüğünden, askerlerin şehre 
her yönden girip atları ile dolaşarak insanları öldürdüklerinden ve mallarını yağmaladıklarından bahsedilmektedir. Bununla 
birlikte Benî Hârise’nin evlerine sığınan birçok kadın ve erkeğin üç günlük ibâha boyunca güven içinde kaldıkları 
belirtilmektedir.40 el-İmâme ve’s-siyâse’nin Harre Vak’asının anlatıldığı kısmında Medinelilere yapılan zulümler, özellikle ashaba 
ve ailelerine yapılan saldırılar diğer kaynaklarda rastlanılmayan detayları ile tek tek ve dramatize edilerek anlatıldığı halde 
kadınların cinsel saldırıya maruz kaldığından hiç bahsedilmemektedir.41 Ama el-İmâme ve’s-siyâse’nin ikinci cildinde Kerbelâ Olayı 
anlatılırken Harre Vak’ası’nda kadınlara cinsel saldırıda bulunulduğu bilgisi senetsiz bir şekilde rivayet edilmektedir.42 Bu 
husustan daha önemlisi eserin kendisinin İbn Kuteybe’ye (276/889) nispetinin ciddi şüpheler barındırmasıdır.43 Bu durum  el-

                                                                        
33  Taberî, Târîh, 5/495. Müslim’e, Ali b. Hüseyin getirildiği zaman Müslim’in onun kim olduğunu sorduğu, Ali b. Hüseyin olduğunu öğrenince ona iltifat ettiği 

nakledilmektedir. Taberî, Târîh, 5/493-494. 
34  Arinan, İbâhatü’l-Medîne, 3-5; Varol, Harre Vak’ası, 525. 
35  Ebu Ömer İbn Abdurabbih, el-Ikdü’l-ferîd, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1404), 5/136-140; Ebu’l-Hasan Mesûdî, Murûcü’z-zeheb ve me’âdinü’l-cevher, (Beyrut: 

Mektebetü’l-Asriyye 2005) 3/69-71. Hasan Said Mahmut Cemal, Mesûdî’nin Emevî devletinin bütün kötülüklerini ortaya çıkarmaya çalışmasına ve Yezîd’in 
tarihini de kötülemesine rağmen, Medine kızlarına böyle bir şey yapıldığına dair bir şey zikretmediğini ifade etmektedir. (Cemal, Mevkıatü’l-harre, 145). Şöyle 
ki Mesûdî, olayı Müslim b. Ukbe’ye “Müsrif”diyerek ve lanet ederek anlattığı halde onun icraatlarından sadece “…öldürme, yağma, köle edinme ve onun 
yaptığı diğer şeyler…” şeklinde bahsetmektedir.  (Mesûdî, Mürûcü’z-zeheb, 3/71.) 

36  Belâzürî, Ensâb 5/331. 
37  İbn Sa’d, Tabakât, 5/52. İbn Hibbân da eserinde Harre Vak’ası’nda Müslim b. Ukbe’nin muhacir ve ensarın çocuklarını öldürdüğünü, şehri talan ettiğini nakleder 

ama tecavüze dair herhangi bir nakilde bulunmaz. İbn Hibbân, Ebû Hâtim, es-Sîretü’n-nebeviyye ve ahbâru’l-hülefâ, (Beyrut: el-Kütübü’s-Sikâfiyye 1417), 2/561. 
38  İbnü’l-Esîr, Kâmil, 3/211-220. 
39  Hasan Cemal, Mevkıatü’l-harre, 131.   
40  İbn Kuteybe, el-İmâme, 1/168-176. 
41  İbn Kuteybe, olayı daha da dramatize etmek için diğer kaynaklardan farklı rivayetlere de yer vermiştir. Şöyle ki kaynakların çoğunda Harre günü mağaraya 

sığınan Ebû Saîd el-Hudrî’nin kendisini takip edip sıkıştıran Şamlı askere Habil’in Kabil’e söylediği gibi “Sen, beni öldürmek için elini uzatsan da ben sana 
elimi uzatmayacağım” deyince Şamlının ona kim olduğunu sorduğu, onun da Ebû Saîd olduğunu söyleyince, “Sen Peygamberin arkadaşısın” diyerek af 
istediği haber verilirken, el-İmâme’de ise bir grup Şamlının evine çekilmiş, olaylara karışmamış olan Ebû Saîd el-Hudrî’nin evine girdikleri, kendisini tanıttığı 
halde aşağılayıp malını istedikleri, o “malım yok” deyinceye sakalını yolup feci bir şekilde dövdükten sonra bir çift güvercin de dahil evinde buldukları ne 
varsa aldıkları rivayet edilmektedir.  Bu minvalde bir askerin Hz. Peygamber’in arkadaşlarından İbn Ebî Kebş el- Ensârî’nin evine girip lohusa eşinin emzirdiği 
bebeğini göğsünden çekip aldığını ve kadının kendisinin Rıdvan Biatı’na katılanlardan olduğunu bildirmesine ve yalvarmasına rağmen aldırış etmeyerek 
bebeği duvara çarpıp beynini yere saçtığını nakletmektedir. İbn Kuteybe, el-İmâme, 1/172, 174. 

42  İbn Kuteybe, el-İmâme, 1/187. 
43  el-İmâme ve’s-siyâse’nin İbn Kuteybe’ye nisbesinin Dozy, Gayangos ve Goejo tarafından şüpheyle karşılandığı ifade edilmektedir. Hüseyin Yazıcı, "İbn Kuteybe", 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1999), 20/145-149. Ayrıca İbn Kuteybe’nin hal tercümesini yazanlardan hiç 



72 Ḥ  

https://dergipark.org.tr/rid 

İmâme ve’s-siyâse’de yer alan rivayetleri de şaibeli duruma düşürmektedir. Velev ki müellifi İbn Kuteybe olsa bile İbnü’l-Arabî 
(543/1148), İbn Kuteybe hakkındaki şu sözü dikkat çekicidir, “Cahile gelince o, İbn Kuteybe’dir. el-İmâme ve’s-siyâse adlı kitabın 
ona nispeti doğru olsa bile içindekiler doğru değildir.”44   

Kadınlara cinsel saldırıda bulunulduğu rivayet eden ikinci kaynağın Ya’kûbî’nin (292/905) Tarîh’i olduğu görülmektedir. Bu 
eserde Yezîd’in “Medinelilere düşünmeleri için üç gün mühlet vermesi, zafer elde edilirse de şehrin üç gün talan edilmesi” emri 
yer almaz. Lakin Müslim b. Ukbe’nin galip geldiğinde Hz. Peygamber’in harem kıldığı şehri yakıp yıktığı ve bekar kadınların 
babası belli olmayan çocuklar doğurdukları senet zikredilmeksizin nakledilmektedir.45  

Görüldüğü gibi Medine’de yaşayan kadınların cinsel saldırıya maruz kaldığı iddiası Ya’kûbî (292/905) tarafından da senetsiz bir 
şekilde nakledilmektedir. Rivayetin senetsiz nakledilmesinin yanı sıra müellifin Şiî olması da tarafsızlığına gölge düşüren bir 
tenkit unsuru olarak ifade edilebilir. Ayrıca hicrî 63’te meydana gelen bu olay ile Ya’kûbî’nin vefatı arasında 229 yıl olduğu halde 
Ya’kûbî’nin verdiği bu önemli bilgiyi ondan önce yaşamış Ebû Mihnef, Ebû Mi’şar (170/787), Ebü’l-Yakzân (190/806), Vâkıdî 
(207/882), Halîfe b. Hayyât (240/855) Belâzürî (279/892) gibi olaya dair eserler yazan, hatta aralarında Emevî muhalifi ve Şiî 
olanların da bulunduğu hiçbir tarihçinin dile getirmemiş olması tuhaftır. Ayrıca, Harre’den önce ve sonra yaşanılanların 
kendisinden nakledildiği ve olayları bizzat yaşayan hatta bu savaşta oğullarını kaybeden Abdullah b. Cafer’den (80/699) bu 
konuya dair bir rivayetin gelmemesi de Ya’kûbî rivayetine kuşkuyla bakılması gerektiğini ortaya koymaktadır. Bununla birlikte 
olayın şahitleri Abdullah b. Ömer, Ali b. Hüseyin ve Muhammed b. el-Hanefiyye’nin böyle bir fecaat karşısında susmasının hiç 
makul olmadığı da söylenebilir.46 

Muahhar dönem eserlerinde konuyu araştırdığımızda İbnü’l-Cevzî’nin (597/1201) kadınlara cinsel saldırı konusunu zikreden 
tarihçilerden olduğunu görmekteyiz. O, Ebû’l-Hasan el-Medâinî’den (228/843) nakille Müslim’in üç gün şehri mübah kıldığını, 
insanları öldürüp mallarını aldıklarını, kadınlara cinsel saldırıda bulunulduğu ve bin kadının kocasız çocuk dünyaya getirdiğini 
iddia etmektedir.47 Ebû’l-Hasan el-Medâinî’nin rivayetini ilk nakleden müellifin İbnu’l-Cevzî olduğu ifade edilmektedir.48 Daha 
sonra bazı şârihler de Ebû’l-Hasan el-Medâinî’ye dayanarak aynı bilgiyi zikretmektedir. Temrîz sîgası ile de bu günlerde bin 
kadının hamile kaldığını, babasız bin çocuğun dünyaya geldiğini haber vermektedir.49 Ebû’l-Hasan el-Medâinî hakkında cerh ve 
ta’dîl alimlerinin yorumları aşağıda verileceği için tekrar olmaması amacıyla değerlendirme sonraya bırakılmıştır.  

3. 2. Ravilerin Değerlendirilmesi 

Şehrin yağmalanması ve kadınların kirletilmesi konusu ile ilgili kaynaklarda geçen haberlere dikkat edildiğinde, haberlerin Ebû 
Mihnef ve Ebû’l-Hasan el-Medâinî’ye dayandığı görülmektedir. Bu râviler araştırıldığında şu sonuç çıkmaktadır. Ebû Mihnef, 
rical tercümesi yazan alimlere göre güvenilirliğini kaybeden bir şahsiyettir. Onun hakkında İbn Maîn (233/848), “Sika değildir.”; 
Dârekutnî (385/995), “Zayıf.”; İbn Adî (365/976), “Aşırı Şiîdir.” demişlerdir. Hafız Zehebî (748/1348) ise “Haber uyduran birisidir, 
güvenilir değildir. Ebû Hâtim ve diğerleri onu terk etmiştir.” demektedir.50 Dârekutnî, Medâinî’nin ahbârîler arasında yer aldığını 
                                                                        

kimsenin onun bu eserinden bahsetmemesi, bu eserin diğer eserleri ile üslubunun farklı olması, diğer kitaplarında kendi görüşlerini yazarken “kâle Ebû 
Muhammed” derken bu eserde “kâle Abdullah” demesi, diğer eserlerinde kendi kitaplarını referans gösterirken bu eserde hiç yer vermemesi, öbür 
eserlerinde Ifrıkiyye, Mağrib ve Endülüs tarihine yer vermediği halde bu eserde konuyla ilgili olmamasına rağmen bu bölgelerin fetihlerinden bahsetmesi 
gibi çeşitli nedenlerden dolayı eserin İbn Kuteybe’ye ait olmadığı ileri sürülmektedir. Avni İlhan, "el-İmâme ve’s-Siyâse", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2000), 22/200-220. Bunların haricinde İbn Kuteybe’nin hal tercümesini yazanlardan hiçbirinin onun 
tarih konusunda el-Maârif’in dışında el-İmâme ve’s-siyâse adlı bir kitap yazdığına dair bilgi zikretmedikleri, ayrıca metot açısından da el-İmâme ve’s-siyâse’nin 
diğer eserlerinden farklı olduğu, zira İbn Kuteybe’nin elimizde bulunan eserlerinde metodunun ve amacının anlattığı uzunca bir mukaddimesi olmasına 
rağmen, el-İmâme de üç satırı geçmeyen çok kısa bir mukaddimesi olduğu ifade edilmektedir. Ali Nâfi’ Aliyyânî, Akîdetü’l-imâm İbn Kuteybe, adlı eserinde el-
İmâme ve’s-siyâse adlı eserin İbn Kuteybe’ye ait olamayacağına dair on iki tane sebep saymaktadır. Bkz. Ali Nâfi’ Aliyyânî, Akîdetü’l-imâm İbn Kuteybe, (Taif: 
Mektebetü’s-Sıddık, 1991), 87-90. 

44  Ebû Bekr Muhammed b. Abdillâh İbnü’l-Arabî, el-Avâsım mine’l-kavâsım fî tahkîki mevâkıfi’s-sahâbe ba’de vefâti’n-nebiyyi, tah. Muhibuddin el-Hatip, (Suudi 
Arabistan: Vüzerâi’ş-Şüûn, 1419), 248. Arinan, İbâhatü Medîne, 7-8.  

45  Ya’kûbî, Târîh, 209. 
46  Hasan Cemal, Mevkıatü’l-harre, 146. 
47  İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, 6/14-15. Hatta İbnü’l-Cevzî, Ümmü’l-Heysem bint Yezîd’den şöyle bir olay nakleder: “Kureyş’ten bir kadının yanında siyahî bir 

erkekle tavaf ettiğini gördüm. Kadın ona sarılıp öpünce, ben ‘Sen ne yapıyorsun?” dedim. Kadın, ‘Bu benim çocuğum, Harre günü bana tecavüz edildi, ben de 
bunu doğurdum.’ dedi.”  

48  İbn Rezzân, Mevâkıfu’l-Muârada, 546. 
49  Ebû Muhammed Bedrüddîn el-Aynî, Umdetü’l-kârî şerhu Sahîhi’l-Buhârî, (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabi, ts.), 17/221; Ahmed b. Muhammed Kastallânî, 

İrşâdu’s-sâri li şerhi Sahîhi’l-Buhârî, (Mısır: Matbaatü’l-Kübrâ, 1323), 6/350. 
50  İbn Adî, Ebû Mihnef’in, “ٍْليس بشيَء” olduğunu, İbn Maîn’in de aynı görüşte olduğunu ve imamların da buna muvafakat ettiklerini nakletmektedir. Ayrıca 

onun aşırı bir Şiî olduğunu söylemektedir. Ebû Ahmed Abdullah b. Adî b. Abdillâh el-Cürcânî, el-Kâmil fî Du’afâi’r-ricâl, (Beyrut: Kütübü’l-İlmiyye, 1997, 7/241); 



 73 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

ve zayıf olduğunu söylemektedir.51 İbn Adî ve Zehebî, Ebû’l-Hasan el-Medâinî’nin ise hadiste “52”ليس بالقوي olduğunu, müsned 
rivayetlerinin çok az bulunduğunu ayrıca ahbârî olduğunu belirtmektedirler.53  

Neticede hem Ebû Mihnef’in hem de Ebû’l-Hasan el-Medâinî’nin Şiî oldukları görülmektedir. Diğer etkenlerle beraber 
değerlendirildiğinde bu iki râvinin haberlerinin ihtiyatla karşılanması gerekmektedir. Ayrıca olayı nakleden ilk iki kaynaktan 
birisi olan Ya’kûbî’nin hem Şiî olması hem de haberi senetsiz nakletmesi, ikinci kaynağın da İbn Kuteybe’ye nispeti şüpheli 
olduğu gibi rivayeti senetsiz nakletmesi de olayın üretilmiş olma ihtimalini kuvvetlendirmektedir. Bunlarla birlikte rivayetlerin 
tenkidi sadedinde Harre Vak’asına şahit olan Medine ehlinden hiç kimseden bu çirkin fiile dair bir haberin nakledilmemesi de 
üzerinde düşünülmesi gereken diğer bir husustur. Tarihçilerin Harre gününün öncesine ve sonrasına dair haberleri Abdullah b. 
Ca’fer’den nakletmelerine ve onun iki evladının Harre günü öldürülmesine rağmen bu müessif olaya dair herhangi bir bilgi 
aktarmaması böyle bir haberin üretilmiş olabileceğini göstermektedir. Aynı şekilde olayın şahitleri olan Abdullah b. Ömer, Ali b. 
Hüseyin, Muhammed b. el-Hanefiyye, Ali b. Abdullah b. Abbas, Ebû Saîd el-Hudrî ve Saîd b. Müseyyeb gibi kimselerden bir 
şeylerin nakledilmemiş olması da söz konusu rivayetlere şüphe ile bakılması gerektiğini iktiza eden bir diğer husustur.54  

Neticede Emevîleri kötüleme kampanyasının revaçta olduğu, Şia taraftarı râvilerin rivayetlerinin tarihçileri etkilediği ve 
Taberî’nin diğer iki râvisinin gölgede kaldığı söylenebilir. Ayrıca hâdise bir bütün olarak okunduğunda, en azından Hz. Ali 
soyundan gelen kişilerin, Müslim’in davetine icabet edip onun ikramını kabul etmek ve ailelerinin güvenli yerlere götürülmesine 
izin vermesini istemek yerine böyle çirkin bir olaya sessiz kalmamaları, bütün güçleriyle bu fecaate karşı çıkıp onu ifşa etmeleri 
beklenir.55  Bununla beraber olay utanç verici olduğu için mağdurları tarafından gizlendiği akla gelse de Medine’deki birçok 
kadına yapılmış bir saldırının, ayyuka çıkmış bir kötülüğün gizlenmesinin mantığı olmasa gerektir. Sonuç olarak, kadınlara cinsel 
saldırıda bulunulması olayının, Emevî düşmanlığının bir tezahürü kabilinden üretilmiş bir vakıa olarak değerlendirilebilir.56  

Sonuç 

İnsan yaşadığı toplumun çocuğudur ve düşüncesinin şekillenmesinde mensubu olduğu topluluğun ideolojisi büyük rol 
oynamaktadır. Bu sebeple insanların, tarihî olaylar hakkında siyasî ve mezhebî kabullerine göre yorumlar yapmaları yaygındır.  
İşte Harre Vak’ası’nda da benzer bir durumun birkaç noktada sergilendiği görülmektedir. İlk dönemden bugüne kadar bazı 
tarihçiler tarafından Harre Vak’ası’nın sebebinin Medineliler’in dini hassasiyetleri olduğunu savunulmaktadır. Olayın vuku 
bulduğu zaman da esas sâiki siyasî ve ekonomik olan bu kalkışmayı halk nezdinde haklı göstermek ve taraftar toplamak için 
Yezîd b. Muâviye’nin ehli keyf olup namazı terketmesi, içki içmesi gibi bazı dînî sebepler üretilmeye çalışılmıştır. Lakin bu 
iddialar uzun süre Yezîd’in yanında kalan Muhammed el-Hanefiyye tarafından reddedilmiştir. Hatta Abdullah b. Ömer, Yezîd 
yönetimini meşru görerek ona isyanın doğru olmadığını savunmuş, ailesinin bu eyleme katılmasını engellemiştir. Ayrıca İbn 
Ömer’in Harre Gecesi, Kureyşlilerin komutanı Abdullah b. Mutı’ el-Esved’in yanına giderek ona Hz. Peygamber’den duyduğu “Kim 
itaatten elini çekerse, onun kıyamet günü bir delili kalmaz, kim de cemaatten ayrılmış bir vaziyette ölürse, o, kesinlikle cahiliyye 
ölümü üzerine ölmüştür.” haberini nakletmesi de bu kalkışmaya onay vermediğini göstermektedir. Dolayısıyla Yezîd’e karşı 
kalkışma hususunda Medine ehli içerisinde bir ittifakın olmaması hatta ashabın önde gelenlerinin bu hareketi en azından 
desteklememesi Medinelilerin hurûcunun sadece Yezîd’in dindar bir halife olmamasından kaynaklanmadığını düşündürmektedir.  

                                                                        

Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed Zehebî, Mîzânü’l-iʿ tidâl fî naḳdi’r-ricâl, (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1963),3/419-420. Zehebî, Ebu Mihnef’in “metruk” 
olduğunu söylerken, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed Zehebî, Dîvânü’d-duafâʾ ve’l-metrûkîn ve hulukin mine’l meçhulin ve sikatin fihim leyyin, 
(Mekke: Mektebetü’n-Nehda, 1967), 333.) ayrıca onun İmamiyye fukahasından ihbari olduğunu ve kendisine güvenilmediğini nakletmektedir. Zehebî, 
Mîzânü’l-i’tidâl fî nakdi’r-ricâl, 3/419; Ebû Ca‘fer Muhammed b. Amr Ukaylî, Du’afâ’sında Yahya b. Maîn’in Ebû Mihnef hakkında bir yerde “ بشِيَءٍْ ليَسْ   ” diğer 
yerde de “ بثِقِةٍَ ليَسْ   ” dediği nakletmektedir. Ebû Ca‘fer Muhammed b. Amr el-Ukaylî, ed-Duafâü’l-kebir, (Beyrut: Mektebetü’l-İlmiyye, 1984), 4/18; Ebû Mihnef 
hakkında bilgi olmadığı, cerh ve tadil alimlerinin onun hakkında güvenilir değil, hadisi kabul edilmez gibi hükümler vererek rivayet ettiği hadisleri kesinlikle 
reddettikleri ifade edilmektedir. Selman Başaran, "Ebû Mihnef", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1994), 
10/188-189). Abdulmun’im Mâcid, et-Târîhu’s-siyâsî li’d-devleti’l-Arabî, Asru’l-hulâfâi’l-emevî, (y.y.: Mektebetü’l-Encilu’l-Mısriyye, ts.), 1/26; Hasan Cemal, 
Mevkıatü’l-harre, 17-20. 

51  Ebü’l-Hasen Alî b. Ömer Dârekutnî, ed-Du’afâ ve’l-metrûkîn, (Medîne: Mecelletü’l-Câmi’ati’l-İslâmiyye,1403), 3/128. 
52  Bu lafzın sözlükte “kuvvetli değil” anlamında olup terim olarak ise râvinin, sıdk ve emanet ehlinden olsa bile naklettiği rivayetin delil olabilecek konumda 

olmayıp “leyyinü’l-hadîs”’in bir çeşidi anlamına geldiği ifade edilmektedir. Bu tür râvilerin, dindar olmalarına rağmen zapt açısından problemli oldukları için 
rivayetlerinin güvenilir kabul edilmediği söylenmektedir. bk. Fikret Özçelik, “Râvilerin Cerhine Delalet eden Lafızlar: İbn Ebi Hatim Örneği”, Artuklu Akademi, 
2017/4(2), 54; Cengiz Kallek, "Medâinî", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003), 28/ 291-292. 

53  İbn Adî, el-Kâmil, 6/364; Zehebî, Mîzânu’l-i’tidâl, 3/153; Zehebî, Dîvânü’d-du’afâ, 1/285 
54  Hasan Cemal, Mevkıatü’l-harre, s. 146. 
55  Taberî, Târîh, 5/493-494; İbnü’l-Esîr, Kâmil, 3/218; İbn Kesîr, Bidâye, 8/220. 
56  Benzer bir yaklaşım için bkz. Varol, Harre Vak’ası, 529-531. 



74 Ḥ  

https://dergipark.org.tr/rid 

Harre Vak’ası hakkındaki ikinci iddia Müslim b. Ukbe’nin Medinelilere galip geldikten sonra askerlerine üç gün boyunca her 
istediklerini yapmayı mübah kıldığı ve bu süre zarfında masum insanların öldürüldüğü, şehrin yağmalandığı, insanların evlerine 
girildiği, kadınlara cinsel saldırıda bulunulduğu ve eşyalarının gasp edildiği şeklindedir. Ortada savaşın getirdiği bir şiddetin 
olduğu kesin olmakla beraber durum bilinçli olarak daha trajik gösterilerek Yezîd b. Muâviye ve onun şahsında Emevîleri 
karalama malzemesi yapılmış olabilir. Muhtemelen bu yüzden Taberî’nin diğer iki râvisi görmezden gelinerek zayıf olduğu halde 
Ebû Mihnef’in rivayeti meşhur olmuştur.  

Yezîd’in askerleri tarafından sahâbe kızlarına ve torunlarına cinsel saldırıda bulunulduğu iddiasına gelince, çalışmada ortaya 
konduğu gibi Medine’de yaşayan kadınların namusunun kirletildiği iddiasını nakleden ilk iki kaynak Ya’kûbî’nin Târîh’i ile İbn 
Kuteybe’ye nispet edilen el-İmâme ve’s-siyâse’dir. Ya’kûbî’nin hem Şiî olması hem de haberi senetsiz nakletmesi bununla birlikte 
ikinci kaynağın da İbn Kuteybe’ye nispetinin şüpheli olması ve kaynakta zikredilen olayın senetsiz nakledilmesi olayın üretilmiş 
olma ihtimalini kuvvetlendirmiştir. Ayrıca Ya’kûbî’nin Şiî olmasının yanında bu haberlerin Şiî olan Ebû Mihnef ve Ebû’l-Hasan 
el-Medâinî’ye dayandığı görülmektedir. Ebû Mihnef ve Ebû’l-Hasan el-Medâinî’nin hal tercümelerine bakıldığında onların Şiî 
ahberî olmalarının yanında cerh alimleri tarafından da eleştirildiği görülmektedir. Özellikle Ebû Mihnef’in aşırı Şiî, hadis 
uyduran, terkedilmiş biri olarak cerh edilmesi rivayete daha dikkatli yaklaşılmasını zorunlu kılmaktadır. Bununla birlikte 
Taberî’de Ebû Mihnef’in haricinde Vehb b. Cerîr ve Avâne b. Hakem rivayetleri vardır ki her iki râvi Şiî olmalarına rağmen cinsel 
saldırı olayına dair hiçbir şey nakletmemektedirler. Bu durumun Ebû Mihnef rivayetini çok daha kuşkulu hale getirdiği açıktır. 

Bunlarla birlikte Harre Vak’asına şahit olan Medine ehlinden hiç kimseden bu çirkin fiile dair bir haberin nakledilmemesi de 
üzerinde düşünülmesi gereken diğer bir husustur. Tarihçilerin Harre Vak’ası’na dair haberleri iki evladı Harre günü öldürülen 
Abdullah b. Ca’fer’den nakletmelerine rağmen onun kadınlara cinsel saldırıda bulunulması ile ilgili herhangi bir bilgi vermemesi 
böyle bir haberin üretilmiş olabileceğini göstermektedir. Aynı şekilde Harre Vak’ası’nın şahitleri Abdullah b. Ömer, Ali b. 
Hüseyin, Muhammed b. el-Hanefiyye, Ali b. Abdullah b. Abbas, Ebû Saîd el-Hudrî ve Saîd b. Müseyyeb gibi kimselerden de böyle 
bir şeyin nakledilmemiş olması, söz konusu rivayetlere şüphe ile bakılması gerektiğini iktiza eden bir diğer husustur. 

Bütün bunların yanında cinsel saldırı olayına hiç değinmeden olayı nakleden tarihçiler de vardır. Mesela Taberî’nin, Vehb b. 
Cerîr ve Avâne b. Hakem’den naklettiği içerisinde cinsel saldırı olayı bulunmayan rivayetlere binaen İbn Abdurabbih ve Mes’ûdî, 
Müslim b. Ukbe’nin şehre girip insanları Yezîd’e beyat etmeye davet ettiğini ve kabul etmeyenleri öldürdüğünü 
nakletmektedirler. Belâzürî de kadınlara cinsel saldırıda bulunulduğu konusuna hiç değinmeden Müslim’in şehri ele geçirip 
insanlardan biat alıp Abdullah b. Zübeyr üzerine yürüdüğünü nakletmektedir. İbn Sa’d da herhangi bir cinsel saldırı olayından 
bahsetmeden şehrin talan edilip cinayetler işlendiğini anlatmaktadır. Aynı şekilde olayları bütün ayrıntısı ile anlatan İbnü’l-Esîr 
de sahâbe kızlarına ve torunlarına cinsel saldırıda bulunulduğu olayına dair bir şey nakletmemiştir.  

Tarih yazıcılığında bilinçli veya bilinçsiz yapılmış yanlışların, gerçeği gölgeleme veya saptırma faaliyetlerinin tarafsız ve dikkatli 
bir bakış açısı ile ortaya çıkarılması ve doğru bilinen yanlışların düzeltilmesi tarihçilerin görevidir. Harre Vak’ası örneğinde 
görüldüğü gibi olayların tek perspektiften değerlendirilmesi veya ön kabullere uygun rivayetlerin esas alınması, objektif bir 
değerlendirme değildir. Bu tür haberler, her ne kadar şüyu bulup birçok kaynağa kaydedilmiş olsalar da öncelikle bu haberlerin 
geçtiği ilk kaynaklar tespit edilip ravilerinin iyi tahlil edilmesi ve olayla ilgili tüm rivayetlerin bütüncül olarak değerlendirilmesi 
ile sonuca varılması gerekmektedir. 

  



 75 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Kaynakça | References 

Ahmed b. Hanbel. el-Müsned. 45 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1. Basım, 2001. 
Aliyyânî, Ali Nâfî. Akîdetü’l-imâm İbn Kuteybe. Tâif: Mektebetü’s-Sıddık, 1991. 
Apak Âdem. Anahatlarıyla İslam Tarihi. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2008.  
Arînân,Hamid Muhammed. “İbâhatü’l-Medîne ve harîki’l-Kâ’be fî ahdi Yezîd b. Muâviye beyne’l-masâdiri’l-kadîmeti ve’l-hâdise” Kuveyt: 

Mektebetü İbn Teymiye, 1983. 
Askalânî, İbn Hacer. Fethu’l-bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî. 13 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1379. 
Aynî, Ebû Muhammed Bedrüddîn. Umdetü’l-kârî şerhu Sahîhi’l-Buhârî. 12 Cilt. Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, ts. 
Başaran, Selman. "Ebû Mihnef". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10/188-189. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 
Belâzürî, Ahmed b. Yahyâ. Ensâbü’l-eşrâf. 13 Cilt.  Beyrut: Dâru’l-fikr, 1996. 
Beyhakî, Ebû Bekir. es-Sünenü’l-kübrâ. 10 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2003. 
Bicavî, Muhammed Ebû’l-Fadl. Eyyâmü’l-Arab fi’l-İslâm. b.y.: Dâru İhyâi Kütübi’l-Arabiyye, ts. 
Buhârî, Muhammed b. İsmail, Sahîh-i Buhârî, 9 Cilt. y.y.: Dâru Tavki’n-Necât, 2001.  
Dârekutnî, Ebû’l-Hasan. ed-Duafâü ve’l-metrukîn. 3 Cilt. Medine: Mecelletü’l-Câmiati’l-İslâmiyye, 1984. 
Dûrî, Abdulaziz. Neş’etü ilmi’t-târîh ınde’l-Arab. y.y.: Merkezu Zâyid li’t-Türâs ve’t-Târîh, 2000. 
Emin, Ahmed. Zuhru’l-İslâm. Kâhire, Mektebetü’n-Nahda, 1966. 
Emin, Seyyid Hüseyin, A’yânü’ş-Şîa. 1 Cilt. Dimeşk: Matmaatu İbn Zeydûn, 1935. 
Harputlu, Ali Hüsnü, ed-Devletü’l-Arabiyyeti’l-İslâmiyye. Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1960. 
Hasan, Ali İbrahim. et-Tarîhu’l-İslâmi’l-Amm, el-Câhiliyye- ed-Devletü’l-Arabiyye- ed-Devletü’l-Abbâsî. Kahire, Mektebetü’n-Nahda, 1953. 
Hasan, İbrahim Hasan. Tarîhu’l-İslâmi’s-siyâsî ve’d-dîn ve’s-sekâfî ve’l-ictimâî. Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1996. 
Hasan Saîd Mahmûd el-Cemal. Mevkıatü’l-Harre (Dirâsetün fi’r-rivâyât’i-t-târîhiyye mine’l-karni’s-sâni’l-hicrî-el-karni’r-râbi’l-hicrî). Yüksek 

Lisans Tezi, Câmiatu Birzit, Filistin, t.s. 
İbn Abdurabbih, Şihabeddin. Ikdü’l-ferîd. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1985. 
İbn Adî, Ebû Ahmed. el-Kâmil fi du’afâi’r-ricâl. 9 Cilt. Beyrut: Kütübü’l-İlmiyye, 1997. 
İbn Ebî Şeybe, Musannef. 7 Cilt. Riyad: Mektebetü’r-Rüşt, 1990. 
İbn Hibbân, Muhammed. Sahîh.18 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1988. 
İbn Kesîr, Ebû’l-Fidâ. el-Bidâye ve’n-nihâye. 15. Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1986. 
İbn Kuteybe, Ebû Muhammed. es-Siyâse ve’l-imâme. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1997. 
İbnü’l-Arabî, Ebû Bekr Muhammed b. Abdillâh, el-Avâsım mine’l-kavâsım fî tahkîki mevâkıfi’s-sahâbe ba’de vefâti’n-nebiyyi. tah. Muhibuddin 

el-Hatip. Suudi Arabistan: Vüzerâi’ş-Şüûn, 2000. 
İbnü’l-Cevzî, Ebû’l-Ferec. el-Muntazam fî târîhi’l-mülûk ve’l-ümem. 19 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1992. 
İbnü’l-Esîr, Ebû’l-Hasan İzzüddîn. el-Kâmil fi’t-tarîh. 10 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-Arabî, 1997. 
İbnü’l-Esîr, Ebû’l-Hasan İzzüddîn. Üsdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1994. 
İbn Rezzân, Muhammed b. Abdilhâdî eş-Şeybânî. Mevâkıfu’l-Muârada fi Ahdi Yezîd b. Muâviye. Riyad: Dâru Taybe, 2009. 
İbnü’t-Tıktaka, Muhammed b. Ali. el-Fahri fi’l-âdâbi’s-sultâniyye ve’d-düveli’l-İslâmiyye. Beyrut: Dâru Sadr, ts. 
İlhan, Avni "el-İmâme ve’s-Siyâse". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/200-220. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2000. 
İsfahânî, Ebû’l-Ferec. el-Eğanî. 25 Cilt. Beyrut: Dâru İhyai’t-Türâsi’l-Arabî, 1. Basım. 1996. 
Kallek, Cengiz. "Medâinî", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/291-292.  İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003.  
Kastallânî, Ebû’l-Abbas. İrşâdu’s-sârî li şerhi Sahîhi’l-Buhârî. 10 Cilt. Mısır: Matbaatü’l-Kübrâ, 1903. 
Kılıç, Hulusi. "Ebü’l-Ferec el-İsfahânî", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10/ 316-318. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1994. 
Kılıç, Ünal. “Harre Vak’asının Sebepleri Hakkında Bazı Mülahazalar”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 4 (2000), 317-324. 
Macid, Abdulmunîm. et-Târîhu’s-siyâsî li’d-devleti’l-Arabî, Asru’l-hulâfâi’l-emevî. b.y.: Mektebetü Encilu’l-Mısriyye, ts. 
Mes’ûdî, Ali. Murûcü’z-zeheb ve meâdinu’l-cevher. 6 Cilt. Kum: Dâru’l-Hicre, 1998. 
Müslim, Ebü’l-Hüseyn b. Haccâc, Sahîh-i Müslim. 5 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, ts. 
Nevevî, Ebû Zekeriyyâ. el-Minhâc Şerhu Sahîhî’l-Müslim. 9 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1987. 
Öz, Şaban. Sahâbe Sonrası İktidar Mücadelesi. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2015. 
Sâlim, Abdulazîz. Dirâsât fi târîhi’l-Arab Târîhu’d-devleti’l-Arabiyye. b.y.: Müessesetü Şebâbi’l-Câmia, ts. 
Seyithanoğlu Kenan (e.d.). Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, 14 Cilt İstanbul. Çağ Yayınları, 1992. 
Şelbî, Ahmed. Mevsûâtü’t-târîhi’l-İslâmî ve’l-hadârati’l-İslâmiyye. Kahire: Mektebetü’n-nahda, 1984. 
Şerîf, Ahmed İbrâhim. Devru’l-hicâzî fi’l-hayâti’s-siyâssiyyeti’l-âmme fi’l-karneyni’l-evvel ve’s-sânî. b.y.: Dâru’l-Fikri’l-Arabiyye, 1968. 



76 Ḥ  

https://dergipark.org.tr/rid 

Taberânî, Ebü’l-Kâsım Süleymân b. Ahmed. el-Mu’cemu’l-evsat. Kahire: Dâru’l-Harameyn, ts. 
Taberî, Muhammed b. Cerîr, Târîhu’r-rusul ve’l-mülûk. 11 Cilt. Beyrut: Dâru’t-Türas, 1966. 
Ukaylî, Ebû Ca’fer. ed-Duafâü’l-kebir. 4 Cilt. Beyrut: Mektebetü’l-İlmiyye, 1984. 
Varol, Mehmet Bahauddin. “Harre Vak’ası (Sebep-Sonuç Değerlendirmesi)”, Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 7 (1997), 513-534. 
Yazıcı, Hüseyin. "İbn Kuteybe", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 20/145-149. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1999.  
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed.  Dîvânü’d-du’afâ ve’l-metrûkîn. 1 Cilt. Mekke: Mektebetü’n-Nahda, 1967. 
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed.  Mîzânü’l-i’tidâl fî nakdi’r-ricâl. 4 cilt. Beyrut: Dâru’l-Marife, 1963. 
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed. Târîhu’l-İslâm. 15 Cilt. b.y.: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 2003. 


