
 

 

Geliş/Received: 05/09/2025 
Kabul/Accepted: 28/10/2025 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

ISSN: 2547-9725 

 

 

 

 

  

 

Akademik İzdüşüm Dergisi (AİD)  

Journal of Academic Projection (JAP)  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/beuiibfaid 
 

İTTİHAT ve TERAKKİ CEMİYETİ’NİN ÖRGÜTLENME 
YAPISI ve İKİNCİ MEŞRUTİYET’İN İLANINDAKİ ROLÜ 

Mehmet Zakir SARIKAYA* 

Öz 

Bu çalışmanın amacı, İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Osmanlı Devleti üzerindeki 
etkisini ve II. Meşrutiyet’in ilanındaki rolünü incelemektir. Hürriyet, müsavat ve 
adalet sloganlarıyla ortaya çıkan ve Osmanlı Devleti’ni çöküşten kurtarmayı 
amaçlayan İttihat ve Terakki Cemiyeti, II. Abdülhamit’in baskıcı yönetimine 
karşı muhalefeti organize eden öncü bir güç olarak öne çıkmıştır. İttihat ve 
Terakki Cemiyeti’nin güçlü yapısı, Cemiyet’in basın yoluyla gerçekleştirdiği 
etkili muhalefet ve II. Abdülhamit yönetimine karşı oluşturduğu siyasi ve askeri 
baskı, II. Meşrutiyet’in ilan edilmesinde ve Kanun-i Esasi’nin yeniden yürürlüğe 
girmesinde etkin rol oynamıştır. İttihat ve Terakki Cemiyeti, Meşrutiyet’in 
ilanından sonra yönetimde etkili olmuş ve 31 Mart Vakası’yla II. Abdühamit’i 
tahttan düşürmüş, Osmanlı Devleti’nin hem iç hem de dış politikasında egemen 
bir güç haline gelmiştir. Çalışma boyunca cemiyetin faaliyetleri, siyasi 
stratejileri ve sonuçları ele alınacaktır. Kullanılan yöntemler arasında nitel 
analiz kuramları, dönemin gazetelerin içerik analizi, devlet adamlarının 

hatıralarının derinlemesine incelenmesi ve ilgili literatür taraması 
bulunmaktadır. Çalışmanın sonucunda, İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin hem iç 
hem de dış politikada merkezi bir rol üstlendiği, ancak bu politikaların Osmanlı 
Devleti’ni çöküşten kurtaramadığına dair tespitlere ulaşılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: II. Meşrutiyet, Kanun-ı Esasi, II. Abdühamit, İttihat ve 

Terakki Cemiyeti, Muhalefet. 

JEL Kodu: H11, N93. 

The Organizational Structure of the Committee of Union 

and Progress and its Role in the Proclamation of the 

Second Constitutional Monarchy 

Abstract  

The purpose of this study is to examine the impact of the Committee of Union 
and Progress on the Ottoman Empire and its role in the proclamation of the 
Second Constitutional Era. Emerging with the slogans of liberty, equality, and 

                                                 
*  Dr. Öğr. Üyesi, Bitlis Eren Üniversitesi, İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi, 
mzsarikaya@beu.edu.tr, ORCID: 0000-0003-2443-8712 

2025, 10(2), 567-599 

 

mailto:mzsarikaya@beu.edu.tr
https://orcid.org/0000-0003-2443-8712


Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

568   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

justice, and aiming to save the Ottoman Empire from collapse, the Committee of 
Union and Progress stood out as a leading force organizing opposition to the 
repressive rule of Abdülhamid II. The strong structure of the Committee of Union 
and Progress, its effective opposition through the press, and the political and 
military pressure it exerted against the rule of Abdülhamid II played an active 
role in the proclamation of the Second Constitutional Monarchy and the 
reinstatement of the Constitution. After the proclamation of the Constitutional 
Monarchy, the Committee of Union and Progress became influential in the 
administration and, with the 31 March Incident, deposed Abdülhamid II, 
becoming a dominant force in both the domestic and foreign policies of the 
Ottoman Empire. Throughout this study, the activities, political strategies, and 
outcomes of the Committee will be examined. The methods used include 
qualitative analysis theories, content analysis of newspapers of the period, in-
depth examination of the memoirs of statesmen, and a review of relevant 
literature. The study concludes that the Committee of Union and Progress played 
a central role in both domestic and foreign policy, but that these policies failed 
to save the Ottoman Empire from collapse. 

Keywords: :  Constitutional Monarchy II, Constitutional Law, Abdühamit II, 

Committee of Union and Progress, Opposition. 

JEL Codes: H11, N93. 

1. GİRİŞ  

II. Meşrutiyetin ilanı, Osmanlı Devleti’nin modernleşme ve 

anayasal yönetim arayışları açısından önemli bir dönüm 

noktasıdır. Bu dönemde, Osmanlı Devleti'ni ayakta tutmak için 

Osmanlıcılık, İslamcılık, Türkçülük, Batıcılık ve Adem-i 

merkeziyetçilik gibi farklı fikir akımlarının ortaya çıktığı 

görülmektedir. 

II. Meşrutiyet’ten önce devleti çöküşten kurtarma 

konusunda arayışlar olmakla birlikte, bu girişimlerin istenilen 

sonuçları elde edemediği bilinmektedir. Meşrutiyet döneminde, 

Batı'daki gelişmeleri takip eden Osmanlı aydınları ve 

bürokratları, imparatorluğun çöküşünü durdurmak ve merkezi 

otoriteyi yeniden sağlamak amacıyla çeşitli reform hareketlerine 

girişmişlerdir. Bu reformlar bir yandan devleti 

kuvvetlendirmeyi amaçlarken, diğer yandan devletin 

modernleşmesi, batılılaşması ve çağdaşlaşması idealini 

taşımaktadır.  

Tanzimat reformlarının yetersiz olduğunu düşünen Genç 
Osmanlılar, köklü değişikliklerin yapılması gerektiğini 
savunmuşlardır. Şinasi, Namık Kemal ve Ziya Paşa gibi önde 
gelen isimler, anayasal yönetim ve meşrutiyet taleplerini 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

569   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

gündeme getirmiştir. Genç Osmanlılar, meşrutiyetin ilanı ile 
halkın yönetime katılımının sağlanarak imparatorluğun daha 
güçlü kalacağına inanmıştır (Berkes, 2002: 407). Bu 
düşüncenin temelini Osmanlıcılık fikri oluşturmaktadır; bu 
anlayışla dil, din ve ırk farklılıklarını gözetmeksizin herkesin 

eşit vatandaş olarak kabul edilmesi hedeflenmiştir. 

Osmanlı İmparatorluğu'nda modernleşme ve merkezi 

otoritenin yeniden yapılandırılması çabaları, Meşrutiyet 

döneminden önce de başlamıştır. 1839 yılında ilan edilen 

Tanzimat Fermanı ile hukukun üstünlüğü, mülkiyet hakları ve 

vergilendirme gibi önemli düzenlemeler yapılmış; bu reformlar 

Batı'dan ilham alınarak devletin kurumlarını modernize etmeyi 

ve imparatorluğu kurtarmayı amaçlamıştır. Ancak, reformlar 

daha çok acil ihtiyaçların karşılanmasına dayanarak idari ve 

askeri teknolojilerle sınırlı kalmıştır (Ortaylı, 2006: 17-19). 

Tanzimat dönemi reformları, Osmanlı Devleti’ni beklenen 

düzeye taşıyamadığından yeni hamleler başlamış, I. ve II. 

Meşrutiyet bu çabaların bir sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Bu 

dönem, Osmanlı Devleti'nin Avrupa'dan daha fazla etkilendiği 

ve Avrupa’nın Osmanlı Devleti’nin iç işlerine daha çok müdahil 

olduğu bir dönemi ifade etmektedir. 

II. Mahmut döneminde Avrupa’ya gönderilen bürokrat ve 

öğrenciler, Osmanlı Devleti’ne Avrupa’daki siyasi, idari, askeri 

ve hukuki uygulamaların taşınması gerektiğini savunmuşlardır. 

Bu düşünce, Osmanlı aydın sınıfının genel fikrini yansıtır. Bu 

bağlamda İttihat ve Terakki Cemiyeti; Meşrutiyet’i tesis etmeyi, 

Kanun-i Esasi’yi yürürlüğe koymayı ve eşitlik ile adalet alanını 

genişletmeyi hedeflemiştir (Aslan, 2010a: 104). Meşrutiyet ile 

birlikte meclis kurulacak ve devletin idaresi parlamenter bir 

hükümetle gerçekleştirilecekti (Tunaya, 1996: 10-11). Bu 

dönemde İttihatçıların Abdülhamit’i devirmeyi hedeflemediği 

söylenebilir. 

Padişahı destekleyen ve onun meşruiyetine yönelik 

söylemler geliştiren İttihat ve Terakki Cemiyeti, istibdadın 

sorumluluğunu padişahın etrafındaki çevreye yüklemiştir. 

Cemiyet, Kanun-i Esasi’nin yürürlüğe girişini hem padişahın 

hem de halkın bu çevreden kurtuluşu olarak değerlendirmiştir 

(İkdam, 29 Temmuz 1324 / 11 Ağustos 1908). Cemiyetin, 

Meşrutiyet’in ilanından sonra gazetelere verdiği “muhterem 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

570   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

vatandaşlarımıza” başlıklı beyanatta: “artık padişah ile millet 

arasında hiçbir kuvve-i haine kalmadığı” (İkdam, 25 Temmuz 

1324 / 7 Ağustos 1908)’ndan bahisle, istibdat yönetiminin 

bertaraf edildiği vurgulanmıştır. 

İttihatçılar, Osmanlı Devleti’ni çöküşten kurtarmak için 

siyasi ve toplumsal alanda büyük bir dönüşüm gerektiğine 

inanmış ve bu sürece halkı dâhil ederek toplumsal bir taban 

oluşturmayı hedeflemişlerdir. Basın yayın faaliyetlerine önem 

vererek ve eğitim kurumlarını modernize ederek, müfredatlara 

vatanseverlik temalı içerikler eklemişlerdir (Uyanık, 2009: 67). 

31 Mart vakasından sonra otoritesini güçlendiren İttihat ve 

Terakki Cemiyeti, ders kitapları ve eğitim programlarını kendi 

ideolojisi doğrultusunda yeniden şekillendirmiştir (Alkan, 2010: 

66-67). Cemiyet, basın-yayın organlarında halkın hürriyet, 

adalet ve eşitliğine vurgu yaparak, savundukları değerlerin 

kamuoyunda benimsenmesine çalışmıştır. Meşrutiyetten 

önceki reformların başarısızlığını halkın sürece dâhil 

edilmemesine bağlayan İttihatçılar, devletin geleceğinin halkın 

refahıyla doğrudan ilişkili olduğu fikrini savunmuşlardır (Tural, 

2004: 132-133). O dönemde Avrupa’da toplumu mobilize etme 

fikirlerinin yaygın olduğu, Cemiyet üyelerinin bu hareketlerden 

esinlendiği söylenebilir (Zürcher, 2004: 262). Ancak, İttihatçılar 

halktan bekledikleri desteği tam olarak sağlayamamıştır. Bu 

durumu fark ettikten sonra, mevcut düzeni değiştirmek için 

aydın ve seçkin bir zümre olarak mücadele etmeye devam 

etmişlerdir. Halkın desteğini göremeyen İttihatçılar, toplumla 

birlikte hareket etme fikrinden ziyade, toplumu eğitme, 

yönlendirme ve yönetme stratejisini benimsemişlerdir (Tural, 

2004: 133-136). Bu strateji, Durkheim’in “iş bölümü” 

teorisinden yola çıkarak, önemli işlerin yalnızca toplumun 

seçkin okumuşları tarafından başarılabileceğine olan inancı 

yansıtmaktadır. Ayrıca, Fransız pozitivizminden etkilenen 

İttihatçılar, Ernest Renan’ın tesiriyle yönetimde seçkinciliği 

güçlendirmiş ve Cemiyet’in Paris’te örgütlenmesi, bu anlayışın 

öne çıkmasında rol oynamıştır (Mardin, 2009: 15). İttihatçıların, 

toplumsal dönüşüm için yönetici elitlerin öneminin farkında 

oldukları açıktır. (Uyanık, 2009: 72).  

Tanzimat hareketiyle Meşrutiyet’in ilanı, amaçları 

itibariyle birbirleriyle benzerlik gösterse de, önemli bir noktada 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

571   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

farklılık göstermektedir: Tanzimat, padişahın arzusuyla hayata 

geçirilen bir düzenlemeler silsilesi iken; Meşrutiyet, padişaha 

rağmen gerçekleştirilmiş bir reform süreci olarak dikkat 

çekmektedir. Bu özelliğinden dolayı Meşrutiyet, bazı 

araştırmacılar tarafından bir devrim olarak nitelendirilmektedir 

(Aslan, 2008: 355).  

2. İTTİHAT VE TERAKKİ CEMİYETİ’NİN KURULUŞU VE 
ÖRGÜTLENMESİ 

Meşrutî yönetimi yeniden hayata geçirmek; hürriyet, 

adalet ve müsavat taleplerini toplumun gündemine taşımak 

amacıyla Tıbbiye Mektebi öğrencilerinden Abdullah Cevdet, 

İshak Sükûtî, İbrahim Temo, Hüseyinzade Ali ve Mehmet Reşit 

öncülüğünde, 2 Haziran 1889 yılında “İttihad-ı Osmanî” adıyla 

bir cemiyet kurulmuştur (Ramsaur, 1972: 32; Aslan, 2010: 105; 

Efe, 2017: 279). Cemiyetin kuruluş tarihi konusunda farklı 

tarihler öne sürülse de kuruluşun I. Meşrutiyet’in yürürlükten 

kaldırılmasından sonra gerçekleştiği muhakkaktır (Efe, 2017: 

279).  

Cemiyetin kuruluşunda, İtalya’da ulusal birlik ve 

bağımsızlık hareketlerine örnek olan “Carbonari” hareketi ve 

Mason Tekilatı’nın model alındığı, Cemiyetin kuruluşunda 

görev alan İbrahim Temo’nun Mason Locası ve Carbonari 

Teşkilatlarıyla irtibatlı olduğu bilinmektedir (Aslan, 2010a: 105-

106). İbrahim Temo’nun İtalya seyahati sırasında Napoli’deki 

bir mason locasını ziyaret etmesi ve Carbonari Teşkilatı 

hakkında bilgi alması, Osmanlı Devleti’nin kaderine 

hükmedecek gizli bir yapının teşekkülünde önemli bir rol 

oynamıştır. Cemiyet mensuplarının numaralandırılması ve 

Cemiyet’in işleyişiyle ilgili diğer bazı benzerlikler, Cemiyet’in 

Carbonari hareketinden etkilendiği savını güçlendirmektedir 

(Ramsaur, 1972: 32). Gizlilik içerisinde kurulan Cemiyet’in 

hücre sistemi şeklinde teşkilatlandığı görülmektedir (Kutlay, 

2010: 67-68). İbrahim Temo’nun 1/1 şeklinde 

numaralandırıldığı görülmektedir. Burada paydaki numara 

hücreyi, paydadaki ise üye numarasını ifade etmektedir (Aksoy, 

2013: 16). Temo’nun 1 numaralı hücrenin 1 numaralı üyesi 

olduğu anlaşılmaktadır. Cemiyet’in bir üyesi, iki veya üç üye ile 

tanıştırılmış ve bu isimlerin gizli tutulması tembihlenmiştir. 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

572   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

İtalyan Mason cemaatlerinin yöntemini benimseyen Cemiyet 

üyelerinde, Mason kardeşliğinin gereği olarak kabul edilen sır 

ve sadakat hislerinin de oldukça güçlü olduğu anlaşılmaktadır 

(Knight,2010:94).  

1900’lerin başlarında Cemiyet’in 1000’e yakın üyesinin 

bulunduğu (Kocabaş, 1991: 33), Cemiyet’in, vatan ve millilik 

esasına dayanan düşüncesinin Tıbbiye ve Mülkiye öğrencileri 

arasında hızla yayıldığı görülmektedir (Mardin, 1998: 49; 

Tansu, 2003: 26). Vatan ve hürriyet fikrinin aynı dönemde 

Harbiye başta olmak üzere; Baytar mektebi, Topçu ve 

Mühendishane öğrencileri arasında da rağbet görmüştür 

(Ramsaur, 1972: 33-35; Hanioğlu, 1966/I: 176.). Cemiyet’in 

özellikle genç ve okumuş/aydın kesim tarafından 

desteklenmesi, başlatılan hareketin daha etkili ve dinamik bir 

yapıya bürünmesine sebep olmuştur. 

İttihad-i Osmanî, 1885 yılına kadar bir düşünce kulübü 

seviyesindeyken bu tarihten itibaren faaliyetlerini hızlandırarak 

aydın ve halk kitleleri arasında geniş bir taraftar desteği bulmuş 

ve II. Abdülhamit yönetimini tedirgin etmeye başlamıştır 

(Karabekir, 1993: 28-31). Cemiyet’in önemli isimlerinden biri 

olan Selanikli Nazım, Cemiyet’in Avrupa’da teşkilatlanması için 

Paris’e gönderilmiş, burada tıp fakültesine kaydolmuş, 1889 

tarihinden beri burada bulunan Ahmet Rıza Bey’in Cemiyet’e 

katılmasını sağlamıştır. Yapılan istişareler sonucunda 

cemiyetin adının “Osmanlı Terakki ve İttihad Cemiyeti” olarak 

değiştirilmesine karar verilmiştir (Akşin, 1980: 23-24).  

1906 yılında, İttihat ve Terakki’nin güçlü isimlerinden biri 

olan Talat Paşa’nın öncülüğünde ve Selanik Askerî Rüştiyesi 

Müdürü Mehmet Tahir Bey başkanlığında, Selanik’te, “Osmanlı 

Hürriyet Cemiyeti” kurulmuştur (Efe, 2017: 280). Diğer yandan 

Mustafa Kemal Şam’da “Vatan ve Hürriyet Cemiyeti’ni kurmuş 

ve bu cemiyet için Selanik’te bir şube açmıştır. Zamanla bu iki 

cemiyet arasında ilişkiler gelişmiş, Mustafa Kemal ve 

arkadaşları Osmanlı Hürriyet Cemiyeti’ne katılmışlardır. Genç 

subayların bu cemiyete iştirakiyle cemiyet daha güçlü ve etkili 

hale gelmiştir. Bu gelişmeyle birlikte merkezi Paris’te bulunan 

Terakki ve İttihad Cemiyeti başkanı Ahmet Rıza Bey, Osmanlı 

Hürriyet Cemiyeti’yle temasa geçmiştir (Çavdar, 1984: 65). Bu 

temaslar sonucunda yedi maddelik bir antlaşmayla iki 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

573   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

cemiyetin birleşmesi fikri üzerinde uzlaşılmış ve 1907 yılında 

yeni cemiyetin adı “Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti” olarak 

kararlaştırılmıştır (Efe, 2017: 280). Yapılan toplantılarda; II. 

Abdülhamit’e, Kanun-i Esasi’yi ilan ettirmek ve bundan sonra 

alınacak kararlar için bir komite oluşturmak alınan önemli 

kararlardandır (Çavdar, 1995: 87). Cemiyetin Osmanlı 

Devleti’ndeki merkezi Selanik, dış merkezi ise Paris olarak kabul 

edilmiştir (Ramsaur, 1972: 142-143). Bu gelişmeden sonra 

Cemiyet’e özellikle genç subayların katılımı artmış, hareket halk 

arasında da taraftar bulmuştur. Cemiyet, giderek yönetime 

karşı oluşan muhalefetin merkezi konumuna ulaşmıştır. İttihat 

ve Terakki Cemiyeti’nin faaliyetleri 1907’den itibaren Selanik’te 

olgunlaşmaya başlamıştır.  

İttihat ve Terakki, muhaliflerin birleştiği bir merkez 

olmanın ötesine geçerek, yönetime karşı diğer muhalif gruplar 

ve kurumlarla ilişkilerini genişletmeyi hedeflemiş ve bu sayede 

tabanını büyütmeye çalışmıştır. Bunlardan biri de muhalif dini 

gruplardır. Mevcut yönetime muhalif olarak bilinen Bektaşiler, 

Melamiler, Mevleviler, Halvetiye ve Sünbülüye şeyhleri ve 

Uşşakiye Tarikatı’na mensup bazı kişiler ile İttihatçılar arasında 

yakın ilişkilerin kurulduğu görülmektedir (Efe, 2017; 281). 

Padişah II. Abdühamit’in özellikle Mevlevi ve Bektaşilerin 

faaliyetlerini takibe aldırması ve bazı yöneticilerini tutuklatıp 

sürgüne göndermesi bu grupların İttihatçılarla olan ilişkilerini 

doğrulamaktadır. İttihat ve Terakki’nin II. Meşrutiyet’in ilanıyla 

güçlenen iktidarları döneminde söz konusu dini grupların devlet 

yapısı içerisinde güçlenmeleri bu ilişkilerin doğruluğuna işaret 

eden bir başka husus olarak değerlendirilebilir (Erdoğan, 2016: 

317-319).  

II. Abdülhamit dönemindeki siyasi, iktisadi ve toplumsal 

çalkantılar yönetime karşı güçlü bir muhalefetin gelişmesine 

sebebiyet vermiştir. Muhalefetin şiddeti, Sultan II. 

Abdülhamit’in 1876 yılında ilan edilen I. Meşrutiyeti 

yürürlükten kaldırmasıyla artmıştır. Muhalefet, genel olarak 

İttihat ve Terakki Cemiyeti etrafında birleşmiştir. Cemiyet’in 

mensupları ve sempatizanları, ordudan tıbbiyeye, mühendislik 

mekteplerinden yönetim kadrolarında görev alan bürokratlara 

kadar uzanan çeşitli unsurlardan müteşekkil bir yapıdan 

oluşmuştur (Ünüvar, 2022: 130).  



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

574   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

2.1. Cemiyet’in İdeolojisi 

İttihat ve Terakki Cemiyet’ine doğrudan net bir ideoloji 

atfetmek oldukça güçtür. Ancak dönemsel ve konjonktürel 

olarak Cemiyet’in farklı ideolojiler benimsediği görülmektedir. 

Devleti ayakta tutma ve çöküşten kurtarmaya çalışmanın gereği 

olarak, kuruluşunun ilk yıllarında Osmanlıcılığı benimsediği 

anlaşılan Cemiyet’in, İslamcılık fikriyle de ters düşmediği 

görülmektedir.  Bu yaklaşım, devletin ana unsurlarını bir arada 

tutma, halifelik makamının nüfuzuyla Müslüman kitleyi 

mobilize etme arzusunun bir sonucu olarak düşünülebilir. 

Ancak, 1913 darbesinden sonra cemiyetin söylemlerinde ve 

politikalarında daha net bir milliyetçi çizgi dikkat çekmektedir. 

Bu dönemden sonra Cumhuriyet’in kuruluşuna kadar belirgin 

bir şekilde Batıcılık ve Türkçülük fikri İttihat ve Terakki 

yönetiminin etkisiyle siyasal hayata hâkim olmuştur. 

Osmanlıcılık fikri, Tanzimat’tan itibaren Osmanlı aydın ve 

bürokratları tarafından benimsenmiş, devleti dağılmaktan 

kurtarmanın yolu olarak görülmüştür (Karakaş, 2008: 68). Çok 

uluslu yapıyı dikkate alarak Batı’daki milliyetçilik akımlarının 

olumsuz etkilerinden korunma amacı güdülmüştür. İttihat ve 

Terakki Cemiyeti, Selanik’te gizli bir cemiyetken “İttihad-ı 

Anasır” düşüncesini benimsemiş ve farklı dini ve etnik 

kimliklerin birliğini savunmuştur (Ünüvar, 2022: 131). “Eşitlik” 

ve “kardeşlik” kavramları, Cemiyet’in Osmanlıcılık anlayışının 

merkezinde yer almıştır (Aydın, 2022: 118). Meşrutiyetin 

ilanından sonra, Cemiyet’in kontrolündeki gazeteler toplumu 

kavmiyetten milliyete geçiş sürecine yönlendirmiştir (Volkan, 28 

Teşrinisani 1324/11 Aralık 1908). Ancak, İttihatçıların genel 

olarak milliyetçi bir düşünceye sahip olduğu, fakat çok uluslu 

yapının farkına vararak bu duyguları iktidara gelene kadar 

bastırdıkları söylenebilir. Osmanlıcılık ve İttihad-ı Anasır fikri, 

Balkan Savaşı’yla birlikte önemini yitirmeye başlamıştır. 

İslamcılık, Batı aydınlanması karşısında Osmanlı 

aydınlarının bir kısmı, özellikle Ali Suavi ve Namık Kemal 

tarafından tartışılmaya başlanan bir kavramdır. İslamcılık 

hareketi, Osmanlı toplumunda, İslam'ın modernleşme 

sürecindeki rolünü yeniden yorumlama ve bu süreçte İslam'ın 

muhafaza edilmesini sağlama amacını gütmüştür. Bu düşünsel 

hareket, özellikle II. Mahmut döneminde başlayan reformların 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

575   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

ve Tanzimat döneminde daha da belirginleşen Batılılaşma 

eğilimlerinin etkisiyle şekillenmiştir. Abdülhamit’in benimsediği 

Panislamizm siyaseti bu fikrin Osmanlı Devleti’ndeki 

meşruiyetini kuvvetlendirmiştir. Modernleşmeci karakteriyle 

ortaya çıkan İslamcılık fikri, Batı’daki çağdaş gelişmeleri 

Osmanlı Devleti’nin toplumsal dokusuna zarar vermeden 

yapısal bir değişimi önermektedir (Karakaş, 2008: 72). İttihat ve 

Terakki’nin de kuruluş yıllarında İslamcılık fikrine karşı 

olmadığı hatta bu fikri zaman zaman benimsediği görülmektedir 

(Ünüvar, 2022: 132). 

Türkçülük; Türk milletinin kimliğini, kültürünü ve 

bağımsızlığını ön planda tutan bir ideolojidir. Türkçülük akımı, 

Osmanlıcılık fikrinin eleştirisiyle kuvvet kazanmıştır (Karakaş, 

2008: 84-85). Tarihsel olarak Osmanlı Devleti’nin son 

dönemlerinde ortaya çıkan ve Türkiye Cumhuriyeti döneminde 

gelişen bu anlayış, Türk ulusunun modernleşme ve ulusal 

bilinçlenme süreçlerinde önemli bir rol oynamıştır. 

Türkçülüğün temel hedefleri arasında, ulusal birliği teşvik 

etmek, Türk kültürünü yüceltmek ve bağımsızlığı savunmak 

bulunmaktadır. İttihat ve Terakki Cemiyeti'nin Türkçülük 

anlayışı, Osmanlı İmparatorluğu'nun son dönemindeki 

milliyetçilik hareketlerinin ve toplumsal dönüşüm süreçlerinin 

önemli bir parçası olarak değerlendirilmelidir. Cemiyet, özellikle 

1908-1918 yılları arasında Osmanlı hükümetinde belirleyici bir 

rol oynamış ve Türkçülük anlayışı, Cemiyet'in politikalarının ve 

stratejilerinin merkezinde yer almıştır. Türkçülük, Cemiyet'in 

hem iç hem de dış politika hedefleri doğrultusunda şekillenen 

bir ideolojik çerçeve sunmuştur. 

Batıcılık düşüncesi de tıpkı Osmanlıcılık, İslamcılık ve 

Türkçülük gibi İmparatorluğun sorunlarına çözüm üretmek ve 

devleti çöküşten kurtarmak amacıyla ortaya çıkan bir 

harekettir. II. Meşrutiyet’in ilanına kadar yeniliklerin Batılı 

bakış açısıyla gerçekleştirilmesi gerektiğini düşünenler için 

herhangi bir isim kullanılmazken, II. Meşrutiyet’in ilanından 

sonra bu gruba Garpçılar denilmiştir (Hanioğlu, 1985: 1382).  

Batıcılık fikrine göre, gelişme ve ilerleme Batı uygarlığıyla 

bütünleşmeyle gerçekleştirilebilirdi. Bu nedenle eskiye ait her 

şeyin terk edilerek Batılılaşmış bir siyasal ve toplumsal yapının 

inşa edilmesi gerektiğine inanılmıştır (Hanioğlu, 1985: 1384-



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

576   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

1385). İttihatçı kadroların etkili isimlerinin bir kısmının 

Avrupa’da tahsil görmüş olması ve muhalefetin Avrupa’da 

gelişip güçlenmesi, Batıcılık düşüncesini İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin temel politikalarından biri haline getirmiştir.  

Adem-i merkeziyetçilik (merkeziyetçiliğin azaltılması) fikri, 

Osmanlı Devleti’nin çöküş döneminde önemli bir düşünür ve 

sosyolog olarak bilinen Prens Sabahattin tarafından 

savunulmuştur. Adem-i merkeziyetçilik, merkezi yönetimle 

taşra idareleri arasındaki görev ve yetkilerin ayrılmasını, yerel 

işlerin yönetiminde taşra idarelerine daha fazla yetki verilmesini 

öngören bir yaklaşımdır (Onar, 1966: 614). Prens Sabahattin 

tarafından savunulan adem-i merkeziyetçilik, İttihat ve Terakki 

tarafından "muzır" bir düşünce olarak değerlendirilmektedir. 

Bu bağlamda, İttihatçılar, adem-i merkeziyetçiliği Osmanlı 

Devleti'nin bölünmesine zemin hazırlayan bir tehdit olarak 

algılamış ve bu anlayışı sert bir şekilde eleştirmişlerdir (Burgaç, 

2018: 148). Prens Sabahattin’in yerel yönetimlerin özerkliğini 

öngören fikirleri, İttihat ve Terakki’nin merkeziyetçi 

politikalarıyla çatışmakta ve bu sebeple dışlanmaktadır. 

İttihat ve Terakki’nin kuruluş yıllarındaki siyasal 

düşüncesinde; Osmanlıcılık, İslamcılık ve Türkçülük’ün 

birbirinden kesin bir şekilde ayrılmadığı, özellikle İslamcılık ve 

Türkçülük fikrinin birbirlerini desteklediği ve bu yönüyle 

anlamlı bir terkibin ortaya çıktığı görülmektedir. Ancak, mutlak 

iktidarın sağlanmasıyla birlikte, Cemiyetin siyasal ideolojisinin 

Türkçülük ve Batıcılığa doğru kaydığı, hem iç hem de dış 

politikanın bu eksen üzerine oturtulduğu muhakkaktır 

(Ünüvar, 2022: 132-135). 

2.2. İttihatçıların Basın Faaliyetleri  

  İttihat ve Terakki Cemiyeti, Abdülhamit yönetimine karşı 

muhalefetinde toplumsal tabandan yoksun kalmış ve destek 

bulmak için basın-yayın organlarına yönelmiştir; bu kapsamda, 

1 Aralık 1895’te Meşveret gazetesi Londra’da yayın hayatına 

başlamış ve yönetime eleştirilerde bulunarak Osmanlı 

toplumunu birleştirmeye çalışmıştır (Eyicil, 1989: 8). Ayrıca, 

Osmanlı gazetesi de halkı bilinçlendirmeyi misyon edinmiş, Batı 

emperyalizmine karşı eleştirilerde bulunarak laiklik ve devrime 

olumlu bir yaklaşım sergilemiştir. (Osmanlı, S.1, 1 Kanun-ı 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

577   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

Evvel 1897: 1-2). Batılı pozitivistlerin etkisinde kaldığı bilinen 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin etkili aktörlerinden biri olan 

Abdullah Cevdet’in Cenevre’de neşrettiği İçtihat dergisi de 

Osmanlı Devleti’nin monarşi yapısını eleştirerek toplumun 

Batıya uyarlanması gerektiği konusunda yayınlar yapmıştır 

(Durdu, 2003: 299).  

Meşrutiyet’in ilan edildiği gün itibariyle İstanbul’da günlük 

yayın yapan gazeteler sadece İkdam, Sabah ve Tercüman-ı 

Hakikat’ten ibaretti (Akşin, 1994: 25). Meşrutiyet’in ertesi günü 

daha önce haftalık yayın yapan Servet-i Fünûn gazetesi de 

günlük yayın yapmaya başlamış böylece sayı İstanbul için dörde 

çıkmıştır. Birkaç gün içinde; Tanin, Hukuk-ı Umumiye, İkbal, 

Millet, Basiret, Hürriyet ve Mizan gazeteleri günlük neşriyatlara 

başlamışlardır (Süleyman Tevfik, 2011: 252-253). Meşrutiyet’in 

ilanıyla birlikte oluşan özgürlük ortamı sayesinde neşriyatta 

adeta bir patlama yaşanmıştır. Birçok gazete, dergi ve 

mecmuanın yayınlandığı, sözü olanın fikrini basın yoluyla 

duyurmaya çalıştığı bir döneme girilmiştir. Öyle ki, bazı 

mecmuaların birkaç kez yayın yaptığı, hatta sadece bir kez 

yayınlanıp devamı gelmeyen neşriyatların olduğu (Kaygusuz, 

1995: 37), Meşrutiyet’in ilanından sonra günlük neşredilen 

gazetelerin sayısının elliyi geçtiği görülmektedir (Ahmet İhsan, 

1931/II: 35). Döneme dair hatıralarında basın hayatına geniş 

yer veren Süleyman Tevfik (2011: 253), Meşrutiyet’in ilanından 

sonra yayınlanan mecmua sayısının da gazete sayılarına yakın 

olduğunu ifade etmektedir. Bu durum, uzun zamandır süren 

istibdat yönetiminin ve ifade hürriyetinin kısıtlanmasının 

ortadan kaldırılmasının bir sonucu olarak değerlendirilmelidir. 

Zira Kanun-i Esasi’nin 12. maddesi uyarınca basın 

faaliyetlerine tam bir serbestlik tanınmıştır.  

Meşrutiyet sonrası yayımlanan bazı yayınlar, genellikle 

İttihat ve Terakki'yi desteklerken, partinin halk üzerinde minnet 

hissettirmesi ve bazı istibdat yanlılarının yönetime girmesi, bazı 

İttihatçıları muhalefete yöneltmiştir. Eski İttihatçılar arasında 

yer alan Rıza Paşa ve Süleyman Tevfik gibi yazarlar, İttihat ve 

Terakki’nin eksen kaymasını eleştiren makaleler kaleme 

almıştır. Ayrıca, yeni yönetimin toplumu özünden kopardığı ve 

garplılaşmanın sakıncalarını vurgulayan yayınlar da çıkmıştır.  



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

578   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

Meşrutiyet’in ilanından sonra; İttihatçıların yeni rejim 

lehine kamuoyu oluşturmaya çalıştıkları görülmektedir (Dağlar, 

2011: 144). İkdam gazetesinin 24 Ağustos 1324/6 Eylül 1908 

tarihli beyannamesinde köylülerin hürriyet ve müsavat 

konusunda bilgilendirilmesi gerektiğine vurgu yapılmıştır. 

İttihatçıların basın yoluyla halkı bilinçlendirme ve siyasete 

ilgisini çekme girişiminin zamanla sonuç verdiği söylenebilir. Bu 

teşebbüsün bir sonucu olarak sivil toplumun güçlendiği; 

dernek, cemiyet, sendika ve kulüplerin sayısının arttığı, kadın 

haklarına yönelik söylemlerin geliştiği kısacası halkın yavaş 

yavaş politikaya ilgi duymaya başladığı görülmektedir. Daha 

önce Osmanlı toplumunda pek de rastlanmayan toplu gösteriler 

yine bu dönemde gerçekleşmiştir. Örneğin Bulgaristan’ın 

bağımsızlığını tanımayacağını ilan eden İngiltere lehine 

İstanbul’da gösteriler düzenlenmiştir (Tanin, 24 Eylül 1324/7 

Ekim 1908). Bu gösteriler kısa bir süre sonra büyük mitinglere 

dönüşmüş, yaklaşık 50 bin kişinin katılımıyla Bulgaristan’ın 

bağımsızlığı protesto edilmiş, halkın bu tutumu basında büyük 

bir takdirle haber yapılmıştır (İkdam, 24 Eylül 1324/7 Ekim 

1908; Tanin, 26 Temmuz 1324/8 Ağustos 1908).  

Meşrutiyet’in ilanına kadar Padişah II. Abdülhamit’i sert 

bir şekilde eleştiren basının, Meşrutiyet’in ilanından sonra 

basına yönelik sansürün ortadan kalkmasıyla birlikte, Padişah’ı 

eleştiren yayınlardan vazgeçtiği, hatta Meşrutiyet’in Padişah’ın 

inayetiyle gerçekleştirildiği, bu nedenle Padişah’a şükran ve 

minnet duyulması gerektiği yönünde yayınlar yaptığı 

görülmektedir (İkdam, 12 Temmuz 1324/25 Temmuz 1908).  

Dönemin gazetelerinde genellikle hürriyet, adalet ve 

eşitliğe vurgu yapılmış, meşrutiyetle birlikte halkın neleri 

kazandığına ve ifade hürriyetine dikkat çekilmiştir:  

“Bundan böyle hiçbir kimse öyle keyfi olarak tevkif 

edilemez, haps olunamaz. Hiçbir kimseye eziyet, işkence 

verilemez. Eğer bir kimse âyân bir cürmden dolayı derdest 

edilirse derhal hâkim huzuruna getirilmeli ve o adam niçin 

tevkif olunduğunu, niçin evinin basıldığını, niçin zabıtaya nakil 

edildiğini bilmeli, anlamalı. Öyle bir takım iftiralar ile, ücretli 

hafiyeler ile hükümetin sâdık tebâsının hürriyeti, rahatı, mülkü 

ve malı gasp edilemez. Matbuat kânun dairesinde serbesttir. 

Yani öyle sansür memurları matbaaya gelerek yazıları keyfî 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

579   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

olarak bozup, çizemezler. Muharrirler kendi vicdanları ile 

kânun dairesinde yazı yazarlar ve eğer müştekî (şikâyet eden) 

bulunursa Avrupa’nın bilcümle serbest memleketlerinde olduğu 

gibi muhâkeme huzurunda taht-ı muhâkemeye alınırlar” 

(İkdam, 13 Temmuz 1324/26 Temmuz 1908). 

Kanun-ı Esasi’yle birlikte herkesin can ve mal güvenliğine 

vurgu yapan yayınlar, Padişah’ı adeta tesis edilen yeni düzenin 

koruyucusu olarak yansıtmışlardır: “Bundan sonra herkes 

aslen mutasarrıf olduğu mal ve mülkten emindir... Bundan 

sonra her türlü işkence vesair her nevi eziyet katiyyen ve 

külliyen memnudur... Artık padişahın kanununa karşı hareket 

etmeye kimse cürret edemeyecektir.” (İkdam, 12 Temmuz 

1324/25 Temmuz 1908). 

Meşrutiyet’in ilanından sonra İttihat ve Terakki 

yönetimine yönelik muhalif yayınlar yapan gazeteler Cemiyet 

tarafından baskılanmış ve Cemiyet’in girişimiyle 16 Temmuz 

1909 tarihinde Meclis-i Mebusan tarafında çıkarılan Matbuat 

Kanunu’yla hükümete gazete kapatma yetkisi verilmiştir. 

3. II. ABDÜHAMİT’İN İTTİHATÇILARLA MÜCADELESİ 

 İttihatçıları “fesat grubu” olarak nitelendiren II. 

Abdühamit, İttihatçıların faaliyetlerini engellemek için farklı 

yöntemlere başvurmuştur. Baskı, sindirme, hapis cezası ve 

sürgün kullanılan yöntemlerden bazılarıdır. Cemiyet 

mensuplarının yönetime karşı yayın faaliyetlerini durduran ve 

muhalefetten vazgeçmeleri için genel af ilan eden II. 

Abdülhamit, Cemiyet’in Avrupa’daki örgütlenmesinin 

sonlandırılması amacıyla diplomasiyi kullanmıştır (Aslan, 

2010a: 106). Bu amaçla Avrupa’ya birkaç kez elçi gönderen 

Abdülhamit, İttihatçıların Osmanlı Devleti aleyhine 

sürdürdükleri faaliyetleri durduramamış (Tunaya, 1952/I: 

105), buna rağmen muhalifleri ikna etme girişiminden 

vazgeçmemiştir (Aslan, 2010a: 117).  

II. Abdülhamit, İttihatçıların faaliyetlerinden Tıbbiye 

Mektebi’nin bazı öğrencilerinin ihbarıyla 1882 yılında haberdar 

olmuştur. İhbar üzerine tahkikat başlatan padişah, mektebin 

komutanı olan Ali Saip Paşa’yı azlederek, 1893 yılında mektebin 

komutanlığına Mehmet Zeki Paşa’yı atamıştır (Tunaya, 1951/I: 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

580   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

110; Kandemir, 1975: 67). Zeki Paşa’nın disiplinli ve sert 

tutumu neticesinde bazı öğrenciler mahkemeye sevk edilerek 

tutuklanmış, ancak daha sonra ilan edilen bir af 

kararnamesiyle bu öğrenciler serbest bırakılmışlardır (Kocabaş, 

1991: 34). Tevkif edilip sonra serbest bırakılan, sürgün edilen 

ve baskı altında bırakılan muhaliflerin bir kısmının yurt dışına 

kaçması İttihat ve Terakki’nin Avrupa’daki yapılanmasının 

kuvvet kazanmasına sebep olmuştur (Kutay, 1964: 71-75; 

Kuran, 1956: 257). 

Cemiyet üyeleri, özellikle Paris ve Cenevre’de toplanarak 

muhalefetlerini buradan yürütmüşlerdir. Ancak, sarayın Paris 

büyükelçiliği vasıtasıyla Cemiyet’in kapatılması ve basın-yayın 

faaliyetlerinin durdurulması için Fransız hükümetinden yardım 

talep etmesi üzerine Fransız hükümeti cemiyetin merkezini 

kapatmış, faaliyetlerine son vermiş ve cemiyet üyelerini sınır 

dışı etmiştir (Aslan, 2010a: 111). Cemiyet üyeleri, bu gelişmeler 

karşısında geri adım atmamış ve Cemiyet’in merkezini Brüksel’e 

taşımışlardır. Abdülhamit yönetiminin Belçika hükümetine 

yaptığı baskılar sonuç vermiştir. Bunun üzerine Cemiyet üyeleri 

bu defa Cenevre’de kümelenmişlerdir (Mardin, 1995: 104). Bu 

dönemde Cenevre, başta Rus anarşistleri olmak üzere birçok 

ülkenin muhaliflerinin faaliyet gösterdiği bir merkez olarak 

dikkat çekmektedir (Knight, 2010: 68). Sarayın diplomasi 

yoluyla kurduğu baskı sınırlı kaldığından Cemiyet mensupları 

bilahare Paris’e dönerek buradaki faaliyetlerini 

sürdürmüşlerdir (Eyicil, 1989: 12). Bütün bu gelişmeler, 

Osmanlı devlet idaresine karşı oluşan muhalefetin nasıl güçlü 

bir motivasyona sahip olduğunu göstermek bakımından 

oldukça önemlidir. Cemiyet’in toplumda marjinal ya da illegal 

bir hareket olarak algılanmasının önündeki en büyük engelin 

Cemiyet’in oluşturduğu muhalefette devlet adamlarının da 

zaman zaman yer alması olduğu söylenebilir. Zira, oluşan siyasi 

baskılar neticesinde Damat Mahmut Paşa ve oğulları Avrupa’ya 

kaçarak İttihat ve Terakki Cemiyeti’yle birlikte hareket 

etmişlerdir (Kuran, 1956: 231-232). Benzer bir kaçış, II. 

Abdülhamit’in yeğeni ve Ahrar Fırkası’nın gerçek lideri Prens 

Sabahaddin tarafından gerçekleştirilmiştir (Knight, 2010: 73). 

Bu durum, Avrupalıların Cemiyet’e olan bakışını olumlu 

etkilemiştir (Hanioğlu, 1966/I: 343). II. Abdülhamit’in Mahmut 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

581   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

Paşa’nın iadesine ilişkin Fransız hükümetine yaptığı baskıların 

da sonuçsuz kaldığı görülmektedir (Ramsaur, 1972: 72-73; 

Kocabaş, 1991: 35).  

II. Abdülhamit, gerek bürokratik kanallarla gerekse 

hafiyeler vasıtasıyla İttihat ve Terakki’nin hem içerideki hem de 

Avrupa’daki faaliyetlerinden sürekli haberdar olmaya 

çalışmıştır. Başta Londra ve Paris olmak üzere saray tarafından 

görevlendirilen birçok hafiye, Cemiyet’in faaliyetleri hakkında 

sürekli İstanbul’a bilgi aktarmışlardır (Knight, 2010: 70). 

Padişah, aleyhinde neşredilen yayınların Osmanlı Devleti’ne 

girmesini yasaklamış, muhalifler tarafından neşredilen Osmanlı 

ve Meşveret gazetelerinin yayın faaliyetlerini durdurmak için 

Paris Sefareti’ne bu iş için özel memur tayin etmiştir (Aslan, 

2010a: 114; Kocabaş, 1995: 35). II. Abdülhamit yönetimini 

eleştiren ve Almanya’da neşredilen “Sultan Abdülhamit Han ve 

Memalik-i Şahane’de Islahat” adlı kitabın ülkeye sokulması 

yasaklanmış, İngiltere’de “Esrar-ı Harem” adlı piyesin 

oynanması diplomatik girişimlerle durdurulmuştur. Mehmet 

Tevfik Paşa’nın yazdığı iddia edilen Vatan Tehlikede isimli risale 

yasaklanan bir başka yayındır (Birinci, 1988: 9-14). Cemiyet-i 

Cedide-i Osmaniye, Neler Olacak ve İmamet ve Hilafet risaleleri 

de yönetimi eleştirdikleri gerekçesiyle yasaklanan kitaplar 

arasında yerini almıştır (Hanioğlu, 1966 I: 181). Söz konusu bu 

eserler Mısır’da neşredilmiştir. Bunda, Avrupa’dan farklı 

yollarla Mısır’a giden muhaliflerin etkili olduğu muhakkaktır. 

Ancak, Sultan Abdülhamit, muhalif yayınların basıldığı 

Matbaa-i Osmanîye’nin kapatılması için gerekli girişimleri 

yapmakta gecikmemiştir (Aslan, 2010a: 115).  

İttihat ve Terakki, Avrupa’daki yayınlarının Osmanlı 

Devleti’ne girişinin yasaklanması önlemine karşı bu yayınları 

yabancı postaneler vasıtasıyla ülkeye sokmaya çalışmıştır 

(Ramsaur, 1972: 40). Postanelerde yapılan denetimlerde 

istibdat devri ve II. Abdülhamit yönetime karşı varakalara 

rastlanmaktadır. II. Abdülhamit, 1901 yılında, İttihat ve Terakki 

Cemiyet’i tarafından İstanbul’da büyük bir miting yapılacağına 

dair Paris elçiliğince bilgilendirilmesi üzerine yabancı posta 

adreslerine gönderilmiş postalara el koydurarak içindekileri 

inceletmiştir (Knight, 2010: 72) 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

582   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

II. Abdülhamit, İttihatçıların muhalefetten vazgeçmemesi 

üzerine “aff-ı şahane” ilan ederek, muhalefetlerini durdurmaları 

şartıyla Osmanlı Devleti’ne dönenler için memuriyet ve ikamet 

hakkı tanımıştır. Yurt dışında kalan öğrencilere de öğrenim 

imkânı, aylık maaş ve elçilik görevleri vaadinde bulunulmuş; 

kabul edilmemesi durumunda Osmanlı vatandaşlığından 

çıkarılacakları belirtilmiştir (Karal, 1995/VIII: 58). Fakat bu 

teklife yalnızca 60 civarında Cemiyet mensubu olumlu yanıt 

vermiştir. (Mardin, 1995: 144; Kuran, 1956: 58). Ancak 

Cemiyet’in iki önemli ismi Ahmet Rıza ve Nazım Bey, II. 

Abdülhamit’in af genelgesini şiddetle reddederek, muhalifleri 

istibdat yönetimine karşı birleşmeye ve mücadeleyi sürdürmeye 

davet etmekten vazgeçmemişlerdir (Karal, 1995/VIII: 519; 

Eyicil, 1989: 20). Padişah’ın taleplerini kabul ederek yurda 

dönen bazı İttihatçıların da II. Abdülhamit’in verdiği sözlere 

sadık kalmadığını gerekçe göstererek muhalefete devam ettikleri 

görülmüştür (Osmanlı, S.3, 1 Kanun-ı Evvel 1897, s. 1).  

II. Meşrutiyet’in ilanından sonra İttihatçılar ile Padişah 

arasında bir çatışmasızlık dönemi yaşanmış ve taraflar arasında 

uzlaşı sağlanmıştır. Kanun-i Esasi ile Padişah baskı politikasını 

bırakmış; İttihat ve Terakki Cemiyeti basın yoluyla Padişah’ın 

meşruiyetini desteklemiştir. II. Abdülhamit, Meşrutiyet’i 

sahiplenmiş ve Avrupa elçilerine “Kanun-i Esasi’nin ilelebet 

devam edeceği”ni belirtmiştir. (Tanin, 19 Temmuz 1324 / 1 

Ağustos 1908). Padişah, 27 Temmuz tarihinde bütün 

gazetelerde yayınlanan nutkunda, Kanun-i Esasi’yi ilan 

etmekteki maksadın sadece toplumun barış ve refahının 

olmadığı, bununla birlikte idari reformun hedeflendiği ve 

istibdadın sebep olduğu usulsüzlükleri ortadan kaldırmak 

olduğunu beyan etmiştir (İkdam, 14 Temmuz 1324 / 27 

Temmuz 1908). II. Abdülhamit, kendisini Kanun-i Esasi’nin 

aktörü olarak yansıtmakla birlikte, İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’ne de paye vermektedir. 11 Ağustos tarihli gazete 

haberlerine göre II. Abdülhamit, toplumun bütün fertlerinin 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin çizgisinde olduğu, kendisinin de 

onların reisi olduğu ve bundan sonra beraber çalışacaklarını 

ifade etmiştir (Tanin, 29 Temmuz 1324 /11 Ağustos 1908; 

İkdam, 29 Temmuz 1324 /11 Ağustos 1908).  



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

583   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

II. Abdülhamit ile İttihatçılar arasında uyum ve işbirliği 

açıklamaları yapılsa da iki tarafın da birbirlerinin şerrin emin 

olmadıkları söylenebilir. İttihat ve Terakki Cemiyeti, ordudan 

aldığı destekle Rumeli’de bulunan Avcı Birlikleri’ni İstanbul’a 

konuşlandırması (İslamoğlu, 2018: 68), Kanun-i Esasi’nin ilan 

edilmesine rağmen Cemiyet’in merkezinin hala Selanik’te 

olması bu düşünceyi kuvvetlendirmektedir. II. Abdülhamit’in de 

Cemiyetin hükümet ve ordu içindeki yapılanmasından büyük 

endişe duyduğu görülmektedir (Kansu, 1998: 7). 

4. II. MEŞRUTİYETİN İLANI 

Osmanlı Devleti, 23 Aralık 1876'da Meşrutiyet rejimine 

geçmiş; ancak 1877-78 Osmanlı-Rus savaşıyla Sultan II. 

Abdülhamit, Meşrutiyet’i kaldırmış ve Meclis’i feshetmişti. Bu, 

Padişah’a karşı yoğun bir muhalefet yarattı (Kodaman, 2002: 

168). II. Abdülhamit, muhalefetin baskısı altında Kanun-i 

Esasi’yi yeniden ilan etmek zorunda kaldı. Meşrutiyeti kabul 

ettiren güç, İttihat ve Terakki Cemiyeti’ydi (Bayur, 1959: 270). 

Cemiyet üyeleri, devletin kurtuluşunun meşruti yönetimle 

mümkün olduğunu düşünmekteydiler (Mardin, 1995: 308; 

Kodaman, 2002: 169). 

İngiliz Kralı III. Edward ile Rus Çarı II. Nicola’nın Reval 

Görüşmeleri’nde Osmanlı Devleti’ni bölmeye ve parçalamaya 

yönelik aldıkları kararlar (Koloğlu, 1985: 16; Aslan, 2008: 346) 

İttihat ve Terakki üyelerini oldukça tedirgin etmiş; Enver, Niyazi 

ve Eyüp Sabri Beyler dağa çıkmak suretiyle isyan hareketini 

başlatmışlardır (Aslan, 2010a: 119). Dolayısıyla, Reval 

Görüşmeleri, Cemiyet’i sivil muhalefetin dışına çıkararak silahlı 

mücadeleye sevk etmiştir. Cemiyet’in onayını aldıktan sonra 

(Uzunçarşılı, 1956: 108) yaklaşık 200 asker ve sivilden 

müteşekkil bir muhalif grupla Meşrutiyet’i ilan ettirmek 

maksadıyla dağa çıkma kararı alan Niyazi Bey (Ahmad, 1984: 

20), Padişah’a gönderdiği telgrafta Meşrutiyet’in ilanından 

başka bir amacının olmadığını ifade etmiştir (Aslan, 2010a: 

119). Onlara göre, “memlekette idare-i meşrutanın te’sisine 

çalışmak, 1293 Kanun-i Esasisi’nin tatbikini temin etmek”ten 

başka bir yol kalmamıştır (Enver Paşa, 1991: 58). Cemiyet’in 

Manastır merkezinden saraya yapılan bir ihtarda, Meclis’in 

derhal açılmaması halinde olağandışı hadiselerin 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

584   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

gerçekleşeceği, bunun için ortak bir mutabakatın sağlandığı 

yönünde adeta tehdit içeren bir telgraf gönderilmiştir (Yöntem, 

1962/II: 259). “Mukaddes Halifemiz Zâtışahanelerinin 

Huzuruna” başlıklı telgrafta; kendilerinden, mutavaat ve 

bağlılıklarının zedelenmemesi maksadıyla Kanun-i Esasi’nin 

bilfiil uygulanması için irade buyurmasını istirham eden 

telgrafta, aksi takdirde zâtışahanelerinin arzu etmeyeceği 

hadiselerin meydana geleceği bildirilmiştir. Telgrafın son 

cümlesinde Manastır vilayetinde Kanun-i Esasi’nin ilanı için bir 

mutabakatın sağlandığına ilişkin açık bir mesaj verilmiştir:  

“Manastır vilayeti içindeki bütün mülki memurlar, ordu 

subayları, erat, şeyhler ve ilmiye sınıfı, her türlü din ve ırktaki 

üst ve alt tabaka halkın cümlesi tek bir gaye için çalışmak 

maksadıyla, Allah’ın birliği üzerine yemin etmiş olarak emir ve 

iradenizi bekliyoruz” (Knight, 2010: 167).  

Manastır sokaklarına asılan afişlerde, mutlakiyet 

yönetiminin meşruluğuna dair eleştiriler yapılmış ve İttihat ve 

Terakki Cemiyeti’nin amacının halkın gasp edilen haklarını iade 

etmek olduğu vurgulanmıştır. Cemiyet, Padişah’ı devirmek 

yerine halk ile Padişah arasında bir bağlantı kurmayı 

hedeflemiş ve bunu Kanun-i Esasi ile sağlamayı savunmuştur. 

Benzer bir girişim Selanik'te de gerçekleşmiş; Cemiyet üyeleri, 

Kanun-i Esasi’nin yürürlüğe girmesi için saraya telgraf 

gönderilmesini ve bildirilerin asılmasını kararlaştırmıştır. 

(Çavdar, 1991: 33).  

İttihat ve Terakki Cemiyeti, Abdülhamit yönetimine karşı 

yalnızca siyasi muhalefetle kalmamış, bazı askerleri ordudan 

yanına çekerek darbe hazırlıklarına başlamıştır. Ordudaki maaş 

ve atama düzensizlikleri, subayların saraya karşı harekete 

geçmesi için uygun bir zemin oluşturmuştur (Bayur, 1991: 

430). Padişah’ın emriyle Cemiyet’in silahlı kuvvetlerine karşı 

harekete geçen 18. Nizamiye Fırkası kumandanı Şemsi Paşa, 

İttihatçı subay Atıf Bey tarafından öldürülmüş, bu durum 

Cemiyet’in ilk siyasi cinayetidir (Uzunçarşılı, 1956: 109-111; 

Ramsaur, 1972: 153; Bayur, 1991: 444)..   

İttihat ve Terakki’nin Meşrutiyet’i ilan etmesi ve bunu 

telgraflarla saraya bildirmesi, Sultan II. Abdülhamit’i 23 

Temmuz gecesinde Kanun-ı Esasi’yi yeniden yürürlüğe 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

585   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

koymaya zorlamıştır (Karal, 1995/VIII: 8). İstanbul’da 

Meşrutiyet’in ilan edilmemesi durumunda, yüz bin kişilik bir 

kuvvetin padişaha karşı harekete geçeceği ve veliaht tayin 

edileceği haberi de Padişah’ı Meşrutiyet’i ilan etmeye iten 

unsurlardandır (Bayur, 1991: 59). Arap İzzet Paşa, isyanın 

bastırılması için halka güç kullanarak destek verilmesini 

önermiş, ancak II. Abdülhamit, sivil bir savaşa rıza 

göstermeyeceğini belirterek bu teklifi reddetmiştir. 23 Temmuz 

1908’de, Sait Paşa ile istişare ettikten sonra II. Abdülhamit, 

“Kanun-i Esasiyi ben tesis etmiştim;... mademki milletim bu 

kanunun yeniden yürürlüğe girmesini arz ediyor, ben dahi 

verdim” diyerek Kanun-i Esasi’yi yeniden yürürlüğe koyduğunu 

ve dağıtılan Meclis’in toplanacağını resmen kabul etmiştir 

(Aksoy, 2013: 24). 

24 Temmuz 1908 tarihli gazeteler Meşrutiyet’in ilanına 

ilişkin resmi duyuruyu manşetlerden kamuoyuna 

duyurmuşlardır (Sabah, S. 6783, 11 Temmuz 1324/24 Temmuz 

1908, s. 1; İkdam, S. 5087, 11 Temmuz 1324/24 Temmuz 1908, 

s. 1). Padişah II. Abdülhamit bu tarihten 4 gün sonra Kur’an’a 

el basarak Kanun-ı Esasi’yi muhafaza edeceğine dair yemin 

etmiştir. Bu durum, dönemin Şeyhülislamı Cemalettin Efendi 

tarafından Cemiyet üyelerinin ileri gelenlerine bildirilmiştir 

(Bayur, 1991: 67). Böylece, İttihat ve Terakki Cemiyeti, uzun 

yıllar sürdürdüğü siyasi mücadelesini kansız bir darbe ile 

başarıya ulaştırmış, Padişah’la uzlaşılarak Meşrutiyet’i ilan 

ettirmiş ve bu tarihten itibaren de Osmanlı devlet idaresinde 

etkin olmaya başlamıştır. 

Meşrutiyet’in ilanı, toplumun her kesiminde büyük bir 

sevinçle karşılansa da halk, bunun anlamı ve içeriği konusunda 

tam bilgiye sahip değildi (Ahmad, 1984: 35). Yine de, istibdadın 

kaldırıldığı ve hürriyet alanının genişlediği yönünde bir kanaat 

oluştu. Meşrutiyet’in ilanı, bazı çevrelerde sınırsız bir hürriyet 

olarak algılandı ve adeta herkesin her istediğini yapabileceğine 

dair bir motivasyon oluşturdu. Bu durum, özellikle İstanbul’da 

taşkınlıklar, usulsüzlükler ve suç oranlarının artmasına yol açtı 

(Aksel, 1977: 174). Dönemin kaynaklarında Meşrutiyet, 

genellikle “Hürriyetin İlanı” olarak adlandırılmaktaydı (Alkan, 

2010: 61-62). 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

586   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

1908 yılında seçimler Kasım ayı sonu ile Aralık ayı başında 

gerçekleştirildi. İttihat ve Terakki Cemiyeti, seçim slogan olarak 

hürriyet, vatan ve millet kavramlarını tercih etmiştir. Bu 

seçimlerin sonucunda, Meclis-i Mebusan'da İttihat ve Terakki 

Cemiyeti milletvekili sayısı itibariyle çoğunluğu elde etmiştir. 

(Durdu, 2003: 304). Cemiyet’in seçimlerden ezici bir çoğunlukla 

çıkması ilerleyen zamanlardaki politikalarına da yansımıştır. 

Fransız Devrimi’nden etkilendiği bilinen İttihatçıların Osmanlı 

Devleti’nde monarşiye karşı “anayasacılık”ı hayata geçirmenin 

başarısı olarak değerlendirilebilir (Aydın, 2022: 117). 

Meclis-i Mebusan, 17 Aralık 1908 tarihinde, Padişah II. 

Abdülhamit’in katılımıyla açılmıştır. (Akşin, 1994: 23). Meclis-i 

Mebusan’ın açılmasından kısa bir zaman sonra Meclis 

Başkanlığı'na İttihat ve Terakki Cemiyeti'nin etkili isimlerinden 

Ahmet Rıza Bey seçilmiştir. Oluşturulan 1909 anayasasıyla 

yasama organının teşekkülünde değişiklik yapılmamışsa da 

Padişah’ın iznine gerek duyulmadan meclise kanun çıkarma 

yetkisi verilmiştir. Meclis’in kanun yapma ehliyetini elde etmesi 

yasama yetkisini Padişah’ın tekelinden çıkardığını 

göstermektedir (Vatandaş, 2008: 56). 

Meşrutiyet rejiminin tesisinde önemli bir rol oynayan 

İttihat ve Terakki Cemiyeti, 1908-1909 yıllarında iktidarı 

doğrudan devralmamış; bunun yerine denetlemeyi tercih 

etmiştir. 1909-1912 döneminde "iktidar partisi" olarak anılsa 

da, hükümet olamamış ve devlet işlerini Meşrutiyet öncesi 

yöneticiler yürütmüştür. Bu durum, İttihatçıların genellikle 

genç ve deneyimsiz olmalarından kaynaklanmıştır. İttihatçılar, 

Said Paşa hükümetinin kurulmasına karşı çıkmamış, ancak 

devlet idaresini takip etme konusunda geride durmamışlardır 

(Ahmad, 1984: 38). Tüm bu pasif görünüme rağmen, Cemiyet 

1908’den itibaren gelişmelerin katalizörü olmuştur (Ünüvar, 

2022: 129-130). 1913 yılında gerçekleştirdiği darbeyle mutlak 

anlamda iktidarı ele geçirmiştir. 

II. Meşrutiyet, Osmanlı toplumunda yalnızca siyasi bir 

değişim yaratmakla kalmamış, sosyal, kültürel ve ekonomik 

alanlarda da köklü bir dönüşüm sağlamıştır; bu süreçte Batı’ya 

yöneliş belirginleşmiştir (Vatandaş, 2008: 58). Toplumsal 

bilincin güçlenmesi ve milliyetçilik duygusunun ön plana 

çıkması, dönemin karakteristik özellikleri arasındadır (Turhan, 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

587   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

2002: 186). Talat Bey'in liderliğindeki İttihat ve Terakki'nin 

politikaları, bu değişimlerin en belirgin sonuçlarından birini 

oluşturmuş ve Osmanlı İmparatorluğu'nun siyasi ve toplumsal 

dinamikleri üzerinde önemli bir etki bırakmıştır. 

5. MEŞRUTİYET’E KARŞI OLUŞAN MUHALEFET: 31 MART 

1909 AYAKLANMASI 

31 Mart Olayı, siyaset bilimci ve tarihçiler tarafından farklı 

şekillerde değerlendirilmektedir. Olay, kimilerine göre 

İttihatçılara karşı bir ihtilal, kimilerine göre gerici/irticai bir 

isyan, bazı araştırmacılar tarafından da provokasyon olarak 

değerlendirilmiştir. Olaya ilişkin değerlendirmelerin çeşitliliği, 

olayın taraflı ve hakikatten uzak bir anlayışla 

değerlendirilmesinden kaynaklanmaktadır (Aslan, 2010b: 2). 

Olayların genel sebepleri incelendiğinde, 31 Mart Vakasının tek 

bir nedene dayanmadığı, aksine birçok olumsuz durumun 

birleşmesi sonucunda bu isyanın ortaya çıktığı anlaşılmaktadır. 

31 Mart Olayı, Osmanlı tarihinde rejime yönelik çıkan ilk 

ayaklanma olarak kayıtlara geçmiştir. 

1908'de Kanun-ı Esasi'nin yeniden yürürlüğe girmesiyle 

Osmanlı'daki siyasi çalkantılar durulmuş, ancak Avrupa ile 

ilişkiler sorun olmaya devam etmiştir. Balkanlar'da toprak 

kaybı yaşanmış; 5 Ekim 1908'de Avusturya Bosna-Hersek'i 

ilhak etmiş, Bulgaristan bağımsızlığını ilan etmiştir (Efe, 2017: 

284). Azınlıklar, Meşrutiyet’i destekleseler de sunduğu 

imkânlardan memnun kalmayarak İttihat ve Terakki'ye 

muhalefet göstermiştir. Osmanlı Ahrar Fırkası ve İttihad-ı 

Muhammedi Fırkası, İttihat ve Terakki'ye karşı sert muhalefet 

geliştirmiştir (Alkan, 2010: 68). Ayrıca, Volkan, Mizan, İkdam, 

Sabah ve Sada-yı Millet gibi gazeteler de Cemiyet'i eleştiren 

yayınlar yapmış, bu durum toplumda gerilimi artırmıştır. İttihat 

ve Terakki'nin iktidarı doğrudan ele geçirmeden perde 

arkasından hükümeti yönlendirmesi de önemli eleştirilerden 

biridir (Emil, 1979: 395).  

İttihat ve Terakki'ye karşı muhalefet, siyasi parti 

kuruluşları ve basın aracılığıyla başladığı gibi, kısa sürede 

orduya da yayılmıştır. "Halaskar" isimli bir birlik oluşturan bazı 

askerler, ordudaki İttihatçı nüfuz mücadelesine tepki 

göstermiştir (Efe, 2017: 284). Ayrıca, Cemiyet'in orduyu 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

588   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

gençleştirme çabaları, "mektepli-alaylı" çatışmasına yol 

açmıştır. İttihatçıların devleti perde arkasından yönetmesi ve 

Meşrutiyet uygulamalarının ulema çıkarlarıyla çelişmesi, ulema 

sınıfının muhalefet etmesine neden olmuştur. Bununla birlikte, 

Padişah'a bağlı hafiyelerin ve muhalif gazetecilerin öldürülmesi, 

31 Mart Vakası'nın patlak vermesinde önemli bir etken 

olmuştur. (Bayur, 1959: 273-274; Kodaman ve Ünal, 1996: 

166-167). 

İttihat ve Terakki Cemiyeti, Meşrutiyet’in ilanından önce 

istibdat yönetimine karşı adeta hürriyetin sembolü haline 

gelmişti. Ancak, Meşrutiyetin ilanıyla, özellikle 31 Mart 

Vakası’ndan sonra, antidemokratik usullerle muhaliflerin baskı 

altında tutulduğu ve otoriter bir yönetimin tesis edilmeye 

çalışıldığı görülmektedir. Bu durum “istibdadın birinden 

kurtulduk; ancak başka bir istibdada maruz kaldık” şeklinde 

eleştirilere sebep olmuştur (Ahmad, 1984: 35).  İttihat ve 

Terakki’nin bu tutumu, Meclis-i Mebusan’ın yasama ve 

denetleme faaliyetlerinde de söz konusudur (Aydın ve Türkoğlu, 

2010: 281). 

31 Mart Vakası, İttihatçıların yönetiminden kaynaklanan 

memnuniyetsizliğin bir yansıması olarak değerlendirilmelidir. 

Ahrar Fırkası, İttihad-ı Muhammedi Fırkası ve diğer 

muhaliflerin varlığı, bu görüşü desteklemektedir (Kodaman ve 

Ünal, 1996: 170; Avcıoğlu, 1998: 68). İttihat ve Terakki’nin sert 

politikaları, muhalefetin güçlenmesinde etkili olmuştur. 

Olayların, Kanun-i Esasi ve Meşrutiyet rejimini hedef almaktan 

ziyade, baskıcı yönetimden kaynaklandığı söylenebilir; dönemin 

muhalif gazeteleri de bu bağlamda Meşrutiyet'e bağlılık vurgusu 

yapmıştır. İttihad-ı Muhammedi Fırkası ise Meşrutiyet’i İslam 

dininin bir gereği olarak görmüştür.  

31 Mart Vakası, 12 Nisan gecesi Taşkışla’da bulunan 4. 

Avcı Taburu'ndaki askerlerin isyanıyla başlamış, ayaklanmaya 

ulema ve ilmiye öğrencileri de dâhil olmak üzere birçok sivil 

katılmıştır (Akşin, 1994: 43). İttihat ve Terakki ile 3. Ordu 

yetkilileri, ayaklanmayı bastırmak için “Hareket Ordusu” 

oluşturmuş ve bu ordu, Cemiyet’in sempatizanı olan genç ve 

mektepli subaylardan meydana gelmiştir (Akşin, 1994: 66). 

Ayaklanma, Hareket Ordusu tarafından kanlı bir şekilde 

bastırılmış; halkı isyana teşvik etmekle suçlanan Volkan 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

589   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

gazetesi kapatılmış ve başyazarı Derviş Vahdeti Ayasofya 

Meydanı’nda idam edilmiştir. Sonuç olarak, 27 Haziran 1909’da 

Meclis-i Milli’nin gizli celsesinde alınan kararla, isyanda etkisi 

olduğu gerekçesiyle II. Abdülhamit tahttan indirilmiş ve yerine 

kardeşi V. Mehmet Reşat geçirilmiştir. (Kutay, 1999: 243). II. 

Abdülhamit Selanik’e gönderilmiş, olağanüstü hal ilan edilmiş 

ve yeni kurulan kabineye İttihat ve Terakki Cemiyeti’nden 

birçok üye seçilmiştir (Durdu, 2003: 305). Bu durum 

ittihatçıların devlet yönetiminde var olan kuvvetini daha da 

artırmıştır. 

6. SONUÇ  

II. Meşrutiyet de, tıpkı Tanzimat, Islahat ve I. Meşrutiyet 

gibi Osmanlı Devleti’nin modernleşme teşebbüsünün bir 

sonucu olarak değerlendirilmelidir. II. Meşrutiyet’le birlikte 

Osmanlı Devleti, monarşik yapıdan çıkarak meşrutî bir 

yönetime geçmiştir. Dolayısıyla, parlamenter ve anayasal bir 

sistem tesis edilmiştir. Meşrutiyet’le birlikte, hukuki ve 

anayasal alan başta olmak üzere, siyasi parti ve sivil toplum 

teşekkülünde de önemli gelişmeler kaydedilmiştir. Meşrutiyet’in 

ilanı sadece siyasi alanda bir değişimle sınırlı kalmamıştır. 

Toplum, sosyal ve kültürel alanda giderek 

Modernleşmeye/Batılılaşmaya başlamıştır. 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin son derece örgütlü bir yapı 

olduğu, örgütlenmesinde İtalyan Carbonari hareketinden 

esinlendiği ve Mason teşkilatlarını model aldığı anlaşılmaktadır. 

Cemiyet’e net bir ideoloji atfetmek zor olsa da; Cemiyet’in, 

konjonktür gereği, kuruluş yıllarında Osmanlıcılık fikrini 

benimsediği, iktidara geldikten sonra Türkçülük ideolojisini ön 

plana çıkardığı görülmektedir. İttihat ve Terakki Cemiyeti, 

siyasal ve toplumsal alanda destek bulabilmek için propaganda 

amacıyla basın ve yayın organlarını aktif bir şekilde 

kullanmıştır.  

Padişah II. Abdülhamit, İttihatçılarla giriştiği siyasal 

mücadelede başarıya ulaşamamıştır. İttihatçılar, karşılaştıkları 

baskı, hapis ve sürgün cezalarına rağmen yurt içi ve yurt 

dışında örgütlenerek siyasi faaliyetlerini sürdürmüşlerdir. II. 

Abdülhamit’in İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin yurtdışındaki 

örgütlenmelerini bertaraf etmek amacıyla başlattığı diplomatik 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

590   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

girişimler de sonuç vermemiştir. II. Abdülhamit, İttihat ve 

Terakki Cemiyeti'nin baskısıyla II. Meşrutiyet’i ilan etmek 

zorunda kalmıştır. Cemiyet, II. Meşrutiyet’in ilanından sonra 

devlet idaresinde etkili olmaya başlamıştır.  

İstibdat yönetimine karşı bir hareket olarak ortaya çıkan; 

hürriyet, adalet ve müsavatı halka vadeden İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin, iktidarı devraldıktan sonra otoriter bir yönetim 

tesis ettiği, bu durumun toplumda, orduda ve bazı bürokratik 

çevrelerde rahatsızlıklara sebep olduğu görülmüştür. II. 

Abdülhamit döneminde basın ve ifade hürriyetinin oldukça 

kısıtlanmış, bu nedenle bu döneme istibdat devri denilmiştir. 

Meşrutiyetin ilanından sonra özgürlüklerin son derece 

genişlediği görülmekle beraber özellikle 31 Mart Olayından 

sonra bu hürriyetlerin tekrar kısıtlandığı görülmüştür. Osmanlı 

Devleti’ni çöküşten kurtarma iddiasıyla ortaya çıkan ve Osmanlı 

Devleti’nde rejim değişikliğini başaran İttihat ve Terakki 

Cemiyeti, Cemiyet üyelerinin önemli bir kısmının oldukça genç 

ve devlet idaresi konusunda deneyimsiz olmaları, onları devleti 

çöküşten kurtarma konusunda başarıya ulaştıramamıştır. 

Ancak, Meşrutiyet’in birikimi ve bu dönemde yetişen kadrolar 

Cumhuriyet’in ilanında ve Cumhuriyet döneminin 

inkılaplarında etkili olmuştur. 

Etik Beyanı: Bu çalışmanın tüm hazırlanma süreçlerinde etik 

kurallara uyulmuştur.  

Destek ve Teşekkür: Bu araştırmanın hazırlanmasında 

herhangi bir kurumdan destek alınmamıştır.  

Katkı Oranı Beyanı: Araştırmanın tüm süreci makalenin beyan 

edilen tek yazarı tarafından gerçekleştirilmiştir. 

Çatışma Beyanı: Araştırmanın yazarı olarak herhangi bir çıkar 

çatışma beyanım bulunmamaktadır.  

 

 

 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

591   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

KAYNAKÇA 

Ahmad, F. (1984). İttihat ve Terakki (1908-1914), (çev. Nuran 

Yavuz), Kaynak yayınları: İstanbul.  

Ahmet İhsan. (1931). Matbuat Hâtıralarım, 1888-1923, cilt 1-2, 

Ahmed İhsan Matbaası: İstanbul. 

Aksel, M. (1977). İstanbul'un Ortası, Kültür Bakanlığı Yayınları: 

İstanbul. 

Aksoy A. Ş. (2013). İttihat ve Terakki Cemiyeti Tarihi. 

Noktakitap: İstanbul. 

Akşin, S. (1980). Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, Remzi 

Kitabevi: İstanbul. 

Akşin, S. (1994). Şeriatçı Bir Ayaklanma 31 Mart Olayı. İmge 

Kitabevi: Ankara. 

Alkan, M. Ö., (2010). II. Meşrutiyet’te Eğitim, İttihad ve Terakki 

Cemiyeti, Milliyetçilik, Militarizm veya “Militer Türk-İslam 

Sentezi” . II. Meşrutiyeti Yeniden Düşünmek (pp.57-85), 

İstanbul Tarih Vakfı Yurt Yayınları: İstanbul. 

Aslan T. (2008). İkinci Meşrutiyet Düşüncesinin Cumhuriyet’e 

Tesirleri, Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

sayı 21, s. 345-377 

Aslan, T. (2010a). II. Abdülhamit'in jön Türk siyaseti: İttihat ve 

Terakki Cemiyeti'ne karşı önlemler. Yakın Doğu 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 3 (1), 102 - 131. 

https://hdl.handle.net/20.500.12451/1073 

Aslan, T. (2010b). 31 Mart Hadisesi Üzerine Vilayetlerde Çıkan 

Olaylar Karşısında Alınan Tedbirlere ve Askerî Faaliyetlere 

Dair Yazışmalar. OTAM Ankara Üniversitesi Osmanlı 

Tarihi Araştırma Ve Uygulama Merkezi Dergisi, 28(28), 1-

26. https://doi.org/10.1501/OTAM_0000000553 

Avcıoğlu, D. (1998), 31 Mart’ta Yabancı Parmağı, Cumhuriyet 

Yayınları: İstanbul. 

Aydın, S. (2022). “İki İttihat – Terakki: İki Ayrı Zihniyet, İki Ayrı 

Siyaset”, M.Ö. Alkan (Ed), Modern Türkiye’de Siyasi 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

592   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

Düşünce: Tanzimat ve Meşrutiyetin Birikimi, İletişim 

Yayınları: İstanbul, , ss. 117-128. 

Aydın, S. ve Türkoğlu, Ö. (2010). “İttihad ve Terakki Cemiyeti 

Programının ve Eyleminin Radikal Dönüşümü: 1908 

Öncesi ve Sonrası”, Ferdan Ergut (der.), II. Meşrutiyet’i 

Yeniden Düşünmek, Tarih Vakfı Yurt Yayınları: İstanbul. 

ss. 260-285. 

Bayur, H. (1959). İkinci Meşrutiyet Devri Üzerinde Bazı 

Düşünceler. Belleten, 23(90), 267-286. 

Bayur, Y. H. (1991). Türk İnkılâbı Tarihi, Cilt: 1 Kısım: 1, 

Dördüncü Baskı, TTK: Ankara. 

Berkes, N. (2002).Türkiye'de Çağdaşlaşma, (Haz. Ahmet Kuyaş), 

Yapı Kredi Yayınları: İstanbul. 

Yayınları. 

Birinci, A. (1988). “İttihat ve Terakki’nin İlk Risalesi: Vatan 

tehlikede” Tarih ve Toplum, Sayı.54 s.9- 14  

Burgaç, M. (2018). Osmanlı Devleti'nde Adem-i Merkeziyetçilik 

Tartışması (1876-1913). Amme İdaresi Dergisi, 52(2): 145-

176. 

Çavdar, T. (1984), Talat Paşa, Dost Kitabevi, Ankara. 

Çavdar, T. (1995).Türkiye'nin Demokrasi Tarihi (1839-1950), 

İmge Kitabevi: Ankara. 

Çavdar, T. (1991). İttihat ve Terakki, İletişim Yayınları: İstanbul  

Dağlar, O. (2011). II. Meşrutiyet’in İlanının İstanbul 

Basını’ndaki Yansımaları (1908). İstanbul Üniversitesi 

Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi (38). ss. 141-159.  

Durdu, M. B. (2003). Osmanlı Devleti’nde Jön Türk Hareketinin 

Başlaması Ve Etkileri. OTAM Ankara Üniversitesi Osmanlı 

Tarihi Araştırma Ve Uygulama Merkezi Dergisi, 14(14), 

291-318. https://doi.org/10.1501/OTAM_0000000502 

Efe İ. (2017). Gizli Muhalif Bir Hareketten İktidara: İttihat ve 

Terakki Cemiyeti Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, 

Yıl: 5, Sayı: 62, Aralık 2017, s. 277-290. 

http://dx.doi.org/10.16992/ASOS.13140 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

593   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

Emil, Birol, (1979). Mizancı Murad Bey Hayatı ve Eserleri, 

İstanbul. 

Enver Paşa, (1991). Enver Paşa'nın Anıları (1881-1908), (haz. 

Halil Erdoğan Cengiz), İletişim Yayınları, İstanbul.  

Erdoğan, M. C. (2016). Birinci Dünya Savaşı'nda Mevlevî Alayı 

Ve Gönüllü Topluluklar Uluslararası Sempozyumu 22-24 

Ekim 2015, Kırıkkale-Ankara, Sempozyum Bildiri Kitabı, 

Kırıkkale. 

Eyicil, A. (1989). Dr. Nazım Bey, Türk İnkılap Tarihi Enstitüsü, 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara.  

Hanioğlu, M. Ş. (1966). Bir Siyasal Örgüt Olarak İttihat ve 

Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük (1889- 1902), Cilt I, 

Üçdal Neşriyat: İstanbul.  

Hanioğlu, M. Ş. (1985). “Batıcılık”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 

Türkiye Ansiklopedisi, C 5, İletişim Yayınları: İstanbul. 

İslamoğlu, A. (2018). II. Meşrutiyet Döneminde Siyasal 

Muhalefet 1908-1913, Gökkubbe Yayınları: İstanbul. 

Kandemir, F. (1975). Jön Türklerin Zindan Hatıraları, Bir 

Devrin Siyasî ve Fikrî Tarihi, Muhit Yayınları: İstanbul.  

Kansu A. (1998). “Dünden Bugüne 1908 Devrimi”, Toplumsal 

Tarih, C. 9 sayı. 55, s. 4-11. 

Karal, E. Z. (1995). Osmanlı Tarihi, Cilt 8, T.T.K. Yayınları: 

Ankara. 

Karabekir, K. (1993). İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896-1909, 

Emre Yayınları: İstanbul. 

Karakaş, M. (2008). “II. Meşrutiyet Dönemi Fikir Hareketleri”, 

Yüzüncü Yılında II Meşrutiyet, (ed.) Asım Öz, Pınar 

Yayınları: İstanbul, s.65- 102 

Kaygusuz, B. N. (1995). Bir Roman Gibi, İhsân Gümüşayak 

Matbaası: İstanbul. 

Knight, E. F. (2010). Jön Türkler ve II. Abdülhamid. Kariyer 

Yayınları: İstanbul. 

Kocabaş, S. (1991). Jön Türkler Nerede Yanıldı (1890-1918), 

Vatan Yayınları: İstanbul. 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

594   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

Kodaman B. & Ünal, M. A. (1996). Son Vak’anüvis 

Abdurrahman Şeref Efendi Tarihi II. Meşrutiyet Olayları 

(1908-1909), Ankara. 

Kodaman, B. (2002). “II. Meşrutiyet Dönemi(1908-19149”, 

Türkler, Cilt. 3, Yeni Türkiye Yayınları: Ankara. ss. 165-

192. 

Koloğlu, O. (1985). “Reval”de Osmanlı Gerçekten Paylaşıldı 

mı?”, Tarih ve Toplum, S. 24,  

Kuran, A. B. (1956). Osmanlı İmparatorluğu’nda İnkılap 

Hareketleri ve Millî Mücadele, Baha Matbaası: İstanbul.  

Kutay, C. (1964). Prens Sabahattin Bey, Sultan II. Abdülhamit, 

İttihat ve Terakki, Tarih Yayınları: İstanbul.  

Kutay, C. (1999). 31 Mart’ın 90. Yılında, Aksoy Yayınları: 

İstanbul. 

Kutlay, N. (2010). İttihat Terakki ve Kürtler, Ankara. 

Mardin, Ş. (1995). Jön Türklerin Siyasî Fikirleri (1895-1908), 

İletişim Yayınları: İstanbul. 

Mardin, Ş. (1998). Türkiye’de Din ve Siyaset, (Makaleler 3), 

İletişim Yayınları: İstanbul. 

Onar, Sıddık Sami (1966), İdare Hukukunun Umumi Esasları, 

c.2, İsmail Akgün Matbaası, İstanbul. 

Ortaylı, İ. (2006). İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı. Timaş 

Yayınları. 

Mardin, Şerif. (2009). Türk Modernleşmesi Makaleler 4, 

Derleyenler; Mümtazer Türköne, Tuncay Önder, İletişim 

Yayınları: İstanbul. 

Ramsaur, E. E. (1972). Jön Türkler ve 1908 İhtilali, (çev. Nuran 

Ülken), Sander Yayınları: İstanbul.  

Süleyman Tevfik. (2011). II. Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Elli 

Yıllık Hatıralarım. Haz. T. Yıldırım ve Ş. Özdemir. Dün 

Bugün Yarın Yayınları: İstanbul. 

Tansu, S. N. (2003). İttihat ve Terakki İçinde Dönenler, Yeni 

Zamanlar Yayınları: İstanbul  



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

595   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

Tunaya, T. Z. (1952). Türkiye’de Siyasal Partiler, 1908-1918, 

Cilt 1, Hürriyet Vakfı Yayınları: İstanbul.  

Tunaya, T. Z. (1996). Hürriyet’in İlanı, İstanbul  

Tural, E. (2004). “Devlet ve Toplum Ekseninde Jön Türklük ve 

Bir Jön Türk'ün Düşün(dür)dükleri”, Amme İdaresi 

Dergisi, Mart 2004,Cilt 31, Sayı 1, s. 131 - 147. 

Turhan, M. (2002). Kültür Değişmeleri, İstanbul. 

Uyanık, E. (2009). II. Meşrutiyet Dönemi'nde Toplumsal 

Mühendislik Aracı Olarak Eğitim: İttihat ve Terakki 

Cemiyeti'nin Eğitim Politikaları (1908-1918). Amme 

İdaresi Dergisi, 42(2), 67 - 88. 

Uzunçarşılı, İ. H. (1956). “1908 yılında Meşrutiyetin Ne Suretle 

İlân Edildiğine Dair Vesikalar”, Belleten, Cilt 20, Sayı 77.  

Ünüvar, K, (2022). ‘İttihatçılıktan Kemalizme: İhyadan İnşaya’ 

içinde Tanıl Bora, Murat Gültekingil (eds.) Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce Cilt I, Cumhuriyet’e Devreden 

Düşünce Mirası: Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, 129-

142. İletişim Yayınları: İstanbul. 

Vatandaş, C.  (2008). Türkiye'nin Batılılaşma Süreci ve II. 

Meşrutiyeti Hazırlayan Şartlar, 100. Yılında II. Meşrutiyet, 

Asım Öz Editör, Pınar Yayınları: İstanbul, s. 11-64 

Zürcher, E. J. (2004). “Jön Türkler, Müslüman Osmanlılar ve 

Türk Milliyetçileri: Kimlik Politikaları, 1908-1938”, 

Osmanlı Geçmişi ve Bugünün Türkiyesi (Der. Kemal 

Karpat), çev. Sönmez Taner, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları: İstanbul. 

Yöntem, A. C. (1962). “Genç Kalemlerin Yeni Dil Davası”, Yakın 

Tarihimiz, cilt 1, sayı 2, İstanbul. 

GAZETELER 

İkdam,  11 Temmuz 1324/24 Temmuz 1908 

İkdam, 12 Temmuz 1324/25 Temmuz 1908 

İkdam, 13 Temmuz 1324/26 Temmuz 1908 

İkdam, 14 Temmuz 1324 / 27 Temmuz 1908 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

596   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

İkdam, 25 Temmuz 1324 / 7 Ağustos 1908 

İkdam, 29 Temmuz 1324 / 11 Ağustos 1908 

İkdam, 24 Ağustos 1324/6 Eylül 1908 

İkdam, 24 Eylül 1324/7 Ekim 1908 

Tanin, 19 Temmuz 1324 / 1 Ağustos 1908 

Tanin, 26 Temmuz 1324/8 Ağustos 1908 

Tanin, 29 Temmuz 1324 /11 Ağustos 1908 

Tanin, 24 Eylül 1324/7 Ekim 1908 

Volkan, 28 Teşrinisani 1324/11 Aralık 1908 

Sabah, 11 Temmuz 1324/24 Temmuz 1908 

Osmanlı, 1 Kanun-ı Evvel 1897  

Osmanlı, 1 Kanun-ı Evvel 1897 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

597   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

THE ORGANIZATIONAL STRUCTURE OF THE 
COMMITTEE OF UNION AND PROGRESS AND ITS 
ROLE IN THE PROCLAMATION OF THE SECOND 
CONSTITUTIONAL MONARCHY 

Extended Summary  

Aim: 

This study was conducted to examine the organizational 

structure of the Unity and Progress Committee and its role in 

the proclamation of the Second Constitutional Era. The 

research will be structured around the following key questions: 

What is the organizational structure of the Unity and Progress 

Committee, and how did this structure function? 

How did the community's decision-making processes and 

internal dynamics influence the proclamation of the Second 

Constitutional Era? 

What was the contribution of the Committee of Union and 

Progress to social and political change? 

The necessity of this study lies in understanding the effects of 

the Committee of Union and Progress on the modernization 

process of the Ottoman Empire and investigating how these 

effects resonated in Turkey's political culture. Furthermore, by 

better understanding the dynamics of the period and the role of 

the association, it will help to understand the roots of 

contemporary political transformations in their historical 

context. Thus, the study aims to provide the reader with a 

comprehensive understanding of the Constitutional Era and the 

importance of the Committee of Union and Progress. 

Method(s):  

The research will be conducted using a descriptive design that 

will evaluate the activities of the Committee of Union and 

Progress and their effects in detail. The main body will consist 

of historical documents and publications related to the 

Committee of Union and Progress. Using a purposeful sampling 

method, documents and witness statements from the period will 

be analyzed. The data collection process will be based on 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

598   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

qualitative research techniques, and historical document 

analysis and literature review methods will be applied. 

Newspapers and official documents from the period will be 

collected and examined. Content analysis will be used as part 

of qualitative analysis methods, and the data obtained will be 

evaluated to provide in-depth information on the role and 

impact of the society. In addition, contextual analysis will be 

used to examine the relationships with social dynamics. 

Findings:  

With the proclamation of the Constitutional Monarchy, the 

Committee of Union and Progress focused on raising public 

awareness and building social support. It aimed to increase 

public support through press and publication activities and 

developed social solidarity by adding the theme of patriotism to 

educational curricula. During the Second Constitutional Era, 

the society's organized structure and leadership brought 

together political authority and the people. The enactment of the 

Constitution was seen as an opportunity for social 

transformation and political participation, and this process 

contributed to the modernization of the Ottoman Empire. 

However, the lack of sufficient public involvement led to various 

problems in later periods. Overall, the Committee of Union and 

Progress had a significant impact on the political dynamics of 

the period and played an important role in shaping the political 

culture of modern Turkey. After coming to power, it exhibited 

authoritarian tendencies. 

Conclusion and Discussion:  

The limited participation of the people in the constitutional 

process paved the way for various social and political problems 

to emerge afterwards. This situation led to a lack of deep 

harmony in society and political instability. Future studies 

should examine the effects of the Committee of Union and 

Progress on society in greater depth; in particular, solutions 

should be developed to increase public participation at the local 

level. The declaration of constitutionalism and the social 

changes that followed should be evaluated in comparison with 

today's political and social problems, so that lessons can be 

learned from the past. Furthermore, analyzing the society's 



Sarıkaya, Mehmet Zakir 

 

599   Akademik İzdüşüm Dergisi, Yıl: 2025, Cilt: 10, Sayı: 2, s. 567-599 
 

authoritarian tendencies and the opposing dynamics it created 

among the people is important for understanding its effects on 

modern political culture. 

 


