W NG
P

—ADyy,

2006

3

g 0,

ADIYAMAN UNIVERSITESi SOSYAL BiLiIMLER ENSTiTUSU DERGISi
ISSN: 1308-9196 / e-ISSN:1308-7363

Yil: 18 Sayi: 51 Aralik 2025

Yayin Gelis Tarihi: 01.09.2025 Yayina Kabul Tarihi: 27.12.2025
DOI Numarast: https://doi.org/10.14520/adyusbd.1775429
Makale Tiirii: Aragtirma Makalesi/Research Article
Atif/Citation: Ayar, M. (2025). Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra:
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa”. Adiyaman

Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, (51), 231-262.

YUKSELMENIN iLK MENZILINE BiR iSRA:

“MIRACIYE VE MiRAC-NAMELERDE KUDUS VE MESCiD-i AKSA”

Murat AYAR"
Oz

Klasik Tiirk edebiyatinda, tevhit, miinacat ve naat gibi dini referansl ¢ok
sayida siir tiri kullanilmistir. En yaygin olanlarindan biri de mirdciyye ve
mirdc-ndmelerdir. Biiyiik dlgtide siir seklinde yazilmis bu eserler, Hz.
Muhammed'in Mescid-i Hardm'dan Mescid-i Aksd@’ya oradan da ilahi
varligin  huzuruna yiikselisini anlatmaktadir. Bu siirsel metinlere
dayanarak, mirdc mucizesinin énemli duraklarini olusturan Mescid-i AksG
ve onun bulundugu yer olan Kudis, bu ¢alismanin merkezini
olusturmaktadir. Calisma, bugiin de dini ve stratejik 6nemini korumaya
devam eden Kudiis ve Mescid-i Aksd'nin mirdc olayina ve bu olayin
sekillendirdigi insanin mekdn ve zaman algisina katkisini ortaya koymayi
amaclamaktadir. Kudiis sehrini sembolik olarak kapsayan Mescid-i
Aksd’nin temsiline odaklanan arastirma, Prof. Dr. Mehmet Arslan’in iki
ciltlik Manzum Mi‘rdc-ndme ve Mi‘rdciyyeler -1l adli eserine dayali metin
derlemesi ve tematik indeksleme yoluyla yiiriitilmiistir. Bu ¢alismada
Kudiis ve Mescid-i Aksd, genel olarak klasik siirin estetik ve metaforik
ifadeleri iizerinden dedil, yalnizca mirdci merkez alan mirdciyyeler
tizerinden incelenmektedir. Tarihsel metin materyalinin bollugu nedeniyle,
calismada iz diisiim olarak temsili beyitler segilmistir.

Dr. Ogr. Uyesi, Kahramanmaras istiklal Universitesi, insan ve Toplum Bilimleri
Fakiiltesi, Turk Dili ve Edebiyati Boluma, ayarrmuratt@gmail.com,
Kahramanmaras/Turkiye



https://orcid.org/0000-0001-9346-3976
https://orcid.org/0000-0001-9346-3976

232

Murat AYAR

Anahtar Kelimeler: Kudiis, Mescid-i Aksd, Mirdciye, Mirdc-néme,
Kubbetii’s-Sahre.

A JOURNEY TO THE FIRST STAGE OF ASCENSION:
“QUDUS AND MASIJID AL-AQSA IN MIRAJIYE AND
MIRAJ-NAMAS”

Abstract

In classical Turkish literature, numerous poetic genres with religious
references, such as tawhid, mundjat, and na't, have been employed in
large numbers. One of the most common ones is the mirdjiyya and
mirdajinamas. These works, largely composed in verse, narrate the Prophet
Muhammad’s ascension from Masjid al-Haram to Masjid al-Aqsa from
there to the divine presence. Based on these poetic texts, Masjid al-Aqsa
and its location, Quds, which constitute major stations of the mirdj
miracle, form the core of this study.The study aims to reveal the
contribution of Quds and Masjid al-Aqgsa, which continue to preserve their
religious and strategic significance today, to the mirdj event and to the
human perception of space and time shaped by this event. Focusing on
the representation of Masjid al-Agsa, which symbolically encompasses
the city of Quds, the research is conducted through textual compilation
and thematic indexing based on Prof. Dr. Mehmet Arslan’s two-volume
work Manzum Mi‘rac-ndme ve Mi‘raciyyeler I-Il. In this study, Quds and
Masjid al-Agsa are examined not through the aesthetic and metaphor-
based expressions of classical poetry in general, but solely through
mirdjiyya centered on the mirdj. Due to the abundance of historical
textual material, a single representative couplet was selected.

Keywords: Quds, Masjid al-Agsa, Mirdjiyya, Mirdj-nama, Dome of the
Rock.

1. GiRi$

Tirk edebiyati, yiizyillar boyunca islam’in gdlgesinde nefeslenmis, 6zellikle konu
secimi ve Usluptaki estetik hassasiyetini bu dini segiminin golgesinde
sekillendirmistir. Din, bu yoniiyle sanatin diger dallarinda oldugu gibi edebiyati

da mayalayan basat unsurlardandir. Bu yargl sadece Dogu medeniyeti icin bir

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra:
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa

izlek degil Bati kilturiniin de ilk ve orta dénemlerini bigimlendiren temel bir
gostergedir. Bilhassa kiltlrin ana aksi olan adet ve ahlak, bir yaratici ya da
askin varhigin koydugu normlar Gzerinden belirlenmistir (Subasi, 2019: 115). Bir
cesit kurallar silsilesi olan bu normlar, hayatin aynasi olan edebiyatin ortaya
koydugu pratiklerle de tezahiir etmistir. Bu cimleden edebiyatin manzum alani
olan siirin, Dogu medeniyetinde islam’in ortaya koydugu deger kazanimlari ve
hidkimlerinin yogun bir nifuzuna ugradigi soylenebilir. Sézgelimi divan
edebiyati sahasindaki altmis civari nazim tiir(i, konusunu dogrudan islam’dan
alir. Ozellikle Allah’i birleyen tevhit; Allah’a olan yakarisin dillendirildigi miinacat
ve Hz. Peygamber’e 6vglnin bir ifadesi olan naat gibi tirler bu etkinin en zirve
numuneleridir. Siirdeki 6znenin Hz. Peygamber olmasi durumu “mevlit, semail-i
serif, siyer-i nebi, mucizat-1 nebi, hilye-i nebi, hicret-name, sefdat-ndme,
gazavati’n-nebi, terciime-i hadis, esma-yi nebi” gibi adlarla anilan turlerin (Ahci,
2004: 134-135; Celebioglu, 1998: 356-357; Kaplan, 2001: 106) ortaya ¢ikmasina
zemin olusturmustur. Bunlardan biri de kasidelerin miraciye; mesnevilerin ise

mirac-name olarak adlandirdigi manzumelerdir (Akar, 1987: 321).

Ayni olayin farkli adlandirmalari olan bu tiiriin ilhdmi, Hz. Peygamber’in isra
olaylyla Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksd’ya buradan da ilahi katlara olan
mira¢ mucizesine dayanir. S6zu edilen mirag mucizesi, -nesir érneklerini disarida
tutarsak- divan ve mesnevilerin bir yerinde islenebildigi gibi miraciye / mirac-
name denilen tlrlerde mustakil olarak da islenmistir (Arslan, 2019: 18-24). Dini
veya |4-dini kimi siirlerde de bu mucizevi olaya ait “isra suresi, Necm suresi,
kabe kavseyn, sidre, burak, refref, sahre tasi” gibi pek ¢ok kavram divan siirinin
mazmun dinyasinin bir malzemesi olarak kullanilmistir (Akar, 1987: 138-139).
Hilasa bu olay ve onun edebi tezahiiri olan bu tir, edebiyatimizda o kadar

yogun kullanilmig ki siir meraklilari tarafindan bu eserlerin bir kismi “miraciye

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025

233




234

Murat AYAR

mecmuas!” adi verilen antoloji ya da secki eserlerin icerisinde toplanmistir

(Tanyildiz, 2013: 527).

Arap, iran ve Tirk edebiyatlarinda 6zel bir 6éneme sahip bu konu, Arap
edebiyatinda daha ¢ok mensur olarak yazilip dini ilimler merkezli islenmistir.
iran ve Tirklerde ise konu daha ziyade miraciye ve mirac-name tiirleriyle
edebiyatin bir malzemesi olmustur (Uzun, 2020: XXX/136). Yuzyillarca bircok
edip tarafindan islenen bu tlrde genel olarak miracin; sebebi, nasilligi, icerigi,
gerceklesme zamani, Hz. Peygamber’e ilani, baslangi¢ yeri, vasitalari, duraklari
ve seyrinde karsilasilan kisi ve nesneler (Akar, 1987: 206-313; Sener, 2016: 80-
83) gibi konularin islendigi soylenebilir. Edebiyatimizda bu tire ait tematik ilk
isaretler Satuk Bugra Destani’'na kadar dayanir. Anadolu 6ncesi Cagatay sahasi
Hakim Ata’nin heceyle yazdigi Mirdc-ndmetii’l-Hazret isimli eser Xll. asra
tesadif eder. Anadolu sahasinin miustakil ilk 6rnegi XIV. ylzyll sonlarinda
Ahmedi tarafindan yazilan Tahkik-i Mirdc-1 Resil’dir (Akdogan, 1989: 267-269).
Sonraki donemlerde bu tirin 6zellikle XVII. ve XVIII. ylzyillarda divan sairleri
tarafindan ok ragbet gordiigiinii, akabinde yenilesmenin yasandigi XIX. asir ve
hatta edebiyatimizin modern dénemi olan XX. asirda pek cok sairin ilgisini
cektigini soyleyebiliriz (Uzun, 2020: XXX/136). Sadece siir ve edebiyat cevreleri
degil musiki, hat, minyatr ve kitap sanatlarinin da bu olayi kendi malzemelerine
aksettirmelerinden kimi zaman bu olayin yukarida anilan giizel sanatlarin siirle
olan anlaml birlikteligine de sahne oldugunu gortyoruz (Ergun, 1943: 1/125;

Oztuna, 1974: 1/356; Keles, 2018: 3; Yaman ve Dikmen, 2006: 147).

Farkh disiplinlerin pratiklerinden biri haline geldigini gérdigimiz bu mucize,
gece ylrlylisi anlamina gelen “isrd” ve Hak katina yiikselme manali “mirag”
asamalarindan olusur. isra, yapisi ve anlatisi geregi maddi bir mekan kavraminin
(Mescid-i Aksa, Kubbetii’s-Sahre, Kudis) 6ne ciktigi bir olay iken “mirag¢” gégin

katlar icinde remizlenmis manevi bir yikselisin adi olmustur. Ancak “mirag”

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra:
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa

telif edilen eserlerin ¢ogunda “isrd” tabiri yerine “mira¢” ifadesinin
kullaniimasindan anlayabiliyoruz (Sener, 2016: 78). Kur'an’daki isra suresinde
“Bir gece, kendisine bazi ayetlerimizi gosterelim diye kulunu Mescid-i
Haram’dan cevresini mibarek kildigimiz Mescid-i Aksa’ya gotiren Allah...”
(17/1) ayetinde miracin ilk asamasi olan isrdya temas ederken Necm suresinde
(53/1-18) bu olay genel cercevesiyle islenir. Dolayisiyla Kur’an’da miracin ikinci
asamasina dair net bir lafizlamaya rastlanmazken iki asamali olan bu olayin
tafsilatli anlatimi, Hz. Peygamber’in hadisleri, tefsir, siyer ve deldil kitaplarina
dayanmaktadir (Yavuz, 2020: XXX/132-133). Buralardan da ilhamla bu mucizevi
hadise, farkli asama ve yonleriyle pek cok islam ulemasinin ve edebiyat
cevrelerinin eserlerine konu olmustur. Ozellikle ilk asamadaki mekanlar ve ikinci
asamadaki makamlar (goglin katlari) birbirinden farkli konularin dikkatlere
sunulmasina zemin hazirlamistir. Kudiis’l de igine alan ve bu hadisenin ilk
asama mekani olan Mescid-i Aksa farkli disiplinlere ait arastirmalara konu

olmustur.

GUnlmuzde sehir adi olarak kullanilan Kudis, eski kaynaklarda aslinda mabedi
ifade eden bir tanimlamanin icindedir. Dolayisiyla Kudiis’ten maksat, islam
alimlerinin Gizerinde ittifak ettikleri ve islamiyet, Hristiyanlk, Yahudilik icin kutsal
olarak telakki edilen Mescid-i Aksa’dir (Bozkurt, 2004: XIX/268) denilebilir. Hatta
bu mekan, farkli zaman ve olaylara sahitlik eden (Kubbetii’s-Sahre, Gavanima
Minaresi, Kaitbey Sebili, Peygamber Kapisi, Kible Mescidi, Burak Halkasi,
Suleyman Tahti, Altin Kapi vb.) gibi mekanlarin bir arada bulundugu ve Eski
Kudiis’'iin de kastedildigi kompleksin genel adidir. ismi gecen bu kompleksin
klasik Tirk edebiyatimizdan baslayarak gliniimiiz modern Tirk edebiyatina
uzanan -fazilet ve yicelik eksenli- kokli bir serencami vardir. Bu mahal ve

cevresini farkli yonleriyle ele alan seyahat-name, miraciye, fetih-name, fazilet-

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025

235




Murat AYAR

name gibi klasik donem manzum ve mensur metinlerin yaninda (Yilmaz, 2017:
368-369; Karasu, 2024: 11) 1950 sonrasi modern Turk siiri etrafinda Kudis
Uzerine soylenmis ¢okca siir mevcuttur (Altinova, 2018: 139; Fidan, 2024: 17-
119; Oztiirk, 2017: 41-54). Bunda hig kuskusuz Mescid-i Aksa’nin islam alemi icin
ilk kiblesi olmasinin, bu mucize hadisenin isrd asamasinin burada ge¢cmesinin,

I

Kur’an’daki isrd suresinde “...cevresini bereketlendirdigimiz Mescid-i Aksa’ya
gotiren Allah’in sdnmi yucedir.” (17/1) ayetiyle zikredilmesinin ve birgok
peygamberin bu mahalde yasamis olmasinin payi biyiktir. Bunun yaninda Hz.
Peygamber’in hadislerinde bu mekanin Mescid-i Haram ve Mescid-i Nebevi ile
birlikte yolculuk igin tavsiyesinin (Muslim, 1981: 15/511-512) etkisi
unutulmamalhdir. Ozellikle 1950 sonrasi modern Tiirk siirinde bu cografyayi;

Muslimanlara yapilan kiltiirel, toplumsal ve dini baskilar tizerinden okumaya

baslariz (Unl, 2018: 42).

Kudiis sehrini de mana itibariyle kusatan Mescid-i Aksa’nin, miraciyelerde ne
sekilde gectigi lizerine kurulu olan ¢alismamizin metin temini, merhum Prof. Dr.
Mehmet Arslan’in Manzum Mi‘rdc-ndme ve Mi‘rdciyyeler -1l adl iki ciltlik
kapsamli ve detayli eseri izerinden yapilmistir. Eser konu 6zelinde su ana kadar
yapilmis en blyiuk metin bankasi 6zelligini haiz olmasinin yaninda XIV’ten XX.
asra uzanan bir zaman diliminde gerek mistakil gerekse divanlarin iginde yer
alan 232 saire ait, mesnevi veya kaside formunda olusturulmus 266 mirag
manzumesindeki 30.000’den fazla beyti kapsar. S6zi edilen galisma lizerinden,
konumuz merkezli detayli fisleme ¢alismasi yapilmis, istifade edilen muellif ve
siirleri kiinyeleriyle birlikte ¢calismada yer almigtir. Yararlanilan beyitlerin sonuna
mdellifi, hangi nazim seklinde yazildigi, kaginci beyit oldugu, hangi ciltte yer
aldig1 ve sayfa numarasi bilgileri 6rnekte goruldigii tizere (Ahmedi, M/332:1/63)
parantez ici kinyelemeyle verilmistir. Yani yukarida kinyesini verdigimiz
parantez ici bilgi; sair Ahmedi’nin, mesnevi nazim sekliyle yazilmis eserinin 332.

beytine ait oldugu anlamina gelir. Kinyenin devaminda bu alinti beytin,

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra:
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa

yararlandigimiz Manzum Mi‘rdc-ndme ve Mi‘rdciyyeler I-1l eserinin kaginci
cildinde ve sayfasinda yer aldigi bilgisi de yer alir. Yararlanilan beyitler; 6nemi,
hacmi ve baglamina gore genellikle paragraf arasinda bazen de mustakil bir

orneklem olarak paylasiimistir.

Calismamiz hususi olarak isra olayinin merkez mekanlari olan Kudiis ve Mescid-i
Aksa Gzerinedir. Bu mekanlarin mirdciye ve mirac-name tirlerinde nasil
kullanildigini basliklar halinde gormek, edebiyatin bu doneminde s6zi edilen
mekanlara sairlerin nasil yaklastigini daha acik bir sekilde ortaya cikaracaktir.
Kavram kargasasinin o6niine ge¢cmek adina c¢alisma boyunca tlre ait iki
isimlendirmeden biri olan “miraciye” tabirini -kaynaklarda ve metinlerdeki

isimlendirmelerde daha ¢ok kullanildigindan- tercih ettigimizi s6ylemeliyiz.

Konu 06zelinde beyitlerinden istifade ettig§imiz sairler yltzyillara gore [14.yy.]
Ahmedi, Asik Pasa, Seyyad Hamza ve Yazicioglu; [15. yy.] Hafi, Hakim Siileyman
Ata, isa, YGsuf Sivrihisari ve Zaif; [16. yy.] Atayi, Emiri, Fazli, Hamdi Hamdullah,
Kara Vaiz, Lamii Celebi, Muhibbf; [17. yy.] Arif Abdulbaki, Haleti, Nadiri, Yari;
[18. yy.] Arif Siileyman, Faiz, Hafiz Omer Yenisehri, Hikmeti, ismail Hakki, Nahifi,
Reft“i Amidi, Selami, Sevki; [19. yy.] Bahdeddin Mehmed, Fevzi, Hilmi
Elmastraszade, izzet Pasa, Lutfl Mir, MuUftl, Ragib ve [20. yy.] Lutfi Hace
Muhammed, Remzi’dir. Farkli meslek gruplarindan olan bu sairlerin bazilar
mutasavviftir (Asik Pasa, Seyyad Hamza, Yazicioglu, Hakim Siileyman Ata, Hamdi
Hamdullah, ismail Hakki, Lamii Celebi, Lutfi Hace Muhammed ve Y{suf

Sivrihisari).
2. KUDUS VE MESCID-i AKSA’YA MEKAN YONLU BiR BAKIS

Glnimuz idrakinden eskiye bakildiginda Kudis ve Mesdcid-i Aksa

isimlendirmeleri farkli anlam ve yorumlara agik haldedir. Zira bu iki mekandan

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025

237




Murat AYAR

birinin anilmasi, digerini de karsilar duruma gelir mi, gibi bir soru beraberinde
gelir. Bu problemi izale icin meseleyi kisaca izah etmek ve meselenin siire
yansimalarina bakmak yerinde olacaktir. Kudis ismi, evvel dénemden beri sehri
ifade ediyor olsa da Mislimanlar tarafindan konulan ve aslinda mabedi ifade
eden bir adlandirmaya da sahiptir. Yani Mescid-i Aksad’yr karsilayan ve
‘mukaddes ev’ anlamina gelen Beyt-i Makdis isimlendirmesi -mana itibariyle-
eski Kudis sehrinin bir bolimuni de igine alir (Bozkurt, 2004: XI1X/268). Evliya
Celebi’'nin, Seyahatname eserinde Sahretullah (Kubbetii’s-Sahre) ve Kible
Mescidi gibi yapilari bu mahalli ¢evreleyen kadim déneme ait surlarin iginde
gostermesi (Evliya Celebi, 1935: 1X/163) buranin bir yerleskenin genel adi olarak
kullanildigr  disitncesini  kuvvetlendirir. Buna ek olarak g¢alismamizin
merkezindeki miraciye sairlerinin ¢ogu da yukaridaki gorislerle ayni ¢cercevede -
etrafi ilahi bir kudret tarafindan bereketli kilinan Mescid-i Aksa ve Kudis’u tek
bir mekan olarak- disiiniip bu mahalli, Hz. Peygamber’in isrd duragi olan

Mescid-i Aksa’yi kasitla sdylemislerdir:

“Ol mibarek Kuds’e ben geldim yine

Ol Burak tGizre stivar oldum yine” (Seyyad Hamza, M/515: 1/477)

“Evvel kademinde o seh-i her-dii-seranin

Menzil-gehi oldi iristip Mescid-i Aksd” (Hilmi, K/9: 1/625)

Ancak bazi sairlerin Kudis ve Mescid-i Aksa’yi birbirinden bagimsiz, mustakil iki
mekan olarak gérdiiklerini de séyleyebiliriz. Ornegin bir siirde Hz. Peygamber’in
Cebrail ve biniti Burak’la énce Kudis mahalline sonra Mescid-i Aksa’ya giris
yaptiginin ifadelenisi, adi gecen yerlerin az da olsa birbirinden bagimsiz ve farkh
mekanlar olarak telakki edildiginin bir gostergesi oldugunu dusindirmektedir.
Ancak isin detayina inildiginde sairin Kuds-i Serif'ten maksadinin Harem-i Serif

de denilen Mescid-i Aksa yerleskesi; Mescid-i Aksa’dan muradinin da ¢ok genis

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra:
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa

bir alana yayillmis ve ginimizde yeri tam olarak bilinmeyen, déneminin en
buyiik mescidi/mabedi olan Aksa oldugu anlasiimaktadir. Hal boyleyken Mescid-
i Aksa'nin bir yapiyi mi yoksa 142 doniimlik alani kapsayan bir yerleskeyi mi

karsiladigi siirlerde konu edilmemistir:

“Variban Kuds-i serife irdiler

Mescid-i Aksa icine girdiler” (Emiri, M/30: 11/419)

S6zi edilen tanimlama ve ifadelendirmelerin disinda bu yerleske degisik s6z
varliklari ve adlandirmalarla siirlerde yerini almistir. Bunda sairin poetik hineri,
ar(z kalibinin gerektirdigi mecburiyet ve metnin baglamindaki dikkatin 6nemi
biyiktir. Ornegin siirlerde bu yer; Harem-i Serif-i Aksa (Refi-i Amidi, M/40:
11/185), Beyt-i Makdis (Arif [Abdulbaki], M/127: 1/513), Kuds-i Serif (Lutfi
[Muhammed], M/47: 1/683), Beyt-i Mukaddes (Sevki, K/5: 1/837), Harem-i Kuds
(Atayi, M/25:1/977), Kuds (Remzi, M/515: 1/477), Aksa (Arif, M/12: 1/78), Kuds-i
Akséa (Bahaeddin Mehmed, K/1: 1/173); Mescid-i Kuds (Nahifi, M/102: 1/376) gibi
cogunun koéki ‘kutsal ve miibarek olma’ anlamina gelen (w33 masdarli kelimeye
dayanir. Farkl isimlendirmelere sahip bu mekanin duraklarindan biri olan
mucizevi olayin iki asamali gercgeklestigini calismamizin basinda ifade etmistik.
Necm suresi 13 ve 18. ayetler arasindaki “sidretii’l-miinteha” kavrami etrafinda
cereyan eden miracin goksel kismindan 6nceki isrd adli ilk merhalesinin
merkezinde Mescid-i Aksa ve cevresinin olmasi, buranin herhangi bir cografya
ve siradan bir mekdn olmadigi anlamina gelir. Sira disi mekéanlar askin olanla
irtibatin iyiden iyiye hissedildigi ve delillendirildigi yerlerdir. Ayetteki “...cevresini
bereketlendirdigimiz Mescid-i Aks&’ya gétiiren Allah...” (el-isra, 17/1) ifadesiyle
ve Hz. Peygamber’in Kabe, Mescid-i Nebevi ve Mescid-i Aksa ovgusiyle vahiy ve

sunnet ekseninde sunulan bu delil, zikredilen yere ait algiyl sadece beseri bir

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025

239




wr Murat AYAR

mahal ve glizergah adi olmanin ¢ok Otesine tasir. Zira ayetten nazma yansidigl

sekliyle burasi, ilahf bir tasarrufla etrafi kutsal sayilarak bereketlendirilmistir:

“Mescid-i Aksa ki olup bi-‘adil
itdi miibarek ani Rabb-i Celil” (Nahifi, M/88: 1/375)

“Usbu g kible bunlarun kiblesi
Nirden olsun bunlara géniil pasi” (isa, M/313: 1/248)

“Bana natik durur Kur’an kim okudi ani Stibhan

Ki ‘stibhanellezi esra’ buyurmusdur Ta‘alallah” (Yazicioglu, M/41: 11/331)

Siirlere yansiyan haliyle bu mahal, bereketli topraklara sahip olmasinin yaninda
etrafi nice akarsu ve orman alanlariyla ¢evrelenmistir. Yemis agaclarinin sardigi
bu yeri gorenlerin adeta gozi gonlu acilir. Yerleskeye ait bu intiba ve hayal
tasvirinde, yukarida gegen ayetin payi biiylik olsa gerektir. Hayalin de 6tesinde
gercege uygun tasvirlerle Kudis ve gevresi -zeytin agaclariyla cevrili olmasindan
milhem- Zeytin Dagi ile kusanmis ve ¢ok sayida pinarin etrafindan aktigi bir
yerleske olarak bizi karsilar (Ugurluel, 2016: 24). Bu cimleden, sairlerin hayali ile

goOzleme dayali bir sahitligin 6rtistiigl asagidaki beyitlerden anlasilacaktir:

“Yimig agaci anun gevre yani

Rahat olur ani géreniin can” (Arif, M/7: 1/78)

“Eyledi etrafini plr-meymenet
Oldi ana Kuds miibarek sifat
Zeyn idlp enhar ile escar ile

Mehbit-i vahy eyledi envar ile” (Nahifi, M/89-90: 1/375)

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra:
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa

Hz. ibrahim’den baslayarak Hz. isd’ya kadar ¢ok sayida peygamber ve evliyanin
yasadigl ve dahi medflin oldugu Aksa ve cevresi, Kuran’daki pek ¢ok ayet icin
mekan olmustur. Bu ayetlerde Kudiis ve Mescid-i Aksa lafzen zikredilmese de
farkli anlatimlarla isaret edilmistir. Ornegin Hz. ibrahim ve Hz. Lut’a temas
edilen Enbiya suresinde (21/71); Hz. Musé&’nin, kavmine yaptigi ikazi konu alan
Maide suresinde (5/21); Hz. Zekeriya, Hz. Yahya ve Hz. Meryem’in islendigi Al-i
imran suresinde (3/37, 39) zikredilen mekanlar Kudiis, Aksd ve cevresidir.
Buradan da ilhamla burasi sairler nazarinda insanlk mirasi agisindan ¢ok veltd
bir mahal olarak kabul gérmustir. Zira peygamber ve velilerin bir cografyada
sitkca aniliyor olmasi ve onlara dair anlati, cami, kabir, tirbe gibi kiltir
varliklarinin hazirda bulunmasi o yerleskenin askin varlik ile iliskisinin farkli bir
yogunlukta oldugunu distndirir. Yani agkin varlik kendini dogal bir gercekligin
disinda ismi gegen yerler yoluyla da géstermis olur ki bu da o mekana yiiklenen
mananin islevinden kaynaklanir (Eliade, 1991: 8-9). Manzaradaki anlamin
kuvvetlenmesi adina siirlerde vahiyle iligkilendirilen bu sahsiyetlerin, yoreyi
evvel dénemden beri mekan tutmalari ve ruhaniyetleri yoluyla isra olay
sirasinda Hz. Peygamber’i Mescid-i Aksa girisinde karsilayip onun ardinda namaz

kilmalari adeta bu gizilmeye calisilan kompozisyonu destekler:

“Evliyalar ma’bedidiir ol mekan

Hem dahi ol vahye munbitdiir ‘ayan” (Arif, M/9: 1/78)

“Ug yiiz on Ui¢ miirseller tért yiiz kirk tért nebiler

Sonra kilmis veliler barga hazir érdi-ya” (Hakim Sileyman Ata, K/50: 1/221)

“Imam olup suf(f-1 enbiyaya kildi ¢iin tekbir

O gll-bang ile makhar oldi kagdi diismen-i havrad” (Atayi, K/51: 1/554)

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025

241




242

Murat AYAR

islam &ncesi kullanimi Beyt-i Makdis olan Mescid-i Aksa, Kur’ani bir istilahtir.
Mescid-i Aksa tamlamali isimdeki Arapga “La3l” [Aksa] ifadesi “uzak” anlamina
gelip mesafe bildirir. ‘Uzak Mescid’ seklinde kabaca cgevirebilecegimiz bu mekan
icin ‘neye ve hangi tarafa uzak’ seklinde merkezi bir konum arama durumu hasil
olur ki islami devrin lafiz ve isimlendirmesinde Mescid-i Aksa igin merkezi
konum ayette de gectigi sekliyle “Gergek su ki insanlar icin yapilmis olan ilk ev,
alemlere bir hidayet ve bir bereket kaynagi olan Mekke’deki evdir” (Al-i imran
3/96) Kabe'dir. Dolayisiyla sairlerin de Mescid-i Aksa’yl konumlandirirken Mekke
sehrindeki Harem-i Serif’i (Kdbe) merkeze aldiklarini sdyleyebiliriz. Buna gore
Mescid-i Aksa, o zamanki ulagim imkanlari disunildiginde Mekke'ye kirk
glnluk uzakhga sahipti ancak bu mesafe, ilaht bir tecelli ile bir nefes miktarinda

kat edilmisti:

“Bil ki Aksa ma’‘nis'eb'ad iy clivan

Mekke'den kirk giinliik ol irak i can” (Arif, M/12: 1/78)

“Gidlp boyle gellip gbz yumup aginca o peygamber
Olup tesrif-sazi bir nefesde Mescid-i Aksa” (Mufti, K/30: 1/711)

Kabe’den kirk giinlik uzakliga sahip olan bu muhit, 20. asirla birlikte siyasi bir
anlam alanini karsilar hale gelen Ortadogu cografyasinin merkezinde ve Akdeniz
havzasinin dogusundaki bereketli hildl havzasinin iginde yer aliyordu (Atvur,
2020: 81-82). Anadolu cografyasindan bakildiginda Asya ve Afrika kitasi arasinda
kopri vazifesi goren, hac glizergahlari arasinda yer alan ve onemli tarihi
merkezlerden olan Filistin ile Dimisk [Sam] (Armagan, 2000: 76) sehirlerinin

hemen ardindan geliyordu:

“Hem sehirleri ulu ni‘metladar

Ol Felestin G Dimisk ardindadur” (Arif, M/8, s 1/78)

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra:
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa

Mescid-i Aksa daha ziyade edebi bir gayretin Grlinl olarak uhrevi ve manevi
acidan siirece dahil edilebilecek olay, kisi, zaman ve mekanlar yoluyla siirlere
konu olmustur. Yani buraya dair atif ve sdylenceler daha ziyade sairin
hissettikleriyle ilgili olarak edebiyatin estetik yonii ve mira¢ merkezli dini
referanslar ile sinirlidir, denilebilir. Buna karsin siirlerde resmedilmeye calisilan
mekana dayali gercekgi tasvirler sinirli da olsa vardir. Bunlardan 6zellikle Asik
Pasa’nin Garib-ndme’sindeki miraciye bolimiinde anlatilanlar, buranin gercege
yakin bir halini yansitmasi agisindan son derece 6nemlidir. Sair, miraca tanikhk
etmis yerleskeyi genel hatlariyla tasvir etmistir. S6zi edilen betimlemelerde
yerleske, Mescid-i Aksa (Kible Mescidi) ve Kubbetii's-Sahre isimli iki 6nemli
yaplya sahiptir. Hz. Omer devrinde Misliimanlarin ydnetimine giren bu mahal

icinde birbirinden bagimsiz pek ¢ok kapi, mescit ve mihrap bulunur:

“Birnlin adi Mescidl'l-Aksa-durur
Birniin adi Kubbeti's-Sahra-durur
Sancakin urmis ‘Omer bir mermere
Dikmis anda soyle kim yumsak yire
Ol dahi bir hos ziyaretdiir midam
Yapilupdur Ustine bir hos makam
Andan ayruk mescid G mihrab tkus
Bab-1 Cennet Bab-1 Tevbe bab tkis
Bir Harem’deddr bular ciimle ‘ayan

Usbu kim bir bir didiim bellii beyan” (Asik Pasa, M/18, 80-83: 1/961)

Yerleskenin genel adi olmasinin 6tesinde ismi zikredilen iki mescitten biri olan
Mescid-i Aksa’nin mistakil olarak hangi yapiyi karsiladigi bilinmemektedir. Kimi
kaynaklarca buranin Kible Mescidi’ni karsiladigi; kimilerince de Kabe’den 6nceki

ilk kible mahalli olarak Sahretullah’in buraya karsilik geldigi ifade edilir (Bozkurt,

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025

243




244

Murat AYAR

2002: XXV1/304). Siirlerde buranin mustakil bir yapi olarak da tanimlandigi ancak
mekan olarak nereye karsilik geldigi Uzerinde durulmamistir. Mescid-i Aksa
sairlerin dilinde o6zellikle sairlik hiinerinin bir géstergesi olarak estetik ve edebi

yoniyle -adeta cenneti animsatan essiz ve zarif bir yer- anlatilmistir:

“Ya‘ni Harem-i serif-i Aksa

Ol padisehe olinca me’va” (Refi’-i Amidi, M/40: 11/185)

“Mescid-i Aksa ki olup bi-‘adil
itdi miibarek ani Rabb-i Celil” (Nahifi, M/88: 1/375)

Diger taraftan da bu ulu mescit -ehl-i tasavvufun mirag¢ hadisesini manevi seyir
olan seyr u siilika tesbihlerinden milhem olsa gerek- miracin genel mesaji ve
idraki s6z konusu edildiginde c¢ok fazla durulmamasi gereken gegici bir

mekan/durak olarak gortlmustur:

“Alem-i kudse heves itgil midam

Kim duracah yer degildiir bu makdm” (Ahmedi, M/264: 1/60)

“Gide rah-1 seri‘atdan makam-i1 Kuds’e dek zira
K’olupdur bu tarikin mintehasi Mescid-i Aksa
Mabhall-i tezkiye tebdil-i ahlak u tabi‘atdir

Ki nar-1 kuds ile ahlak-1 mahmade olur peyda
Niceler oldilar kdni‘ bu menzilde tutup mesken

Kiminin vuslat-1 Hakk’a olupdi himmeti ‘ulyd” (Selami, K, 8-10: 1/825)

Mescid-i Aksa icinde yer alan ve mira¢ mucizesi i¢in bir baslangi¢ yeri olan
mekanlardan Kubbetii’s-Sahre halk nazarinda o kadar ¢ok sevilmistir ki altin
renkli kubbesiyle Mescid-i Aksa yerleskesinin akla ilk gelen sembollerinden

olmustur. Sahre Tasi da denilen Hacer-i Muallak’in Gzerine bina edilmis bu yapi,

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra: 245
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa

banisi Hz. Omer’e izafe edilerek Hz. Omer Camii olarak da adlandiriimistir
(Bozkurt, 2002: XXV1/304). Asik Pasa, burayi adeta cennetin yeryiiziindeki
yansimasi olarak telakki etmis ve Hz. Peygamber’in bu sebepten buradan miraca

yukseldigini ifade etmistir:

“Bes bihistlin bunda ‘aksi ne-durur
Kuds icinde Kubbetii's-Sahra-durur
Eyle sankim ugmagun ‘aksidir ol

Kim anun icinden agdi gége yol” (Asik Pasa, M/12-13:1/957)

Sair, Kubbetii’s-Sahre tasvirine distan baslar. Cevresinin diizglin ve insan suretini
yansitacak olclide beyaz mermerlerle désenmis oldugunu soyler. Ayrica dort
kapili ve sekiz kenarli -cennetin sekiz kat olmasindan milhem- bir duvara sahip
yapinin her bir duvarinda rengarenk nakislarla stislenmis bes pencere ve her

pencerede de sayisi kirki bulan farklh tiirde camlar mevcuttur:

“Yiri ak mermer désenmis diipdizi
Soyle kim gornir gibi halkun yizi
iki mescidi var icinde hos makam
‘izzet eyler ana cimle has u ‘4m
Kubbeniin resmi misemmendr i yar
Ya'ni bilgil kim sekiz divari var

Bu sekiz divar hem ugmak sekiz
Ucgmaga benzer anin oldi ‘aziz

Ol sekiz divarda vardur dort kapu
Yir G gok ehli kilur anda tapu
Degme divarinda var bis pencere
Degmesi bin diirlt naks u kangara

Degme bir pencerede bin dirli cam

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Murat AYAR

Pencereler kamusi kirkdur tamam” (Asik Pasa, M/16-17, 22-26: 1/957-958)

insanlarin -simdilerde- bu yapiya dair en miihim dikkati siiphesiz altin sarisi bir renge
sahip olan kubbesi Gizerinedir. Disi kursunla kaplanmis kubbenin, altinla sivanmig kirk
direk ve kemerle tahkim edildigini ifade eden sair; kubbenin i¢ kasnaginda Taha ve
Yasin surelerinin yazili oldugunu, bununla adeta kubbeye bir hakikatin gizlendigini
aktarir. Zira Kur'an’da 29 surenin basinda bulunan “Tasin”, “Yasin”, “Hamim” gibi
anlami beserce bilinmeyen -yalnizca Hz. Peygamber ve Allah’in bildigi- hur(f-i
mukattaa harflerinin (Duman ve Altundag, 1998: XVIII/401) sirrini agiklamak dilin

kari degildir:

“Kirk direk var kubbede o kirk kemer
Clmle altunla sivanmis ser-be-ser
Ortada bir kubbe ¢ikmisdur ylice
Kaplanupdur kursuna ugdan uca

i¢ yiizi cimle fusisdur kubbeniin
Diylimezem dil-ile serhin anun
Yazludur Taha vi Yasin harf harf

Bahtulu ol can kim oldi anda sarf” (Asik Pasa, M/27-30: I/957-958)

Kubbetii’s-Sahre’nin altinda bulunan “sahre tasi” veya “hacer-i muallak” denilen
kutsal kaya, kimi rivayetlerde Hz. Musa’nin kiblesi ve Kabe’den 6nceki ilk kible
mahallidir (Bozkurt, 2002: XXVI/304). Ozelde Hz. Peygamber’in Hak katina olan
mira¢ yolculugunun da baslangic noktasi olan bu kaya sairlerce ¢cogu zaman
edebi; az da olsa fiziki yonlu ele alinmistir. Bir anlatiya gore Hz. Peygamber
Mescid-i Aksd’ya geldiginde biniti Burak’i, Cebrail’in parmagiyla deldigi bu tasa
baglamistir. Eski peygamberlerin de bineklerini buraya bagladigi zikri gegen bir

bagka rivayettir:

“Bagladi bir halkaya rahsin ana

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra: 247
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa

Rabt iderlerdi gtirih-1 enbiya” (Faiz, M/38:1/181)

“Bagladi ol halkaya kim sabika
Baglar idi merkebini enbiya” (Nahifi, M/339: 1/389)

Fiziksel yonli tasvirlerine de rastladigimiz sahre tasi, bliylk ve gosterisli bir kaya

olarak betimlenir. Buranin alti sasilacak derecede genistir. Bu genislik tabiri,

altinda ‘ruhlar magarasi’ denilen ferah bir alanin bulunmasindan kaynaklansa

gerektir. Rivayete gore lizerinde Hz. Peygamber’in kademinin izi vardir. Cokca

vakittir bu mahalde olmasina karsin Hz. Peygamber’in kademine mazhar

oldugundan sanki yeni konulmus bir tas gorlintlisi verir:

“Seng-i Sahra bir ulu tasdur yatur
Alti bir hos tuhfe yirdir gir otur
Ol tag Uzre bir kadem basmig Nebi

Tasda ol bir hds iz olmis ya ebi” (Asik Pasa, M/37-38: 1/958)

“Bir kati tasdur velikin ya feta

Cunki basina Muhammed basdi pa” (Kara Vaiz, M/154: 11/703)

Mirag¢ olayinda sahre tasl veya hacer-i muallak denilen bu kayanin esas roli,

siiphesiz isrAnin son noktasi ve miracin da baslangic noktasi olmasindandir. Bu

mucizede diinya semasinin Burak’tan sonraki son vasitasi sahre tasidir. Siirlerde

Hak katina olan ylikselme icin Cebrail’in Hz. Peygamber’e tasin tzerine ¢ikmasini

soyledigi, tasin Gzerine Hz. Peygamber’in ayagl deger degmez tasin canlandigl,

oturdugu zeminden koparak yikselmeye basladigi ve bir miktar ylkselen tagin

Hz. Peygamber’in “dur” emriyle suk{na erdigiyle karsilasiyoruz:

“Cikardi Ahmed'i sahra tasina

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Murat AYAR

Nazar it sen yine Hakk’un isine” (YGsuf Sivrihisari, M/208: 11/241)

“Sahra Uzre ¢lin kadem basdum heman

Sahra canlanmis gibi kopdi revan” (Hafi, M/838: 11/484)

“Cun Reslullah ki gordi kalkdi tas
Bunda tur sen didi turdi anda tas” (Zaif, M/65: 11/870)

3. OLAY, ZAMAN VE SAHIS MERKEZLi “KUDUS VE MESCID-i AKSA”

Sairlerin  ¢ogu mira¢ mucizesinin zahiri manasini  6ncelleyip onu Hz.
Peygamber’in Beyti’l-Haram’dan (Kabe), 6nce Mescid-i Aksad’ya oradan da
Beyti’l-Mamur’a yaptigl bir yolculuk olarak telakki etmislerdir: Oldi Beyti'l-
Hardm'dan ¢l saba / Cayi bir demde Mescid-i Aksa (Fazli, M/19: 11/36); Cin itdi
Mescid-i Aksd’yi plr-nlr / Pes andan kildi ‘azm-i Beyt-i Ma‘mdr (Lamii Celebi,
M/33: 11/108). Bu vakia her ne kadar Hz. Peygamber’in ruh ve cesetle tecriibe
ettigi ve hakikate karsilik gelen bir olay olsa da altinda farkli idraklere sunulmus
mesajlarin da oldugu bir olgudur. Buradan miracin ilk asamasi olan isrd’nin tssi
Mescid-i Aksad’yi, sadece mekan merkezli diisinmenin bazi degerlendirme ve art
anlamlari 1skalamak olacagini disliniyoruz. Diger bir ifadeyle Mescid-i Aksa
mekéanina yiklenen mana salt onun gercekligi Gzerinden degildir. Kimi
degerlendirmelerde zahiri temsil eden suret, batini bir anlam manzumesine
sadece katki sunmustur. Ornegin bu ulu mescit, sufi cevrelerce tasavvuftaki
manevi ylriyls ve terakki anlamina gelen seyr u silik terminolojisi igin bir
tesbih ve ilham kaynagl olmustur. Sufilerce, kisinin bu manevi yolculukta
gecmesi gereken “seriat, tarikat, marifet ve hakikat” mertebeleri bu olay
Uzerinden anlatiimis ve Mekke-Kabe igin seriat makamini; Kudis-Mescid-i Aksa
icinse tarikat makamini remizlemistir. Sulikun genel amaci ve idraki

diisiinildiigiinde isra mekani olan Mescid-i Aksa’yl, menzile giden yolda sadece

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra:
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa

bir durak olarak gormek kimi sairlerin de glindemindedir. Buna gore silik eden

bir salik, buraya ulasmayi istemeli fakat haddinden fazla kalmamalidir:
“Gide rah-1 seri‘atdan makam-i1 Kuds’e dek zira
K’olupdur bu tarikin mintehasi Mescid-i Aksa” (Selamf, K/8:1/825)

“Alem-i kudse heves itgil midam

Kim duracah yer degtildiir bu makam” (Ahmedi, M/264: 1/60)

Kisi bu duragi iyi degerlendirmelidir; cinki Mescid-i Aksd (makam) bu
yolculukta seyreden kisi icin dondsiimiin bilincine varilan bir farkindalik
mabhallidir. Kisi, masivdya hizmet eden ciz’i aklini atese vermek ve nefsin
zararlarindan arinip glizel ahlaka kavugsmak igin Mescid-i Aksa’ya karsilik gelen

manevi makamin nurundan istifade etmelidir:

“Mahall-i tezkiye tebdil-i ahlak u tabi‘atdir
Ki nQr-1 kuds ile ahlak-1 mahmide olur peyda” (Selami, K/9: 1/825)

“Mescid-i Aksa ne nesnedlr dimag

K'ol arada yahilur ‘akla gcerdg” (Ahmedi, M/332: 1/63)

Mescid-i Aksa durakli bu mucize, basindan sonuna insan aklinin sinirlarini
zorlayan bir kurguya sahiptir. Aklin aciklayamadigi hususlardan biri de
yolculugun keyfiyeti (nasilligl) Gzerinedir. Bu olagan disi keyfiyete ayetteki
“stibhanellezi” ifadesi de adeta sahitlik eder. Zira Arapgada bir seye hayranlk
duyuldugu ya da hayrete disllen bir olayla karsilasildiginda mistak bir ifade
olan “siibhanallah” s6zcgl zikredilir (Cosan, 2021: 16). Kimi alimlere gére boyle
bir olay Hakk’in bir mucizesidir ve elbette ki ruh ve beden olarak gergeklesebilir;

bazilariysa bunun imkansiz oldugunu bu yilzden seyrin sadece ruhen

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025

249




250

Murat AYAR

(hayal/riiya) gergeklestigini ifade ederler (Karaoglan, 2017: 569). Bu tartismaya
sairler de siirleri yoluyla katilmiglardir. Siirlerdeki genel kani, Hz. Peygamber’in
ilk menzili i¢in Beyti’l-Haram’dan Mescid-i Aksad’ya oradan da Beytii’l-Mamur’a

yukselmesini ruh ve ceset olarak gercgeklestirdigi yonindedir:

“Ba‘zi td’ife didi Esra yakin
Beyt-i Makdis'e cesedlediir hemin
Goklere rahiyla seyr itdi resul

Bil ki Hak kavliyle huccet itdi ol” (Arif, M/1116-1117: 1/143)

Mescid-i Aksd’nin merkezde oldugu isrd olayinin zamani konusunda gerek
konuyla ilgili yazilan kaynaklarda gerekse miraciyelerde birbirinden farkh
tarihlemeler s6z konusudur. Kimi bu hadisenin hicretten 6nce; kimi hicretten
sonra bazisi peygamber oldugu yilda; bazisi da risaletinden ¢ok sonra
gerceklestigini ifade etmistir. Ay olaraksa Rebiulevvel, Receb ve Ramazan
aylarinin  muhtelif ginleri zikredilmistir. 15. vylzyill sairlerinden Hafi,

tarihlemedeki bu ihtilaflari eserine yansitmistir:

“Ramazandan on yedi idi heman
Ravi kavli ile ol diin ol zaman
Ba‘zi yigirmi sekiz didi i yar
Ramazandan ulu gice asikar
Ba‘zi dir on yedi olmusdi Receb
Ba‘zi yigirmi yedi dir zi ‘aceb
Ba‘zi dir on dordi olmusdi hemin

Ol Rebi‘u’l-evvel ayindan yakin” (Hafi, M/262-264, 266: 11/454)

Eserlerin geneli disliniildiginde Receb ayinin 27. gecesi sairlerce daha sik

tekrar edilip kabul gormustir: “Recebun yigirmi yedinci gicesi / Anun evindeydi

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra:
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa

ol Tanri hasi” (Muhibbi, M/14: 11/747). Gun vakti itibariyle de bu olay “Bir gece,
kendisine bazi ayetlerimizi gdsterelim diye kulunu Mescid-i Haram’dan ¢evresini
mibarek kildigimiz Mescid-i Aksd’ya gétiiren Allah...” (el-isra, 17/1) ayetinde
gectigi sekliyle geceleyin gerceklesmistir. Zaten ayette gecen “isra” ifadesi ‘gece
ylrayasi’ anlamiyla, ilgili olayin vaktini ve surenin ismini tayin etmistir: “O seb
nizal idip esrd bi-‘abdihi leylen / Ki oldi Mescid-i Aksd sana makarr-1 hubGr”
(Yari, K/88: 1/872). Hadisenin gece olmasini kimi kaynaklar cografyanin
konumuyla da agiklamislardir. Zira giindiiz vaktinin sicak olmasi bdlge insanini
gece seyahatine aliskin hale getirmistir (Cosan, 2021: 17). Hz. Peygamber’in
Aksd’ya olan bu isrd yolculugunun gece olmasinda kimi sufilerin hikmet
arayisina girdigini de goriiyoruz. Onlar icin gece, sevgiliyle yalniz kalma ve halvet
etme zamanidir. Gelenege gore giindiiz firkat yani ayriliktir. Biraz sonra isra ile
gecenin bu atmosferine alistirilan kisi, mirag ile Hakk’a yikselip vuslata erecektir
(Kihg, 2022: 167). Sairlerin ifadelerinde de ‘gece, sevgili (Allah) ve halvet’

sozcuklerinin bu anlam manzumesine yakin olarak kullanildigini gériyoruz:

“0 sebdir matla‘u’l-envar-1 mi‘rac-1 Hudavendi

O sebdiir mahzenii’l-esrar-1 halvet-hane-i Isra” (Nadiri, K/20: 1/713)

Vaktin gece olmasinin disinda Mescid-i Aksd’ya yapilan isrd’nin gerceklesme
siresi de miraciyelerde c¢okca yer bulmustur. Hz. Peygamber’in o ginin
kosullarinda Kabe’den kirk ginlik bir uzakhga sahip Mescid-i Aksa’ya gidis
siresinin goz acip kapanincaya kadar mahdut bir vakitte gerceklesmesi, olayin
zamanina dair olaganustiliklerden biridir. Bazen bu hizin ifade edilisi, sairin siir
sdyleme hiinerine ve siirin ahenk unsurlarinin miisaadesine gore sekil almistir.
Buna gore kisa zaman ifadesi igin bazisi “lemha’l-basar” ve “tarfeti'l-’ayn” gibi
Arapgada kullanilan deyimleri; kimi de isra’nin biniti olan “Burak”in tesbihlerini

ornek olarak kullanmislardir:

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025

251




252

Murat AYAR

“Vasll oldi Kuds’e ¢lin lemha’l-basar

Anlamaz bu hikmeti ‘akl-1 beser” (Remzi, M/13:1/439)

“Tarfetl'l-’ayn icinde kildi Res(l
Beyt-i Makdis hatiresinde niizul” (Arif [Abdulbaki], M/127: 1/513)

“Germ olup ol Burak-1 berk-misal

Ani Akséa'ya irglrdr fi'l-hal” (Haleti, M/45: 1/605)

“Soyle yurir idi yilden dahi tiz
Bir dem icinde irisdiik Kuds'e biz” (Seyyad Hamza, M/48: 1/452)

Calismamizin ana konusu olmasa da bu mucizenin sadece isrd& merhalesinin
degil mira¢g boliminin de ayni slrat ve hizda gergeklestigini ifade etmek
gerekir. Sairler bu durumu, Hz. Peygamber’in mucize sonrasi eve dondiigiinde

yataginin hala sicak olmasiyla 6rneklendirirler:

“Oradan dahi eve geldiim yakin

Doseglimi isicak buldum hemin” (Seyyad Hamza, M/516: 1/477)

Miraciye 6rneklerinde yeri ve zamani degismekle birlikte pek ¢cok varlik, Mescid-i
Aksa kurgusuna dahil olmustur. Bu varlik tanimlamamizi birka¢ grupta
siniflandirmak mimkindir. Bu tasnifin icinde “peygamberler, evliyalar,
melekler, kimi sesler, sunulan ikramlar ve binitler” vardir. Peygamberler, veliler
ve melekler, Mescid-i Aksa’da ruhaniyetleri yoluyla yer alirlar: “Sret-i cisme
girlip ervdh o dem/Urdilar ol saha ta‘zim ile dem” (ismail Hakki, M/31: 1/252).
Onlari Aksa’nin girisinde saf halinde Hz. Peygamber’i karsilarken buluruz:
“Muntazirdir gordiler kerrlbiyan u kudsiyan / Saf-be-saf olmus turur ervah-i

cimle enbiyd” (Lutfi [Mir], K/27: 1/693); “Mescid icre hazir idi enbiyd / Coh

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra:
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa

melayik dahi vl ¢ok evliyd” (Ahmedi, M/66: 1/49). Peygamberlerin sayilari ve
kimlikleri Gizerine yolculugun isra kisminda muhtelif bilgiler yer alir. Degiskenlik
gosteren kemmiyet ifadelerinden sair milletlere génderilen ve sayisi tam olarak
bilinmeyen peygamberlerin ervahinin orada hazir bulundugunu sdéylemek
mimkiindir: “Ug yiiz on ic mirseller tdrt min tdrt yiiz nebiler / Son kilmis
veliler bar¢a hazir érdi-ya” (Hakim Siileyman Ata, K/49: 1/228). Peygamberler o
gece Hz. Peygamber’in imametinde Mescid-i Aksa’da namaz kilmislardir. Bir
yerde Hz. Peygamber’in, topluluga imam olmasi igin Hz. ibrahim’e bir jest
yaptigi fakat Cebrail’in 6zellikle Hz. Peygamber’in kildirmasi igin israrci oldugu
gecer: “Didi ibrahim’e Ahmed ol imam / Cebre’il didi ki kil sensin imam” (Hafiz
Omer Yenisehri, M/50: 1/204). Sairin bu detayla Hz. Peygamber’i tim
peygamberlerin de lideri olarak gostermis oldugunu anlayabiliyoruz.
Miraciyelerde kilinan namazin kag rekat oldugu konusunda bir netlik yoktur.
Cogunlugu iki olmakla birlikte bazisi dort, bir yerde de g rekatlik vitr namazi
ifadesi gecer: “Kildi anlar ile anda rek‘ateyn / Mukted4 olup imam-i kibleteyn”
(Faiz, M/40: 1/181); “Kildilar ardinda dort rek‘at namazi ol gice / Ol imamu’l-
mirselindir enbiya vi asfiyd” (Ragib, K/20: 11/771); “Cemi‘-i enbiya anda dizilmis
gordi ol anda / Salat-1 vitri kildi uydilar ol sén-1 ‘uzméaya” (Hikmeti, K/12: 1/619).
Hz. Peygamber’in kildirdigi bu namazda okudugu surelerle ilgili bilgi de veren
sairler -hadis ravilerinden nakille- ilk rekatta Fatiha’nin ardindan Fil suresinin;
ikinci rekatta da Fatihd’nin ardindan Kureys suresinin okundugunu soylerler:
“Rek‘at-1 Glada ravi dir Res(l / Fatiha ile elemter'okudi ol // Rek‘at-1 sdnide dahi

ol himam / Fatih'ayla liylaf okudi tamam” (Hafi, M/788-789: 11/481).

Miraciyelerde Hz. Peygamber’in, Kudiis ve Mescid-i Aksa’ya girerken ve kilinan
namaz sonrasi farkli yonlerden gelen sesler isittigini goriiyoruz. Tabi bu sesleri,
bir varlik tanimlamasinda gdstermemiz bunlarin bazen “kadin” kimi zaman da

‘ikramlar’ seklinde siirlerde goriinlr hale gelmelerindendir. Diger taraftan bu

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025

253




254

Murat AYAR

varliklarin, duruma gore olumlu veya olumsuz bir degeri karsiladiklari igin
siirlerde kullanildigini séylemek de gerekir. Hz. Peygamber’in 6n, arka, sag ve
solundan gelen bazi sesler, bir seyrin ifasindaki Hz. Peygamber’i yolundan
caydirmak isteyen ve olumsuz kazanimlara sahip varliklar olurken: “Gider iken
geldi sagindan bir (n / Y& Muhammed tur ileri gitme dén // Turmadi ol yine
solundan nida / Geldi kim der tur varam ey zii'l-hiida // Bakmayinca bu nidaya ol
zaman / Geldi 6ninden bir ‘avret hiib-cenan // El uzadup didi déngil bu yana /
Gitdiigiin yol togri degil hayf sana” (Hafiz Omer Yenisehri, M/33-36: 1/203)
bazilari da Hz. Peygamber’in yaptigi dogru bir davranisi évmek maksath
kullanilmiglardir: “Anca yanmisdim susuzlukdan o an / ‘Arz olundi di kadeh
bana heman // Bir kadeh siid digeri de hamr idi / ‘Arizi bundan birisin al didi //
Ben de aldim ol stdi bi'l-ihtiyar / Didi Cibril immetindir bahtiyar” (Fevzi, M/72-
74:1/189-190).

Hz. Peygamber’in Mescid-i Aksa’ya kadar olan isrd yolculugunda zikredilen
varliklardan biri de Burak isimli binittir. Burak, siirde de ifade edildigi tGzere bu
seyir icin bir vasita hikmiindedir. Miracin tamami disindldiginde ise Hz.
Peygamber’in kullandigi diger vasitalar bir siirde “mira¢ (merdiven), meleklerin

kanatlari, Cebrail’'in kanadi ve refref (manevi bir dosek)” seklinde vermistir:

“Ol miibarek Kuds’e ben geldiim yine

Ol Burak tizre stivar oldum yine” (Seyyad Hamza, M/515: 1/477)

“Mescid-i Aksa'ya dek evvel Burak
Biri mi’'rac goge denli bi-sikak

Bil melekler kanadi biri dahi

Ol yidinci goge denli iy aht

Biri Cebra’il kanadidur i yar

Sidreye varinca bilgil asikar

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra:
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa

Ol bisinci refref idi bi-giman

Bindi ana dostina oldi revan” (Arif, M/503-506: 1/105-106)

Burak biniti miraciyelerin ¢ogunda kendisine genis yer bulmustur. Kur’an’da
gecmeyen ancak hadislerde karsimiza ¢ikan bu varlik, hizli olmasi sebepli “berk
(simsek)” kokiinden mistak olan (Pala, 1995: 95) bir hizmet aracidir. Bazi
kaynaklara gore Hz. Peygamber disinda sair peygamberlerin de kimi vakitler
hizmetinde bulunmustur (Oz, 1992: VI/417). Miraciyelerde Burak’in farkli
ozellikleri Gizerinde genisce tasvirler yapilmistir. Fiziksel olarak ytzinidn insan;
bedeninin ise ata benzedigi ifade edilir: “Burak ol cadnavardur cdna benzer / Teni
ata ylzi insdna benzer” (Hamdi, M/21: 11/68). Tavsiflere gore at ile esek arasi bir
goriinime sahip olan Burak’in yiizii ak ve iki ayagl da uzundur: “Ademt seklinde
vii adi Burak / iki ayagl uzun u yiizi ak // Atdan idi algak esekden yiice / Bindi
peygamber Burag'l ol gice” (Ahmedi, M/47-48: 1/48). Ustiindeki egeri kizil
yakuttan; Gzengisi ise zimruttendir: “Kizil yakat igeri Gzenglsi zimrrid / Burdk
resGlni korgeg seldm kihp turdi-ya” (Hakim Sileyman Ata, K/25: 1/220).
Cennetten c¢iktigina inanilan bu binitin en 6nemli 6zelligi ise ¢ok hizli olmasidir:
“Var idi yaninca cennetden Burdk / Kim basardi ayagin gayet irak” (izzet Pasa,
M/25: 1/277). Siirlerdeki ifadelere bakarak Burak’i sairlerin de kendi sanat
hlnerleri icin bir vasita olarak kullandigini gériiyoruz. Muhtelif s6z sanatlarinin

kullanildigi bu dil ve mana hiinerleriyle siirin estetik degeri de distinilmustar.

SONUC

Kudis ve Mescid-i Aksa, Turk edebiyatimizin farkli form ve tiirlerinde hatiri
sayilir bir yer edinmis, kimi zaman bir anlatinin igindeki mesaj i¢in benzetme
unsuru, bazen gergek yasama karsilik gelen bir olayda merkez {issii, son yillarda
da hassaten siyasal baski ve zulmin anlatildigi bir konu olmustur. Calismamiz bu

mabhalleri, klasik edebiyatin dinT referansl tirlerinden biri olan ve Hz.

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025

255




Murat AYAR

Peygamber’in mira¢ mucizesini anlatan manzum miraciyeler 6zelinde ele
almistir. Miraciye tirt edebiyatimiz igin 14 ila 20. ytzyillar arasi yasamis pek ¢ok
sair tarafindan c¢okca kullaniimistir. Beyitlerini kaynak aldigimiz 38 sairin
yasadiklari yizyillar dikkate alinirsa miraciye tiirline olan ilginin Tlrk edebiyati
Ozelinde 16, 17, 18 ve 19. ylzyillarda yogunlastigi goraliyor. Buradan, sozi
edilen yuzyillarda miraciye tiriinin gelisimine Tirk edebiyatinin olumlu yonde
katki sagladigi soylenebilir. Tire katki sunan bu sairlerin kimi konu 6zelinde
mistakil miraciye yazarken kimi de divanlarin iginde mesnevi ve kaside nazim
sekillerini kullanarak konuya temas etmislerdir.

Calismamizda isrd olayina ev sahipligi yapan Kudiis ve Mescid-i Aks3, sairlerin
farkli isimlendirmeleriyle -mirag hadisesi 6zelinde- “mekan, zaman, olay ve kisi”
basliklari Gzerinden incelenmistir. Sairlerin bu iki mahalli, cogunlukla gercek
halleriyle yansitan bir gizginin disinda daha ziyade isrd mucizesi merkezli dinf ve
edebf bir kaygiyla ele aldiklari g6zlemlenmistir. Buradan da mekana dair igerigin,
gergege dayali fiziksel tasvirlerden ziyade isra tecriibesinde yasananlar {izerine
konumlandigi sonucu ¢ikar. Buna karsilik birkag sairin mekan merkezli fiziksel
tasvirleri de gézden kacirlmamalidir. Ozellikle Kudiis, Mescid-i Aksa ve
Kubbetii’'s-Sahre’yi hedefleyen canli ve fiziki tasvirler dikkati ¢eker. Ek olarak
ismi gecen mekanlarin bagli oldugu cografi kosullar ve mekan konumlamalari da
bu detaylandirmalara 6rnek olarak gosterilebilir. Diger taraftan sairlerin bu
mabhalleri ayet ve hadislere dayanarak kutsal ve bereketli olarak addettiklerini,
ayrica yazdiklari siirlerden buranin insanlik tarihi ve mirasi agisindan -pek ¢ok
peygamber ve evliyanin yasadigi- cok vel(d bir cografya oldugunu anlyoruz. Bu
konudaki dikkatlerini vurgulamak icin sézi edilen insan kiymetlerini, farkh
olaylari bahane ederek pek c¢ok kez metin kompozisyonunun igine dahil

etmislerdir.

Mescid-i Aksa o6zelinde verilen bilgilerde sairlerin referans kaynaklarinin

ayetlerin disinda Hz. Peygamber’in hadisleri, tefsir, siyer ve deldil kitaplari

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra:
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa

oldugu siirlerdeki kimi ifadelerden anlasilmaktadir. Hadisenin gectigi zaman ve
olayin iginde zikredilen kisilere dair kimi yaklasimlarin sairden saire farklihk arz
ettigi de soylenebilir. Bu da referans aldiklari kaynaklarin gesitliliginden

kaynaklanmis olsa gerektir.

Burada karsilastigimiz diger énemli bir husus da istifade edilen sairlerin farkh
meslek gruplarindan olmasi ve pek ¢ogunun kendi mesleki formasyonlarini,
konunun izahi ve anlatiminda kullanmis olmalaridir. Ornegin bu isimlerden, ayni
zamanda mutasavvif olan sairlerin bazisi konuyu sufi terminoloji ve telakkiyle
ele almiglardir. Hz. Peygamber’e ait zahiri bir yolculuga dayanan bu mucizevi
hadise, tasavvufta “seyr u sulik” denilen manevi yolculugun anlatimi icin bir

metafor olarak kullaniimistir.

Bahse konu vakianin sairler tarafindan, muhtevadaki zenginlik ve farkhlklarla
birlikte, ciddi bir siireklilik igerisinde islenmis olmasi, konunun kiltir hayatimizi
cesitli eserlerle tezyin eden konumunu ifade etmekte; bu tespit, ¢alismamizin
genel cergevesi icinde bir kez daha gozler 6niine serilmektedir. Béylece Turk
edebiyatinda 6nemli bir hacme sahip miraciye tlrindn, miracin duraklarindan
olan Mescid-i Aksa ve Kudis 6zelinde farkh basliklarla incelenmesinin benzer ve
farkli dikkatlerle hazirlanacak c¢alismalara mitevazi bir katki saglayacagi

disinulmektedir.

Cikar Catismasi Bildirimi:

Yazar, bu makalenin arastirilmasi, yazarligi ve / veya yayinlanmasina iliskin

herhangi bir kisiyle potansiyel ¢ikar ¢atismasina sahip degildir.

Destek/Finansman Bilgileri:

Yazar, bu makalenin arastiriimasi, yazarligi ve / veya yayinlanmasi icin herhangi

bir finansal destek almamistir.

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025

257




Murat AYAR

Etik Kurul Karari: Bu arastirma icin etik kurul kararina ihtiyag yoktur.

KAYNAKCA

Akar, M. (1987). Tiirk Edebiyatinda Manzum Mi‘rGc-ndmeler. Ankara: Kiltir ve
Turizm Bakanhgi Yayinlari.

Akdogan, Y. (1989). “Mi‘rac, Mi‘rac-name ve Ahmedi'nin Bilinmeyen Mi‘rac-
namesi”. Osmanli Arastirmalari Dergisi, 9: 264-310.

Alici, L. (2004). “Arif Sileyman ve Hilye-i Nebi Adl Eseri”. Akademik Arastirmalar
Dergisi, 22: 129-148.

Altinova, M. (2018). “Klasik Turk Sairlerinin Dilinden Kudis ve Mescid-i Aksa”.
Akademik Dil ve Edebiyat Dergisi, 2: 138-158.

Armagan, A. L. (2000). “XVIIl. Ylzyllda Hac Yolu Guzergahi ve Menziller”.
Osmanl Arastirmalari Dergisi, 20: 73-118.

Arslan, M. (2019). Manzum Mi‘rGc-ndme ve Mi‘rdciyyeler I-l. Sivas: Cumhuriyet
Universitesi Yayinlari.

Atvur, S. (2020). “Ortadogu Jeopolitiginde Kiltiirel Yansimalar: Kiltiirel Miras
Uzerine Bir Degerlendirme”. Siyaset Bilimi ve Uluslararasi iliskiler
Dergisi, 2: 81-110.

Bozkurt, N. (2002). “Kubbetii’s-Sahre”, DiA, C. 26, s. 304-308.

Bozkurt, N. (2004). “Mescid-i Aksa”, DiA, C. 19, s. 268-271.

Cosan, M. E. (2021). Mirag Yol-Yolculuk-Yolcu. istanbul: Server Yayinlari.

Celebioglu, A. (1998). Eski Tiirk Edebiyati Arastirmalari. istanbul: MEB Yayinlari.

Duman, M. Z.; Altundag, M. (1998). “Hurf-1 Mukattaa”, DiA, C. 18, s. 401-408.

Ergun, S. N. (1943). Tiirk Musikisi Ansiklopedisi-l, istanbul: Riza Koskun
Matbaasi.

Eliade, M. (1991). Kutsal ve Dindisi. ¢ev. Kiligcbay, M. A., Ankara: Gece Yayinlari.

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra:
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa

Fidan, E. S. (2024). Dirilis Sehirleri Atlasi: Sezai Karakog¢'un Siirinde islam
Cografyasi. Tiim Yénleriyle Sezai Karakog Din ve Medeniyet Diisiincesi.
ed. Samlioglu, K.- Demirhan, Y., Bursa: Ekin Yayinlari.

Kaplan, M. (2001). “Divan Siirinde Hazret-i Muhammed”. Képru Dergisi, 74: 106-
117.

Karaoglan, A. (2017). “isrd ve Mi’rAc Hadisesi Uzerine Bir Giris Denemesi”.
Bilimname Dergisi, 34: 555-601.

Karasu, B. (2024). Giritli Ahmed Efendi’nin Fezdil-i Kuds-i Serif’i. istanbul: Kriter
Yayinevi.

Keles, R. (2018). Divan Siirinde Mi‘rdciyye Kasideleri -Tespit ve Tahlil-. istanbul:
Kitabevi Yayinlari.

Kilig, M. E. (2022). Mirdcin Tasavvufi Boyutu. Osmanli Kiiltiir Ortaminda Mirag
ve Yolculuk Duraklari. ed. Taskent, A. vd., istanbul: Dergah Yayinlari.

Kur’én-1 Kerim Medli. (2011). Ankara: TDV Yayinlari.

Muslim, Ebu’l-HGseyn b. Haccac el- Kuseyri. (1981). el-Camiu’s-Sahih I-ll.
istanbul.

0z, M. (1992). “Burak”, DiA, C. 6, s. 417.

Oztuna, Y. (1974). Tiirk Musikisi Ansiklopedisi-I. istanbul: MEB Yayinlari.

Ozturk, M. (2017). “Tirk Edebiyatinda Kudiis Temas!”. Journal of
Islamicjerusalem Studies, 17: 39-57.

Pala, I. (1995). Ansiklopedik Divan Siiri S6zIiigii. Ankara: Akcag Yayinlari.

Subasi N. (2019). Din ve Toplum. Eskisehir: Anadolu Universitesi Yayinlari.

Sener, H. (2016). “Turk Edebiyatinda Mi‘raciyye Gelenegi ve Harputlu Rahmi’'nin
Beyan-1 Mi‘rdc Baslikl Manzumesi”, Firat Universitesi Sosyal Bilimler
Dergisi, 26: 77-91.

Tanyildiz, A. (2013). “Siileymaniye Kutliphanesi“ndeki 1211 Numaral Na‘t ve
Mi‘raciyye Mecmas!”. Turkish Studies Dergisi, 8: 525-547.

Ugurluel, T. (2016). Arzin Kapisi Kudiis. istanbul: Timas Yayinlari.

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025

259




260

Murat AYAR

Uzun, M. (2005). “Miraciyye”, DIA, C. 30, s. 135-140.

Unli, B. (2018). Modern Tiirk Siirinde Kudds, Yayinlanmamis Yiiksek Lisans Tezi,
Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisi:
istanbul.

Yaman, B.; Dikmen, M. (2006). “Metin ve Resim Bakimindan Mi‘racndme (Paris
Bibliotheque Nationale, Turc 190) ve ilahi Komedya“daki Benzerlik
Uzerine Bir Karsilastirma”. Silleyman Demirel Universitesi ilahiyat
Fakiiltesi Dergisi, 2: 147-168.

Yavuz, S. S. 82020). “Mi‘rac”, DIA, C. 30, s. 132-135.

Yilmaz, K. (2017). “Tirk islam Edebiyatinda Faziletnameler ve Mekke, Medine,
Kudiis, Sam Uzerine Yazilmis Manzum Bir Faziletname”. Bilecik Seyh

Edebali Universitesi Sosyal Bilimler Enstitlisii Dergisi, 2: 366-381.

EXTENDED ABSTRACT
Introduction

The phenomenon of religion has influenced human beings in many aspects of
their actions, and literature, in which human beings play a leading role, is one of
them. It has been a common thread for the literary products of Eastern and
Western civilizations. Eastern civilization, which we focus on in our study, has
also produced works in the shadow of Islamic culture and civilization. The
values and achievements of Islam have also gained message value in prose and
verse in different formations and in various genres of literature. Divan
literature, which finds value in the line of Islamic civilization, has a great
contribution to this. Divan poetry in particular has been a strong carrier of this
understanding. For example, in his interactions with his creator, who is a
transcendent being, man has tried to convey his state with genres such as
“tawhit” and “miinajat” according to his emotional state, while he has tried to
approach the Islamic prophet Muhammad, who is His servant and messenger,
spiritually with different genres such as “naat” and “mawlid”. One of the most
important of these genres is the “mirajiye” genre. These works, which deal with
the miracle of the Prophet Muhammad's miracle of miraj, were composed in
Persian and Turkish literatures, especially in verse. This miracle consists of two
parts called Isra and Miraj. Our study aims to analyze Qudus and Masjid al-Agsa,

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



Yiikselmenin ilk Menziline Bir isra:
“Miraciye ve Mirac-Namelerde Kudiis ve Mescid-i Aksa

one of the main places in the Isra stage of the miracle, through the perceptions
of space-time-event and human perceptions around this miracle in Turkish
literature.

Method

We tried to approach the study with a set of research questions in order to
examine the issue in a more framed and comprehensive way. What is the
miracle of Miraj and how did it happen? How was this event reflected in
literature? What are the central places of Isra'a, the first stage of this miracle?
What is the importance of these places for the Islamic world? What is the
spatial meaning and narration of Qudus and Masjid al-Agsa in the miracles?
What is the perception of space-people-events and time around these
neighborhoods?

While Miraj appears mostly in prose in Arabic literature, it is mostly composed
in verse in Persian and Turkish literatures. The mirajiyas encountered coincide
with the 14th and 20th centuries for Anatolia. There have been a number of
articles, theses, encyclopedic articles and book-centered scientific studies on
the miraj event and mirajiyes covering this period. The most comprehensive
work is Prof. Dr. Mehmet Arslan's two-volume comprehensive work titled
Manzum Mi'rdc-ndme and Mi'rdciyyeler I-1l, which we also used as a text bank
in our study. In addition to this work, the aforementioned publications were
also utilized to the maximum extent.

Qudus and Masjid al-Agsa, the central subject of this study, have been used in
classical literature through different forms of verse, especially to serve an
aesthetic and analogical purpose. Therefore, these places have been the guests
of many couplets even outside the miraj event. This study has presented these
places with the titles of “space-human-event and time” only through the genre
of mirajiye in divan poetry. The abundance of textual material on the subject in
the historical process required us to select only one of the couplets with similar
content. In this selection, we should say that the couplets that prioritize our
contextual sensitivity are decisive.

In this study, in which Qudus and Masjid al-Agsa are examined with a special
focus on the miracle of miraj, the verse mirajis written by 38 poets who lived
between the XIVth and XXth centuries are analyzed in the light of these places.

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025

261




262

Murat AYAR

Findings

Qudus and Masjid al-Agsa, which we have analyzed in the Mirajiye genre and
which hosted the first part of the miraj, Isra'a, have been analyzed under the
headings of “space-time-event-human”. When we read through the texts, we
came to the conclusion that these two places were generally handled with a
religious and literary concern centered on the miracle of Isra'a. Especially in this
genre, neither an aesthetic concern based on intense imagination and simile, as
encountered in other forms of divan poetry, nor a depiction that appeals only
to the five senses and is based on reality is used. However, some poems also
include vivid and physical descriptions of Qudus, Al-Agsa Mosque and the Dome
of the Rock. In addition, the geographical conditions and spatial positioning of
the named places can also be cited as examples of these elaborations. On the
other hand, based on verses and hadiths, the poets regarded these places as
holy and fertile, and from the poems they wrote, we understand that this is a
very fertile geography in terms of human history and heritage, inhabited by
many prophets and saints. In order to emphasize their attention to this issue,
the poets included the aforementioned human values in the textual
composition many times, using different events as an excuse.

It is understood from some expressions in the poems that the reference sources
of the poets in the information given in the special case of Al-Agsa Mosque are
the hadiths of the Prophet Muhammad, tafsir, siyar, and books of evidence, in
addition to the verses. It can also be said that some approaches to the time of
the event and the people mentioned in the event differ from poet to poet. This
must have been due to the diversity of the sources they referenced.

Conclusion

The fact that the incident in question has been dealt with by poets in a serious
continuity, together with the richness and differences in the content, expresses
the position of the subject that adorns our cultural life with various works; this
determination is once again revealed within the general framework of our
study. Thus, it is thought that examining the mirajiye genre, which has an
important volume in Turkish literature, with different titles specific to Masjid al-
Agsa and Qudus, one of the stops of miraj, will make a modest contribution to
the studies to be prepared with similar and different attention.

Adiyaman Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, Yil: 18, Sayi: 51, Aralik 2025



