
Rize İlahiyat Dergisi 30 (Aralık 2025) 169-194                                                                                     İlahiyat Bilimlerini Yeniden Düşünmek Özel Sayısı  | Araştırma Makalesi   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Vejdi BİLGİN |  https://orcid.org/0000-0002-2161-4875 
Prof. Dr. | Yazar | vbilgin@uludag.edu.tr 

Bursa Uludağ Üniversitesi |   https://ror.org/03tg3eb07 
Din Sosyolojisi | Bursa, Türkiye 

 

Öz 
Türkiye’de ilk sosyoloji kürsüsü Dârülfünûn’a 16 Aralık 1913’te tayin edilen Ziya Gökalp tarafından kurulmuş, gerek Ziya Gökalp gerekse onun halefi olan Necmettin 
Sadık (Sadak) din sosyolojisi konularını da içeren dersler vermiş, hatta ders notları hazırlamışlardır. Türkiye Cumhuriyet’inin kurulmasından sonra Muallim Mektepleri 
ve liselere Sosyoloji dersleri konulmuş, dersin programında “din”e yer verilmiştir. İlk Din Sosyolojisi kitabı Hilmi Ziya Ülken tarafından kaleme alınmıştır (1943), ancak 
resmi olarak Din Sosyolojisi dersi 1949’da kurulan Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi ile başlamıştır. İlahiyat Fakültesi’nde ders veren ilk hocalar felsefe ve hukuk 
kökenlidir, ilâhiyatçı değildir. Mehmet Karasan ders notları hazırlamış, Mehmet Taplamacıoğlu biri Giriş olmak üzere iki Din Sosyolojisi kitabı kaleme almıştır (1961 ve 
1963). İ. Turgut Ulusoy İmam Hatip Okullarında okuttuğu notları İslâm Felsefesi ve Din Sosyolojisi başlığıyla kitaplaştırmış (1971), sosyolog Âmiran Kurtkan Bilgiseven ders 
kitabı olarak okutulmasa da Din Sosyolojisi kitabı yazmış (1985), nihayetinde 1990’dan itibaren İlâhiyat kökenli din sosyologlarının kitapları neşredilmeye başlanmıştır. 
Bu çalışmanın amacı, kronolojik bir sıra içerisinde din sosyolojisi ders kitaplarının konu başlıklarını ortaya koymak, örnek iki konu çerçevesinde akademik söylemdeki 
değişimi analiz etmektir. Çalışmanın temel problemi Türkiye’deki din sosyolojisi kitaplarının yazımında hangi akademik ve siyasal faktörlerin etkin olduğunu ortaya 
koymaktır. Nitel araştırma yöntemlerinden eleştirel söylem analizinin kullanıldığı çalışmada öncelikle resmi müfredattaki Sosyoloji ve Din Sosyolojisi dersleri tespit 
edilmiş, daha sonra ders kitapları, ders notları veya genel kitaplar incelenmiştir. Çalışma 1943-2011 yılları arasında Türkçe olarak telif edilen Din Sosyolojisi kitapları 
ile sınırlı olup derlemeler ve tercümeler kapsam dışında tutulmuştur. Hem Osmanlı hem de modern Cumhuriyet döneminde üniversiteler devlet eliyle kurulmuş ve 
denetlenmiştir. Dolayısıyla ideal anlamda bir akademik özerklik olmadığı gibi üniversite hocaları yeni rejimin kültür politikalarını ders kitaplarında işlemekten geri 
durmamışlardır. Din Sosyolojisi ders kitapları yazılırken Milli Eğitim Bakanlığının Muallim Mektepleri ve liseler için belirlediği ders programı üniversite hocaları 
tarafından da benimsenmiş, ilkel toplumlardan modern ulus devlete geçiş süreci evrimci antropolojik bir çerçevede açıklanmıştır. İnsanlığın her bir evresinde dinî 
inanç konusu da ele alınmış, ilkel din teorileri konusunda özellikle Durkheim’in totemizm teorisi öne çıkarılmış, toplumun son evresi olan modern ulus devletin ideal 
din anlayışı da laiklik olarak sunulmuştur. İlkel din teorileri konusunda zaman içerisinde daha eleştirel bir söylem gelişirken, laiklik konusunda aksine, İslam ve laikliği 
uzlaştıran bir yaklaşım ortaya çıkmıştır. 2000’li yılların sonuna doğru ders kitaplarının sayısında bir artış, konu başlıklarında da ciddi bir değişim görülmüştür. Din 
sosyolojisinin tarihçesine yine yoğun bir şekilde yer verilmekle birlikte modernizm, postmodernizm, küreselleşme, fundamentalizm, yeni dini hareketler, kamusal alan 
gibi konular ders kitaplarında yer almış, özellikle laiklik konusundaki uzlaşmacı söylem ortadan kalkmıştır. Bu değişimin temelinde 1990’lardan itibaren görülen ve 
2000’lerde artan yoğun tercüme faaliyetlerinin etkisi olduğu gibi, liberal hükümet politikalarının oluşturduğu atmosferin etkisinden de söz edilebilir.   

Anahtar Kelimeler 
Din Sosyolojisi, Türkiye, İlâhiyat Fakültesi, Din Sosyolojisi Dersi, İlkel Din Teorileri, Laiklik. 

Atıf Bilgisi 
Bilgin, Vejdi. “Türkiye’de Din Sosyolojisi Ders Kitaplarının Konuları ve Değişimi (1943-2011): İlkel Din Teorileri ve Laiklik Konuları Bağlamında Bir Değerlendirme”. Rize 
İlahiyat Dergisi 30 (İlahiyat Bilimlerini Yeniden Düşünmek Özel Sayısı 2025), 169-194.  

https://doi.org/10.32950/rid.1780048 
 
 
 
 
 
 
Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi                                                                                Değerlendirme: İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    08.09.2025                                           Kabul Tarihi:   24.10.2025 Yayım Tarihi:   30.12.2025     
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Etik Kurul İzni Bu çalışma etik kurul izni gerektirmemektedir. 
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate                                                                             Etik Bildirim: ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 30 (December 2025) 169-194                                                                                                Special Issue of Rethinking the Theological Sciences   | Research Article 

https://dergipark.org.tr/rid 

Vejdi BİLGİN |  https://orcid.org/0000-0002-2161-4875 
Prof. Dr. | Author | vbilgin@uludag.edu.tr 

Bursa Uludağ University |  https://ror.org/03tg3eb07 
Sociology of Religion | Bursa, Türkiye 

 
Abstract 
The first sociology department in Türkiye was established by Ziya Gökalp, who was appointed to the Darülfünun on December 16, 1913. Both Ziya Gökalp and his 
successor, Necmettin Sadık (Sadak), taught courses that included topics in the sociology of religion and prepared lecture notes. After the founding of the Republic of 
Türkiye, sociology courses were introduced in teacher-training colleges and high schools, and “religion” was included in the curriculum. The first book on the sociology 
of religion was written by Hilmi Ziya Ülken (1943), although the sociology of religion course officially began with the establishment of the Faculty of Divinity at Ankara 
University in 1949. The first professors teaching at the Faculty of Divinity had backgrounds in philosophy and law, not theology. Mehmet Karasan prepared lecture 
notes, and Mehmet Taplamacıoğlu wrote two books on the sociology of religion, one of which was an introduction (published in 1961 and 1963). İ. Turgut Ulusoy 
compiled the notes he taught at Imam Hatip Schools into a book titled Islamic Philosophy and Sociology of Religion (1971), and sociologist Âmiran Kurtkan Bilgiseven 
wrote a book on sociology of religion (1985), although it was not used as a textbook. Finally, starting in 1990, books by sociologists of religion with a background in 
theology began to be published. The aim of this paper is to present the topics of sociology of religion textbooks in chronological order and to analyze the change in 
academic discourse within the framework of two sample topics. The central question of the study is to reveal which academic and political factors were effective in the 
writing of sociology of religion textbooks in Türkiye. The study employed critical discourse analysis, one of the qualitative research methods. Within this framework, 
Sociology and Sociology of Religion courses in the official curriculum were first identified, and then textbooks, lecture notes, and general books were examined. The 
study is limited to sociology of religion books written in Turkish between 1943 and 2011, excluding compilations and translations. Both during the Ottoman Empire 
and the modern Republic, universities were established and supervised by the state. Consequently, there was no academic autonomy in the ideal sense, and university 
professors incorporated the cultural policies of the new regime into their textbooks. When writing sociology of religion textbooks, university professors adopted the 
curriculum set by the Ministry of National Education for teacher-training colleges and high schools, explaining the transition from primitive societies to the modern 
nation-state within an evolutionary anthropological framework. The subject of religious belief at each stage of humanity was also addressed, with Durkheim’s theory 
of totemism particularly highlighted in relation to theories of primitive religion, and laicism (Fr. laïcité) was framed as the ideal religious arrangement in the modern 
nation-state. Subsequently, alongside growing criticism of “primitive religion” theories, an interpretive line appeared that argues for the compatibility of Islam and 
laïcité. Towards the end of the 2000s, there was an increase in the number of textbooks and a significant change in their topics. While the history of the sociology of 
religion was again given extensive coverage, topics such as modernism, postmodernism, globalization, fundamentalism, new religious movements, and the public 
sphere were included in textbooks, and the conciliatory discourse on laïcité in particular, disappeared.  The basis of this change is the impact of the intense translation 
activities that have been seen since the 1990s and increased in the 2000s, as well as the influence of the atmosphere created by liberal government policies. 

Keywords 
Sociology of Religion, Türkiye, Faculty of Divinity, Sociology of Religion Course, Theories of Primitive Religion, Laicism. 

Citation 
Bilgin, Vejdi. “The Topics and Changes of Sociology of Religion Texbooks in Türkiye (1943-2011): An Evaluation in the Context of ‘Primitive Religion’ Theories and Laicism 
Topics”. Rize Theology Journal 30 (Special Issue of Rethinking the Theological Sciences 2025), 169-194.  

https://doi.org/10.32950/rid.1780048 
 
 
 
 
 
 

Publication Information  
Type Research Article                                                                           Peer-Review: Double anonymized - Two External 
Process Information Date of Submission:  08.09.2025                     Date of Acceptance: 24.10.2025 Date of Publication: 30.12.2025     

Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. 

Ethics Committee Approval Ethics committee approval is not required for this study. 
Plagiarism Checks Yes – iThenticate                                                                          Complaints: ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 171 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Giriş: Arka Plan, Problem, Yöntem ve Literatür Kritiği 

Modern anlamda akademik özgürlüğün kurumsallaşması Alman devlet adamı ve Berlin Üniversitesi’nin kurucusu Wilhelm von 
Humboldt’un (öl. 1835) çabalarına dayanır. Von Humboldt akademik özgürlüğü “öğrenme özgürlüğü” ve “öğretme özgürlüğü” 
başlıkları altında formülleştirmiş ve birer devlet memuru olan üniversite hocalarının özerkliğini korumayı amaçlamıştı.1 John 
Dewey’in başkanı olduğu Amerikan Üniversite Profesörleri Birliği tarafından yayınlanan 31 Aralık 1915 tarihli bildiride, 
akademik özgürlüğün sorgulama ve araştırma özgürlüğü, öğretme özgürlüğü, kürsü dışında ifade ve eylem özgürlüğü olmak 
üzere üç öğeden oluştuğu ifade edilir.2 Ancak öğretim üyesi her zaman akademik özgürlüğe kavuşamaz, bir taraftan hâkim 
epistemik cemaatin diğer taraftan üniversiteleri finanse eden devletin farklı politikalarının doğrudan etkisi altındadır. 
Türkiye’de Osmanlı döneminde Dârülfünûn’un, Cumhuriyet döneminde İstanbul Üniversitesi’nin kuruluşu devletin yüksek 
öğretimdeki doğrudan etkisini gösteren önemli örneklerdir. Eğitim modernleşmenin önemli araçlarından birisi olarak 
görülmüş, özellikle de sosyoloji Türk modernleşmesini meşrulaştıran bir araç, “bir resmi bilim” olarak kullanılmıştır. 3 Bu 
dönemde lise sosyoloji kitaplarının resmî ideolojinin yerleşmesi için nasıl hazırlandığına dair çok sayıda araştırma yapılmıştır.4 
Orta öğretim seviyesindeki ders kitaplarının bir devletin politikalarına göre hazırlanması anlaşılabilir bir durumdur. Ancak aynı 
durumun üniversite ders kitaplarında da görülmesi incelenmeye değer bir konudur.  

Bu çalışmanın temel problemi Türkiye’de genel anlamda veya ders kitabı olarak kaleme alınmış din sosyolojisi kitaplarının 
içeriği oluşturulurken hangi akademik ve siyasal faktörlerin etkin olduğunu anlamaktır. Çalışma kronolojik bir sıra içerisinde 
din sosyolojisi ders kitaplarının konu başlıklarını ortaya koymayı, örnek iki konu çerçevesinde akademik söylemdeki değişimi 
analiz etmeyi amaçlamaktadır.  

Çalışmada nitel araştırma yöntemlerinden eleştirel söylem analizi kullanılmıştır. Söylem analizi önce dilbilim sahasında ortaya çıkmış, 
daha sonra sosyal bilimlerin farklı alanlarına yayılmış ve farklı alt teknikleri olan bir analiz türüdür. Bunların içerisinde yer alan 
eleştirel söylem analizi genel olarak dili biçimsel olmaktan çok işlevsel olarak ele alır ve toplumsal bağlamı içinde iktidar ilişkilerini ve 
ideolojilerin örtük yapılarını ortaya çıkarmayı öngörür. Bu yaklaşımda dil bir araçtır, esas olan ırkçılık, kimlik, toplumsal değişme gibi 
konulara eğilmektir. Tarihsel bağlam her zaman göz önüne alınır, metinlerin veya söylemlerin yorumunda kullanılır. 5 

Çalışmamızda öncelikle resmi müfredattaki Sosyoloji ve Din Sosyolojisi dersleri tespit edilmeye çalışılmış, daha sonra ders kitapları, 
ders notları veya genel kitaplar incelenmiştir. Araştırmamız esas olarak Hilmi Ziya Ülken’in 1943’te yayımladığı ve ilk telif din 
sosyolojisi kitabı olan Dinî Sosyoloji ile başlamaktadır. 2011’den sonra basılan din sosyolojisi kitapları konu ve söylem olarak birbirine 
benzediklerinden yeni çalışmalara yer verilmemiştir. Fakat din sosyolojisi kitaplarını anlayabilmek için Cumhuriyet döneminde basılan 
genel sosyoloji kitaplarını incelemek zorunludur. Bu yüzden 1926’dan itibaren neşredilen hem genel sosyoloji hem de din sosyolojisi 
alanındaki telif kitaplar araştırmaya dâhil edilmiştir. Ancak bir yazarın çeşitli makalelerini veya bildirilerini topladığı derleme kitaplar 
kapsam dışı tutulmuştur. Zira bu çalışmalar, esasında bir ders kitabı mantığıyla kaleme alınmamıştır.  

Tablo 1: Araştırma Kapsamında Ele Alınan Kitaplar 

Sıra 
No: 

Yazarı Kitap Adı İlk Basım Yılı 

1 Mehmet İzzet Yeni İçtimaiyat Dersleri* 1926 
2 Hilmi Ziya [Ülken] Umumî İçtimaiyat  1932 
3 Necmettin Sadak Sosyoloji  1936 

                                                                        

1  Philip G. Altbach, “Araştırma Üniversitelerinin Geçmişi, Bugünü ve Geleceği,” Akademik Mükemmeliyete Giden Yol, Ed. P.G. Altbach, C. Salmi, Çev. Kadri Yamaç 
(Ankara: Efil Yayınevi, 2010),  12. 

2  AAUP American Association of University Professors, “1915 Declaration of Principles on Academic Freedom and Academic Tenure” (Erişim 15 Ağustos 2025).  
3  Nuray Mert, Laiklik Tartışmasına Kavramsal Bir Bakış (İstanbul: Bağlam Yayıncılık, 1994), 105. 
4  Bkz.  Zeki Anıt,  Türk Eğitim Sistemine ve Lise Sosyoloji Ders Kitaplarına Yüklenen İdeolojik Görevin Eleştirisi (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2020), 322-323; Kadir Sain, Cumhuriyet Dönemi Lise Sosyoloji Ders Kitaplarında İdeolojik İçerik: Mehmet İzzet-Necmettin Sadak (Ankara: Gazi 
Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 142-143; Murat Tok,  Cumhuriyetin Yurttaş İnşa Projesinde Lise Sosyoloji Ders Kitaplarının Etkisi 
(1923-1938) (İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019),  142-153. 

5  Bkz. Bülent Evre, “Söylem Analizine Yönelik Farklı Yaklaşımlar: Bir Sınıflandırma Girişimi,” Medyada Gerçekliğin İnşası: Türk Medya Söylemine Eleştirel Bir Bakış, 
Ed. İsmet Parlak (Konya: Çizgi Kitabevi, 2008), 135-138. 

*  Kitabın 1928 tarihli ikinci baskısı Mahmut Çoşkun Değirmencioğlu’nun çalışması içerisinde latinize edilerek yayımlanmıştır. Makalede bu çalışma esas 
alınmıştır. Bkz. Mehmet İzzet, “Yeni İçtimaiyat Dersleri,” Mehmet İzzet (1891-1930) ve Ulusalcı Sosyal Felsefesi, Haz. Mahmut Çoşkun Değirmencioğlu (Ankara: 
Kültür Bakanlığı Yayınları, 2002), 383-683. 



172  

https://dergipark.org.tr/rid 

4 Hilmi Ziya Ülken Dinî Sosyoloji  1943 
5 Nurettin Topçu Sosyoloji 1948 
6 Mehmed Karasan Din Sosyolojisine Giriş: Ders Notları  1951-1953? 
7 Mehmet Taplamacıoğlu Din Sosyolojisi: Giriş  1961 
8 Mehmet Taplamacıoğlu Din Sosyolojisi 1963 
9 İ. Turgut Ulusoy İslâm Felsefesi ve Din Sosyolojisi  1971 
10 Âmiran Kurtkan Bilgiseven Din Sosyolojisi  1985 
11 Yümni Sezen Sosyolojide ve Din Sosyolojisinde Temel Bilgiler ve Tartışmalar  1990 
12 Ünver Günay Din Sosyolojisi Dersleri  1993 
13 Niyazi Akyüz ve İhsan Çapçıoğlu (Ed.) Ana Başlıklarıyla Din Sosyolojisi  2008 
14 Talip Küçükcan (Ed.) Din Sosyolojisi 2010 
15 Abdurrahman Kurt Din Sosyolojisi 2011 

Türkiye’de din sosyolojisinin gelişimi, öğretimi ve yaşanan problemler konusunda hatırı sayılır ölçüde bir literatür oluşmuştur. 
Bunların bir kısmından araştırma boyunca istifade edilmiş ve dipnotlarda gösterilmiştir. Nispeten yakın zamana ait 
diyebileceğimiz ve ders kitaplarını da ele alan önemli bir araştırma Çapçıoğlu ve Kenevir’e aittir. “Türkiye’de Din Sosyolojisinin 
Kurumsallaşma Sürecinde Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi” başlıklı makalede Türkiye’de din sosyolojisinin gelişimi 
Başlangıç, Hazırlık, Kurumsallaşma ve Gelişim dönemleri olmak üzere dörde ayrılır. Makalede Ankara Üniversitesi İlâhiyat 
Fakültesi’nde görev yapan Hilmi Ziya Ülken, Mehmet Karasan, Mehmet Taplamacıoğlu, Hans Freyer, Rami Ayas, Münir Koştaş 
ve genç nesil hocaların akademik çalışmaları ana hatlarıyla ortaya konulup genel bir değerlendirme yapılmıştır.6  

Yakın tarihli bir araştırma olarak Selman Yılmaz’ın “İlâhiyat Fakültelerinde Din Sosyolojisi Disiplini: Geçmiş ve Geleceğe Bakış” 
başlıklı kitap bölümü, din sosyolojisi alanının Dârülfünûn’un kuruluşundan itibaren dört dönem hâlinde (Tanışma, 
Kurumsallaşma, Fetret ve Olgunlaşma) gelişimini ele alan bir çalışmadır.7 Çalışmanın amacı dâhilinde, doğal olarak derslerin 
içeriğine dair bir değerlendirme yapılmamıştır. 

Hasan Behramov’un “Apoloji ile Sosyoloji Arasında Din Sosyolojisi Kitapları” isimli makalesi Türkiye’de İlâhiyat Fakültelerinde 
yaygın olarak okutulan üç ders kitabını içerik olarak inceleyen bir çalışmadır. Behramov’un tespitlerine göre bu üç ders 
kitabında İslâm lehinde apolojetik bir yaklaşım hâkimdir ve “sosyolojik analiz ile teolojik savunular arasındaki sınırlar” 
belirsizleşmiştir.8 Çalışma ders kitaplarının içeriğini apolojetik eğilimler açısından ele almıştır, doğrudan doğruya ders konuları 
ve akademik yaklaşımların değişimiyle ilgilenmemiştir. 

Din Sosyolojisi ders kitaplarının konu ve yaklaşımları üzerine yapılmış müstakil bir araştırma tespit edemedik. Çalışmamızın 
hem Din Sosyolojisi dersinin gelişiminin ve akademi-toplum-siyaset ilişkilerinin anlaşılmasına hem de mevcut ders kitaplarının 
içerikleri üzerine yapılacak müzakerelere zemin hazırlayacağı kanaatindeyiz. 

1. Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Sosyoloji ve Din Sosyolojisi Dersleri 

Dârülfünûn’da “İçtimaiyat” adı altında ilk sosyoloji dersini, kuruma 16 Aralık 1913’te tayin edilen Ziya Gökalp vermiştir.9 Ancak 
ilk din sosyolojisi dersinin ne zaman okutulduğunu tespit etmek zordur. Enver Behnan Şapolyo, Ziya Gökalp’ın Dârülfünûn’da 
1915’ten 1919’a kadar sırasıyla ilm-i içtimâ, umumî içtimâiyat, ilm-i içtimâ-i dinî (1916-1917), ilmi içtimâ-i hukuk, amelî 
içtimâiyat ve milli terbiye “bahis”lerini okuttuğunu söyler.10 Ünver Günay, Ziya Gökalp’in 1916-17’de Dârülfünûn’un Edebiyat 
şubesinde “Dinî İçtimâiyat” adı altında ilk din sosyolojisi derslerini verdiğini iddia eder.11 Bayyiğit de Ziya Gökalp için, “Nitekim 
İstanbul Dârülfünûn Edebiyat Fakültesi’nde 1913’te kurduğu “İlm-i İctimâ” kürsüsünde, genel sosyoloji yanında özel sosyoloji 
alanında Dinî Sosyoloji (İlm-i İçtimâ-i Dinî), Hukuk Sosyolojisi gibi dersler de verdiği bilinmektedir,” der.12 Ancak gerek 
İhsanoğlu’nun çalışmasında gerekse konuyla ilgili diğer çalışmalarda Dârülfünûn’un ders programında “Din Sosyolojisi”ne 

                                                                        
6  Bkz. İhsan Çapçıoğlu ve Fatma Kenevir, “Türkiye’de Din Sosyolojisinin Kurumsallaşma Sürecinde Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi,” İslâmi İlimler Dergisi 

12/1 (Bahar 2017), 43-72. 
7  Selman Yılmaz, “İlâhiyat Fakültelerinde Din Sosyolojisi Disiplini: Geçmiş ve Geleceğe Bakış,” Cumhuriyet’in 100. Yılında Türkiye’de İlâhiyat Eğitimi, Ed. İrfan Aycan 

ve diğ. (Ankara: Ankara Üniversitesi Yayınları, 2023), 639-663.  
8  Behram Hasanov, “Apoloji ile Sosyoloji Arasında Din Sosyolojisi Kitapları,” Sakarya Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi  27 / 1 (Haziran 2025), 123. 
9  Mustafa Selçuk, İstanbul Darülfünun Edebiyat Fakültesi:1900–1923 (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2010), 106. 
10  Enver Behnan Şapolyo, Ziya Gökalp: İttihadı Terakki ve Meşrutiyet Tarihi (İstanbul: Güven Basımevi, 1943), 113. 
11  Ünver Günay, “Türkiye’de Din Sosyolojisi: Teorik ve Metodolojik Meseleler,” Toplum Bilimleri Dergisi 1-3 (Ocak‐Haziran 2006‐2009), 14. 
12  Mehmet Bayyiğit, “İslâm Dünyasında ve Türkiye’de Din Sosyolojisi”, Din Sosyolojisi, Ed. Talip Küçükcan (Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayınları, 2010), 44. 



 173 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

karşılık gelen bir ders görünmemektedir.13 Mehmet Yalvaç’a göre Ziya Gökalp 1915-16’da Tarih-i Edyan dersinde bir din 
sosyolojisi konusu olan “totemizm”i okutmuştur.14 Kanaatimizce Şapolyo’nun ve Yalvaç’ın ifade ettiği üzere Ziya Gökalp, adı 
doğrudan Dinî İçtimâiyat olmayan farklı dersler içerisinde din sosyolojisi konularına yer vermiştir.  

Türkiye’de modern İlâhiyat Fakültelerinin tarihi İstanbul’da Dârülfünûn-ı Şâhâne bünyesinde 1 Eylül 1900’de açılan Ulûm-i 
Âliye-i Dîniyye Şubesi’ne kadar gider. 1913’te şubenin adı “Ulûm-i Şer‘iyye” olarak değiştirilmiş, 1914’te Medresetü’l-
Mütehassısîn açıldığından söz konusu şube kapatılmıştı. 1924’te Darülfünûn’a bağlı bir İlâhiyat Medresesi kurulması kararı alındı 
ve 1925’te adı İlâhiyat Fakültesi olarak değiştirildi. Ancak Darülfünûn’un 1933’te kapatılmasıyla birlikte İlâhiyat Fakültesi de 
kapatıldı. 1949’da siyasi ve sosyal zorunluluklardan dolayı Ankara Üniversitesi’ne bağlı yeni bir İlâhiyat Fakültesi açıldı.15 Münir 
Koştaş ilk din sosyolojisi dersi olduğunu iddia etmeksizin 1924’te kurulan İlâhiyat Fakültesi’nde Müderris İsmail Hakkı’nın 
(Baltacıoğlu) vereceği Dinî İçtimâiyat dersinin konulduğunu söyler.16 Öcal ve İhsanoğlu’nun verdiği bilgilere göre İsmail Hakkı 
İçtimaî Ruhiyat dersi vermiştir, programda Dinî İçtimâiyat dersi yoktur, Necmeddin Sadık’ın (Sadak) verdiği İçtimâiyat dersini 
ise öğrenciler Edebiyat Fakültesi Felsefe Şubesi’nde diğer öğrencilerle ortak almıştır.17  

Dârülfünûn müfredatında yer alan sosyoloji dersi Cumhuriyet’le birlikte muallim mektepleri ve liselerin müfredatına girdi.18 
1924’te kabul edilen lise programında “İçtimâiyat” ismiyle yer alan ders, 1935’te yeni eğitim programının kabulüyle “Sosyoloji” 
adını aldı.19 1924 programı hazırlanırken Fransa Eğitim Bakanlığı’nın 1920’de öğretmen okulları için hazırladığı program örnek 
alınmıştır. Bu çerçevede öncelikle ders kitabı olarak Hess ve Gleyze’nin kitabı tercüme edilmiş, ardından Mehmet İzzet ve Ali 
Kâmi’nin kitapları neşredilmiştir.20 Max Bonafos’un kaleme aldığı ve Necmeddin Sadık tarafından Türkçeye uyarlanıp Maarif 
Vekâletince basılan İçtimaiyat (1927) ise içerik olarak ders programına uygun değildir.21 1935 programı hazırlıkları çerçevesinde 
Sosyoloji kitabının Necmeddin Sadak tarafından yazılması ve Mehmed İzzet’in İçtimaiyat kitabının listeden çıkarılması kararı 
alındığına göre22 Mehmed İzzet’in kitabı da o tarihe kadar okutulmuştur.  

1949’da İlâhiyat Fakültesi Ankara Üniversitesi’ne bağlı olarak açıldığında Sosyoloji dersi de konuldu. Ancak ders Mehmet 
Karasan tarafından Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi’nde verilecekti. Ertesi yıl bu ders kaldırıldı, 1953-54 Öğretim Yılı’nda Din 
Sosyolojisi dersi konuldu.23 Hilmi Ziya Ülken 1915’ten itibaren üniversitelerin farklı fakülte ve bölümleri ile liselerde okutulan 
sosyoloji derslerini anlattığı 1954 tarihli “İçtimai İlimler Öğretimi” başlıklı makalesinde “Din Sosyolojisi” adı altında sadece 
Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi’ndeki derse yer verir.24 Mehmet Vural kaynak göstermeksizin Ülken’in, Prof. Ragıp Hulusi 
Özdem’in teşvikiyle 1939-1943 yılları arasında İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Bölümünde Din Sosyolojisi 
dersleri verdiğini söyler.25 Yalvaç’ın Edebiyat Fakültesi’nin yayımlanmış resmi ders programlarına dayanarak verdiği bilgiye 
göre 1946-47’de Hilmi Ziya Ülken asistanı Cahit Tanyol ile Dinî Sosyoloji dersi vermiştir.26 Daha sonraki yıllarda Dinî Sosyoloji 
gözükmemektedir. Mehmet Rami Ayas’la yapılan bir röportaja göre ise Hilmi Ziya Ülken 1950’lerde Sosyoloji Bölümü’ndeki 
Sosyoloji dersi çerçevesinde, daha önce yayımladığı kitaptan farklı bir içerikle din sosyolojisi okutmuştur. 27 Ülken’in kendi 
yazısında da Din Sosyolojisi dersini zikretmediğini göz önüne alırsak bu dersin bazı istisnalar dışında Sosyoloji Bölümü’nün resmi 
müfredatında olmadığını söyleyebiliriz. 

Bu arada 1951-1971 yılları arasında geçerli olan lise seviyesindeki İmam Hatip Okullarının programına “Felsefe Grubu” adı 
altında Felsefe, Sosyoloji, Mantık, Din Sosyolojisi, İslâm Felsefesi dersleri konulmuştur. 1972’de yapılan değişiklikle bu gruptaki 
                                                                        
13  Bkz. Ekmeleddin İhsanoğlu, Darülfünun: Osmanlı’da Kültürel Modernleşmenin Odağı (İstanbul: IRCICA Yayınları, 2010), II/573-582. Ayrıca bir bütün olarak bkz. 

Selçuk, İstanbul Darülfünun Edebiyat Fakültesi:1900–1923. 
14  Mehmet Yalvaç, “İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi’nde Sosyoloji Eğitiminin Tarihçesi I: 1912-1982,” Kubbealtı Akademi Mecmıuası 14/1 (Ocak 1985), 59. 

Yalvaç, çalışmasında “Tarih-i Edyân”ı “Din Sosyolojisi” olarak görmektedir. 
15  Halis Ayhan, “İlâhiyat Fakültesi,” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/71.  
16  Münir Koştaş, “Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi,” Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi  XXXI (1989), 7.  
17  Mustafa Öcal, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi (İstanbul: Düşünce Kitabevi Yayınları, 2011), 377; İhsanoğlu, Darülfünun: Osmanlı’da Kültürel 

Modernleşmenin Odağı,  2/630. 
18  Hilmi Ziya, Umumî İçtimaiyat, (İstanbul: Matbaai Ebüzziya, 1932), xi. 
19  H. Ömer Beydoğan, Lise Sosyoloji Müfredat Programlarının Değerlendirilmesi. (Ankara: Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1988), 37, 44. 
20  Niyazi Berkes, Felsefe ve Toplumbilim Yazıları (İstanbul: Adam Yayınları, 1985), 142. 
21  Tok, Cumhuriyetin Yurttaş İnşa Projesinde Lise Sosyoloji Ders Kitaplarının Etkisi (1923-1938), 57. 
22  Tok, Cumhuriyetin Yurttaş İnşa Projesinde Lise Sosyoloji Ders Kitaplarının Etkisi (1923-1938), 60.  
23  Koştaş, “Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi,” 11; Öcal, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi, 392, 399.  
24  Hilmi Ziya Ülken, Dünyada ve Türkiye’de Sosyoloji Öğretim ve Araştırmaları (İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2008), 54. 
25  Mehmet Vural, “Ord. Prof. Hilmi Ziya Ülken: Bibliyografik Bir Monografi Denemesi,” Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi 21/41 (2023), 55. 
26  Yalvaç, “İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi’nde Sosyoloji Eğitiminin Tarihçesi I: 1912-1982,” 67. 
27  Kevser Gülçiçek Ayas, Türk Din Sosyolojisinde Mehmet Rami Ayas (İstanbul: İz Yayıncılık, 2012), 23. 



174  

https://dergipark.org.tr/rid 

dersler Mantık, Felsefe ve Sosyoloji olarak belirlenmiş, Din Sosyolojisi ve İslâm Felsefesi dersleri çıkarılmıştır.28 

İlâhiyat Fakültesi’nden on yıl sonra 1959’da Milli Eğitim Bakanlığı’na bağlı ilk Yüksek İslâm Enstitüsü İstanbul’da açıldığında 
ders programında Dinî Psikoloji ve Dinî Pedagoji dersleri olmasına rağmen Din Sosyolojisi dersi yoktur. Ders 1971-72 Öğretim 
Yılı’ndan itibaren Yüksek İslâm Enstitülerinde yer alacak,29 1979-1980 Öğretim Yılı’nda Enstitülerin sadece İslâm Dini ve Esasları 
Bölümü’nde okutulacaktır.30 Yüksek İslâm Enstitülerinde bu dersi veren öğretim elemanları ve ders kitabı bilgisine 
rastlayamadık.  

İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Bölümü’nde 1973-74’te tekrar Din Sosyolojisi dersi okutulmaya başlanmıştır. 
1981’deki üniversite reformundan sonra 1982-83’te okutulmak üzere YÖK’ten gelen çerçeve programda zorunlu dersler arasında 
Din Sosyolojisi bulunmamaktaydı.31 İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Bölümü hocalarından Yücel Bulut 2011 tarihli makalesinde 
Din Sosyolojisi dersinin İlâhiyat Fakültelerine özgü bir ders olarak kabul edildiğini ve “yakın tarihe kadar” Sosyoloji 
Bölümlerinde görülmediğini söyler. Ancak gerek ülkemizde gerekse dünyada yaşanan gelişmeler sonucunda Din Sosyolojisi; 
Toplum ve Din; Politika, Din ve Sosyal Değişim gibi farklı isimlerle dersler konulmaya başlanmıştır.32 

2. 2000’lere Kadar Din Sosyolojisi Kitaplarının Yazarları ve Konu Başlıkları 

Türkiye’de kaleme alınan din sosyolojisi eserleri üzerine yapılan araştırmalardaki genel kabule göre33 ilk çalışma Ziya Gökalp’a 
aittir. Enver Behnan Şapolyo, Ziya Gökalp’ın Dârülfünûn’da verdiği derslere ait “İlm-i İçtimâ” ve “İlm-i İçtimâ-i Dinî” adlı ders 
notlarının taş basma olarak yayımlandığını, fakat bu son eserin herhangi bir yerde bulunmadığını söyler. Ona göre bu notlarda 
usul olarak Durkheim’in Dinî Hayatın İlk Şekilleri örnek alınarak eski Türk dini, Türk efsaneleri ve menkıbeleri ele alınmıştır.34 
Ünver Günay’a göre bu eser “Türkiye’de din sosyolojisi konusunda ilk olarak doğrudan telif eser”dir. 35 Taplamacıoğlu 1960’ta 
neşredilen makalesinde söz konusu taş basması “takrir”lerin bulunamadığını söyler. Taplamacıoğlu’nun ülkemizde yazılan ilk 
din sosyolojisi kitabı olarak Hilmi Ziya Ülken’in Dinî Sosyoloji’sini zikretmesi36 Ziya Gökalp’ın notlarını bir kitap olarak 
değerlendirmediği intibaını uyandırmaktadır. 

Ziya Gökalp’ten sonra ders vermeye başlayan Necmeddin Sadık ders notlarını “Dinî İçtimâiyat” adıyla Dârülfünûn’da 
bastırmıştır.37 Yine Necmeddin Sadık’ın kaleme aldığı İbtidai Cemiyetlerde Din Müessesesi: Takrir Hulasaları (İstanbul: Dârülfünûn 
Matbaası, 1335/1919) başlıklı bir eserden söz edilir.38 Gerek Ziya Gökalp’ın gerekse Necmeddin Sadık’ın matbu ders notlarının 
olması, doğal olarak aynı isim altında bir dersin olup olmadığı konusunda istifham uyandırsa da elimize ulaşan programlara göre 
Din Sosyolojisi dersinden bahsetmek çok zordur. Henüz gelişme aşamasında olan bir disiplinin de böyle alt dallara ait derslerinin 
olması makul görünmüyor. 

Kanaatimizce üniversite düzeyinde okutulmak üzere hazırlanan kitapların konu başlıklarını ve temel yaklaşımını yukarıda 
sözünü ettiğimiz, 1924’te kabul edilen Milli Eğitim programındaki Sosyoloji dersi belirlemiştir. 1924’teki programda kabul edilen 
dersin içeriğinde din konusunun, “Sosyoloji noktai nazarından din, ilim, san'atı. Dinin san'atın, ilmi iptidai şekilleri ve bunların 
tekâmülü, dinin vazifei içtimaiyesi” şeklinde yer alması kararlaştırılmıştır. 1935’teki içerikte din konusu yine yer almaktadır. 
Konunun nasıl yer alması gerektiği ise şu şekilde açıklanmıştır: “Din meselesine türlü noktadan bakım kabil olduğu anlatıldıktan 
sonra sosyoloji bakımından din meselesi üzerinde durulacak, ulusal devletin lâik olmasını doğuran sebepler anlatılacaktır.”39  

Açıklama kısadır ama Sosyoloji kitaplarında din önemli bir yer tutacaktır. Zira toplumların klandan modern ulus devlete kadar 
olan gelişiminde mutlaka dine yer verilecek, ayrıca “Din” başlıklı bir ünite bulunacaktır. O dönemde resmi müfredatta din 
derslerinin peyderpey kaldırılması Sosyoloji dersinin önemini daha da artıracaktır. Henüz Cumhuriyet rejimi kurulmadan önce 
                                                                        
28  Öcal, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi, 195, 238-239.  
29  Öcal, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi, 412, 418. 
30  Mustafa Öcal, Kuruluşundan Günümüze Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi (İstanbul: Özal Matbaası, 2006), 36. 
31  Mehmet Yalvaç, “İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi’nde Sosyoloji Eğitiminin Tarihçesi II: 1912-1982,” Kubbealtı Akademi Mecmuası  14/ 2 (Nisan 1985), 

63-67. 
32  Yücel Bulut, “Türkiye’de Sosyoloji Eğitimi,” Sosyoloji Dergisi 23 (3. Dizi, 2011), 16. Benzer bir tespit için bkz. Bünyamin Solmaz, “Türkiye’de Din Sosyolojisi 

Öğretiminin Sorunları,” Türk Din Sosyolojisinin Temel Sorunları Sempozyumu (Çorum: Gazi Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 2005), 369-370. 
33  Örnek olarak bkz. İzzet Er, “Türkiye’de Din Sosyolojisi Çalışmaları,” Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 1/1 (1986), 126. 
34  Şapolyo, Ziya Gökalp: İttihadı Terakki ve Meşrutiyet Tarihi, 267. 
35  Günay, “Türkiye’de Din Sosyolojisi: Teorik ve Metodolojik Meseleler,” 14.  
36  Mehmet Taplamacıoğlu, “Din Sosyolojisi Çalışmaları: Batıda ve Bizde,” Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi  VII (1960), 60. 
37  M. Rami Ayas, “Mehmet İzzet Bey’in Bir Yazısı”, Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi XXI (1976), 289. 
38  İhsanoğlu, Darülfünun: Osmanlı’da Kültürel Modernleşmenin Odağı, 2/606. 
39  Tok, Cumhuriyetin Yurttaş İnşa Projesinde Lise Sosyoloji Ders Kitaplarının Etkisi (1923-1938), 56-57, 61. 



 175 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

saltanatın kaldırılması, Cumhuriyet’in kurulmasının üzerinden altı ay geçmeden 3 Mart 1924’te kabul edilen kanunlarla Halifeliğin 
ilgası, dinî ve modern okulların tek çatı altında toplanması (Tevhid-i Tedrisat), Şer’iye ve Evkaf Vekâletinin yerine Diyanet İşleri 
Reisliğinin kurulması (yani din hizmetlerinin bakanlık seviyesinden başkanlık statüsüne düşürülmesi), 8 Nisan 1924’te şer’iyye 
mahkemelerinin kapatılması, 20 Nisan 1924’te kabul edilen yeni anayasada 1921 Anayasası’nda yer alan “Türkiye Devletinin dini, 
Dini İslâmdır,” ibaresinin çıkarılması40 yeni rejimin Batılı anlamda modern bir ulusu hedeflediğini açıkça göstermekteydi.  

Batı’nın modernleşme tarihinde dinle olan ilişkiler önemli bir yer tutar. Modern Türkiye Cumhuriyeti de din-devlet ilişkileri 
konusunda laikliği bir ilke olarak benimsedi, 1937 yılında Anayasa’ya koydu. Ancak Batı’da din-devlet ilişkileri hususunda pek 
çok model söz konusuydu, Cumhuriyet bu ilkeyi kabul etmekle birlikte herhangi bir modeli almadı, Türk devlet geleneğine 
uygun biçimde41 din eğitimini ve din hizmetlerini zayıf bir bürokratik örgütlenme ile kendi otoritesi altında tutmayı tercih etti. 
1924’teki kanunla lise programında yer verilmeyen din dersi, 1927’de ortaokul programından çıkarılmış, 1930’da ilkokullarda 
seçmeli hâle getirilmiş, 1935’te şehir, 1939’da da köy ilkokullarından kaldırılmıştı.42 İmam Hatip Okulları 1930’da, İlâhiyat 
Fakültesi de 1933’teki üniversite reformunda Dârülfünûn’la birlikte kapatılmıştı. 1932’de okullar dışında resmen dinî eğitim 
alınabilecek sadece dokuz adet Kur’an kursu bulunuyordu.43 Şüphesiz dinî bilgi aile, çevre, kitaplar, gayriresmi dinî eğitim, dinî 
gruplar aracılığıyla devam ediyordu ancak resmi eğitim programında dine özellikle sosyoloji ders kitaplarında yer verilmişti.  
Burada verilen din anlayışı da bilimsel anlamda pozitivist, toplumsal anlamda evrimci, siyasal anlamda laikliği öngören bir 
anlayıştı. Örneğin Hilmi Ziya’nın Galatasaray Talebe Sandığı neşriyatından çıkan Umumî İçtimaiyat (1932) isimli kitabı 
Mukaddime’den sonra İçtimaiyatın tarihçesi, İçtimaiyatta usul, İçtimaiyatın taksimi, İçtimaî morfoloji, Klân, Kabile, Site, 
İmparatorluk, Burg, Mutlakiyet, Millet, Faaliyet zümreleri başlıkları altında toplanmıştır. Kitapta dine müstakil bir başlık altında 
yer verilmez, konu içlerinde örnekler verilerek değinilir. Yöntem konusunda Durkheim’in olayları birer “şey” gibi inceleme 
önerisini anlatılırken örnek olarak “… dini tetkik ettiğimiz zaman dindar olduğumuzu, Allaha inandığımızı, islâmiyetin bizim 
için birçok heyecanlara, tatlı hatıralara vesile teşkil ettiğini tamamen unutacağız,” denilir. Ancak yazar bu hususun 
uygulanmasının oldukça zor olduğunu belirtmekten de geri kalmaz.44  

Görüldüğü üzere Din Sosyolojisi dersi İlâhiyat’ın Dârülfünûn’da şube olduğu dönemde de 1924’ten sonra fakülteye dönüştüğünde 
de programda yer almamıştı. Bu, içeriği ve yaklaşımları itibariyle Din Sosyolojisi’nin İslâm İlâhiyatı ile uyuşmadığının bir 
göstergesidir. Dârülfünûn’da din sosyolojisiyle ilgili ilk dersleri veren Ziya Gökalp ve Necmettin Sadak İlâhiyatçı değildi. 
1924’teki açılışta da önemli rol oynayan İsmail Hakkı Baltacıoğlu ilk fakültenin “bir nevi sosyoloji fakültesi” olduğunu, ancak 
yeni fakültede “İslâmi ilimlerin esas, sosyolojik bilgilerin yardımcı” olacağını ifade etmişti. Fakat Mustafa Öcal’a göre her iki 
fakültenin programına bakıldığında aralarında önemli bir farklılık yoktur.45 Fakültenin 1949’da yeniden açılma tartışmaları 
esnasında, Milli Eğitim Bakanı Tahsin Banguoğlu’nun Türkiye Büyük Millet Meclisi’ndeki konuşması pozitivist bilim idealini 
açıkça ortaya koyar: “Bu itibarla ilâhiyat fakültesi müspet bir ilmî camia içerisinde kurulacak ve bâzı irticai hareketlere cesaret 
vermek şöyle dursun, onları menetmek, onları selbetmek ve onları yok etmek fonksiyonunu icra edecektir. Tanzimattan bu yana 
kurulmuş bütün ilim müesseselerimiz gibi İlâhiyat Fakültesi de bir meşale olacaktır ve hurafeciler bu meşaleden yarasalar gibi 
kaçacaklardır.”46 Bu anlayışa uygun olarak Ankara İlâhiyat’la birlikte resmen İlâhiyat programına dâhil olup Din Sosyolojisi 
dersini veren ilk hocalar da İlâhiyatçı değildiler. Hilmi Ziya Ülken, Mehmet Karasan, Hans Freyer ve Mehmet Taplamacıoğlu’nun 
yer aldığı kurucu din sosyologları kuşağının belirgin özelliği felsefe, sosyoloji ve hukuk eğitimi almış olmalarıdır.47 Bu durum bir 
açıdan avantaj bir başka açıdan ise dezavantajdır. Özellikle Ülken, Karasan ve Freyer’in felsefe eğitimlerinin yanında iyi bir 
sosyoloji formasyonu aldıkları bellidir. Ancak hiçbirinin İlâhiyat formasyonu yoktu. Oysa bu dönemde Batı’da Troeltsch, Wach, 
Mensching gibi İlâhiyatçı din sosyologları çıkmıştı. Ülkemizde ise din sosyolojisini kuranlar felsefe nosyonu ağır basan bilim 
adamlarıydı ve ülkenin politik şartları din konusunda objektif bir tutum sergilemek konusunda elverişsizdi. Bu hocalar dinin 
kökeni konusunda büyük oranda, laiklik konusunda ise tamamen olmak üzere Sosyoloji ders programını takip etmişlerdir. Daha 
sonra gelen İlâhiyat kökenli ilk din sosyologlarının da bir ölçüde Sosyoloji ders programının etkisinde kaldıkları görülmektedir.  

                                                                        
40  Türkiye Cumhuriyeti Anayasa Mahkemesi, “1924 Anayasası” (Erişim 09 Ekim 2025). 
41  Bkz. Vejdi Bilgin, “Cumhuriyet Hükümetlerinin Dini Kontrol Politikalarının Tarihsel ve Toplumsal Arka Planı: Ak Parti Hükümetleri Örneği,” Proceedings Book 

of 1st International Scientific Researches Congress – Humanity and Social Sciences, Ed. Hayrullah Kahya (e-Kitap Projesi, 2016), 410-412. 
42  Öcal, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi, 453-454; Gotthard Jäschke, Yeni Türkiye’de İslâmlık, Çev. Hayrullah Örs (Ankara: Bilgi Yayınevi, 1972), 82. 

Jäschke’ye göre din dersi ortaokullardan 1931 yılında kaldırılmıştır. 
43  Jäschke, Yeni Türkiye’de İslâmlık, 76. 
44  Hilmi Ziya, Umumî İçtimaiyat, 71. 
45  Öcal, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi, 393. 
46  “Yüz Birinci Birleşim,” T.B.M.M. Tutanak Dergisi 20 (04.06.1949), 283.  
47  Çapçıoğlu ve Kenevir, “Türkiye’de Din Sosyolojisinin Kurumsallaşma Sürecinde Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi,” 48. 



176  

https://dergipark.org.tr/rid 

2.1. Hilmi Ziya Ülken: Dinî Sosyoloji (1943) 

Hilmi Ziya Ülken (1901-1974) Mülkiye Mektebi Hariciye Şubesi mezunudur (1921). Mezuniyet sonrası İstanbul Üniversitesi 
Coğrafya Kürsüsü’nde asistanlık yapmış, burada ahlak, sosyoloji ve felsefe dersleri görmüştür. Farklı illerdeki liselerde coğrafya, 
felsefe ve sosyoloji öğretmenlikleri yaptıktan sonra 1933’te İstanbul Üniversitesinde Türk Tefekkür Tarihi doçenti olarak 
atanmış, bu alanla ilgili Berlin’de araştırmalar yapmak üzere bulunmuş, 1941’de felsefe profesörü olmuştur. 1944’te Sosyoloji 
Kürsüsü kurulduğunda başına getirilmiş, 1955’te dışarıdan, 1960’ta ise kadrolu olarak Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi’nde 
dersler vermiştir.48 

Hilmi Ziya Ülken 1927’den itibaren özellikle ilkel toplumlardaki dinî yapıyı konu edinen makaleler kaleme almış,49 bu 
makalelerden hareketle 1943’te Dinî Sosyoloji isimli eserini vücuda getirmiştir. Nitekim kitabın ilk bölümü, 1939’da neşredilen 
makalesinin başlığı ile aynıdır: Totemizm Etrafında Münakaşalar. Ülken 1935-1944 yılları arasında materyalist düşünce de dâhil 
olmak üzere farklı felsefi görüşler içerisinde kalmıştır. 1951’de neşrettiği Tarihî Maddeciliğe Reddiye eseriyle bu felsefi yaklaşımı 
reddetmiştir. Fakat onun önemli bir özelliği, fikir değişikliklerine rağmen eski eserlerini gözden geçirmemesidir. 50 Materyalist 
düşünceye sahip olduğu bir dönemde kaleme aldığı Dinî Sosyoloji kitabında ilkel din teorilerine ilişkin dinî endişeden kaynaklı 
bir eleştiri görülmez. Fakat Ülken’in düşünce değişikliğinden olsa gerek, bütün ilmî şöhretine ve daha sonra Ankara Üniversitesi 
İlâhiyat Fakültesi’nde görev yapmasına rağmen kitabı ikinci baskıyı yapmamıştır.  

Tablo 2: Hilmi Ziya Ülken’in Dinî Sosyoloji İsimli Kitabının İçindekileri 

I. Totemizm etrafında münakaşalar      
II. Hayat prensibi 
III. Dinîlerin tekâmülü 
  1. Totemcilik safhası 
  2. Animizm devri 
  3. Natürizm devri 
  4. Çok Tanrıcılık 
  5. Çokta Bir Tanrıcılık 
  6. İki Tanrıcılık 
  7. Tek Tanrıcılık 
  8. Hiç Tanrıcılık 
IV. Tabiat Dini 
V. Zümre Tanrıları 
VI. Fetiş 
VII. Mâbet ve Teşkilâtı 
VIII. Kurban 

IX. Tanrı Kurbanı 
X. Dua 
XI. Ölülere Tapınma 
XII. Cemiyete Giriş Merasimi 
XIII. Bayramlar 
XIV. Tabu 
XV. Üstûreler 
XVI. Tanrı Fikri 
XVII. Âlemin Kurucusu 
XVIII. Kozmogoniler 
XIX. Doğuş Üstûreleri 
XX. Din ve İçtimai Morfoloji 
XXI. Sihirbaz 
XXII. Hristiyanlık 
XIII. İslâmiyet 

2.2.Mehmed Karasan: Din Sosyolojisine Giriş: Ders Notları (1951-1953 ?) 

Mehmet Karasan (1907-1974) esas olarak felsefecidir; Lyon’da Felsefe Bölümünü bitirmiş (1932), yurda döndükten sonra İstanbul 
Üniversitesi’nde Felsefe Doçentliğine tayin edilmiş (1933), Kütahya’da felsefe ve sosyoloji öğretmenliği, yine Siyasal Bilgiler 
Okulu’nda sosyoloji öğretmenliği yapmıştır. Ankara İlâhiyat’ın ilk öğrencileri Sosyoloji dersini Dil ve Tarih-Coğrafya 
Fakültesi’nde (1949-50) Mehmet Karasan’dan almışlardır. 1954 ve 1957 seçimlerinde milletvekili olmasına rağmen 1953-1961 
yılları arasında Ankara İlâhiyat’ta dekanlık yapmış, 1968’te aktif siyaseti bıraktığında tekrar fakültesine, ancak Felsefe 
Kürsüsü’ne gelmiştir. Eserlerinin kâhir ekseriyeti de esasında felsefeyle ilgilidir.51 

Mehmet Karasan 1953’te yayımlanan makalesinde Batı’da bile din sosyolojisinin bütün meselelerini ele alan derli toplu 
kitapların olmamasından şikâyet eder ve şöyle der: “Şimdilik elimizde Roger Bastide’in Din Sosyolojisinin Unsurları adlı ufak 
eserinden başka bir şey mevcut değildir. Buna bir de 1950’de Almancadan çevrilen Alman Din Sosyoloğu Güstave Mensching’in 

                                                                        
48  Eyyüp Sanay, Hilmi Ziya Ülken (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 1986), 11-12; Mehmet Vural, Hilmi Ziya Ülken (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2. Bs., 2019), 15-20. 
49  Günay, “Türkiye’de Din Sosyolojisi: Teorik ve Metodolojik Meseleler,”  17; Bayyiğit, “İslâm Dünyasında ve Türkiye’de Din Sosyolojisi”, 46. 
50  Sanay, Hilmi Ziya Ülken, 97-99; Vural, Hilmi Ziya Ülken, 43, 51. 
51  Bkz. Muhsin Balakbabalar, “Mehmet Karasan,” Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi XX (1975), xxiii-xxv; Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi, “Tarihçe” 

(Erişim 07 Ağustos 2025). 



 177 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Din Sosyolojisi adlı eserini eklemek gerekir.”52 Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi’nde ilk Din Sosyolojisi dersini veren 
Mehmet Karasan’ın ders notları elimizde mevcuttur. Notların üzerinde tarih yoktur ancak Karasan’ın 1951’de Ankara İlâhiyat’ta 
Din Sosyolojisi ve Dinler Tarihi profesörü olarak görevlendirildiğini, notların ilk yirmi sayfasının “Din Sosyolojisinin Öncüleri 
ve Kurucuları” başlığıyla 1953’te makale olarak yayınlandığını düşünürsek karşımıza 1951-1953 arası bir tarih çıkar.  

Karasan’ın toplam 43 sayfa olan ders notlarının ilk on sayfası Antik Yunan’dan Comte’a kadar sosyoloji ve din sosyolojisiyle ilgili 
öncü görüşleri ele alır. Karasan Comte’u sosyolojinin olduğu kadar din sosyolojisinin de kurucusu olarak kabul eder.53 Ders 
notlarının 11-21. sayfa aralığında Comte, Durkheim, Henri Bergson, Weber ve çok kısa olmakla birlikte Mauss’tan Wach’a pek 
çok sosyoloğun din hakkındaki görüşlerine yer verilir. Karasan Türkçe yazılan bir kitap olarak Ülken’in Dinî Sosyolojisi’ni tavsiye 
eder.54 Ders notlarının “Sistematik Din Sosyolojisi” başlıklı üçüncü bölümü Din Hayatının İfade Şekilleri (Dinin Nazari İfadesi, 
Dinin Pratik İfadesi, Dinin Sosyolojik İfadesi), Dinin Sosyolojik Fonksiyonu, İmanın Birleştirici Fonksiyonu, İbadetin Bütünleyici 
Kuvveti, Din Hayatı ve Dünyaya Karşı Alınan Durum alt başlıklarını taşır. Karasan notlarında konuyu doğrudan laikliğe 
getirmeden din-devlet ilişkilerini de ele alır.55   

2.3.Mehmet Taplamacıoğlu: Din Sosyolojisi: Giriş (1961) ve Din Sosyolojisi (1963) 

Mehmet Taplamacıoğlu (1910-1995) Mülkiye Mektebi’nden 1934’te mezun olmuş, 1942 yılında konsolos olarak gönderildiği 
Barcelona’da hukuk okumuş, Madrid’de hukuk doktorası yapmıştır. Mehmet Karasan lise arkadaşı olan Taplamacıoğlu’nun 
İlâhiyat Fakültesi’ne İslâm Hukuku asistanı olarak girmesine yardımcı olmuş, fakat Taplamacıoğlu İslâm Hukuku Profesörü Sabri 
Şakir Ansay’la anlaşamayınca onu Din Sosyolojisi Kürsüsüne almıştır.56  

Taplamacıoğlu Din Sosyolojisi: Giriş kitabının ön sözünde kitabın yazım gerekçesini açıklarken, “… Sadık bir tercüme, hele İslâm 
Dinine karşı, tarafsız olmayan bazı bilginlerin aleyhteki fikirlerini alkışlamak olurdu… Başka İlâhiyat ve başka din felsefesinden 
kaynağını alan görüşlerin, olduğu gibi, okuyuculara aktarılmasını uygun görmedim. Kaldı ki üzerinde yaşadığımız toprak parçası 
ve içinde manevi değerlerimizi geliştirdiğimiz İslâm Dinine ilişkin örneklere yabancı eserlerde çok az yer verilmiştir,”57 diyerek 
özgün bir eser yazmak iddiasında bulunur. 

Tablo:3. Mehmet Taplamacıoğlu’nun Din Sosyolojisi: Giriş Kitabının İçindekileri 

BİRİNCİ BÖLÜM (SOSYOLOJİ) 
I. SOSYOLOJİNİN ANA KAVRAMLARI  

A. Sosyolojinin Tanımı 
B. Sosyolojinin Bölümleri 

II. TOPLUMSAL OLGULAR 
A. Toplumun Ana Kavramı 
B. Toplumsal Olguların Ana Kavramı 

III. TOPLUMSAL OLGULARIN BÖLÜMLERİ 
IV. METOT 

A.Vasıflama 
B. Karşılaştırma 
C. Açıklama 

 
İKİNCİ BÖLÜM (DİN) 
I. DİN SÖZÜ 
II. DİN OLAYLARININ TANIMI 

A. Tabiat Üstü Kavramı 
B. Tanrı Kavramı 
C. Sihir ve Din 

V. DİNLERDE BÖLÜMLEME 
A. Ulusal Dinler 
B. Evrensel Dinler 
C. İslâm Bilginlerine Göre Bölümleme 

 
ÜÇÜNCÜ BÖLÜM (DİN SOSYOLOJİSİ) 
I. DİN SOSYOLOJİSİNİN TEMEL KONULARI 

A. Fransada Din Sosyolojisi 
B. Almanyada Din Sosyolojisi 
C. İngilterede Din Sosyolojisi 
D. Birleşik Amerikada Din Sosyolojisi 
E. Türkiyede Din Sosyolojisi 

II. DİN SOSYOLOJİSİNİN TARTIŞMA KONUSU OLAN MESELELERİ 
A. Din Sosyolojisine Bağlı Alanlar 
B. Din Sosyolojisindeki Tartışma ve Çatışmalar 

III. DİN VE TOPLUM MÜNASEBETLERİ 
A. Dinle Toplum Arasındaki Bağımlaşma  
B. Dinle Toplum Arasındaki Bağlılaşma 
  a) Toplumun Din Üzerindeki Etkileri 

                                                                        
52  Mehmet Karasan, “Din Sosyolojisinin Öncüleri ve Kurucuları,” Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi IV (1953), 67-68. İmla olduğu gibi korunmuştur. 
53  Mehmed Karasan, Din Sosyolojisine Giriş: Ders Notları (Teksir, Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi, tarihsiz,) 11. Mehmed Karasan’ın ders notlarının temininde 

yardımcı olan Prof. Dr. İhsan Çapçıoğlu’na müteşekkirim. 
54  Karasan, Din Sosyolojisine Giriş: Ders Notları, 21. 
55  Karasan, Din Sosyolojisine Giriş: Ders Notları, 35-36. 
56  Ayas, Türk Din Sosyolojisinde Mehmet Rami Ayas, 37. 
57  Mehmet Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisi: Giriş (Ankara: Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 1961), 5. 



178  

https://dergipark.org.tr/rid 

III. DİNLERİN BAŞLANGICI 
A. Ruhçuluk 
B. Tabiatçılık 
C. Totemcilik 

IV. ÇEVRE VE DİNİN KARŞILIKLI ETKİLERİ 
A. Çevrenin din üzerindeki etkileri 
B. Dinin kültür ve medeniyet üzerine etkileri 

  b) Dinin Toplum Üzerindeki Etkileri 
IV. DİNİ GRUPLAR 
V. DİNİ GRUPLARIN GENEL VE ÖZEL SOSYOLOJİSİ 
 

Din Sosyolojisi: Giriş kitabının birinci bölümü genel sosyolojiye ayrılmıştır. Bu, daha sonra farklı din sosyolojisi kitaplarında da 
görülen bir durumdur. Zira genel bir sosyoloji veya sosyolojiye giriş dersi almayan öğrencilere doğrudan din sosyolojisi 
anlatmak problemlidir.  

İkinci Bölüm’de dinin tanımı konusu; tabiat üstü ve tanrı kavramlarının kullanımının sakıncaları, dinin inanç, ritüel ve dinî topluluktan 
oluşması, kutsal olan ve olmayan ayrımı, nihayetinde din ve büyünün birbirinden farkları Durkheim’in tekrarından ibarettir.58  

Taplamacıoğlu dinî grupları konu edindiği son kısımlarda “İslâm gelenekleri içinde bulunan bir toplumda İslâmi grupların sosyolojisi, 
din sosyolojisinin biricik değilse bile, en önemli bir konusu olur ki bu da anlaşılması güç bir şey değildir,” der.59 Ancak konjonktürün 
Türkiye’de dinî grupları incelemeye izin vermediği açıktır, dolayısıyla bu kısımda teorik mülahazaların ötesine geçilmez. 

Tablo: 4. Mehmet Taplamacıoğlu’nun Din Sosyolojisi (1963) Kitabının İçindekileri 

BİRİNCİ BÖLÜM 
I. GENEL BİLGİLER  
II. SOSYOLOJİ  

1. Sosyoloji Nedir? 
2. Toplumsal Yapı  
3. Toplumsal Hareketlilik  

III. DİNLER BİLİMİ  
A. Yorum Teorisi  
B. Dini Tecrübe  
C. Din Sosyolojisi  

IV. DİN SOSYOLOJİSİNİN TARİHÇESİ  
A. Din Sosyolojisinin Öncüleri  
B. Din Sosyolojisinin Kurucuları  
C. Din Sosyolojisinde Son Gelişmeler  
D. Bugünkü Durum  

 
İKİNCİ BÖLÜM 
(Din Sosyolojisinin Ana problemleri) 
I. GENEL BİLGİLER  

A. Din Sosyolojisinde Metot  
B. Din Sosyolojisinde Araştırma Alanı  
C. Din ve Toplum  

II. DİNİ TECRÜBENİN ANLATIMLARI  
A. Dinin Teorik Anlatımı  
B. Dinin Pratik Anlatımı 
C. Dinin Sosyolojik Anlatımı  

III. DİNİN TOPLUM VE DÜNYA KARŞISINDAKİ TUTUMU  
A. Dinin Sosyolojik Rolü  
B. İman ve Öğretinin Birleştirme Gücü  
C. İbadetin Birleştirme Gücü  
D. Dini Tecrübe ve Dinin Dünyaya Karşı Tutumu  
E. Toplum ve Evrensel Düzen  

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 
(DİN VE TOPLUM MÜNASEBETLERİ) 
I. DEVLET  

A. Devlet Sözü  
B. Devletin Başlangıcı  
C. Devletin Tanımı  
D. Devletin Kurucu Unsurları 
E. Devletin Siyasi ve Tarihi Görünüşü  
F. Dinle Münasebetleri Bakımından Devlet Şekilleri  

II. İSLÂMDA DEVLET  
A. Genel Bilgiler  
B. Hilafet Müessesesi  

III. DİN VE DEVLET MÜNASEBETLERİ VE TİPOLOJİLER 
IV. LÂYİKLİK VE VİCDAN ÖZGÜRLÜĞÜ  

A. GENEL BİLGİLER  
B. BATIDA LÂYİKLİK  
C. DOĞUDA LÂYİKLİK VE VİCDAN ÖZGÜRLÜĞÜ  
D. VİCDAN ÖZGÜRLÜĞÜ  
E. İBADET, ÂYİN VE TÖREN YAPMA ÖZGÜRLÜĞÜ  
F. TÜRKİYEDE LÂYİKLİK KONUSUNDA BAZI GÖRÜŞ 
FARKLARI  
G. BİZDEKİ VE BATIDAKİ LÂYİKLİĞIN BENZERLİK VE 
AYRILIKLARI  

 
SÖZLÜK KESİMİ  
 
 

                                                                        
58  Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisi: Giriş, 39-52. 
59  Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisi: Giriş, 128. 



 179 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Din Sosyolojisi başlıklı kitabın birinci bölümünde Genel Bilgiler adı altında farklı konulara temas edilir. Yine öncelikle sosyolojinin 
ve din sosyolojisinin tanımı yapılır, kurucu sosyologlardan bahsedilir, metodolojik konulara değinilir. Taplamacıoğlu din 
sosyolojisinin konusunu, “…toplumun ana şekilleri ve dinin dış gösterileri ile (tezahürleri ile) ilgili sosyolojik süreçler ve 
bunların yapı ve kanunları” şeklinde tanımlar. Burada pozitivist “yasa” anlayışına yapılan vurgu önemlidir. İlerleyen kısımlarda 
“Din Sosyolojisi dinin toplum, toplumun din üzerindeki karşılıklı etki ve tepkileriyle dini grupları inceler,” der.  60 Birinci bölümde 
temel sosyolojik kavramları anlatırken Weber’in meşhur egemenlik-otorite tipolojisine yer verir. Alman ekolü 
Taplamacıoğlu’nda daha belirgindir. Yazar, bölümün ikinci kısmında Din Bilimi içinde hermenötik yaklaşım, dinî tecrübe, din 
bilimlerinde normatiflik, objektiflik ve din sosyolojisinin gelişimi gibi konuları ele alır.  

İkinci bölümde dinin tanımı, dinin teorik, pratik ve sosyolojik anlatımı, dinin dünya karşısında olumlu, olumsuz ve seçmeci 
tutumu gibi konular ele alınır. Yeri geldiğinde örneğin din-sanat ilişkisine değinilmiş, İslâm’ın konuyla ilgili yaklaşımı 
sunulmuştur.61 Üçüncü bölümünde ise din-devlet ilişkileri ve laiklik konusuna yer verilir. Sözlük kısmını saymazsak 168 sayfa 
olan üç bölümlük kitabın, 75 sayfalık bölümü bu konuya ayrılmıştır. 

2.4. İ. Turgut Ulusoy: İslâm Felsefesi ve Din Sosyolojisi (1971) 

İ. Turgut Ulusoy İstanbul İmam Hatip Okulu’nun felsefe öğretmenlerindendir. Kitabının ön sözünde “yıllarca” okuttuğu İslâm 
Felsefesi ve Din Sosyolojisi derslerine ait notları emekli olduktan sonra çıkarabildiğini ifade etmiştir. 62 Ancak yukarıda 
bahsettiğimiz üzere 1972’de yapılan değişiklikle birlikte İmam Hatip Okullarının Felsefe grubu dersleri arasında İslâm Felsefesi 
ve Din Sosyolojisi çıkarılmıştır. Yazar yine İmam Hatip Okulları için Din Psikolojisi (1970) kitabı hazırlamış, ayrıca çok sayıda İslâm 
klasiğinin hazırlanıp yayımlanmasında emek vermiştir.  

Tablo: 5. İ. Turgut Ulusoy’un İslâm Felsefesi ve Din Sosyolojisi (1971) Kitabının İçindekileri* 

BÖLÜM: I 
Tarih ve Metod 
1-Sosyolojinin tarihçesi 
2-Sosyolojinin konusu 
3-Sosyal olaylarla tabiat olaylarının ortak karakteri ve 
ayrılığı 
4-Metod: Gözlem ve deney. Gözlem metodu 
5-Deney metodu 
6-Din Sosyolojisinin konusu 
7-Din Sosyolojisinin metodları 
 
BÖLÜM:II 
Din ve Cemiyet  
1-Din teriminin anlamı 
2-Dinin çeşitli tanımları 
3-İtikadın incelenmesi 
4-Dini hayatın tezahürlerinden itikadın açıklanması 
5-Dinin, ameli ifadesi olan ibadetin açıklanması 
6-Dinin sosyal ifadesi olan cemaatin açıklanması 
 
BÖLÜM:III 
Dinin Sosyal Fonksiyonu 
1-İtikadın, fert ve toplum bakımından önemi 

BÖLÜM:V 
Kısım: I 
Din ve Devlet, Dinin Sosyal Hayattaki Rolü, Maddi ve Manevi 
Kuvveti 
1-Dinin, ferde yaptığı olumlu (maddi, manevi) etkiler ve ona 
kazandırdığı özellikler 
2- Dinin, topluma yaptığı olumlu (maddi, manevi) etkiler ve 
ona kazandırdığı özellikler 
Kısım: II 
İlkel Dinden Kitabi Dinlere Doğru Gelişme, Cihanşumul 
Dinler 
1-Dinin toplumlar üzerindeki etkisi, muhtelif düşünürlerin 
din hakkındaki olumlu veya olumsuz fikirleri 
2-Dinin tarifleri 
3-Kutsallık fikrinin doğuşu: Animizim ve tenkidi 
4-Naturizim ve tenkidi 
5-Dinlerin evrimi: Totemizim ve özellikleri 
6-Fetişizim 
7-Manizim 
8-Politeizim 
9-Dualizim (Ahlâk dinleri) 
10-Monoteizim (Evrensel dinler) 
11-Hıristiyanlıkla Müslümanlığın türlü yönlerden 

                                                                        
60  Mehmet Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisi (Ankara: Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 1963), 2, 39. Taplamacıoğlu Genel Sosyoloji kitabında “Sosyolojik 

Kanunlar” başlığı altında konuya daha fazla yer ayırır. Ona göre, G. A. Lundberg’e yaptığı atıfla, “…bilimsel kanun deyimi, herhangi bir bilimde ne anlamda 
ise, toplumbilimlerinde de tıpkı odur.”  Yazar bu başlık altında çeşitli sosyolojik kanunlara yer verir ancak sosyolojinin geleceğe dair “bir dereceye kadar” 
öngörülerde bulunabileceğini de kabul eder. Aslında bu, sosyolojik yasaların tabiat bilimlerindeki gibi bir yasa olmadığının itirafıdır. Bkz. Mehmet 
Taplamacıoğlu, Genel Sosyoloji Üzerine Bir Deneme (Ankara: Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 1969), 68-75. 

61  Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisi, 90. 
62  İ. Turgut Ulusoy, İslâm Felsefesi ve Din Sosyolojisi (İstanbul: Hisar Yayınevi, 1971), 5. 
*  İmla olduğu gibi korunmuştur. 



180  

https://dergipark.org.tr/rid 

2-İtikadın, fert ve toplum bakımından değeri 
3-Ferdi ve toplumsal ibadet, önemi ve gayesi 
4-Din psikolojisi yönünden ibadetin değeri ve dinle ilmin 
münasebeti 
5-Din ve ahlak 
 
BÖLÜM: IV 
Toplumda dinin başlıca kuruluşları 
1-Kelam ve felsefe, kelamcıların görüşü ve tasavvufun 
doğuşu 
2-Medrese ve tekkelerin kuruluşu, zihniyetleri, öğretim ve 
eğitim farkları 
3-Her ikisinin karşılıklı ittiham ve iddiaları 
4-Gazali’nin bu yöndeki çabası ve bu iki kuruluşun sonucu 

karşılaştırılması suretiyle beliren ayrılık ve özellikleri 
Kısım: III 
1-Din ve devlet münasebetleri 
2-İslâmiyetin ilk zamanları ve Hz. Muhammed, 4 halife devri 
ve sonrası 
3-Lâiklik, Dinî ve Lâik devlet görüşleri 
4-İslâmiyetin ilme ve akla önem vermesi ve sebepleri 
5-Türklerde Lâiklik fikri ve gelişimi (İmparatorluk ve 
Cumhuriyet devirleri) 
6-Batı âleminde Teokrasi ve Lâiklik, bize benziyen ve ayrı 
olan yönleri 

Kitabın Din Sosyolojisi kısmı iç kapak, içindekiler, her konunun sonunda verilen özet ve sorularla birlikte toplam 46 sayfadır. 
Tablodaki başlıklardan da anlaşılacağı üzere yazar, hâkim sosyoloji ve din sosyolojisi kitaplarındaki bilgileri Milli Eğitim 
Bakanlığının çizdiği program çerçevesinde kısaca özetlemiştir. Yazar önce sosyolojinin tarihinden, konusundan ve metodundan 
söz eder. Pozitivist anlayışı aktarır. Buna göre, “sosyal olaylar, tabiat olayları gibi zorunluluk kanununa bağlıdır. Tabiatta 
sebepsiz bir şey olmadığı gibi, toplumda da sebepsiz bir şey olmaz. Determinizme tâbidir.”63 Ulusoy’ın kaynakları arasında 
Taplamacıoğlu’nun Din Sosyolojisi kitabı yer almaz, fakat laiklik konusunda Taplamacıoğlu’nun yaklaşımını özetleyip sunmuştur.  

2.5. Âmiran Kurtkan Bilgiseven: Din Sosyolojisi (1985) 

Amiran Kurtkan Bilgiseven (1929-2005) İstanbul Üniversitesi İktisat Fakültesi mezunudur (1947). 1956’da Sosyoloji Kürsüsünde 
asistan olmuş, Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu’nun danışmanlığında doktorasını tamamlamış (1960), 1993 yılında emekli olana kadar 
İktisat Fakültesi Sosyoloji ve Sosyal Siyaset Kürsüsünde çalışmıştır.64 Kurtkan Bilgiseven İstanbul Üniversitesi İktisat 
Fakültesi’nde verdiği Eğitim Sosyolojisi derslerinde öğrencilerinin dinle ilgili sorularından hareketle65 Din Sosyolojisi başlıklı bir 
kitap neşreder. Yazarın, Din Sosyolojisi dersi verdiğine dair bilgi yoktur ancak tasavvufî düşünceyle yakından ilgilenmektedir66 
ve bu ilginin kocasıyla bağlantılı olduğu kitabın ön sözünden anlaşılmaktadır. Burada yazar, “Kitabın yazılması esnasında gece 
yarılarını aşan saatlere kadar benimle tasavvufi konularda müzakere ve müşavereler yapan aziz eşim pnömolog Dr. Sadık 
Bilgiseven’e gösterdiği fedakârlık için teşekkür borçluyum,” der.67  
Din Sosyolojisi kitabı üç bölümden meydana gelir. Birinci bölümde önce genel anlamda din tanımlarına yer verilir, daha sonra “En 
Yüksek İnanç Tabakasındaki Gerçek Dinin Tarifi ve Özellikleri” başlığı altında 100 sayfayı aşan bir hacimde tevhit, tevhidin birey 
ve toplum üzerindeki etkisi, tevhit-bilim ilişkisi anlatılır. Bütün kitap boyunca İslâm tarihinden, tasavvuf düşüncesinden ve 
edebiyatından örnekler verilir. Kitabın ikinci bölümü İnanç ve Sosyo-Kültürel Yapı Arasındaki İlişki başlığını taşır. Burada önce 
inancın tekâmülü (Tanrısız inançlar, Çok Tanrılı İnançlar, Tek Tanrılı İnançlar), sonra Tevhit inancının sosyo-kültürel yapı 
üzerindeki etkisi, nihayetinde dinî kurumsallaşma (totem, Şamanizm, ayin, şehitlik, kurban, mistisizm ve tasavvuf) ele alınır.  
Üçüncü bölüm İnanç ve Sosyo-Kültürel Değişme Arasındaki İlişki başlığını taşır. Yazar “değişme”den ziyade “tekâmül”ü kullanır 
zira kitabın daha başında dediği gibi “Din, gerçek manada din sayılabilmek için insanın doğuştan itibaren tekâmülü ve tevhitçi 
davranışa elverişli bir hilkate (yaratılış özelliğine) sahip olduğunu belirtmelidir.”68 Kurtkan Bilgiseven Darwin’in evrim 
teorisinin hatalı tarafları olduğunu söylese de kâinatta bir evrim olduğu kanaatindedir. Bu evrim fizik dünyada görüldüğü gibi 
kültür dünyasında da görülür. Yazarın tekâmül dediği bu sürecin zirve noktasına ulaşması mümkün değildir. “Hiç olmazsa bir 
veya birkaç gezegende yaşayan insanların tam bir tevhit düzenine ulaşmaları ile kâinatta gizli olan kemale erme potansiyeli 
kuvveden fiile geçmiş olabilecektir.”69 Üçüncü bölümde yazar teorik bahislerin yanında tarihsel konulara girer; cahiliyeden 
                                                                        
63  Ulusoy, İslâm Felsefesi ve Din Sosyolojisi, 91. 
64  Ramazan Alçıcı, Türk Sosyolojisinde Âmiran Kurtkan Bilgiseven'in Yeri ve İzahlı Bibliyografyası, (Malatya: İnönü Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 1996), 44-46. 
65  Kurtkan Bilgiseven Din Sosyolojisi,  v. 
66  Demirçin Efe’ye göre Kurtkan Bilgiseven Melami anlayışa yakındır. Tuba Demirçin Efe, Amiran Kurtkan Bilgiseven’in Tasavvuf Anlayışı (Sakarya: Sakarya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2014), 8-9. 
67  Âmiran Kurtkan Bilgiseven, Din Sosyolojisi (İstanbul: Filiz Kitabevi, 1985), vi. 
68  Kurtkan Bilgiseven Din Sosyolojisi, 15. 
69  Kurtkan Bilgiseven Din Sosyolojisi, 352-361. 



 181 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

İslâm’a tekâmülü, Hıristiyan Batı’daki sosyo-kültürel değişmeyi ve uzun bir şekilde Osmanlı’nın yükselme, duraklama, gerileme 
devirlerindeki ve Cumhuriyet dönemindeki değişimi ele alır. 

2.6. İlâhiyatçı Din Sosyologları: Yümni Sezen ve Ünver Günay 

İlâhiyat Fakültesi mezunu olup Din Sosyolojisi alanına intisap eden ilk akademisyen Rami Ayas’tır70 ancak bir ders kitabı kaleme 
almamıştır. İlâhiyatçı din sosyoloğu olarak ilk telif ders kitabını yazan Yümni Sezen Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 
mezunudur (1961). 1985’te Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesinde göreve başlamış, doktorasını İstanbul Üniversitesi İktisat 
Fakültesi, Sosyal Yapı ve Sosyal Değişme Bilim Dalında tamamlamıştır (1987).71  

Tablo: 6. Yümni Sezen’in  Sosyolojide ve Din Sosyolojisinde Temel Bilgiler ve Tartışmalar (1990) Kitabının İçindekileri 
(Alt başlıklar verilmemiştir.) 

BİRİNCİ BÖLÜM 
GENEL SOSYOLOJİ 
I-SOSYOLOJİNİN TARİFİ 
II-SOSYAL GRUPLAR 
III-SOSYAL OLAYLAR VE SOSYOLOJİNİN KONUSU 
IV-FERT VE CEMİYET 
V-SOSYAL ŞUUR VE KAYNAĞI 
VI-SOSYAL DEĞİŞME 
VII-KÜLTÜR VE MEDENİYET 
VIII-AİLE 
IX-DEVLET 
X-SOSYOLOJİNİN İLİMLER ARASINDAKİ YERİ VE TARİHÇESİ 
XI-KLASİK VE ÇAĞDAŞ SOSYOLOJİ ARASINDAKİ FARKLAR 
XII-SOSYOLOJİ SAHASINDA ÖNEMLİ ÇALIŞMALAR 

İKİNCİ BÖLÜM 
DİN SOSYOLOJİSİ 
I-DİN NEDİR? 
II-DİN SOSYOLOJİSİNİN TARİFİ VE SAHASI 
III-DİN SOSYOLOJİSİNİN TARİHÇESİ 
IV-DİN SOSYOLOJİSİNİN METOTLARI 
V-ÇEŞİTLİ SOSYOLOJİK FAKTÖRLERİN DİNE BAKIŞLARI 
VI-DİNİN SOSYAL FONKSİYONU 

Sezen’in Sosyolojide ve Din Sosyolojisinde Temel Bilgiler ve Tartışmalar başlıklı kitabının en dikkat çekici özelliği çalışmanın üçte 
ikisinin genel sosyoloji konularına ayrılmasıdır. Bu, din sosyoloji kitaplarında sık karşılaşılan bir durumdur. Bir dönem İlâhiyat 
Fakültelerinde Sosyolojiye Giriş ve Din Sosyolojisi dersleri ayrı ayrı okutulmuşsa da çoğunlukla tek ders olarak Din Sosyolojisi 
altında verilmiştir. Konuların öğrencilerce daha iyi anlaşılması için ders içerisinde not şeklinde veya ders kitabına dâhil edilerek 
sosyolojinin temel kavram ve tartışmaları da verilmeye çalışılmaktadır. Sezen’in çalışmasında bu olgu zirveye ulaşmıştır. Kitapta 
dikkat çeken bir başka husus ise diğer kitapların aksine din sosyolojisinin tarihçesinin oldukça kısa tutulmasıdır. 72 Ayrıca 
Ülken’den iktibasla Yümni Sezen, yeni sosyolojinin genel kanunlarla her şeyi açıklamak iddiasında olmadığını söyler73 ki bu, geç 
bir dönemde pozitivist anlayışın mücmel bir eleştirisi olarak değerlendirilebilir. 

1993 yılında yayımladığı Din Sosyolojisi Dersleri kitabı ile alana çok önemli katkılar sağlayan Ünver Günay Ankara Üniversitesi 
İlâhiyat Fakültesi mezunu olup (1964) doktorasını 1974’te Fransa’da tamamlamış, Türkiye’ye döndükten sonra Atatürk 
Üniversitesi İslâmi İlimler Fakültesi’nde Din Sosyolojisi alanında çalışmaya başlamıştır. 1985’te Erciyes Üniversitesi İlâhiyat 
Fakültesi’ne geçiş yapmış, 2009’da emekli olmuştur.74  

Tablo: 7. Ünver Günay’ın Din Sosyolojisi Dersleri (1993) Kitabının İçindekileri 
(Alt başlıklar verilmemiştir.) 

 
I.GİRİŞ 
II.GENEL VE ÖZEL SOSYOLOJİLER VE DİN SOSYOLOJİSİ 
III.DİN SOSYOLOJİSİNİN BİLİMLER TASNİFİNEKİ YERİ 
IV.DİN FELSEFESİ, İLAHİYAT, DİNLER BİLİMİ VE DİN 
SOSYOLOJİSİ 

 
XII. DİN NEDİR? 
XIII.DİN VE TOPLUM 
XIV. SÜBJEKTİF DİNİ TECRÜBENİN OBJEKTİFLEŞMESİ 
XV.DİNİ TECRÜBENİN İFADE ŞEKİLLERİ 
XVI. DİNİ GRUPLAR 

                                                                        

70  Yümni Sezen, “Sunuş,” Türk Din Sosyolojisinde Mehmet Rami Ayas, Kevser Gülçiçek Ayas (İstanbul: İz Yayıncılık, 2012), 7. 
71  Osman Türe, Yümni Sezen’in Din ve Toplum Görüşleri (Isparta: Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2022), 5-6. 
72  Yümni Sezen, Sosyolojide ve Din Sosyolojisinde Temel Bilgiler ve Tartışmalar (İstanbul: İFAV Yayınları, 1990), 178-181. 
73  Sezen, Sosyolojide ve Din Sosyolojisinde Temel Bilgiler ve Tartışmalar, 154. 
74  İsmail Güllü, “Prof. Dr. Ünver Günay’ın Hayatı, Eserleri ve Türk Din Sosyolojisindeki Yeri,” Turkish Studies 13/2 (Kış 2018),  xxvi-xxvii. 



182  

https://dergipark.org.tr/rid 

V.DİN SOSYOLOJİSİNİN KONUSU 
VI.DİN SOSYOLOJİSİNDE METOT 
VII.DİN SOSYOLOJİSİNİN TARİHÇESİ 
IX. GÜNÜMÜZDE DİN SOSYOLOJİSİ VE BU ALANDA 
ORTAYA ÇIKAN BAŞLICA EĞİLİMLER 
X.İSLÂMİYET VE DİN SOSYOLOJİSİ 
XI.TÜRKİYE’DE DİN SOSYOLOJİSİ 
 

XVII. DİN VE SOSYAL FARKLILAŞMA 
XVIII. DİN VE SOSYAL BÜTÜNLEŞME 
XIX. DİN VE SOSYAL DEĞİŞME 
XX. ÇEŞİTLİ TOPLUM TİPLERİNDE DİN 
XXI. DİNİN DİĞER SOSYAL KURUMLARLA FONKSİYONEL 

İLİŞKİLERİ  

Ünver Günay’ın kitabında, Yümni Sezen’in aksine din sosyolojisinin tarihçesine uzun bir yer ayrılması (70 sayfa) dikkat çeker. 
Konu Antik Yunan filozoflarından başlar, İslâm dünyasında Farabi, Gazali, diğer İslâm düşünürleri ve İbn Haldun’la devam eder 
ve modern döneme gelir.  

3. Din Sosyolojisi Kitaplarında Yer Alan İki Örnek Konu: İlkel Din Teorileri ve Laiklik 

İlkel din teorileri ve insan toplumlarının geçirdiği evrim Ziya Gökalp’ten başlayarak günümüze kadar bütün din sosyolojisi 
kitaplarında ele alınan ortak bir konudur. Bu, anlaşılabilir bir durumdur zira A. Comte’tan başlamak üzere ilk sosyologlar, 
antropologlar, hatta Freud örneğinde olduğu gibi75 ilk psikologlar dinin kaynağı üzerinde durmuşlardır. Ders kitaplarındaki 
ikinci ortak konunun laiklik olması ise ilkel din teorilerinin salt bilimsel amaçla ele alınmadığını bize göstermektedir. Şüphesiz 
din-siyaset ilişkisi de sosyolojinin başlangıcında ele alınmıştır.76 Ancak sekülerleşme teorisinin Batı’da 1920-1930 yıllarında 
kurulduğunu77 düşündüğümüzde laiklik konusunun aynı dönemde ülkemizdeki lise ders programında yer alması basit bir şekilde 
güncel sosyoloji konularının takibiyle açıklanamaz. Yukarıda ifade ettiğimiz üzere 1924’te çıkarılan devrim kanunları ile laik bir 
devlet yapısını hedeflenmişti.78 Bu hedefin yeni nesillere benimsetilebilmesi için önemli araçlardan biri eğitimdi.79 Dönemin 
Maarif Vekili Vasıf Bey ülkenin “medeni ve asri” gelişmesini sağlayacak bir eğitim politikası izleyeceklerini söylüyordu.80 Aynı 
yıl (1924) belirlenen Sosyoloji ders programında laiklik kavramı geçmemesine rağmen yazarlarca işlenmiş, 1935 ders 
programında ise laikliğe açıkça yer verilmiştir.81 Nitekim kısa ama hızlı bir süreçten sonra 1937 yılında yapılan değişiklikle 
“laiklik” anayasaya konulacaktır. 82 

3.1. Toplumların Evrimi ve Din 

Sosyoloji ilk ortaya çıktığı andan itibaren toplumların gelişimine, dolayısıyla ilkel topluluklara ilgi duymuştur. Antropolojinin 
öncülerinden kabul edilen Giambatista Vico’nun (öl. 1744) kendilerine vahiy gelmeyen Gentillerin gelişimini Tanrılar Çağı, 
Kahramanlar/Barbarlar Çağı ve İnsanlar Çağı şeklinde ayırması,83 Comte’un (öl. 1857) Teolojik, Metafizik ve Pozitif Çağ’dan 
oluşan bir tarih felsefesi yapması ve dinin evrimini fetişizm, politeizm ve monoteizm olarak açıklaması84 kendilerinden sonra 
gelen sosyal bilimcilerin yolunu belirlemiştir.  

Gerek genel sosyoloji kitaplarında gerekse din sosyolojisi kitaplarında insanlığın gelişimi evrimsel olarak, klanlardan 
başlatılarak modern ulus devlete kadar getirilir. Örneğin Mehmet İzzet klan, toprağa yerleşim, aşiret, ulus ve medeniyet 
şeklinde,85 Topçu klan, site ve imparatorluk şeklinde,86 Yümni Sezen klan, kabile, site, imparatorluk ve millet şeklinde,87 Ünver 
                                                                        
75  Ali Köse ve Ali Ayten, “Sigmund Freud ve Din Görüşü,” Sosyal Teoride Din, Ed. Cevat Özyurt ve İbrahim Mazman (Ankara: Hece Yayınları, 2015), 344-347. 
76  Örnek olarak Marks’ın yaklaşımı için bkz. Cevat Özyurt, “Marx’ta Yanılsama ve İdeoloji Olarak Din,” Sosyal Teoride Din, Ed. Cevat Özyurt ve İbrahim Mazman 

(Ankara: Hece Yayınları, 2015), 138-140, 152-158. 
77  Ekber Şah Ahmedi, Varoluşsal Güvenlik ve Sekülerleşme: Modern Bir Teorinin Eleştirisi (Ankara: Nobel Bilimsel Eserler, 2023), 38-39. 
78  Söz konusu yasalarla laik bir devletin hedeflendiği konusunda genel bir uzlaşı söz konusudur. Örnek olarak bkz. Reşat Kaynar, “Giriş,” Türkiye’yi Lâikleştiren 

Yasalar: 3 Mart 1924 Tarihli Meclis Müzakereleri ve Kararları, Haz. Reşat Genç (Ankara: Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları, 1998), xxx. 
79  Yahya Akyüz, Türk Eğitim Tarihi: Başlangıçtan 1990’a (İstanbul: Alfa Basım Yayım Dağıtım, 7. Bs., 1999), 283. 
80  Hâkimiyyet-i Milliye, “Maarif Vekili Vâsıf Beyin Beyânâtı” (9 Mart 1924), 1.  
81  Tok, Cumhuriyetin Yurttaş İnşa Projesinde Lise Sosyoloji Ders Kitaplarının Etkisi (1923-1938), 61. 
82  Türkiye Cumhuriyeti Anayasa Mahkemesi, “1924 Anayasası” (Erişim 09 Ekim 2025). 
83  Sema Önal Akkaş, Giambattista Vico’nun ‘Yeni Bilim’ Adlı Eserinin Felsefe Tarihindeki Yeri (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 

2003) 131-142; Giambattista Vico, Yeni Bilim, Çev. Sema Önal (Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2007), 406-411. 
84  Auguste Comte, System of Positive Polity II. Çev. Frederic Harrison (Londra: Longmans, Green and Co, 1875), 75-80. 
85  Mehmet İzzet, “Yeni İçtimaiyat Dersleri,” 481-484, 522, 591-595. 
86  Nurettin Topçu, Sosyoloji, (İstanbul: Kurtulmuş Basımevi, 1952), 21-22, 29-31, 36-37, 42.  
87  Sezen, Sosyolojide ve Din Sosyolojisinde Temel Bilgiler ve Tartışmalar, 82-93. 



 183 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Günay ise aile, klan, mahalli birlikler (köyler ve şehirler), kabile ve millet şeklinde bir sıralama yapar.88 

Bu gelişim aynı zamanda dinin gelişimini de içermektedir, bir başka ifadeyle insanlığın gelişimi ile dinin gelişimi birbiriyle 
doğrudan ilişkili olarak kabul edilir. Klan dininin totemizm olduğu hususunda neredeyse ittifak vardır.89 Bu anlayışta 
Durkheim’in etkisi açık bir şekilde görülür. Hatta bu iddia dünyanın farklı coğrafyalarındaki örneklerle desteklenir. Mehmet 
İzzet’e göre sadece Avustralya’da değil, Amerikan yerlilerinde, Afrika’da, Mısır’da, hatta Cahiliye Araplarında hayvan isimleriyle 
anılan (Benî Kelb gibi) kabileler bulunmaktadır, dolayısıyla insanlığın başlangıcında totemizmin olduğunu kabul etmek bir 
zorunluluktur.90  

Totemizmin genel kabulünden sonra dinin evrimiyle ilgili görüşlerde küçük farklılıklar söz konusudur. Mehmet İzzet’e göre 
toprağa yerleşimle birlikte totem inancı zayıflamaya başlar, atalara tapınma ortaya çıkar. Aşiretlerde aşiret dini, uluslarda milli 
dinler, medeniyetlerde de âlemşümul (evrensel) dinler görülür. Modern dönemdeki dinin öne çıkan özelliği ise vicdana 
inmesidir. “Aynı zamanda ferdileşen ahlaki mes’uliyet duygusu ile beraber din de ferdin derin ve samimi, fakat enfüsi bir 
merbutiyetinden ibaret gözüküyor.”91 Aşağıda ele alacağımız üzere, Mehmet İzzet buradan laiklik düşüncesine yol açacaktır. 

Necmettin Sadak klandaki totem inancından, şehir dinlerine, oradan evrensel dinlere geçiş yapar. Sadak’a göre, dinleri sıralarken 
sadece dinlerin toplumsal yapıya bağlılığına bakılmalıdır, hatta “Din, siyasal örgenin ruhsal görünüşünden başka bir şey değildir.”92 

Hilmi Ziya Ülken kabilede totemizm, animizm, natürizm görüldüğünü, site ile birlikte çok tanrıcılık, henoteizm (çokta bir 
Allahçılık), arada görülme ihtimali olan iki tanrıcılık, tek tanrıcılık, hiç tanrıcılık (ateizm) şeklinde bir gelişim olduğunu iddia 
eder. Hiç tanrıcılıktan kasıt felsefi ateizm değildir; Budizm, Lamaizm, Jainizm gibi tanrının inkârına varan dinlerdir.93  

Nurettin Topçu, çok benimsememekle birlikte, müfredata bağlı kalarak klanda totemizm, yerleşik hayata geçiş ve boyların 
ortaya çıkmasıyla animizm ve natürizm inançlarından söz eder. Sitenin (şehrin) kurulmasıyla birlikte insanlık çok tanrıcı bir 
evreye geçmiş, imparatorlukların ortaya çıkmasıyla çok tanrıcılık düalizme, oradan da tek tanrıcılığa evrilmiştir.94 Topçu’ya 
göre, “Dinlerin evriminde gaye olarak son devre, bir Allahcılık devridir.”95 

Tasavvufi bir eğilime sahip olan Âmiran Kurtkan Bilgiseven hem İslâm’ı hem de sosyolojik görüşü birleştirmek ister. Ona göre 
Hz. Âdem’den önce dünyada yaşayan âdemlerin (insanların) tevhit inancı zayıftı. İnsanlık Hz. Âdem’le birlikte tedrici değil, ani 
bir sıçrama şeklindeki tekâmülle tevhit inancını tanıdı, daha sonraki devirlerde ise ilkel inanç seviyelerine döndü. Ancak bu 
çerçevede görülen totemizm, natürizm gibi inançlar insanlık tarihindeki kronolojik gelişmeyi göstermezler. Bu inançların 
ortaya çıkışında çevresel faktörlerin etkisi vardır. Natürizmin çok uzun süre görülme sebebi insanların tabiat karşısında 
tamamen güçsüz bir konumda olmalarıydı.96 Yazar dinlerin gelişimiyle ilgili kronolojik bir gelişim olmadığını söylese de 
totemizm, natürizm, çok tanrıcılık ve tek tanrıcılık şeklinde bir sıralama yapar. Bu tek tanrı, örneğin milli bir tanrı olabilir. 
Tekâmülün nihai evresi tek tanrıdan “Allah kavramına ve tevhit fikrine yükseliş”tir.97 Tanrı “belirli bir kudrete sahip ve 
hükümranlığı belirli sahalarda veya hususlarda geçerliği olduğu düşünülen… güçtür.” Oysa Allah “her hususta kuvvet ve kudret 
sahibi olan… tek ilahi varlıktır.”98 Yazara göre, Hilmi Ziya Ülken tanrı ve Allah kavramları arasındaki farkı dikkate almadığı için 
analizlerinde hata yapmıştır.99 

Klasik sosyolojinin temel problemlerinden biri olan dinin menşei konusunu Türk sosyologları da kimi eleştirilerle birlikte 
sahiplenmişlerdir. Mehmet İzzet Müslüman bir toplumda bu teorilere zemin hazırlamak için, herkesin kendi dininin ilahi 
olduğuna inandığını, ancak dünyadaki bazı dinlerin ilahi vahiyle açıklanamayacak kadar farklı olduğunu, bunları hak dinin 
dejenerasyonu olarak yorumlamanın da dinlerin menşei konusundaki sorulara cevap olmadığını söyler.100 Aslında İslâm 

                                                                        
88  Ünver Günay, Din Sosyolojisi Dersleri (Kayseri: Erciyes Üniversitesi Yayınları, 1993), 191-203. 
89  Mehmet İzzet, “Yeni İçtimaiyat Dersleri,” 481; Necmettin Sadak, Toplumbilim Sosyoloji (İstanbul: Maarif Bakanlığı Yayınları, 1945), 26, 90; Hilmi Ziya, Umumî 

İçtimaiyat, 151-152; Topçu, Sosyoloji, 21-22. 
90  Mehmet İzzet, “Yeni İçtimaiyat Dersleri,” 481-484. 
91  Mehmet İzzet, “Yeni İçtimaiyat Dersleri,” 522, 595-597. 
92  Sadak, Toplumbilim Sosyoloji, 95-96. 
93  Hilmi Ziya, Umumî İçtimaiyat, 194-195; Hilmi Ziya Ülken, Dinî Sosyoloji (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1943), 28-33. 
94  Topçu, Sosyoloji, 21-22, 29-31, 36-37, 42. 
95  Topçu, Sosyoloji, 75. 
96  Kurtkan Bilgiseven Din Sosyolojisi, 142-145, 156-157. 
97  Kurtkan Bilgiseven Din Sosyolojisi, 165. 
98  Kurtkan Bilgiseven Din Sosyolojisi, 153.  
99  Kurtkan Bilgiseven Din Sosyolojisi, 163. 
100  Mehmet İzzet, “Yeni İçtimaiyat Dersleri,” 588-589. 



184  

https://dergipark.org.tr/rid 

geleneğinde hak dinler, muharref dinler ve batıl dinler şeklinde bir ayrım söz konusudur,101 fakat Mehmet İzzet bu ayrımı 
anmadığı gibi hak dinin dejenerasyonunu, yani muharref dinler konusunu da silip atar.  

Hilmi Ziya Ülken dönemin hâkim sosyolojik anlayışının gereği olarak “Dinlerin kökünü araştırmak bir zarurettir,” der.102 Ancak 
bu teoriler onu tatmin etmemiştir. Zira henüz muhafazakâr düşünceye dönmediği bir dönemde kaleme aldığı Umumî İçtimaiyat 
(1932) isimli kitabında müstakil bir konu olmamakla birlikte dinin menşei ile ilgili totemizm, animizm, natürizm teorilerine 
değinir, fakat sonuç olarak bu teorilerin dinlerin nasıl başladığını izah edemediklerini söyler.103  

İlk dönemlerde ilkel din teorilerine bir eleştiri yapılacak olsa bile Durkheim referans alınır. Çünkü Durkheim de diğer teorileri 
eleştirerek işe başlamıştı.104 Necmettin Sadak dinin menşei konusunda sadece Durkheim’e atıf yapar, Comte’un fetişizm, 
politeizm, monoteizm şeklindeki sıralamasını eleştirir.105 Nurettin Topçu ilk kez 1948’de Toplumbilim Sosyoloji adıyla neşredilen106 
kitabında ilkel toplum fikrinin tartışmalı bir husus olduğunu, pigmeler gibi ilkel görülen topluluklarda aile hayatının, derin bir 
musikinin, yüksek ahlaki hayatın ve bir tanrı inancına dayanan dinin olduğunu ifade ettikten sonra yine de Durkheim’in izinden 
giderek dinin gelişimini ele alacağını söyler.107 Ancak Topçu, daha önceki kitaplarda birer sosyal gerçeklik gibi sunulan animizm 
ve natürizm evresinin Durkheim tarafından nasıl eleştirildiğini de anlatır. Burada Topçu’nun ilkel din üzerine eleştirilerini daha 
çok Durkheim üzerinden yürüttüğünü görürüz. Zira Durkheim Türk sosyolojisinin bir idolüdür ve onun üzerinden yapılan 
eleştirilere kimsenin itiraz edecek hâli yoktur. 108  

Mehmet Taplamacıoğlu Din Sosyolojisi: Giriş (1961) isimli kitabının “Dinin Başlangıcı” konusunda ruhçuluk, ata ruhlarına tapınma 
ve tabiatçılığı yine çoğunlukla Durkheim’in eleştirileri merkezinde kritik eder. Yazar totemizmin eleştirisi konusunda daha 
temkinlidir, temel bilgileri naklettikten sonra, muhtemelen hâkim Durkheimci görüşlerle çatışmaya girmemek için, “Totemizm, 
natürizm ve animizme göre daha kıvamlı bir sistem olmakla beraber ilkel insanların dinî inanışlarını açıklamak üzere kurulmuş 
bir ipotezden öteye gidemez,” demekle yetinir.109   

Taplamacıoğlu’nun Din Sosyolojisi (1963) kitabında ilkel din teorilerine bir başlık veya konu olarak yer vermemesi dikkat çekicidir. 
Ara ara konulara değinir. Burada da eleştirel yaklaşımları öne çıkarır. Örneğin Frazer’in, totemle olan ilişkinin her vakit dinî 
olmayacağını ispat ettiğini söyler. Frazer’e göre, “Tanrıdan söz eder gibi totemden söz açmak ve bunun klân tarafından 
yüceltildiğini doğrulamak büyük bir hatadır.”110 Malinowski “toplumdan söz açmakla yetinmiyerek dinin menşeinde bir ferdilik 
görmektedir. Yazar dinin rasyonalist yorumuna ve özellikle, Levy Bruhl'ün ilkel toplumların mantık öncesi zihniyeti tezine karşı 
cephe almaktadır.”111 Bu görüşleri farklı yerlerde verdikten sonra Taplamacıoğlu, dinin doğuşunu tek bir sebebe bağlamak 
isteyen açıklamaların “çıkmaz yol olarak” görüldüğünü, dinin “daha çok toplumun fonksiyonel bir ön şartı olarak” 
düşünüldüğünü ve “dinle toplum arasındaki karşılıklı etkiler üzerinde durulduğunu” söyler. Fakat ona göre dini tam olarak 
tanımlamak da “onun toplumun fonksiyonel ön şartı olduğunu ispat etmek de oldukça güçtür.”112 

İ. Turgut Ulusoy’un İmam Hatip Okulları için hazırladığı İslâm Felsefesi ve Din Sosyolojisi (1971) kitabında dinlerin evriminde 
animizm ve natürizmin eleştirisi yapılır, totemizmin yapılmaz.113 Âmiran Kurtkan Bilgiseven, Schmidt’in tek tanrı inancının 
sadece gelişmiş toplumlarda değil, ilkel toplulukların da ilk anlayışı olduğu tezine yer verir ancak “ispatlanamamış bir fikir” 
diyerek çok üzerinde durmaz.114 Zira kendi mantığı içerisinde ilkel inançları da “gerçek dini” de açıklamaktadır. Yümni Sezen’in 
Sosyolojide ve Din Sosyolojisinde Temel Bilgiler ve Tartışmalar (1993) kitabında eleştirileriyle birlikte natürizm, animizm, totemizm 
konuları ele alınır.115 İncelediğimiz kaynaklar arasında ilkel din teorilerinin en sistemli eleştirisini Ünver Günay’ın çalışmasında 

                                                                        
101  Günay Tümer, “Din, Genel Olarak Din,” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 9/318. 
102  Ülken, Dinî Sosyoloji, 20. 
103  Hilmi Ziya, Umumî İçtimaiyat, 117-120. 
104  Emilé Durkheim, Dinî Hayatın İlk Şekilleri, Çev. İzzet Er (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2009), 65-101. 
105  Sadak, Toplumbilim Sosyoloji, 26, 90-91, 96. 
106  İsmail Kara, “Ahlâk Davasına ve Muallimliğe Adanmış Bir Ömür: Nurettin Topçu,” Temaşa: Erciyes Üniversitesi Felsefe Bölümü Dergisi 4 (2016), 18. 
107  Topçu, Sosyoloji, 26. Her ne kadar kitap özel bir matbaada basılmışsa da dış ve iç kapakta “M. E. Bakanlığının 19 Nisan 1952 tarih ve 7792 sayılı karariyle ders 

kitabı olarak kabul edilmiştir,” yazar. 
108  Topçu, Sosyoloji, 21-22, 29-31. 
109  Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisi: Giriş, 68. 
110  Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisi, 1. 
111  Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisi, 53. 
112  Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisi, 55. 
113  Ulusoy, İslâm Felsefesi ve Din Sosyolojisi, 113-114. 
114  Kurtkan Bilgiseven Din Sosyolojisi, 155. 
115  Sezen, Sosyolojide ve Din Sosyolojisinde Temel Bilgiler ve Tartışmalar, 191-192, 194, 212-213. 



 185 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

görürüz. Günay uzun bir yer ayırdığı din sosyolojisinin tarihçesi kısmında ilkel din teorilerini genişçe ele alır, akabinde Pareto, 
W. Schmidt ve Malinowski’nin eleştirilerine yer verir.116  

Dinin kaynağı meselesi artık sosyolojinin ve antropolojinin bir konusu olmaktan çıkmıştır zira Evans-Pritchard’ın yaklaşımıyla 
ifade edecek olursak, masa başı bilim adamlarının felsefi spekülasyonları deneysel anlamda bir değer taşımamaktadır. Bu 
teoriler, bazısı hiçbir ilkelle karşılaşmayan kuramcıların kendince ilkel insanın düşünce ve duygu dünyasına girip birtakım 
çıkarımlarda bulunduğu psikolojik kuramlardır. Dolayısıyla bu teoriler ne doğrulanabilen ne de yanlışlanabilen düşüncelerdir.117 
Bugünün sosyolojisi dinin diğer toplumsal kurum ve süreçlerle ilişkileri, dinin toplumsal işlevleri üzerinde yoğunlaşmaktadır. 
Fakat ülkemizde Psikoloji, Sosyoloji, Antropoloji ve Felsefe gibi bölümlerde bu teorilere hâlen yer verilmesi din sosyolojisi 
kitaplarında da bir konu olarak yer almasını zorunlu kılıyor. Burada eleştirilebilecek en önemli husus dönemin düşünsel olarak 
arka planını vermeden, bu teorileri kendi zamanlarında da rağbet gören yaklaşımlar olarak sunmaktır. Oysa Müller’in teorisi 
kendi hayatında Tylor ve Spencer kadar kabul görmemiş, ölümünden sonra da kalıcı bir etki bırakmamıştır.118 Frazer’in görüşleri 
ise Levi-Strauss gibi önemli bazı antropologlar dışında pek yankı bulmamıştır.119 Sosyoloji kitapları bu teorileri aktarırken 
alternatif bir iddia olarak İlahi kökene yer vermemiştir, zira sosyoloji böyle bir yaklaşımı “bilimsel” kabul etmez. Comte’un 
formülleştirmesiyle sosyoloji pozitif bir bilimdir, pozitivizm de dini ve metafiziği bilim öncesi düşünce formları olarak gör üp 
reddeder.120 Oysa Andrew Lang (öl. 1912) söz konusu teorileri eleştirerek ilkel kabilelerde hayalet ve ruh kavramları oluşmadan 
önce yapıcı (maker), herkesin babası (father) ya da efendi (master) olarak inanılan bir tanrı inancı olduğunu iddia etmiştir. Lang’e 
göre hemen hemen bütün ilkel kabilelerde neredeyse monoteizme benzer şekilde bir Yüce Varlık fikri vardı. Diğer inanç şekilleri, 
hatta içinde kurbanın olduğu vahiyli dinler bile bu inancın “dejenere” olmuş biçimiydi. Bu teori daha sonra “animistik dönem 
öncesi monoteizm” olarak nitelendirilmiştir.121 Lang’in bu teorisi Katolik din adamları ve antropologları olan Wilhelm Schmidt 
ve Wilhelm Koppers’ın başını çektiği Avusturya Kültür Tarihi Okulu tarafından savunulmuş.122 Malinowski (öl. 1942) tarafından 
da ilkel din teorileri konusunda önemli bir katkı olarak görülmüştür.123  

3.2. Modern Toplumda Din ve Laiklik 

Dinin diğer sosyal kurumlarla ilişkisi din sosyolojisinin başlıca ilgi alanı içindedir. Temel toplumsal kurumları aile, din, eğitim, 
ekonomi, siyaset, serbest zamanlar olarak124 sıraladığımızda dinin hangi kurumla daha sıkı bir ilişki içerisinde olduğunu 
söylemek o kadar da kolay değildir. Şüphesiz Avrupa toplumlarının siyasi olarak gelişiminde dinle bir çatışma söz konusudur. 
Ancak Marks ve Weber örneğinde görüldüğü gibi din-ekonomi ilişkisi sosyolojide daha ön plandadır. Fakat ülkemizde modern 
Cumhuriyet’le birlikte laiklik ilkesine geçilmesi din-devlet ilişkilerinin Sosyoloji ders kitaplarında işlenmesine neden olmuş, Din 
Sosyolojisi ders kitaplarında da bu genel yaklaşım sürdürülmüş, hatta bir adım ileri gidilip İslâm ile laiklik uzlaştırılmaya 
çalışılmıştır. 

Mehmet İzzet’e göre, toplumsal hayat sürekli değiştiği için değişmez ilkelere dayanan Hıristiyanlık ve İslâmiyet gibi dinlerin 
devlete temel teşkil etmesi mümkün değildir. Ayrıca modern dönemde dinler daha ziyade bireyi yaratıcısına bağlayan enfüsi bir 
bağ haline gelmiştir. İlkel toplumlarda din siyaset, hukuk, aile vb. ile sıkı sıkıya irtibatlıydı, bunları birbirinden ayırmak mümkün 
değildi. Medeni toplumda ise dinî hakikatle bilimsel hakikat, dinle hukuk birbirinden ayrılmıştır. Bu yüzden çağdaş devlet laiktir, 
“yani din kurumları ile evvelce mevcut olan sıkı irtibatını kesmiştir.” Mehmet İzzet laikliği modern toplumun zorunlu bir özelliği 
olarak görür.125 

Necmettin Sadak Toplumbilim Sosyoloji kitabının “Din” bölümünde “Dinsiz bir cemiyet olabilir mi?” diye sorar. Ona göre, henüz 
insanlığın tamamen bilimsel düşünceyle hareket ettiği bir evreye gelinmemiştir, dolayısıyla dinsiz bir toplum yoktur. Sadak’ın 
“tamamen bilimsel düşünceyle hareket etmek” derken Comte’un pozitivist toplum evresini kast ettiği bellidir. Her toplum bir 
ideal etrafında bir araya gelir, bu ideali doğuran maneviyat da sadece dinden çıkarılmaz. Modern dönemde toplumu artık “ulus” 

                                                                        
116  Günay, Din Sosyolojisi Dersleri, 98-100. 
117  Edward Evans-Pritchard, İlkellerde Din, Çev. Hüsen Portakal (Ankara: Öteki Yayınevi, 1998), 120, 128. 
118  Brian Morris, Din Üzerine Antropolojik İncelemeler, Çev. Tayfun Atay (Ankara: İmge Kitabevi, 2004), 154. 
119  Thomas Hylland Eriksen ve Finn Sivert Nielsen, Antropoloji Tarihi, Çev. Aksu Bora (İstanbul: İletişim Yayınları, 2011), 9, 61. 
120  Ahmet Cevizci, Büyük Felsefe Sözlüğü (İstanbul: Say Yayınları, 2020), 2/1553. 
121  Mehmet Şahin, Andrew Lang’in Eserlerinde Din ve Yüce Tanrı Kavramı, (Konya: Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2002), 61-65, 90-91, 

108-109. 
122  David Bidney, “The Ethnology of Religion and the Problem of Human Evolution,” American Anthropologist  56/1 (1954), 6. 
123  Bronislaw Malinowski, Büyü, Bilim ve Din, Çev. Saadet Özkal (İstanbul: Kabalcı Yayınları, 1990), 12-13. 
124  Joseph Fichter, Sosyoloji Nedir, Çev. Nilgün Çelebi (Ankara: Anı Yayıncılık, 2002), 131-132. 
125  Mehmet İzzet, “Yeni İçtimaiyat Dersleri,” 543-545, 597. 

https://www.jstor.org/stable/i227359


186  

https://dergipark.org.tr/rid 

ve “insanlık” idealleri bir araya getirecektir. Evrensel dinler geçerliliğini yitirmiş, din ulusallaşmış ve bireylerin vicdanlarında 
yaşayan kutsal bir duygu hâline gelmiştir. Yazara göre, dinî evrimin son halkası laikliktir.126 Sadak, on üç sayfalık bölümün 
yaklaşık beş sayfasını laikliğe ayırmış, pozitivist bir bakış açısıyla dine bakmayı ve ardından konuyu laikliğe bağlamayı 
hedeflemiştir. 

Nurettin Topçu “laiklik” konusunu bilinen şekliyle işler: “Lâiklik, din işleriyle devlet işlerinin ayrılması, dinin devlet ve siyaset 
işlerine, devletin de din işlerine karışmaması, birbirlerine karşılıklı olarak alakasız kalmaları demektir. Lâiklik dinsizlik demek 
değildir.”127 Ancak Topçu “lâikliğin iki düşmanını” anlatırken mevcut sisteme ince bir eleştiri getirmekten geri kalmaz. Buna 
göre laikliğin birinci düşmanı teokrasi, yani dinin, devletin otoritesini kendi emrine almasıdır. “Devlet nizamiyle dini idâreye 
kalkışanlar” ise laikliğin ikinci düşmanıdır. Bunlar kendi politik emellerine göre dinde yenilikler yapar, mezhep icat eder, dini 
bürokrasinin bir parçası hâline getirir, dini siyasî hayata oyuncak yaparlar. Topçu’ya göre din ve devlet birbirine rakip değil, 
birbirine üstünlüğü olmayan tamamlayıcı kurumlardır. Topçu “Görülüyor ki lâiklik ne bir devlet şeklidir, ne de bir dindir. Dinî 
hayatın bir evrimi diye de telakki olunmamalıdır,” diyerek Necmettin Sadak’ın yukarıda verdiğimiz görüşünü açık bir şekilde 
eleştirir.128 

Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi’nde ilk Din Sosyolojisi dersini veren Mehmet Karasan ders notlarında konuyu doğrudan 
laikliğe getirmeden din-devlet ilişkilerini ele alır.129 Ankara İlâhiyat’ın ikinci din sosyoloğu olan Mehmet Taplamacıoğlu ise 
laikliğe çok özel bir önem verir. Sözlük kısmını saymazsak 168 sayfa olan üç bölümlük Din Sosyolojisi kitabının 75 sayfalık üçüncü 
bölümünü din-devlet ilişkileri ve laiklik konusuna ayırmıştır. Bu durum kitaba bir takriz yazan Hilmi Ziya Ülken’in de dikkatini 
çekmiştir: “Din ve toplum münasebetlerinde ağırlık merkezini, kitabın plânına göre başka kısımların aleyhine olarak biraz fazla 
genişlemiş bir halde, din ve devlet münasebeti teşkil ediyor. Burada eski hukukçu (Madrid üniversitesinden hukuk doktoru) 
alışkanlıklarına hâkim olamamış ve belki de problemin aktüel öneminden dolayı başka bahislerden fazla onun üzerinde durmayı 
tercih etmiştir.”130 

Taplamacıoğlu’na göre dinler evrensellik aşamasına geçtiklerinde cemaate değil, bireye ve bireyin vicdanına hitap etmeye 
başlarlar, din-devlet ayrımını kabul ederler. Burada Batı’da ve Doğu’da, bütün toplumlarda görülen bir evrim söz konusudur. 
İşbölümünün gelişmediği dönemlerde bütün toplumsal kurumlar ve değerler dinle iç içeydi. Toplumun gelişip karmaşık bir hâl 
alması, işbölümünün ilerlemesi sonucunda sanat, felsefe, ahlak, bilim, son aşamada ise devlet, hukuk ve eğitim dinden 
ayrılmıştır. Dinin devletten veya devletin dinden ayrılması “lâyiklik” kavramı ile ifade edilir.131  

Taplamacıoğlu İslâm’ın başlangıçtan itibaren laik olduğunu iddia etmez. Ona göre, Hz. Peygamber’in, "Dünyaya ait işleri sizler 
daha iyi bilirsiniz,” şeklindeki sözü, Mekke’nin fethinden sonra şehrin valiliğini Attab b. Esid’e, halka Kur’an öğretme görevini 
Muaz b. Cebel’e vermesi İslâm’ın ilk yıllarında bir din-devlet ayrımının “rüşeym hâlinde” bulunduğunu göstermektedir. Bunu 
destekleyecek şekilde İslâm’ın ilk dönemlerinde gayrimüslimlerin Müslüman olmaya zorlanmaması din ve vicdan özgürlüğünü, 
bilimin ve hikmetin övülmesi İslâm’ın akla verdiği değeri gösterir.132 Fakat toplumsal evrim, toplumları kendiliğinden laikliğe 
götürmemiş olmalı ki yazar, uzun uzun Batı’daki ve Türkiye’deki gelişmelerden ve yapılan mücadelelerden söz eder. Türkler 
başka dinlere karşı hoşgörülü olsalar da laikliğin temelleri Tanzimat’ta atılmış; medrese yanında mektep, şeriat mahkemesi 
yanında nizami mahkeme gibi ikilikler ortaya çıkmış, Cumhuriyet devrimleriyle ve yasal değişikliklerle “bir çırpıda devlet, dinî 
kılıktan kurtularak lâyikleşmiştir.”133  

Taplamacıoğlu, gerçek dindarlığın kul ile tanrı arasında hiç kimsenin bulunmaması durumunda ortaya çıkacağını iddia eder. 
Ona göre, “Sizin dininiz size, benim dinim bana”, “Ameller ancak niyetlere göredir”, “Dinde zor olmaz” gibi ilkeler İslâmiyet’i 
bir gönül dini olarak ebedileştirmiştir. Böyle bir gönül dininin devlet karşısındaki bağımsızlığını sağlayan veya aşırı derecede 
dinin dünya işlerine karışmasını önleyen lâyiklik, dini inkâr etmek veya onun aleyhinde bulunmak değil, aksine onun kutsallığını 
doğrulamak ve ona kendi alanında bağımsızlık vermek demektir.”134 Ancak Türkiye’de uygulamada bazı problemler söz 
konusudur. Devletin dinden elini çekmesi, din derneklerinin yasaklanması ve bunlara ait olması gereken bütçenin genel bütçeye 
aktarılması dinî hayatı zayıflatmış, din-devlet arasındaki dengeyi bozmuştur. Bu dengeyi kurmak için Diyanet İşleri 
                                                                        
126  Sadak, Toplumbilim Sosyoloji, 97-99 
127  Topçu, Sosyoloji, 65. 
128  Topçu, Sosyoloji, 65-66. 
129  Karasan, Din Sosyolojisine Giriş: Ders Notları, 35-36. 
130  Hilmi Ziya Ülken, “Birkaç Söz,” Din Sosyolojisi, Mehmet Taplamacıoğlu, (Ankara: Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 1963), vi. 
131  Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisi, 130, 147. 
132  Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisi, 150. 
133  Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisi, 154, 157. 
134  Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisi, 168. 



 187 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Başkanlığının bütçesinin artırılması, radyoda dinî ve ahlakî konuşmalara izin verilmesi, İlâhiyat Fakültesi ve İmam-Hatip 
Okullarının yeniden açılması, ilkokullarda seçmeli din derslerinin konması gibi tedbirler esasında “lâyiklik ilkesine aykırı ve 
gerici tedbirlerdir” ancak laikliğin daha uyumlu bir sistem hâline gelişine dek bu tür uygulamalar zorunludur.135 
Taplamacıoğlu’na göre “memleketimizde lâyikliğin iyice yerleşmesi iyi ve yeterli din adamları yetiştirmeye ve bunlar 
yetişinceye kadar hafif bir devlet denetinin devamına, dini öğretim, yayım ve irşatları güzelce ayarlamaya ve din kurumunu 
kutsallığı ve yüceliğiyle orantılı mali imkânlara kavuşturmaya bağlıdır.”136  

Amiran Kurtkan Bilgiseven Din Sosyolojisi kitabında laikliğe müstakil bir yer ayırmamakla birlikte muhtelif yerlerde sıklıkla atıf 
yapar, konu edinir. Yazar konuyla ilgili görüşlerini 1975’te ilk baskısını yapan Sosyolojik Açıdan Tasavvuf ve Laiklik isimli kitabında 
açıklar. Kitabın hemen başında laikliğin İslâm’ın özünde mevcut olduğunu, laik hukukun İslâmî özü kanunlaştırdığı takdirde 
sosyal gelişmeye imkân vereceğini iddia eder.137 Laikliğin din ve dünya işlerinin birbirinden ayrılması veya devletin, vatandaşın 
din hürriyetini garanti altına alması şeklindeki iki ayrı tanımı da Kurtkan’a göre birbirine zıt değildir.138 Kurtkan laikliği din-
dünya ayrımından hareketle temellendirir. Buna göre, Gazali İhya’sında fıkhı hem dünyevi hem dinî, bazı yerlerde de fıkhı 
dünyevi ilim, fıkıh âlimlerini de dünyevi âlim olarak nitelendirir. Mevlana’ya göre hukukun dinî yönü, özü Tevhit prensibidir. 
Bu özün zaman ve mekâna göre yorumlanması ise dinin dünyevi yönüdür. Kurtkan Bilgiseven bunu lâik hukuk olarak yorumlar. 
Osmanlı Devleti’nde dinî hukukun yanı sıra örfi hukuk da vardı. Mecelle de esas olarak laik bir hukuk kurmak için yapılmış, fakat 
Ahmet Cevdet Paşa “şeriatçı ulema”nın karşı çıkmasından korktuğu için sadece ticari ve iktisadi hukukta bir değişiklik yapmış, 
aile hukukunda yapamamıştır.139 Yazara göre Cumhuriyet’le birlikte laikliğin bir anayasa maddesi haline gelmesi “son derece 
hayırlı olmuştur.” Ancak uygulamada sıkıntı vardır, zira laiklik birleştirici şekilde değil, ayrıştırıcı şekilde uygulanmıştır.140 Yazar 
Din Sosyolojisi kitabını da laikliğe özel bir atıfla “Tevhit Dini Laiklik ile ve İlimle Tam Bir Bağdaşma Arzeder” alt başlığıyla bitirir. 
Ona göre, o güne kadar yapılanların aksine Tevhit özüne uygun laik kanunlar çıkarıldığı takdirde toplum yıkılmayacaktır.141 

Ünver Günay’ın Din Sosyolojisi Dersleri’nin son bölümünde dinin diğer toplumsal kurumlarla ilişkilerindeki son konu “Din ve 
Devlet”tir. Günay, İslâm’daki din-devlet ilişkilerini anlattığı kısımda laiklik konusunda Taplamacıoğlu kadar kesin olmasa da ona 
yakın bir çizgi çizer ve şöyle der: “…Din ve devletin ayrılması, akıl, bilim, hoşgörü, eşitlik, özgürlük ve özellikle de vicdan 
özgürlüğü esasına dayanan lâiklik ilkesi ile ilgili hususlara, aslında taslak halinde bile olsa, İslâmiyette de rastlamak mümkün 
olduğu gibi, bu bakımdan yarı lâik uygulamaları, gerek Türk gerekse İslâm tarihi içerisinde, başlangıçtan itibaren bulduğumuzu 
önemle belirtelim.”142 Günay’a göre hem dinî metinlerde hem de tarihsel uygulamalarda laikliğe işaret edecek pek çok şey 
olmasına rağmen, laiklik insanlık tarihinde evrimleşme, ayrımlaşma ve dinî plüralizm olgularına paralel bir süreç sonucunda 
ortaya çıkmış, Türk toplumu da bu evreye Cumhuriyet döneminde ulaşmıştır.143 

1980’ler Turgut Özal’ın 1983’te Başbakan, 1989’da Cumhurbaşkanı olmasıyla ekonomik ve düşünsel anlamda liberal politikaların 
görüldüğü bir dönemdir. Ancak bu dönemde genel olarak dinî gruplar ve “irtica”, özel olarak üniversitelerde başörtü meselesi 
sık sık gündeme gelmiş, laiklik bir tartışma konusu olmamıştır.  Ünver Günay’ın bir üniversite tarafından basılan ders kitabında 
laikliği bu şekilde ele alınması konjonktüre uygunluk arz eder.   

2000’lerin sonlarına doğru kaleme alınan kitaplarda laiklik konusunda bir değişim görülür. Aslında 28 Şubat sürecinde ülkede 
laiklik çok daha güçlü bir şekilde vurgulansa da daha genç denilebilecek din sosyologları ya konuya hiç temas etmemeyi ya da 
farklı bağlamda ele almayı tercih etmişlerdir. Örneğin Akyüz ve Çapçıoğlu editörlüğündeki Ana Başlıklarıyla Din Sosyolojisi (2008) 
kitabında daha önceleri “Din ve Devlet” başlığı altında incelenen konu “Din ve Siyaset” başlığıyla ele alınır ve laikliğe yer 
verilmez.144 Küçükcan’ın editörlüğünde hazırlanan Din Sosyolojisi (2010) kitabında din ve devlet ilişkilerine bir ünite ayrılır, laiklik 
konusu burada ele alınır ancak ağırlık, sekülerleşme tartışmalarına verilir. Ünitede din-devlet ilişkileri çerçevesindeki yönetim 
modelleri ve laikliğin gelişimi, farklı İslâm ülkelerinin tecrübeleri anlatılır fakat artık kavramın dinî metinlerden ve tarihteki 
örneklerden temellendirilmesi gibi bir çaba söz konusu değildir.145  

                                                                        
135  Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisi, 161.  
136  Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisi, 135. 
137  Âmiran Kurtkan, Sosyolojik Açıdan Tasavvuf ve Laiklik (İstanbul: Kutsun Yayınevi, 2. Bs., 1977), 20-21. 
138  Kurtkan, Sosyolojik Açıdan Tasavvuf ve Laiklik, 167-168 
139  Kurtkan Bilgiseven, Din Sosyolojisi, 488-489. 
140  Kurtkan Bilgiseven, Din Sosyolojisi, 502. 
141  Kurtkan Bilgiseven, Din Sosyolojisi, 514-515. 
142  Günay, Din Sosyolojisi Dersleri, 348. 
143  Günay, Din Sosyolojisi Dersleri, 350. 
144  Fazlı Arabacı, “Din ve Siyaset,” Ana Başlıklarıyla Din Sosyolojisi, Ed. Niyazi Akyüz ve İhsan Çapçıoğlu (Ankara: Gündüz Eğitim ve Yayıncılık, 2008), 348-355. 
145  Talip Küçükcan, “Din ve Devlet İlişkileri,” Din Sosyolojisi, Ed. Talip Küçükcan (Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayınları, 2010), 104-124. 



188  

https://dergipark.org.tr/rid 

Bu değişim Türkiye’deki akademik özgürlük ile açıklanabilir mi? Dârülfünûn da İstanbul Üniversitesi de devlet eliyle kurulmuştu 
ve Türkiye’de, Robert Koleji’nin 1971’de Boğaziçi Üniversitesi’ne dönüştürülecek yüksekokul kısmı hariç özel bir yükseköğretim 
kuruluşu yoktu. İlk vakıf üniversitesi Bilkent 1984’te kurulmuş, bunu 1993 ve 1994 yıllarında Koç ve Sabancı Üniversiteleri takip 
etmiştir. Vakıf üniversitelerinin gelişimi esas olarak 2000 sonrasına denk gelir. Devlet doğrudan üniversiteleri kurup denetlediği gibi 
çeşitli zamanlarda tasfiye de yapmıştır. Örneğin 1933’te Dârülfünûn lağvedildiğinde pek çok müderris işsiz kalmış, 1960’ta askeri darbe 
olduğunda 147 öğretim üyesinin görevine son verilmişti. Dolayısıyla üniversite hocaları devletin açık ya da gizli politikalarının dışına 
çıkmak istemiyorlardı. Nitekim İlâhiyat Fakültelerindeki Din Sosyolojisi derslerinde Cumhuriyet’in başından belirlenen yaklaşım açık 
bir şekilde görülür. Türkiye’de akademik özgürlük hâlâ önemli bir tartışma konusudur ve üniversite hocaları akademik programların, 
programdaki ders içeriklerinin, ders kaynaklarının, ölçme-değerlendirme sisteminin belirlenmesinde,146 uzmanlık alanlarıyla ilgili 
görüş bildirmede147 akademik özgürlükle bağdaşmayacak problemlerin olduğunu ifade etmektedir. Genel anlamdaki bu kaygıların 
özelde İlâhiyat Fakülteleri için de geçerli olduğunu söyleyebiliriz. 2013 yılında Yüksek Öğretim Kurulu İlâhiyat Fakültelerinin 
programında önemli bir değişiklik yapma kararı almış, gelen tepkiler üzerine geri adım atmış, 2015’te tekrar merkezi bir program 
hazırlamış, yine gelen tepkiler üzerine her üniversitenin istediği programa uyabileceğini deklare etmiştir.148 Yakın zamandaki bu 
müdahalelerden de hareketle İlâhiyat akademisyenleri program açılması, derslerin belirlenmesi veya akademik kanaatlerin ifadesi 
hususunda problemler olduğu ifade etmişlerdir.149 Bu durumda Din Sosyolojisi ders kitaplarında laiklik konusundaki değişimin 
akademik özerklikle açıklanamayacağı ortaya çıkmaktadır. Kanaatimizce buradaki temel sebep 2002’de genel seçimleri kazanan Adalet 
ve Kalkınma Partisi’nin ilk yıllarındaki liberal politikalarıdır. Gündelik hayat, düşünce, ifade ve örgütlenme anlamında özellikle 2003-
2013 arasında öne çıkan liberal politikalara örnek olarak Türkçe dışındaki dil ve lehçeler, çocuk isimleri, yer isimleri konusunda yapılan 
düzenlemeler, vatandaşlıktan çıkarılanlara ve azınlıklara yönelik olumlu adımlar, Basın Kanunu ile Dernekler Kanunu’nda yapılan 
değişiklikler, parti kapatmanın zorlaştırılması verilebilir.150 Kanaatimizce bu konjonktür içerisinde yeni kuşak din sosyologları, aşağıda 
yer vereceğimiz üzere, Batı’daki güncel konulara ve yaklaşımlara yönelmiş, “laiklik” üzerinde öteden beri var olan ideolojik 
angajmandan sıyrılıp “sekülerleşme” konusuna geçmiştir.  

4. 2000’lerden Sonra Görülen Değişim 

Batı’da yaşanan gelişmeler ve bu gelişmelere bağlı sosyolojik tartışmalar doğal olarak Türk toplumunu ve akademiyasını 
doğrudan etkilemektedir. Türkiye’de resmen kapatılmakla birlikte dinî gruplar her zaman faaliyetlerini sürdürmüş, dinî hayatta 
belirli dalgalanmalar görülmüş, resmi dindarlığın yanında halk dindarlığı azalarak da olsa sürmüş, dinin diğer toplumsal 
kurumlarla ilişkisi devam etmiştir. Ayrıca Türkiye yoğun biçimde modernleşmenin etkilerini hissetmiş, küreselleşme sürecine 
girmiş, yeni dinî hareketlerin faaliyetlerine tanık olmaya başlamıştır. Bunların hepsi din sosyolojisinin ilgilendiği konulardır, 
ancak söz konusu gelişmelerin bir problem olarak fark edilebilmesi ve tartışılması için teorik çerçeveler gerekmektedir. İşte bu 
teorik zemini çoğunlukla tercümeler sağlamıştır.  

Bazı klasik çalışmaların geç de olsa tercüme edilmesi akademisyen din sosyologlarının derslerine yeni konuları taşımalarını 
sağlamıştır. Bu çalışmaların en önemlisi, şüphesiz, Peter L. Berger’in 1967 tarihli The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory 
of Religion kitabıdır. Ali Coşkun tarafından Dinin Sosyal Gerçekliği adıyla çevrilip ilk kez 1993’te yayımlanan kitap daha sonra Kutsal 
Şemsiye üst başlığıyla defalarca yeni baskı yaptı. Kitapta “dünyevileşme” şeklindeki tercümesiyle sekülerleşmeye üç başlık 
ayrılmıştı ve dikkati çekecek derecede çoğulculuğa da yer veriliyordu.151 Yine Ali Köse’nin 2002’de Sekülerizm Sorgulanıyor başlığı 
altında Peter L. Berger, Rodney Stark, David Martin gibi önemli sosyologların makalelerinden derlediği kitap152 sekülerizm 
konusunun akademide tartışılması adına çok önemlidir. Sekülerleşme ve dinî çoğulculuğu 2004’te yayınlanan Odaktaki Sosyoloji: 
                                                                        
146  Bkz. Süheyla Bozkurt, Örgütsel Demokrasiyi ve Akademik Özgürlüğü Benimseme ve Türkiye’de Uygulanabilir Bulma Düzeyine İlişkin Öğretim Elemanlarının Görüşleri 

(Ankara: Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012), s. 134-136, 179; Rozerin Yaşa,  Öğretim Elemanlarının Görüşlerine Göre Üniversite 
Özerkliği ve Akademik Özgürlük (Ankara: Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024), 128, 157-158, 169-170, 206-208. 

147  Aysel Tüfekçi Akcan, Serdar Malkoç, Ömer Kızıltan, “Akademisyenlere Göre Akademi ve Akademik Kültür,” Abant İzzet Baysal Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi 
18/1 (2018), 579-580; Yaşa,  Öğretim Elemanlarının Görüşlerine Göre Üniversite Özerkliği ve Akademik Özgürlük, 219-220, 237-238. 

148  Haluk Songur, “Hukuk Tarihi Bakımından Osmanlıdan Cumhuriyete Yükseköğretim Meselesi -YÖK’ün İlahiyat Fakülteleri Lisans Program Değişikliği 
Bağlamında-,” Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 30 (2013), 205; Bayramali Nazıroğlu, “İlahiyat Fakültelerinde Din Eğitimi ve Sorunları,” 
Türkiye'de Din Eğitimi ve Sorunları, Ed. Mustafa Köylü (İstanbul: DEM Yayınları, 2018) 178.  

149  Bkz. Bayramali Nazıroğlu, Derdimiz İlahiyat: Akademisyenlerin Gözünden İçe Kritik Bakış (İstanbul: Okur Akademi, 2020), 181-183, 188-203; Aslıhan Kuşçuoğlu, 
İlahiyat Eğitimi Üzerine Akademisyen Görüşleri Çerçevesinde Nitel Bir Araştırma (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023), 188-190. 

150  Fırat Demirkol, Liberal Demokrasi ve Adalet ve Kalkınma Partisi: 2003 – 2018 (İstanbul: İstanbul Gelişim Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020), 
215-223;  Melike Kayıral, Adalet ve Kalkınma Partisi'nin Liberal Muhafazakâr Söylemden Yerli ve Milli Söyleme Geçişinin Analizi (Bartın: Bartın Üniversitesi Lisansüstü 
Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024), 157-173. 

151  Bkz. Peter L. Berger, Dinin Sosyal Gerçekliği, Çev. Ali Coşkun (İstanbul: İnsan Yayınları, 1993), 159-259, özellikle 218-221. 
152  Bkz. Ali Köse (der.), Sekülerizm Sorgulanıyor: 21. Yüzyılda Dinin Geleceği (İstanbul: Ufuk Kitapları, 2002). 



 189 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Din Sosyolojisine Giriş kitabında da ağırlıklı olarak görürüz.153 Bu kitapta bir başlık olarak “sivil din” karşımıza çıkar.154 Recep 
Şentürk’ün telif ettiği ve Batı’da 1960’tan sonra öne çıkan tartışmaları ele alan Yeni Din Sosyolojileri’nde (2004) modernite, 
postmodernite, yeni dinî hareketler, fundamentalizm, sivil din, çoğulculuk ve sekülerleşme konuları hemen göze çarpar.155 
Doğrudan başlıklar hâlinde olmasa bile adı geçen konuları Solmaz ve Çapçıoğlu’nun 2006’da derlediği Din Sosyolojisi: Klasik ve 
Çağdaş Yaklaşımlar isimli kitapta da görürüz.156 Phil Zuckerman’ın 2006’da Türkçemize kazandırılan Din Sosyolojisine Giriş kitabında 
kültler, yeni dini hareketler konusu ön plana çıkar.157 

Bizim 2006 yılında farklı üniversitelerin İlâhiyat Fakültelerinde görev yapan 17 akademisyen üzerinde yaptığımız araştırmada ders 
kitabı olarak okutulan veya tavsiye edilen ilk üç kitap Ünver Günay’ın Din Sosyolojisi Dersleri (13 öğretim üyesi), İzzet Er’in Din Sosyolojisi 
(6 öğretim üyesi) ve Mehmet Taplamacıoğlu’nun Din Sosyolojisi (5 öğretim üyesi) şeklinde sıralanmıştı. Bu kitaplar dışında başka 
kaynaklar da tavsiye ettiklerini belirten öğretim üyelerinin Din Sosyoloji ders programlarında şu konular yer almaktaydı:158 

Tablo: 8. Din Sosyolojisi Ders Programlarında Yer Alan Konular (2006) 

Konu Programında Yer Veren Öğretim 
Üyesi Sayısı 

Din sosyolojisinin tarihçesi  17 
Din sosyolojisinde metot  17 
Sosyal farklılaşma, tabakalaşma ve din 14 
Dini gruplar sosyolojisi 14 
Sosyal değişme ve din 13 
Sosyal bütünleşme ve din  12 
Sosyolojinin bölümleri, din sosyolojisinin bilimler tasnifindeki yeri ve diğer bilimlerle 
ilişkisi  

12 

İslâmiyet ve din sosyolojisi, İslâm dünyasında din sosyolojisi  12 
Din sosyolojisinin konusu 11 
Türkiye’de din sosyolojisi  11 
Dinî tecrübe ve ifade biçimleri  10 
Din ve toplumsal kurumlar  10 
Din ve toplum, dinin toplumsal fonksiyonları  10 
Sosyolojik perspektiften din  9 
Dini hareketler sosyolojisi  8 
Din ve kültür ilişkisi  7 
Din sosyolojisi alanında ortaya çıkan başlıca akımlar  6 
Din ve devlet ilişkisi  6 
Çeşitli toplum tiplerinde din  6 
Modernizm (ve postmodernizm) - din ilişkisi  6 
Sekülerizm ve din 4 
Genel ve özel din sosyolojileri  4 
Türk toplumunda din 5 
Din teorileri  3 
Sosyal gelişme ve din 3 
Dinî çoğulculuk  3 
Fundamentalizm ve din 1 
Küreselleşme ve din  1 

                                                                        
153  Bkz. Ian Thompson, Odaktaki Sosyoloji: Din Sosyolojisine Giriş, Çev. Bekir Zakir Çoban (İstanbul: Birey Yayıncılık, 2004), 31-51, 105-112. 
154  Thompson, Odaktaki Sosyoloji: Din Sosyolojisine Giriş, 99-105. 
155  Bkz. Recep Şentürk, Yeni Din Sosyolojileri: Batıda 1960 Sonrası Arayışlar (İstanbul: Gelenek Yayıncılık, 2004). 
156  Bkz. Bünyamin Solmaz ve İhsan Çapçıoğlu (Der.), Din Sosyolojisi: Klasik ve Çağdaş Yaklaşımlar (Konya: Çizgi Kitabevi, 2006). 
157  Bkz. Phil Zuckerman, Din Sosyolojisine Giriş, Çev. İhsan Çapçıoğlu ve Halil Aydınalp (Ankara: Birleşik Kitabevi, 2006). 
158  Bu araştırma tam metin olarak yayımlanmamıştır ancak elde edilen verilerin bir kısmı daha sonra yapılan bir toplantı kitabında yer almıştır. Bkz. Vejdi Bilgin, 

“Din Sosyolojisi Derslerinde Karşılaşılan Problemler: Çalıştay Raporu,” Günümüz İslâm Toplumları ve Problemleri: Sempozyum Bildiriler Kitabı 5-6 Eylül 2025, Ed. Salih 
Öz ve Recep Vardi (İstanbul: Akademi Titiz Yayınları, 2015), 313-319.  



190  

https://dergipark.org.tr/rid 

Tabloya bakıldığında istisnasız bütün öğretim üyelerinin tarihçeye yer verdiği görülür. Bu nispeten anlaşılabilir bir durumdur 
zira eskiden beri olduğu üzere konular tematik olarak değil, tarihsel olarak verilmektedir. Örneğin “Dinin Menşei” veya “İlkel 
Din Teorileri” diye bir başlık açmak yerine Tylor, Müller, Spencer, Frazer, Durkheim işlenirken ilgili konuya yer verilir. Ders 
kitabında “İntihar” şeklinde bir başlık açmak oldukça zordur, ancak Durkheim anlatılırken din-intihar ilişkisi konusundaki 
görüşlerine yer verilir. Weber’in meşhur teorisi “Din-Ekonomi İlişkisi” başlığı altında değil, Weber’in anlatıldığı tarihçede ele 
alınır. Yine de tarihçeye bu kadar uzun yer verilmesi eleştirilmiştir. Kemaleddin Taş 2004’te din sosyoloji dersinin genelde “din 
sosyolojisi tarihi” formatında verildiğini eleştirel bir şekilde ifade etmiştir.159 

Tabloda dikkat çeken ikinci önemli husus yeni dinî hareketler, modernizm, postmodernizm, sekülerleşme, küreselleşme, 
çoğulculuk gibi konuların bazı hocaların ders programında yer almaya başlamasıdır. 

Niyazi Akyüz ve İhsan Çapçıoğlu editörlüğünde farklı akademisyenlerin yazılarının yer aldığı Ana Başlıklarıyla Din Sosyolojisi (2008) 
isimli eser ders kitapları açısından bir kırılma noktasıdır. Daha sonraki baskılarında genişleyecek olan 447 sayfalık kitabın bu ilk 
baskısında yine ağırlık 120 sayfa ile din sosyolojinin tarihçesine verilmiştir. Fakat daha önceki ders kitaplarından farklı olarak 
“Dini Grupların Marjinal Formu olarak Yeni Dini Hareketler”, “Küreselleşme ve Din” ve “Modernleşme, Sekülerleşme ve Din” 
başlıkları eklenmiştir.160  

Talip Küçükcan’ın editörlüğünde Anadolu Üniversitesi Açıköğretim Fakültesi’nde okutulmak üzere hazırlanan Din Sosyolojisi 
(2010) isimli kitapta yeni konuların pekiştirildiğini görürüz. İlk iki ünite âdet olduğu üzere “Din Sosyolojisinin Doğuşu ve 
Gelişimi” ve “İslâm Dünyasında ve Türkiye’de Din Sosyolojisi” başlıklarını taşır. Kitapta “Din ve Devlet İlişkileri” başlıklı bir ünite 
yanında “Küreselleşme ve Din”, “Yeni Dinî Hareketler”, “Kamusal Alan ve Din”, “Din ve Terör” başlıklı üniteler de yer alır.161 
Özellikle son iki ünitenin ülke ve dünya konjonktürüyle ilgisi açıktır. 1990’larda ve 2000’lerde Türkiye’de kamusal alan meselesi, 
özellikle kamusal alanda başörtü takılıp takılmayacağı çok tartışılıyordu. 11 Eylül 2001’de Amerika’da Dünya Ticaret Merkezi’ne 
yapılan uçak saldırısından sonra da İslâm’ı terörle özdeşleştiren söylemler artmıştı. Bugün (2025) ders kitaplarının pek çoğunda 
bu iki konuya verildiğini görmüyoruz. 

Abdurrahman Kurt’un daha önce ders notları şeklinde olan ve ilk baskısı 2011’de yapılan Din Sosyolojisi kitabında yine 
(Durkheim’in intihar araştırmaları, Weber’in kapitalizmin ortaya çıkışına dair teorisi gibi) bazı konular tarihçe kısmında verilir. 
Bunun dışında kimlik, modernleşme, sekülerleşme, fundamentalizm, postmodernizm, çoğulculuk, yeni dini hareketler ve 
küreselleşme başlıklarının yer aldığı görülür.162 Bu tarihten sonra kaleme alınan ders kitaplarında söz konusu başlıkların artık 
standart hâline geldiğini söylemek mümkündür.  

Sonuç 

Osmanlı’nın son yıllarında din sosyolojisi, sosyolojinin en temel alanlarından birisi olarak Dârülfünûn’un hocalarının 
gündemindeydi ve farklı dönemlerde resmen bir ders olmasa da öğrencilere takrir edilmiş ve ders notları hazırlanmıştı. 
Cumhuriyet’le birlikte Muallim Mekteplerinin ve liselerin programına Sosyoloji dersi konuldu ve 1926 gibi erken sayılabilecek 
bir yılda ilk telif ders kitabı hazırlandı. Sosyoloji ders kitapları evrimci antropolojik ve Durkheimci bir bakış açısına sahipti, 
dolayısıyla ilkel toplumlarda dinin nasıl ortaya çıktığına dair teoriler, totemizmi haklı çıkaracak şekilde veriliyordu. 1933 
Üniversite Reformu ile birlikte çok sayıda Alman profesör Türkiye’ye gelse de Durkheimci anlayış etkisini sürdürmüştür. Milli 
Eğitim Bakanlığının öngördüğü ders programına göre “Din” ünitesi altında laiklik konusunun da işlenmesi gerekiyordu. O 
dönemde ilk ve orta dereceli okullardan din dersi peyder pey kaldırıldığı için öğrencilerin resmi anlamda aldığı yegâne din 
bilgisi Sosyoloji ders kitaplarıyla sınırlıydı. Burada Yaratıcı fikrinin olmadığı, yine bir ilkel din teorisi olan “Yüce Tanrı” 
yaklaşımının yer almadığı evrimci bir anlayış ile toplumların gelişimi anlatılıyor, neticede insanlığın ve dinin evrimi laik modern 
ulus devlete bağlanıyordu. 

Lise ders kitaplarındaki bu yaklaşım ilkel din teorileri konusunda büyük ölçüde, laiklik konusunda ise tam anlamıyla İlâhiyat 
Fakültesi’nde okutulan Din Sosyolojisi ders kitaplarında da işlenmiş, üstelik bu kitaplarda lise ders kitaplarından farklı olarak 
laikliğin dinî/İslâmî kökeni ortaya konulmaya çalışılmıştır. Üniversitelerin akademik özerkliğe sahip olmamaları öğretim 
üyelerinin bağımsız bir şekilde hareket etmelerini mümkün kılmıyordu. 1981’de YÖK’ün kuruluşuyla birlikte üniversitelerin 
kendi programlarını açma, derslerini belirleme gibi hakları tamamen merkezileşmiş ve akademisyenler arasında özerkliğe 

                                                                        
159  Kemaleddin Taş, “Din Sosyolojisi Öğretimi: Problemler ve Çözüm Önerileri,” Türk Din Sosyolojisinin Temel Sorunları Sempozyumu (Çorum: Gazi Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 2005), 360. 
160  Bkz. Niyazi Akyüz ve İhsan Çapçıoğlu (Ed.), Ana Başlıklarıyla Din Sosyolojisi (Ankara: Gündüz Eğitim ve Yayıncılık, 2008). 
161  Bkz. Talip Küçükcan (Ed.), Din Sosyolojisi (Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayınları, 2010). 
162  Bkz. Abdurrahman Kurt, Din Sosyolojisi (Bursa: Dora Yayınları, 2011). 



 191 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

yönelik kaygılar sürmüştür. Din sosyolojisi ile ilgilenen ilk kuşağın, hatta Ankara İlâhiyat’ta söz konusu dersi veren din 
sosyologlarının meslekten İlâhiyatçı olmaması dine yaklaşım açısından bir handikap olarak değerlendirilebilir. Yine de bu 
sosyologlar en azından ilkel din teorileri hususunda bazı çekinceler öne sürmüşlerdir. İlâhiyat kökenli din sosyologları ile 
birlikte bu teorilere yönelik eleştiriler daha da artmış, ancak İlâhiyatçı ilk kuşak ders içeriklerinde seleflerinin çizgisini genel 
olarak devam ettirmiştir. Ders kitaplarına yeni konuların eklenmesi ve “laiklik” konusunun yerini “sekülerleşme”ye bırakması 
şeklindeki çizgi değişimi 2000’lerin sonlarına rastlar. Zira 1990’larda sosyoloji ve din sosyolojisi alanındaki tercümeler artıp 
2000’lerden sonra hız kazanmış, ayrıca 1983’te Turgut Özal’ın iktidarıyla birlikte başlayan, bazı kesintiler olsa da 2002’de iktidara 
gelen Adalet ve Kalkınma Partisi’nin devam ettirdiği liberal politikalar akademisyenlerin ideolojik angajmanlardan sıyrılıp ders 
kitaplarında daha aktüel tartışma konularını ele almasına fırsat tanımıştır. 

  



192  

https://dergipark.org.tr/rid 

Kaynakça | References 

AAUP American Association of University Professors. “1915 Declaration of Principles on Academic Freedom and Academic Tenure.” Erişim 15 
Ağustos 2025. https://www.aaup.org/NR/rdonlyres/A6520A9D-0A9A-47B3-B550-C006B5B224E7/0/1915Declaration.pdf  

Ahmedi, Ekber Şah. Varoluşsal Güvenlik ve Sekülerleşme: Modern Bir Teorinin Eleştirisi. Ankara: Nobel Bilimsel Eserler, 2023. 
Akyüz, Niyazi ve İhsan Çapçıoğlu (Ed.) Ana Başlıklarıyla Din Sosyolojisi. Ankara: Gündüz Eğitim ve Yayıncılık, 2008. 
Akyüz, Yahya. Türk Eğitim Tarihi: Başlangıçtan 1990’a. İstanbul: Alfa Basım Yayım Dağıtım, 7. Bs., 1999. 
Alçıcı, Ramazan. Türk Sosyolojisinde Âmiran Kurtkan Bilgiseven'in Yeri ve İzahlı Bibliyografyası. Malatya: İnönü Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1996. 
Altbach, Philip G. “Araştırma Üniversitelerinin Geçmişi, Bugünü ve Geleceği.” Akademik Mükemmeliyete Giden Yol. Ed. P. G. Altbach, C. 

Salmi. Çev. Kadri Yamaç. 9-26. Ankara: Efil Yayınevi, 2010. 
Anıt, Zeki. Türk Eğitim Sistemine ve Lise Sosyoloji Ders Kitaplarına Yüklenen İdeolojik Görevin Eleştirisi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020. 
Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi. “Tarihçe.” Erişim 07 Ağustos 2025. https://www.divinity.ankara.edu.tr/tarihce/ 
Arabacı, Fazlı. “Din ve Siyaset.” Ana Başlıklarıyla Din Sosyolojisi. Ed. Niyazi Akyüz ve İhsan Çapçıoğlu. 348-355. Ankara: Gündüz Eğitim ve 

Yayıncılık, 2008. 
Ayas, Kevser Gülçiçek. Türk Din Sosyolojisinde Mehmet Rami Ayas. İstanbul: İz Yayıncılık, 2012. 
Ayas, M. Rami. “Mehmet İzzet Bey’in Bir Yazısı.” Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi XXI (1976), 285‐301. 
Ayhan, Halis. “İlâhiyat Fakültesi.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/70-72. İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 
Balakbabalar, Muhsin. “Mehmet Karasan.” Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi XX (1975), xxiii-xxv. 
Bayyiğit, Mehmet. “İslâm Dünyasında ve Türkiye’de Din Sosyolojisi.” Din Sosyolojisi. Ed. Talip Küçükcan. 32-56. Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi Yayınları, 2010. 
Berger, Peter L. Dinin Sosyal Gerçekliği. Çev. Ali Coşkun. İstanbul: İnsan Yayınları, 1993. 
Berkes, Niyazi. Felsefe ve Toplumbilim Yazıları. İstanbul: Adam Yayınları, 1985. 
Beydoğan, H. Ömer. Lise Sosyoloji Müfredat Programlarının Değerlendirilmesi. Ankara: Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 1988. 
Bidney, David. “The Ethnology of Religion and the Problem of Human Evolution.” American Anthropologist  56/1 (1954), 1-18. 
Bilgin, Vejdi. “Cumhuriyet Hükümetlerinin Dini Kontrol Politikalarının Tarihsel ve Toplumsal Arka Planı: Ak Parti Hükümetleri Örneği.” 

Proceedings Book of 1st International Scientific Researches Congress – Humanity and Social Sciences. Ed. Hayrullah Kahya. 409-418. e-
Kitap Projesi, 2016. 

Bilgin, Vejdi. “Din Sosyolojisi Derslerinde Karşılaşılan Problemler: Çalıştay Raporu.” Günümüz İslâm Toplumları ve Problemleri: Sempozyum 
Bildiriler Kitabı 5-6 Eylül 2025. Ed. Salih Öz ve Recep Vardi. 313-319. İstanbul: Akademi Titiz Yayınları, 2015. 

Bozkurt, Süheyla. Örgütsel Demokrasiyi ve Akademik Özgürlüğü Benimseme ve Türkiye’de Uygulanabilir Bulma Düzeyine İlişkin Öğretim 
Elemanlarının Görüşleri. Ankara: Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012. 

Bulut, Yücel. “Türkiye’de Sosyoloji Eğitimi.” Sosyoloji Dergisi 23 (3. Dizi, 2011), 1-18. 
Cevizci, Ahmet. Büyük Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Say Yayınları, 2020. 
Comte, Auguste. System of Positive Polity II. Çev. Frederic Harrison. Londra: Longmans, Green and Co, 1875. 
Çapçıoğlu, İhsan ve Fatma Kenevir. “Türkiye’de Din Sosyolojisinin Kurumsallaşma Sürecinde Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi.” 

İslâmi İlimler Dergisi 12/1 (Bahar 2017), 43-72. 
Demirçin Efe, Tuba. Amiran Kurtkan Bilgiseven’in Tasavvuf Anlayışı. Sakarya: Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2014. 
Demirkol, Fırat. Liberal Demokrasi ve Adalet ve Kalkınma Partisi: 2003 – 2018. İstanbul: İstanbul Gelişim Üniversitesi Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020. 
Durkheim, Emilé. Dinî Hayatın İlk Şekilleri. Çev. İzzet Er. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2009. 
Er, İzzet. “Türkiye’de Din Sosyolojisi Çalışmaları.” Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 1/1 (1986), 125-131. 
Eriksen, Thomas Hylland ve Finn Sivert Nielsen. Antropoloji Tarihi. Çev. Aksu Bora. İstanbul: İletişim Yayınları, 2011. 
Evans-Pritchard, Edward. İlkellerde Din. Çev. Hüsen Portakal. Ankara: Öteki Yayınevi, 1998. 
Evre, Bülent. “Söylem Analizine Yönelik Farklı Yaklaşımlar: Bir Sınıflandırma Girişimi.” Medyada Gerçekliğin İnşası: Türk Medya Söylemine 

Eleştirel Bir Bakış. Ed. İsmet Parlak. 107-152. Konya: Çizgi Kitabevi, 2008. 
Fichter, Joseph. Sosyoloji Nedir. Çev. Nilgün Çelebi. Ankara: Anı Yayıncılık, 2002. 
Güllü, İsmail. “Prof. Dr. Ünver Günay’ın Hayatı, Eserleri ve Türk Din Sosyolojisindeki Yeri.” Turkish Studies 13/2 (Kış 2018), xxv-xxxiv. 
Günay, Ünver. “Türkiye’de Din Sosyolojisi: Teorik ve Metodolojik Meseleler.” Toplum Bilimleri Dergisi 1-3 (Ocak‐Haziran 2006‐2009), 7‐46. 

https://www.aaup.org/NR/rdonlyres/A6520A9D-0A9A-47B3-B550-C006B5B224E7/0/1915Declaration.pdf
https://www.divinity.ankara.edu.tr/tarihce/
https://www.jstor.org/stable/i227359


 193 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Günay, Ünver. Din Sosyolojisi Dersleri. Kayseri: Erciyes Üniversitesi Yayınları, 1993. 
Hâkimiyyet-i Milliye. “Maarif Vekili Vâsıf Beyin Beyânâtı” (9 Mart 1924), 1. 
Hasanov, Behram. “Apoloji ile Sosyoloji Arasında Din Sosyolojisi Kitapları.” Sakarya Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 27/1 (Haziran 

2025), 112-125. 
Hilmi Ziya. Umumî İçtimaiyat. İstanbul: Matbaai Ebüzziya, 1932. 
İhsanoğlu, Ekmeleddin. Darülfünun: Osmanlı’da Kültürel Modernleşmenin Odağı İstanbul: IRCICA Yayınları, 2010. 
Jäschke, Gotthard. Yeni Türkiye’de İslâmlık. Çev. Hayrullah Örs. Ankara: Bilgi Yayınevi, 1972. 
Kara, İsmail. “Ahlâk Davasına ve Muallimliğe Adanmış Bir Ömür: Nurettin Topçu.” Temaşa: Erciyes Üniversitesi Felsefe Bölümü Dergisi 4 

(2016), 6-23. 
Karasan, Mehmed. Din Sosyolojisine Giriş: Ders Notları. Teksir. Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi, tarihsiz. 
Karasan, Mehmet. “Din Sosyolojisinin Öncüleri ve Kurucuları.” Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi IV (1953), 61-69. 
Kayıral, Melike. Adalet ve Kalkınma Partisi'nin Liberal Muhafazakâr Söylemden Yerli ve Milli Söyleme Geçişinin Analizi. Bartın: Bartın 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024. 
Kaynar, Reşat. “Giriş.” Türkiye’yi Lâikleştiren Yasalar: 3 Mart 1924 Tarihli Meclis Müzakereleri ve Kararları. Haz. Reşat Genç. xvii-xxx. Ankara: 

Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları, 1998. 
Koştaş, Münir. “Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi.” Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi  XXXI (1989), 1-27. 
Köse, Ali (der.) Sekülerizm Sorgulanıyor: 21. Yüzyılda Dinin Geleceği. İstanbul: Ufuk Kitapları, 2002. 
Köse, Ali ve Ali Ayten. “Sigmund Freud ve Din Görüşü.” Sosyal Teoride Din. Ed. Cevat Özyurt ve İbrahim Mazman. 335-349. Ankara: Hece 

Yayınları, 2015. 
Kurt, Abdurrahman. Din Sosyolojisi. Bursa: Dora Yayınları, 2011. 
Kurtkan Bilgiseven, Âmiran. Din Sosyolojisi. İstanbul: Filiz Kitabevi, 1985. 
Kurtkan, Âmiran. Sosyolojik Açıdan Tasavvuf ve Laiklik. İstanbul: Kutsun Yayınevi, 2. Bs., 1977. 
Kuşçuoğlu, Aslıhan. İlahiyat Eğitimi Üzerine Akademisyen Görüşleri Çerçevesinde Nitel Bir Araştırma. Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023. 
Küçükcan, Talip (Ed.) Din Sosyolojisi. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayınları, 2010. 
Küçükcan, Talip. “Din ve Devlet İlişkileri.” Din Sosyolojisi. Ed. Talip Küçükcan. 104-124. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayınları, 2010. 
Malinowski, Bronislaw. Büyü, Bilim ve Din. Çev. Saadet Özkal. İstanbul: Kabalcı Yayınları, 1990. 
Mehmet İzzet. “Yeni İçtimaiyat Dersleri.” Mehmet İzzet (1891-1930) ve Ulusalcı Sosyal Felsefesi. Haz. Mahmut Çoşkun Değirmencioğlu. 383-

683. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 2002. 
Mert, Nuray. Laiklik Tartışmasına Kavramsal Bir Bakış. İstanbul: Bağlam Yayıncılık, 1994. 
Morris, Brian. Din Üzerine Antropolojik İncelemeler. Çev. Tayfun Atay. Ankara: İmge Kitabevi, 2004. 
Nazıroğlu, Bayramali. “İlahiyat Fakültelerinde Din Eğitimi ve Sorunları.” Türkiye'de Din Eğitimi ve Sorunları. Ed. Mustafa Köylü. 169-208. 

İstanbul: DEM Yayınları, 2018.  
Nazıroğlu, Bayramali. Derdimiz İlahiyat: Akademisyenlerin Gözünden İçe Kritik Bakış. İstanbul: Okur Akademi, 2020. 
Öcal, Mustafa. Kuruluşundan Günümüze Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi. İstanbul: Özal Matbaası, 2006. 
Öcal, Mustafa. Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi. İstanbul: Düşünce Kitabevi Yayınları, 2011. 
Önal Akkaş, Sema. Giambattista Vico’nun ‘Yeni Bilim’ Adlı Eserinin Felsefe Tarihindeki Yeri. Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2003.  
Özyurt, Cevat. “Marx’ta Yanılsama ve İdeoloji Olarak Din.” Sosyal Teoride Din. Ed. Cevat Özyurt ve İbrahim Mazman. 131-176. Ankara: 

Hece Yayınları, 2015. 
Sadak, Necmettin. Toplumbilim Sosyoloji. İstanbul: Maarif Bakanlığı Yayınları, 1945. 
Sain, Kadir. Cumhuriyet Dönemi Lise Sosyoloji Ders Kitaplarında İdeolojik İçerik: Mehmet İzzet-Necmettin Sadak. Ankara: Gazi Üniversitesi 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 
Sanay, Eyyüp. Hilmi Ziya Ülken. Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 1986. 
Selçuk, Mustafa. İstanbul Darülfünun Edebiyat Fakültesi:1900–1923. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2010. 
Sezen, Yümni. “Sunuş.” Türk Din Sosyolojisinde Mehmet Rami Ayas. Kevser Gülçiçek Ayas. 7-8. İstanbul: İz Yayıncılık, 2012. 
Sezen, Yümni. Sosyolojide ve Din Sosyolojisinde Temel Bilgiler ve Tartışmalar. İstanbul: İFAV Yayınları, 1990. 
Solmaz, Bünyamin ve İhsan Çapçıoğlu (Der.) Din Sosyolojisi: Klasik ve Çağdaş Yaklaşımlar. Konya: Çizgi Kitabevi, 2006. 
Solmaz, Bünyamin. “Türkiye’de Din Sosyolojisi Öğretiminin Sorunları.” Türk Din Sosyolojisinin Temel Sorunları Sempozyumu. 363-375. 

Çorum: Gazi Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 2005. 
Songur, Haluk. “Hukuk Tarihi Bakımından Osmanlıdan Cumhuriyete Yükseköğretim Meselesi -YÖK’ün İlahiyat Fakülteleri Lisans 

Program Değişikliği Bağlamında-.” Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 30 (2013), 191-211. 
Şahin, Mehmet. Andrew Lang’in Eserlerinde Din ve Yüce Tanrı Kavramı. Konya: Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2002. 



194  

https://dergipark.org.tr/rid 

Şapolyo, Enver Behnan. Ziya Gökalp: İttihadı Terakki ve Meşrutiyet Tarihi. İstanbul: Güven Basımevi, 1943. 
Şentürk, Recep. Yeni Din Sosyolojileri: Batıda 1960 Sonrası Arayışlar. İstanbul: Gelenek Yayıncılık, 2004. 
Taplamacıoğlu, Mehmet. “Din Sosyolojisi Çalışmaları: Batıda ve Bizde.” Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi VII (1960), 55-61. 
Taplamacıoğlu, Mehmet. Din Sosyolojisi: Giriş. Ankara: Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 1961. 
Taplamacıoğlu, Mehmet. Din Sosyolojisi. Ankara: Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 1963. 
Taplamacıoğlu, Mehmet. Genel Sosyoloji Üzerine Bir Deneme. Ankara: Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 1969. 
Taş, Kemaleddin. “Din Sosyolojisi Öğretimi: Problemler ve Çözüm Önerileri.” Türk Din Sosyolojisinin Temel Sorunları Sempozyumu. 353-361. 

Çorum: Gazi Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 2005. 
Thompson, Ian. Odaktaki Sosyoloji: Din Sosyolojisine Giriş. Çev. Bekir Zakir Çoban. İstanbul: Birey Yayıncılık, 2004. 
Tok, Murat. Cumhuriyetin Yurttaş İnşa Projesinde Lise Sosyoloji Ders Kitaplarının Etkisi (1923-1938). İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 
Topçu, Nurettin. Sosyoloji. İstanbul: Kurtulmuş Basımevi, 1952. 
Tüfekçi Akcan, Aysel – Malkoç, Serdar - Kızıltan, Ömer. “Akademisyenlere Göre Akademi ve Akademik Kültür.” Abant İzzet Baysal 

Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi 18/1 (2018), 569-591. 
Tümer, Günay. “Din, Genel Olarak Din.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/312-320. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 
Türe, Osman. Yümni Sezen’in Din ve Toplum Görüşleri. Isparta: Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2022. 
Türkiye Cumhuriyeti Anayasa Mahkemesi. “1924 Anayasası.” Erişim 09 Ekim 2025. https://www.anayasa.gov.tr/tr/mevzuat/onceki-

anayasalar/1924-anayasasi/  
Ulusoy, İ. Turgut. İslâm Felsefesi ve Din Sosyolojisi. İstanbul: Hisar Yayınevi, 1971. 
Ülken, Hilmi Ziya. “Birkaç Söz.” Din Sosyolojisi. Mehmet Taplamacıoğlu. v-viii. Ankara: Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 1963. 
Ülken, Hilmi Ziya. Dinî Sosyoloji. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1943. 
Ülken, Hilmi Ziya. Dünyada ve Türkiye’de Sosyoloji Öğretim ve Araştırmaları. İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2008. 
Vico, Giambattista. Yeni Bilim. Çev. Sema Önal. Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2007. 
Vural, Mehmet. “Ord. Prof. Hilmi Ziya Ülken: Bibliyografik Bir Monografi Denemesi,” Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi 21/41 (2023), 51-131. 
Vural, Mehmet. Hilmi Ziya Ülken. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2. Bs., 2019. 
Yalvaç, Mehmet. “İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi’nde Sosyoloji Eğitiminin Tarihçesi I: 1912-1982.” Kubbealtı Akademi Mecmuası 

14/1 (Ocak 1985), 57-72. 
Yalvaç, Mehmet. “İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi’nde Sosyoloji Eğitiminin Tarihçesi II: 1912-1982.” Kubbealtı Akademi Mecmuası 

14/ 2 (Nisan 1985), 59-72. 
Yaşa, Rozerin. Öğretim Elemanlarının Görüşlerine Göre Üniversite Özerkliği ve Akademik Özgürlük. Ankara: Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024. 
Yılmaz, Selman. “İlâhiyat Fakültelerinde Din Sosyolojisi Disiplini: Geçmiş ve Geleceğe Bakış.” Cumhuriyet’in 100. Yılında Türkiye’de İlâhiyat 

Eğitimi, Ed. İrfan Aycan ve diğ. 693-663. Ankara: Ankara Üniversitesi Yayınları, 2023. 
“Yüz Birinci Birleşim.” T.B.M.M. Tutanak Dergisi 20 (04.06.1949), 269-299.  
Zuckerman, Phil. Din Sosyolojisine Giriş. Çev. İhsan Çapçıoğlu ve Halil Aydınalp. Ankara: Birleşik Kitabevi, 2006. 

https://www.anayasa.gov.tr/tr/mevzuat/onceki-anayasalar/1924-anayasasi/
https://www.anayasa.gov.tr/tr/mevzuat/onceki-anayasalar/1924-anayasasi/

