Collequium Anatoficum | 2002 25-52

Etnografya Isiginda Arkeolojide
Sosyal ve Kiiltiirel Degerlendirmeler

Jak Yakar

Giris

Diinyanm cesitli bolgelerinde verel kilttr tarihini inceleyen arastirmaci-
lar, bilhassa arkeoloji ile ugrasan antropologlar, etnografik érneklerin gecmis
toplumlarin sosyal yapilariny, kiltir gelisimlerini ve dini inanslarin aragtir-
mada yardima olabileceklerine son yillarda iyice kanaat getirmislerdir. Emog-
rafik 6rneklerin arkeolojide kullanilmasinda temel amaclardan biri, maddi
kiltitle, bunu yaratan toplumun kiiltirel, sosyal ve ekonomik yapisi arasin-
daki baglantilar1 daha iyi kavramakar.

Antropolojinin bir yan disiplini kabul edilen etnoarkeoloji son 45 senede
3 asama gecirmistir. 1956-1969 yillan arasindaki ilk asamada, kiltirel antropo-
lojinin arkeolojik yorumlarda nasil kullanilabilecegi bilhassa incelenmistir. Bir
baska deyimle, bu asamada simgeselligin antropolojisi, arkeolojide etnografik
analoji, etnografik faraziveler ve gercekler gibi konulan arastranlar arasinda
Viktor Turner, Clifford Geertz, Robert Ascher, Karl Heider gibi calismacilar
zikredebiliriz.

Bu konulara bu ilk asamada bilhassa énem veren dergiler arasinda
Southwestern Journal of Anthropology ve American Anthropologist'i ileri gelen
Snciler arasinda sayabiliriz. 19681981 yillan arasinda yer alan ve ‘yeni
emoarkeoloji’ olarak tanimlanan ikinci asama, Lewis Binford'un 1962'de
American Anthropologist'te yayinlanan “Archaeology as Anthropogy” makalesi
sayesinde basladi denebilir. Bu 6n calismayl 1968’de yaymnlanan Sally ve
Lewis Binford’un Perspectives in Aschaeology kitabi takip etti. David Clarke'in
aynt yilda vayinlanan Analytical Archaeology kitabmin arkasindan Patty Jo
Watson, J.A. Le Blanc ve C.L. Redman’in misterek hazrladiklar
Explanations in Aschaeology kitaby, yine Patty Jo Watson'in Bati Iran'daki
calismalarina deginen Archaeological Ethnography in Western Iran kitaln
(1979) bu disiplinin arkeologlar tarafindan daha da benimsenmesini saglad.
Bu dénemde Turkiye'de de birtakim arastrmalara girisildi. Mesela Ayla




26 Colloguium Anatolicum | 2002

Alpsge’nin (1971) Keban Bélgesi'ndeki kirsal bolge mimarisi ile ilgili
calismalart etnografik belgeleme acisindan mihimdir. Eckart W. Peters’in
1976’da yayinladig ve Dogu Anadolu kerpi¢ mimarisine ¢rnek olarak aldip
Alisam calismasi, Gordon Hillman'in Asvan Bélgesi'nde geleneksel zirat
tGretim verileri aracihgiyla, gecmis toplumlarda nifus yopunlugu hesapla-
malarina yer veren makalesi (1973} ve Olivier Aurenche'in arkeolojide
demografi sorunlanm inceleyen vazist (1981); ileride yapilacak daha genis
capli caligmalara én ayak oldu, denebilir.

Son dénem etmoarkeolojisi olarak tanimlanan tctinet asamada, ‘maddi
kiiltir bir toplumun yapisini ve kiltir davramisini ne dereceye kadar
aksettirit’ sorusu lan Hodder'in énciliiginde 1982 yilindan itibaren
tartisilmaya baglandi. Hodder, maddi kiiltiir yansiiar olmaktan ziyade genel
kiiltiiriin bir pargasi olarak goralmelidir, gérustinii ortaya atti. Baska bir
soyleyisle, maddi kalintilar aracilipiyla bir kiltirin tim binyesinin
incelenmesinin zorluklarina dikkati ¢ekd. Bu giicliige bir de eski toplumlarda
kiltiirel entegrasyon sorununu ilave edersek, maddi kaltir kalintilannim,
bir kiltirtin ancak son asamasini kismen temsil ettigini s6yleyebiliriz. Bunu
kullandigimiz etnografik smekler icin de séyleyebiliriz. Omegin; emo-kiltiirel
bakimdan kendine has bir yapya sahip bir toplumda evlilik, ergenlik ve
olamle ilgili torenlere, dini ayinlere sahit olmamiz bu toplumun tim
kiltirtint her anlamda taniyoruz demek degildir. Etnoarkeolojinin biitiin
kusurlarina ve eksikliklerine ragmen 1990 senesinden itibaren bu disipline
olan ilgi yalniz batli arkeologlar arasinda degil, dier tlkelerde de artt.
Nitekim 199C’larda bu disiplinle ilgili yayinlar oldukea yogunlasti. Bu
G¢tinel asama doneminde Tirkiye'de de, genelde kiiciik toplumlar: belli bir
konu ve zaman dahilinde mumkiin mertebe detayli bir sekilde incelemeye
yonelik calismalann sayist artn. Belli baslt yayinlar arasinda Marcel Bazin'in
tek basina ve Olivier Aurenche ile yaptip1 calismalan sayabiliriz (1989).
T.J. Wilkinson’in bu dénemdeki calismasi (1990), Olivier Aurenche, Marcel
Bazin ve Serge Sadler'in, 1997'de miisterek vayinladiklar: Asapr Firat'ta
(Cafer Hoyiik'in bulundugu bélgede) kirsal sosyo-ekonomiyi ve demografiyi
hedef alan Villages Engloutis: Enguéte ethnoarchéologique a Cafer Hoyik
kitabi etnoarkeolojiye son yillarda Turkiye'de verilen énemi gosterir.

Gegmis Toplumlarda Sosyal Diizen Sekilleri

Spekdilatf sayilmasina ragmen ustiinde cok durulan ve calisilan konular-
dan biridir. Bu tir calismalarda giinimiizden veya vakin tarihten alinan
kian, kabile, asiret ve feodal sistem modellerini kullanmak her zaman veya
herkes icin ikna edici olmasa dahi, yén géstermekte yardima olabilir. Bence



Jak Yakar / Etnografya lsiginda Arkealojide Sosyal ve Kiiltdrel Degerlendirmeler 27

bu wir etnografik érneklerin gayesi direke paralellikler saglamaktan ziyade,
bilhassa yazilt belge birakmamis toplumlann sosyal ve ekonomik yapilaring,
ticarete ve sosyal iliskilere dayali muibadele tarzlanni, ruhani diinyalarim
aksettiren maddi kiltar belgelerini ihtimaller acisindan daha iyi degerlendir-
meye yonelik olmalidir.

Her ne kadar, ginimizde buyiik asiret teskilatlari kalmadiysa da, bun.
lardan arta kalan gruplara Tiirkiye'nin bazi bolgelerinde hald rasdanir.
Dolayisiyla degisik bolgelere dagilmis ve geleneksel yasamlarmnt miimkiin
mertebe strdiren kiicik gruplarda etnik kimlige dayal kaluir ézellikleri ve
aile Gstii sosyal biinye yapist gibi konular incelenebilir. Séyle ki; cekirdek
ailenin hangi sosyo-ekonomik sebeplerden genis aileye déntisttgiing veya
belli bir siire sonra parcalandigini belgelemek mithimdir. Bu tiir belgeler bir
yerde prehistorik devirlerde daha biyiik toplumlarin nasil olustugunu ve
aralarindaki isbirliginin sosyal, ekonomik ve ritiiel nedenlerini izah edebilir.
Neolitik ve Kalkolitik devirlere ait sosyal organizasyon veya aile yapisi
sorunlar, yerel emografik kaynaklar vasitasiyla izah edilemedigi takdirde
-misal olarak Turkiye'yi alalm- dinyanin diger bolgelerinden getirifen
etnografik émekleri bu konulan bir perspektife sokmak icin kullanmakta
bence yarar vardir. Bunu izah etmek icin Giiney Amerika’da, Sili'nin giiney
yarisinda yer alan kirsal kesimde, kiltir ve teknoloji bakimindan Neolitik
toplumlara atfedilen yasanularini, hic degilse 19. yy. ortalamna kadar
strdiiren Mapucheler'e deginecegim. Emografileri 16. yy.’da bu bélgeyi fethe-
den ve zamanla buralara verlesen Ispanyollar tarafindan belgelenmistir
Bugiin. tarim ve hayvancilikla geginen ve ananevi yasantilarinu stirdiardtikleri
bazi kéylerde Mapucheler'de sosyal yapt ve samanizm gibi konular
arasnrmak mimkiindiir. Mapucheler'in bir kistm hala kirsal yasanay tercih
eder ve hic degilse 19. yy. ortalarma kadar sazdan, ottan insa ettikleri ruka
dive tanman kulibelerde ikimet ederlerdi. Mapuche sosyal piramidi reis-
saman-aile seflerisavasq gencler ve geri kalanlar seklinde duzenlenmist.
Ataerkil genis aile diizenli Mapucheler'de poligami, yani ¢ok karililik 19. yy.'a
kadar devam etmistir. Karilarinin sayisi bir erkegin toplumdaki mevkiiyle
dogru oranulh sayilirdi. Anlatlana gore, poligami genelde esler arasinda
problem yaratmiyordu. Hatta bazi ailelerde yaslanan birinci es kendisine de
yardimar olacak daha geng ikinci kadini secer, kocasma getirirdi. Esler
arasinda uyum koklesmis bir hiyerarsi ve ekonomik diizen vasitastyla
saglanurdi. Cok karili ailelerde her ese kendine ve cocuklarina yeterli driini
vetistirebilecepi tarla ve hayvan saglanirdi. Enteresan olan, aile binyesine
gore boylart 120 m?den 240 m%'ye kadar degisen ruka icinde her kadinin
kendi yasadigi ocakli bir késesi olmasiydi. Arkeolojik degerlendirme



28 Colloquium Anatolicum | 2002

acisindan bakitdiginda bu birden fazla ocakli kulibelerle cok kanli aileler
arasindaki baglantiyi kurmak hemen akla gelmez.

Erkek tarafi akrabalik baglan aileler arasinda gruplasmayi, teskilatlanmayt
saglardi. Kiz ve erkek kardes cocuklar: arasinda evlilik ideal sayilirdi. Bu
sistemde kiz kardesin kizt ile erkek kardesin oglu en ivi tercihti. Bu tir evlilikler
mumkin olmadigt takdirde erkek tarafi gelini baska bir kabileden secerdi.
Bu sekilde evlenen bir geng gelini kendi kéyiine getirir ve kulibesini
babasiinkinin yaninda insa ederdi. Kadin tarafinin baglan, gruplar arasinda
bilhassa ticaret iligkilerini saglardi. Lonko olarak tabir edilen aile baskanlart
arasinda en zengini (ulmen), konusma ve ikna yeteneklerine de sahip olmast
sartiyla kabile reisi secilir, cacique unvanini alrdi. Sefin otoritesini kabul
etmeyen kabile/klan tyeleri toplumun miisterek topraklarin: terk eder ve
kendi sectikleri bir sefin idaresinde baska bir yerde yeni bir grup teskil
ederlerdi. Mithim konularda alinacak kararlarda reis kabilenin ileri gelen aile
sefleriyle danisirds. Toplumun kabile reisine karsi lof kudau denilen bir
takim yikimlilikleri vardi. Bunlarin bashicalari reisin tarlalannt isleme,
tohumlama, hasat galismalari, reisin kuliibesini onarma veya yenisini insa
etmekti. Buna kargi, reis buttin kabilesine calismalar sirasinda zengin
s6lenler tertip eder, toplumun kendisine olan sevgi ve saygisini garantilerdi.
Toplumun yapmakla mukellef oldugu angaryalar kapsaminda asiret toprak-
lart icinde kalan yol, képra, su kanallartnin onarimi ve dini merasimlere
istirak vardi. Harman yerinde dévme islemi tef ve kaval calgicilarinin miizi-
giyle yere serilen basaklarmn tzerinde saatlerce dans etme seklinde yapilirdi.

Mapuche sosyal yapr modeli Giiney Amerika'dan gelmesine ragmen,
yalniz yeni diinyaya has degildir. Yukanda saydigim 6zelliklerin bir kismu
bolgemizde de yabanct sayilmaz. Bilhassa kinship diye tanimladigimiz, fert
veya aile seviyelerinde sosyal ve ekonomik gucliiklerin ¢éziimlenmesine
yardima olan, birlik ve bittinligi saglayan akrabalik baglarinin bolgemizde
de var oldugu bilinir. Anadolu’da Neolitik devirde dahi bu tir hisim
baglarinin sosyal ve ekonomik statliyti garantiye alma ve aile varligint bir
sonraki kusaga iletme cabalan yiiztinden gelismis olabilecegini kabul etmek
mimktndar. Bu agidan bakildiginda Neolitik Anadolu’da kabile/asiret
terimini klandan daha genis degisik biiytiklikte bircok yerel ailelerden
olusan sosyal bunyeleri tanimlamak icin kullanmamiz hatali olmaz. Bu wir
diizen mensuplarina toprak, toplumsal ve ekonomik givenligin yaninda
sosyal, kiiltirel ve icabinda politik bir hiiviyet saglardi. Merkezi devlet
sistemlerinin zayifladigi veya ortadan kalkog durumlarda bu tir sosyal
yapilarin tekrar olusmasini sosyo-politik alternatif olarak gormek gerekir.



Jak Yakar / Etnografya tsiginda Arkeolojide Sosyal ve Kiltirel Degerlendirmeler 29

Gecmis Toplumlarda Yerlesme Sekilleri

Yerlesme sekilleri ile dogal ortam veya sosyo-ekonomik binye arasmdaki
iliskilerin arastinlmas: etnoarkeolojide popiiler konular arasina girer. Kirsal
kesimde arazi ve iklim sartlart bakimindan degisik nislerde yasayan toplum-
larin yaratg farkls yerlesim tiirleri ve ekonomiler uzak gegmiste bu tiir habi-
tatlarda yasamus toplumlarin gecim ekonomilerini ne sekilde organize etmis
olabileceklerini anlamamiza yardimar olabilir. Ornegin, dinyanin bircok bol-
gesinde halen gecerli olan transhumant pastoralizm sekillerini, sebeplerini ve
ozelliklerini birbirleriyle karsilastrdigimiz zaman aralannda biiyiik farklar
gormeyiz. Ne de olsa bu kaltirel bir ideolojiden ziyade dogal ortam sart
larindan etkilenen degisik bunyeli kirsal ekonomilere sahip toplumlarin
benimsedigi mevsimlik bir go¢ stratejisidir. Dolaysiyla bu mevsimlik gocebelik
yalniz pastoral ve ziraatct toplumlarda degil, yerlesmis prehistorik gruplarda
dahi mevsimden mevsime degisen avalik ve toplayicilik aktiviteleri yizinden
tathik edilmis olabilecegini diistinmeliyiz.

Anadolu arkeolojisinde belli bir déneme ait bir yerlesmede kugaklar
boyunca izlenen gelisim ve degisikliklerin hangilerinin sosyo-ekonomik
sebeplerden veya politik reorganizasyondan ve hangilerinin kiltirel sebepler-
den olustugunu belirlemek her arkeologun bashca hedeflerinden biridir. Bu
bakimdan da etnografya bazen bize 1sik tutabilir. Ornegin dogal ortamda
gnemli iklim degisikliklerinden olusan menfi sartlarin kirsal kesimde yasa-
yan toplumlarin ekonomilerine ve yerlesim diizenlerine olan etkisini etnota-
rihi belgelerde bulabiliriz. Bu belgelemelerin yaratngi modeller prehistorik
ve daha sonraki devirlerde goriilen verlesme sekillerinin ekonomik agidan
degerlendirilmelerine yardimar olabilir (Yakar 2000: 2).

Kirsal Mimari

Kirsal mimari émeklerinin arkeolojide kullamilmasi konusuna gelince;
etnoarkeoloji cogu kez arkeolojik mimari kalinularla gelencksel kéy evlerinin
insaat teknigi, plan ve ic tesisadarimin karsilastrmasini yapar, benzerlikler
izerinde durur. Gézle goriilebildigi icin bu tir karsilagtrmalarda fikir
ayriliklarina pek rastlanmaz. Buna karsilik sik gorilen yerlesme plan ve
insaat degisikliklerini, dogal ortam, ekonomik ve sosyo-politik nedenlere
baglayarak izah etme cabalan goris farkliliklarina sebep olabilir. Mesela
Asag Firat Bolgesi'ndeki Titris Hoyuk'ti 6rnek olarak alirsak, bu noktayr
daha iyi anlariz. Eski Tung Cagi’'nin ortalarinda asagi ve dis sehir mahalleleri
dahil olmak tizere 43-44 hektarlik boyutlara eristikten sonra, bu kent
verlesmesi Eski Tung Cag'nin geg déneminde 36 hektara inmisti. Hafirler




30 Cofloquiurn Anatolicum ! 2002

bunun nedenini, Eski Tun¢'un orta déneminde sehrin ekonomik aktivitele-
rinde aradilar. Algaze ve meslektaslarina gére, bu gelismeyi dis sehri cevrele-
yen topraklarda sehir sakinlerinin dogaya zarar veren faaliyetleri baslatmust:.
Ozellikle de, siirekli agac kesilmesi toprak tistii Gredistin zedeleymce, siddetli
yagmurlar erozyonu arurdi ve bu da ziraati olumsuz etkilemeye basladi.
Dolaysiyla azalan ziraf tiretim kapasitesini yeterli bir seviyede tutabilmek icin
sehirden uzak kiiciik koyler téretildi. Ancak, Titris ile yakinindaki Tatar
toplumlan arasinda harplere déniisen ihtilaflar yiziinden miidafaa edile-
meyen chs mahalleler ve 3 koy ahalisi bir miiddet sonra Titris'e gactler.
Paleodoga agirlikli bu izahat bir noktaya kadar ikna edici bulsak da, etnota-
tihi érneklerle agiklanmas: stiphesiz daha aydinlatict olurdu.

Hafirlerin éne siirdiigi demografik hesaplar da tartismadan kabul etmek
zordur. Ornek vermek gerekirse, Titris'te toplam 19 hektar olarak hesaplanan
dis mahallelerin ve 3 kéytin ahalisi 3800 kisi olarak hesaplands; yani hektar
bagina 200 kisi ya da dontim bagmna 20 kisi. Kirsal kesim yerlesmeleri icin
bu rakamlarin gok yiiksek oldugunu daha sonra tzerinde duracagim Srneller
vasitastyla géstermeye calisacagim. Ayrica hafirler, sehir mimarisinde de,
bilhassa ayni mahallede evler arasinda gériilen plan ve insaat teknigindeki
farkliiklarn, sehirde bir arada yasayan yerli ve yabana unsurlara da baglana-
bilecegini 6ne strdyorlar. Ayni déneme ait ayrni sokaktaki evlerin planlarin-
da, bilhassa ek insaatlarda poriilen degisiklerin nedenini, uygun etnografik
érnekler yardimuyla anlamaya calisirsak, bu tir yeniliklerin cogu kez kiiltiirel
farkliliklardan ziyade daha pratik sebeplerden de olusabilecegine kanaat
getirebiliriz,

Uretim Stratejilerinin Kiyaslanmas

Bir toplumun zirai Gretim kapasitesi cogu kez calisan olgun bir kisinin
yillik bugday thtiyact olarak hesaplanir. Hillman'in 320 kg. hesabina karsilik
(1973), Aurenche, Bazin ve Sadler kisi basina bugday tiketiminin senede
150-250 kg civarinda hesaplanmast gerektigine inanir (1997). Bir ailedeki
farkli yas gruplari dikkate alindiginda, bu birim farkliiklar makul karsiantr.
Olgun galisan kisinin titkettigi miktar bugdayin geleneksel kuru ziraat
yéntemiyle 4-5 déniim araziden elde edilecegi hesaplanir. Ancak Gretimin,
yiiksek ve soguk bolgelerde daha diisiik ve yagislarin daha diizgiin ve toprak-
lann verimli oldugu bolgelerde daha fazla olabilecegini g6z dntine turmak
gerekir. Diger yandan ekmek, bulgur, tarhana gibi eida maddelerinin beslen-
mede sadece %75 kadar agurlikls oldupu toplumlarda, kisi basina willik
bugday tiketimi 230 kg veya 34 dénumliik tretimi gecmez. Bu hesaba
ragmen ortalama 5-6 kisilik bir ailenin yillik ihtiyacinin 20-25 déndmliik bir



Jak Yakar / Ftnografya Isiginda Arkeolojide Sosyal ve Kiiftdrel Degerléndfrmeler 31

araziden elde edilebilecegini diisiinmek pek dogru olmaz. Ciinkd, her yil
%30-50 nispetinde nadasa birakilan tarlalar, hayvanlann arpa ve yemlik
ihtiyaclan icin ekilen arazi hesaba alinirsa, ortalama 5-6 kisilik bir ailenin
50-60 déntim araziye ihtiyac duyacagt anlagihir.

Ergin kisinin bugday tiketimini yilda azami 320 kg veya giinde 850 gr
olarak aldigimizda, bunun saglayacagt 17002200 degerde kalorinin giinlik
normal 3000 kalori ihtiyacinm altinda oldugunu gériiriiz. Arkeolojik devir-
lerde tretim kapasitesi tartalarin koye yakinliklan agisindan da hesaplan-
malidir. Kiiciik kéylerde genelde kéyden 6-7 km uzaklikea veya yaya 2-3 saat
mesafede olan arazinin ancak bir kismu kuru ziraata aynhr. Gerisi otlak
olarak kullanthr. Ornegin; Asag Firat Bélgesi'nde 1970 yilinda 1075 nifusiu
Kiyicak muhtarhifina bagly kéy ve mahallelerin miisterek 16000 déntim
topragmin bundan 20-30 sene Sncesine kadar sadece %23'tine bugday ekili-
yordu. Toplam %40 déniim toprak otlak olarak kullaniliyordu. Normalde
kéyden 1 km mesafede olan topraklar genelde kiigik parsellerden olusur.
Mesela 50-60 hanelik koylerde, kéyin 1-2 km cevresinde tarlalar yarim
donim ile 5 dontm arasinda degisen parsellerden olusur. Bu cogu kez
kéyiin toplam arazisinin tgte birini teskil eder. Bu érnekler arkeolojik bir
yerlesmenin etrafinda kuru ziraat potansiyeli yiiksek topraklarn islenis seklini
izah etmede yardimet olabilir.

Kirsal kesim toplumlartnin iireim kapasitesi hesaplannda, su faktdrlere
dikkat etmek gerekur:

1- Degisik tirtin oranlar1 veya nadasa birakilan topraklarin islenen toprak-
lata orant géz éniine almmalidir.

2- Anadolu’da verimin yildan yila degisebilecegi ve ortalama 4 wlda bir
verimin kapasitenin epey altinda olabilecegi, ve hi¢ degilse 17 yilda bir
luraklik yizinden verimin cok dusiik olabilecegi diisiniilmelidir.

3. Buyiik ve kiiciik bas hayvan tiretimine agurlik veren toplumlarda ziraat
kapasitesinin, islenen topraklar acisindan, hayvanciliga énem verme-
yen toplumlardan farkli olmasidir. Bu bakimdan buyik ve kigtk bas
hayvanlarin yillik yem ihtiyaclan g6z oniine alinmalidir. Ornepin bir
inek icin yillik 1800 kg saman ve alfalfa (kaba yonca) ve koyun/keci
bastna yillik 60 kilo arpa ve 270 kilo saman ve alfalfay1 hesap etmek
gerekir.

Kirsal verlesmelerde ekonomik yeterlilik her zaman sadece ziraat
vasttastyla elde edilmez, Buna bazen islenemeyen topraklar da sebep olabilir.
Orta Anadolu’da 40-50 yil éncesine kadar bu durum epey yaygind:. Ankara




32 Colloguium Anatolicum | 2002

vilayeti sinirlart icinde Hasanoglan kéyiint misal verebiliriz. 1940’ larin
ortalarinda aile bastna digsen 70 déntim arazinin her yil sadece 20 déntimi
islenirken, 20 déniimii nadasa birakiliyor ve 30 déntimd bos tutuluyor
veya gerektiginde otlak olarak kullanihiyordu. Bu diistik produktivitenin
sebeplerinden biri giibreleme problemiydi; yani bazt ailelerin sigir sayistun
az olmasiydi. Bu durumlarda ekilen tatlalar yeterli giibrelenmediginden
verimleri distk oluyordu. Bu yuzden Hasanoglan ve benzeri kéylerde
20 déntm araziden aile basina elde edilen tiriin ortalama olarak 1250 kg
bugday ve 250 kg arpay1 pek gecmiyordu (Yakar 2000: 236-237). Bu drtin
orta biyiklikte bir aileye zor yetiginden, kéyde her tic aileden biri eksiklerini
tiftik ve yiin karsih@ daha zengin ailelerden sagliyordu.

Buna ters bir drnegi, Asag: Firat Vadisi'nde 47 haneli ve 51 hekear
boyunda Ciimctime yerlesmesinde bulabiliriz. Wilkinson'in raporuna gore,
330 kisinin yasadig bu kéyde yakin terasta 8580 déniim topragin 7100-7500
déntmi kuru ve sulu ziraata aynlmisti. Buna ek olarak, kéyden 2 ile 5 km
uzakliktaki yiiksek terasta 11630 doniim, ziraat potansiyelli arazi ihtiyaca
gore kullaniliyordu. Sadece yakin terastaki topraklarda ekilen 5300 dontim
bugday ve mercimegin, ki bu kisi basina 16 déniim demektir, 1000 kisiye
yeterli olacagini kabul edersek, bu toplumun kendilerine gerekli mikearin
3 misli fazlasim Grettigini anlanz. Niifusa oranla toprak fazlaligi veya azlig
her toplumda degisik ¢6ziimler gerektirir. Toprak sahipleri isleyemedikeri
topraklar, topraksiz ortaker kdylilere isletirler. Bunlar genelde kéyiin etrafinda
kiiciik evlerde yasarlar. Topraklarin devlete ait oldugu toplumlarda ise ¢ézim
yollari daha degisiktir. Bu nokta bizi, yazili belge birakmus eski toplumlarda
Gretme stratejisinin totaliter merkezi yonetim tarafindan nasil yonetildigine
getirir. Krali bagis belgeleri ve baz1 Hitit kanun maddeleri, Hatti tilkesinde
tartm ekonomisinin énemli bir bsliminin devlet yénetiminin direkr ve
bazen dolayl denetimi altinda tutuldugunu kamitlar. Direkt denetim kapsa-
mina giren devlete ait topraklar, gecimleri saray tarafindan saplanan tarim
iscileri ve kismen hiir vatandaslar tarafindan, merkezi yonetimin uyguladig
zorunlu gérev (luzzi) cercevesi icinde islenirdi. Ote yandan direkt denetime
nazaran devlete cok daha az gelir saglayan, dolayli denetim hibe yoluyla
arazi edinmis ve bir nevi feodal imtiyazlar saglamis bazt dini merkezler,
kral yakinlari, saray soylulari, baz tst diizey saray gorevileri sayesinde
gerceklestiriliyordu. Siiphesiz sahislardan sahhan ve baska vasitalarla toplanan
vergilerin basinda tahil trtnleri geliyordu. Muhakkak ki bu trtinlerin bir
beliimi, Hatti tilkesinin degisik bélgelerinde bulunan devlete ait ve AGRIG
gorevlileri tarafindan denetlenen depolarda (pir siyannas) ve eyalet merkezlerinin
depolarinda tutulurken, diger bélimi Hitit baskentine transfer ediliyordu.
Hattusa’da son yillarda ortaya gikarilan tatul depolarinin 5-6 bin tondan fazla



Jak Yakar / Etnografyva siginda Arkeolajide Sosyal ve Kiiltirel Degerlendirmeler 33

bugday ve arpa stok etme kapasitesi vardi. Bu ortalama kapasiteler Hitit
baskentinde, bilhassa 13. yy."da depolanan tahil Grantniin asgari ve azami
kac déntimliik araziden elde edilebilecegini hesaplamamuza yardim edebilir.
Hitit kirsal kesiminin ekonomik kapasitesi hakkinda yazili kaynaklar fazla
bilgi vermedikleri icin yine emografik belgeleme ile, durumu etoarkeolojik
acidan incelemekte yarar vardir. Hititler zamaninda da tahil ziraat buayik
slciide yagislara baglh olarak yaptliyordu faraziyesi pek yanhs olmaz. Alksi
takdirde, Hititler acliga yol acan ve M.O. 13. yy.in ikinci yansindan itibaren
siklasan kurakliklardan séz etmezlerdi. Bundan 2-3 kusak éncesine kadar
geleneksel ziraatn daha yogun oldugu Orta, Dogu ve Guineydogu Anadoly’
daki kirac topraklarda geleneksel kuru ziraatin verimliligi topragm kalitesine,
yagis miktarina, yetetli gibreleme ve topragi dinlendirme rejimine uyma
nispetinde bir 6lcek tohuma 3 ile 5 misli triin olarak hesaplanirdi. Yani bir
doniime ekilen 12 kg kadar bupday veya arpa tohumu asag yukan 36-60 kg
arasinda triin verehilirdi. Sulak arazide ise verim iki katindan fazlayd:.

Bu takribi veriler 1sizinda Hitit baskentinde M.O. 13. yy. siresinde
merkezi yonetimin denetiminde tutulan depolardaki drtnlerin, kag bin
dénim araziden elde edilmis olabilecegini, hatta bir yil boyunca kag bin
kisiyi beslemeye yonelik oldugunu bir yere kadar tahmin edebiliriz. Hattusa min
5 ile 7 bin ton bugday ve arpa stoklama kapasitesine tekrar dénersek, bu
mikear tahil @rintndn en az 70-80000 dontm araziden elde edilebilecegini
ileri stirebiliriz. Bu miktarm bir bolimtintin, saraya vergi olarak verildigini
dtistintirsek ve bu vergiyi Roma Devri'nden Osmanli Devri'ne kadar kabul
edilmis nispetlerde 6dendigini farz edersek, yani ortalama %20, o zaman
yukarida zikrettigimiz toprak mikearin 3, 4 veya 5 ile garpmak gerekir.

Paleodemografi Hesaplar1

Eski yerlesmelerde niifus yogunlugu hesaplannda ortalama cekirdek aile
hirimi genelde 5 olarak alinir ve hane sayist ile carpihir. Ancak kursal kesim-
de vapilan belgelemeler, aile sayist ile ev sayist arasinda farkliliklarin olabile-
cegiini gosterir. Mesela ev sayisimin aile sayisindan fazla oldugu durumlarda
bir ailenin birkag eve dagilmasi ya da bir evde birden fazla ailenin ikdmet
etmesi buna sebep gosterilebilir.

Hekear veya dekar basina hesaplanan hane sayisimin arkeolojiye uygulan-
mast, etnoarkeolojide cok islenen konulardan biridir. Kirsal yerlesme rnek-
lerinin cogu bize yerlesme alanimin biyiiklaginin hane yogunluguyla ters
orantili oldugunu gosterir. Sézgelimi, Asagr Firat Bolgesi'nin Kiyicak
muhtatligina baglt 101 hanelik Tepe Koy nde hekear basina 4.6 eve karsilik,




34 Colloquium Anatolicum | 2002

38 hanelik Pirot Kéyi'nde hektar bagina 10.5 ev ve Cafer Hoytik'te hekear
basina 20 ev hesap edilmistir.

Arkeolojide bu tiir yogunluk hesaplarinda 6nce tiim iskan edilmis alanin
yerlesmenin boyutlart icindeki orani tespit edilir. Ikinci kademede bu iskin
alaninin Srtiilii yiizeyi ve bunun ikimete tahsis edilen orant 8lcilir. Cogu
kirsal érnekler bize, iskan edilmis tim yerlesmenin yarisinr ve varisindan
biraz fazlasini gecmedigini gosterir. Ortiilii yiizeyin ikimete tahsis olan kismi
genelde %40 civarinda olur. Bunu Aurenche’mn Cafer Hoyiik'ten verdigi
orneklerde de gérebiliriz. Burada 250 m? bir evin sadece ticte birinden biraz
daha fazlasinin 6rtild oldugu ve ¢mnek alinan evin sadece beste birinin
ikimete ayrilmus oldugu gérilir. Bu agdan bakddiginda, 125 dénamlik
Catal Hoyiik'te binlerce kisinin yasadign ya da 2 dontmlik Haclarda 250
kisinin yasadigt iddialarini tekrar gézden gecirmek yerinde olur.

Sosyal Biinyeler ve Ruhani Diinyalar

Anadolu’nun prehistorik toplumlarnin sosyal binyelerini ve ruhani
dinyalarm: aydinlatabilecek yerel etnografik belgelerin olmamas: yore dist
emografik modellere basvurmamizt gerekeirir. Bunlann bolgemizdeki prehis-
torik avertoplayict ve ziraater toplumlarda da degisik inanclarin mahiyetini ve
bunlarla ilgili rittiellerin anlamlarmi ve maddi kiiltirdeki kayidarimi teshis
etmede, kisith da olsa yardimar olabileceklerine inanirim. Prehistorik bir
dinin temelindeki felsefeyi anlayabilmemiz icin, bunlart yaratan toplumlarin
ekonomik yasanularinda cevreyle olan iliskilerini incelemek gerekir. Birtakim
inanclarin ortaya ¢ikmasinda ve zamanla dini faaliyetlere dénismesinde
toplumlarin gecim ekonomilerini, mtimkiin mertebe sakincasiz yuiriitebilme
ve sosyal dayanisma ilkelerini saglam temellere oturtma gayretleri yon
vermistit. Bu agidan bakildiginda, degisik ortamlarda yasayan toplumlarda
izlenen kiiltiirel ayriliklarin, bu toplumlarmn farkh teolojik kavramlarindan da
dogabilecegi goz dniine alinmalidir.

Prehistorik kiiltiirlerde insan zekésinin kavramada zorluk cektigi fakat, sik
stk kargilastig tabiatin olagan tistii olaylarint izah etme ve kontrol etme
ihtiyact, bu olaylara gésterdigi tepki sekilleri, kiiltiirel, kronolojik ve cografi
farkliliklara ragmen buyik benzerlikler gosterebilir. Bunu kabul ettigimiz
takdirde, az evvel tstiinde durdugum yére disi emografik modelleri gerek-
tiginde kullanma akla yatkin olur. Insanlarin tarih boyunca dini inanclar1 géz
dntine ahindiginda, batin prehistorik toplumlarn yasam ortamlannin doga
ve dogaustil diye en az iki ayrt dinyadan olustupuna inandiklarini farz
edebiliriz. Bunun disinda prehistorik sanatta gorilen ve anlasilmas: zor baz
simgelerin sosyal ve dini nitelikteki mesajlan tasimaya ve ulastirmaya yonelik



Jak Yakar / Enografya Isiginda Arkeolojide Sosyal ve Kiltdrel Degerlendirmeler 35

olmus olmalari akla yatkindir. Bu konuyu daha iyi aciklamak icin, yore dist
iki &rnek verecegim. Birincisi, az evvel sozlinii ettifim Mapuche'lerdir.
Bunlar, biri doga ve digeri dogatistii iki dinyamn varh@ina inanmlard.
Mapuche pantheonunun basinda goklerde bilinmeyen bir yerde yasayan,
topraklarin ve insanlarin hakimi, ilahi danyanin kurucusu bir tanm vardi. Bu
cift cinsiyetli tanrnin erkek, kadin, genc ve ihtiyar olmak Gzere toplam dért
atribiisit vardi. Wenu papu diye tanumlanan gokeeki diinyada tanrilar, hiyerar-
sik bir diizene gore belli yerlerde yasarlardi. Nag mapu denilen yer alt:
diinyasinda ise, insan eti ve kaniyla beslenen wekufu diye adlandirlan kot
ruhlar yasardi. Dogal afetler, 6liim, hastalik ve salgin hastaliklar yaratan
dogatistii kuvvetlerini, insan ve hayvan sekillerine girebilen bu ruhlarin
kiskirtagma inanthrds. Yildizlar, 6zellikle de sabah yildiz ve ay, tanrisal kabul
edilirdi. Bunlarin yolladign mesajlar1 machi diye taminan eskiden yalniz
erkekler arasindan secilen samanlar cézer ve topluma izah ederdi.
Mapuche'lerin atalar kiltinde eski savasqularm, kabile reislerinin ve saman-
larin ruhlar: biyik rol oynardi. Géklerde yasayan bu élimstz rublarm,
kendilerini korumaya devam ettiklerine inanirlardi. Mapuche inamsinda
kisilerin hayattaki sosyal mevkii élilerin dunyasinda da gecerliydi. Baska bir
deyisle, cacigue tinvaniyla antlan asiret seflerinin ruhuy, ilahi gicu simgeleyen
yanardaga doénusirdd. Savasgnin ruhu ise bulutlara dondsir ve asiretini
korumaya devam ederdi. Yitksek sosyal mevkiden yoksun kisilerin ruhu ise
denizin 6te yanina gider ve beslenmek icin patates ekerdi. Gittikleri diinyada
isinma kosullari pek iyi olmadigindan, yakinlari bir yil boyunca
séndirilmeyen bir ates yakarlardi. Mapuche dinyasmda yonlerin ve renklerin
snerni biyiktir. Gogiin renkleri olan mavi ve beyaz, olumlu, sivah ise olumsuz
kabul edilirdi. Sozgelimi kutsal heykellerin burun ustleri ve g6z aldan olumlu
renklerle bezenirdi. Kuzey kstiliigiin ve hasata zarar verici riizgarlarm yénydii.
Siyah bu ketilagi simgelerdi. Giiney iyiligin ve bolluk getiren rlizgarlarin
yonudir. Dogu ise 6lii ruhlann yagadigt korkulu bir yondir. Bu ruhlann,
bilhassa ata ruhlanmn pillan adinda mitolojik bir insanin binyesinde gekil-
lendigine inantlirdi. Ruka’larn girisi bu yizden doguya dénukea. Pillan’a
yapilan cagnlar, vakarilar, dualar ngillatue diye tanmnan doguya dénik
tahtadan oyulmus antropomorfik heykeller aracih@iyla hald yapilmakeadir.
Kotii ruhlara gelince, bunlarin Brujo diye hitap edilen byciler tarafindan
da uyandirildiklanna hald inanan Mapuche'ler vardir. Ornegin hasta bir
kadinm ruhunun, kot cocuklarnn ruhlarinin élime sebep olabilecegi inanct
kuvvetliydi. Bunlar uyuduklar: ormanlarda ve magaralarda uyandinldiklar
takdirde bélgeden gecen yolcular: batakliga ceker, Slamlerine sebep olurlards.
Mapuche'lerin felsefesinde hastaltk ve 6lim dogal sayilmazdi. Buna dogatstti
kétii gticler sebep olurdu. Bu bakimdan bir samanin baslca gérevi iyi ve




36 Colloquium Anatolicum | 2002

kotii giicler arasinda arabuluculuk yapmaku. Mapuche'ler, basarili bir
samanin ilahi yetenekleri ve tedavi giicii olduguna inanir. Machi olarak hitap
edilen saman doguya bakan basamakli totem (rewe) karsisinda trans yardi-
miyla meditasyona girer, yani kendini hareket edemeyecek kadar halsiz bir
duruma getirdikten sonra oturdugu veya yatn@ yerden kalkar; ardindan, tef
ve kaval calarak tanrisal giiglerle ve ruhlarla iliskiye girer. Ikinei Grnek,
Guney Sili'den ‘Ates Diyan’ anlamina gelen Tierra de Fuego’dan alinmisar.
1880 yilinda baslayan kolonizasyon bu bolgede yasayan Selknam, avertopla-
yic1 gruplan yavag yavas yok etmis ise de, 20. yy. baslarina kadar birkac aile
bu bélgede geleneksel yasanularini siirdiirmeyi basarmuslardur. Kolonizasyon
sirasinda yapilan gézlemler Selknam’ldarn dini inamslarinin, prehistorik
devirde yasamus sosyo-ekonomik bakimdan benzer biinyeli gruplarda var
olmasi gereken, dogatstii inanislarindan cok daha farkl olamayacag
kanisin1 uyandinr. Sazdan kuliibelerde yasayan bu gruplarda kulibelerden
bifi yerlesmenin disinda ve ¢ok daha biiyiik olarak insa edilirdi. Hain olarak
adlandinlan bu yuvarlak saz kulitbede sadece erkeklerin kauldig: kloketen ad
verilen inisiyasyon tSrenleri yapilirdi. Genglerin cesaretlerini ve avalik kabi-
liyetlerini ispat ettikleri bu tSrenler kadinlara kapaliydi. Bu ayinler sirasinda
yashlar genglere dini sirlan agiklardr. Genclerin ancak bu térenden sonra
evlenmeye hazir olduklan kabul edilirdi. Selknam’lilar toplam 5 ruha inanur-
lards. Insan sekline girebilen bu ruhlarin iyi ve kétii olanlan vardi. Kowi ruh
dogaiistii kuvveti olan bir kadina aitti. Toprak alunda yasayan bu ruh, toprak
stinde yasayan esini kullanarak tembel kadinlara ve simarik cocuklara
dehset sagardi. Diger ruhlar ise, daha pasif fakat olumluydular. Selknam
kurulug mitolojisine gére, cok eski zamanlarda kadmlar kocalarim korkutma
suretiyle kontrol altmda tutmuslardir. Bu amacla geceleri viicutlarin boyaya-
rak kendilerini ruhlara benzetirler ve Hain'de toplanarak korkutucu sesler
¢ikarirlardy. Bir giin giines bunun farkina varinea Selknam’li erkekleri uyard:.
Ayni zamanda kadmlann tarafini wutan ve suc ortakhg yapan ayl sopayla
doviip, yiizinde yaralar acu. Erkekler ise kanlanni sopalarla doverek
éldirdiikten sonra (sadece geng kizlari hayatta birakalar) tamamen kendi
hakimiyetlerinde yeni bir duzen olusturdular. Bu efsane anaerkil bir toplum
biinyesinden babaerkil bir sisteme dénist izah etmeye yonelik kabul

edilebilir.

Bu tir etnografik belgeler sayesinde prehistorik dinlerin olusmasinda da
iyi ve kétti doga kuvveterine ve degisik ruhlara inancin temel olusturdugunu
diistinebiliriz.



Implications of Ethnography
for Archaeology

The tentative reconstruction of the social, economic and religious organi-
sations of ancient Anatolian communities of preliterary era can sometiines
be more convincing when ethnographic models assist archaeological inter-
pretations. Ethnographic documentation of traditional agrarian and pastoral
ecotomies, traditional modes of exchange, forms of rural settlement are still
found in various parts of Turkey.

Regarding the basic types of social organization, the nuclear family as the
core of the extended household unit and its economic production retains its
importance in most traditional communities. In some of the remote parts of
Turkey, the clan organization, which simply put it, is an expansion of the
close-knit family structure, can be studied in some detil. These studies usually
focused on the workings of social hierarchy demonstrate how revered members
of individual clans use their influence in the decision making apparatus,
especially when faced with social and economic conflict situations affecting
the well-being of all its members.

As for ‘ribe’, this definition is often applied to social frameworks larger
than clan, Although in modern Turkey large tribal organizations no longer
exists, the smaller dispersed tribal groups and village communities living 1n
the less industrialized parts of the country have succeeded in preserving not
only the cultural features of their ethnic identities but also many of the deeply
rooted forms of social organization and subsistence strategies.

There is the likelihood that certain forms of tribal frameworks existed in
Anarolia, perhaps since the Neolithic period. Simply described a tribe usually
consists of families of a local community, both in societies that have clans
and in those that do not. This framework provides its members a clear sense
of belonging to a social and sometimes socio-political unit that can provide
territorial, communal and economic security. The communities that make up
a tribe usually occupy the same general territory, commonly speak the same
language, and follow the same way of life. In other words a tribe is an
association of kin groups, which they are themselves composed of families.

In rural Anatolia as in many other similar societies in the Near East,
kinship is used to establish and define distinct corporate social units. In the




38 Calloguivm Anatolicum | 2002

conditions of most simpler cultures it is essential for everyone to be a member
of a co-operating, closely knit group of people, upon whose aid and support
a member can depend in such vital activites as hunting, agriculture, herding
and war. Kinship may provide a guide to a very great many of the social and
economic relationships in which a person is likely to be involved in the
course of his life. Among other things it provides a way of transmitting social
status and property from generation to the next, in other words it regulates
the question of inheritance.

Not only in investigating the traditional social structures of rural commu-
nities but also on the question of ancient economic frameworks, Anatolia
can still provide us with ethnographic models, especially concerning various
modes of agrarian exploitation, animal husbandry and herding strategies.
In addition, the various modes of rural settlement in topographically and
climatically different habitats provide an extensive range of examples closely
associated with subsistence strategies. These explanatory models can be of
assistance in understanding the economic significance of site locations in
similar habitats since the beginning of intensive farming and animal husbandry.

In investigating the nature of pre-state or even early state societies of
Anatolia, the local ethno-historical records can provide some guidelines in the
creation of explanatory models. These records supplemented by archaeological
data demonstrate that ethno-cultural marginal groups living on the fringes of
surrounding civilizations have the tendency to incorporate cultural traits
from them. There may have been unusual cases in which while the model
for the organization of the socio-economy of a community was taken from
one culture area, certain religious customs would have been adapted from
another culture.

Ethnography can demonstrate to what extent social status and class
differentiations manifest themselves in material culture records, especially in
architecture. The traditional villages thar are gradually disappearing from the
Anatolian countryside are living records that provide information on the
nature of social, economic and demographic changes that can affect the
layout of a rural settlement, its size or constructional characteristics.
Ethnography can also be a most valuable tool for assessing the influences of
natural environment on rural economies and ifs role in determining the size
and organization of village communities. Such models then can help in
evaluating all forms of occupation records, particularly those pertaining to
the nature of individual settlements and settlement pattern in general in
pre-state and state level societies.

Living ethnographic models supported by ethno-historical records can go
a long way in explaining the integrative patterns, which must have existed in



Jak Yakar / Etnografya Isiginda Arkeolojide Sosyal ve Kiiltiirel Degerfendirmeler 34

the economy of prehistoric or pre-state communities. The simplest form of
exchange, reciprocity, which involves material gift presentation and counter-
giftgiving, could have also been induced by social obligation derived from
kinship. Redistribution, in other words the channelling upward of goods or
services to socially determined allocation centres headed either by tribal
chiefs or spiritual community heads, could have existed since the Neolithic
period. Ethnographic models indicate that community leadership often redis-
tribute part of the allocations to their subordinates or in specific allotments
to individuals in accordance with their political, religious, or military status.
Redistribution often accompanied by reciprocity, remained a rather dominant
economic principle in Anatolia, as in the rest of the Near East, even during
the periods of complex state society systems.

In the analysis of production systems, ethno-historical records demon-
strate that recruitment of human resources is a crucial variable, for it has
reference to both organizational and general social structure. The social and
rerritorial aspect may be further broken down on the basis of obligation to
participate. Anthropologists define the general types of recruitment as
familial, custodial and voluntary. A production organization is defined
familial if the obligation to participate is based on ascribed kinship status. As
for the custodial obligation, certain articles of the Hittite Laws illuminate the
nature of this obligation, which was no different that that prevalent in all
centrally administered societies of the Near East.

The study of cultural integration among ancient societies is a field with
serious pitfalls, Even in ethnographic records while we may know all about
the distribution of an ethno-cultural form of marriage, ritual dances and
puberty initiations, as a whole we may not understand much the culture that
has used these elements to its own purpose. Demographic records demonst-
rate that in the process of cultural integration a particular ethnic community
can select from the cultural traits of its neighbours, especially those that are
deemed of use, and tejects or discards those, which are of no importance to
them. Other cultural traits can be recasts into conformity with a particular
need or ideology. Such cultural integration could often be an unconscious
process throughout its entire course. It is similar to the process by which an
art style comes into being and persists for some time. In this process certain
long existing elements can be discarded or modified. It is natural to assume
that for certain fringe groups some level of integration would have been the
outcome of continuous economic and social interaction with cultrally more
developed entities.

In Anatolian archaeology there are a number problematic fields that
are beyond the scope of local ethnographic models. For instance the




40 Coffoquium Anatolicum | 2002

decipherment of the spiritual world of ancient Anatolians of pre-literary
era is. far more difficult to resolve unless the geographical boundaries of
ethnographic comparisons are broadened. Indeed the study of the spiritual
life of ancient communities in Anatolia is a highly speculative field screwn
with numerous hurdles, needles to say some of them quite insurmountable.
Nevertheless, when trying to understand the possible manifestations of
magic and rituals connected with fertility or ancestor cult in the cultural
records of prehistoric communities, the cautious use of ethnographic records
of non-industrial communities from distant tands could be permitted (e.s.
the Mapuche in Chile). One can only presume that even in Neolithic times
communities of sedentary hunter-gatherers and cultivators which produced
the art forms encountered at sites such as Nevali Gori, Gébekli or Catalhdyiik
accepted the fact that the ‘world’ they were part of had to be regulated by
definite sets of instimutionalised customs deriving from long established ways
of thinking. This issue brings up the question of religion. Anthropologists
rightly define religion as a universal aspect of human culture. In other words
it is part of human behaviour that can be classified as belief and ritual
preoccupied mainly with the notion of immortal forces and spirits with
supernatural power that manipulate the forces nature that mortals cannot
control. In this context of animistic religions based on the existence of many
spiritual beings, including souls and various deities, one could assume that
shamanism must have existed in prehistoric in Anatolia as it still does in
many other parts of the world. Assuming in the imperative, we have to
emphasize that the induction, control and exploitation of altered states of
consciousness are at the heart of shamanism the world over. In some cultures
the dreams of ordinaty people are usually taken to be glimpses of a world
that can be visited with relative ease by religious specialists while in a state
of selfinduced deep trance.

It is not always clear to what extent, if at all, ancient communities dicho-
tomised the universe into two distinct and mutually exclusive spheres labelled
‘natural” and ‘supernatural’. Another question often asked when studying
archaeological records pertaining to the spiritual domains of prehistoric
communities has to do with the differentiation of the profane from the sacred
in communal festivities such as the celebration of marriage, initiations, birth
etc. The question dealing with symbols and symbolism is no less problematical
to solve. Symbolism can be regarded as a kind of language, a way of trans-
mitting a social or religious message. Ethnographic studies in various parts
of the world demonstrate that people who carry our institutionalised symbolic
procedures or rites usually believe that by doing so they are either producing
some desired state of affairs or preventing some undesired one.



Jak Yakar / Etnografva lsiginda Arkeolajide Sosyal ve Kiiltiirel Degerlendirmeler 41

Secilmis Bibliyografya

Alpoge, A

1971 “Ananymous Architecture in the Keban Region”, Keban Project 1969
Activities, METU, Ankara: 135-138.

Aurenche, O.

1981 “Fssai de demographie archeologique: I'example des villages du Proche

COrient ancien”, Paleorient 7/1: 93-105.

Aurenche, O.-Bazin, M.-Sadler, S.
1997 Villages Engloutis: Enquéte ethnoarchéologique a Cafer Hoyiik (vallée de
UEuphrate), Paris.

Bazin, M.
1989 “Uhabieat rural dans la vallee de 'Euphrate a l'est de Malatya”, Jowmnal
Asiatique: 19-46.

Bazin, M.-Sadler, S.

1989 “Approche de I'habitat rural turc dans la vallée moyenne de 'Euphrate”,
E. van Donzel (ed.), Proceedings of the 2nd International Meeting on Modern
Ottoman Studies and the Turkish Republic, Leiden: 47-62.

Beattie, .

1964 Other Cultures: Aims, Methads and Achievements in Social Anthrapology,
Londen.

Benedict, R,

1959 Patterns of Culture. Boston.

Binford, L.R.

1962 “ Archaeology as Anthropology”, American Antiquity 28: 217.225.

Binford, S.R-Binford, LR.B. {ed.}.

1968 Perspecrives in Archaeology, Chicago.

Clarke, D.

1968 Analviical Archaeology, New York.

Clottes, J.-Lewis-Williams, D,

1996 The Shamans of Prehistory, New York.

Cribb, R.L.

1991 Nomads in Archaeology, Cambridge.

Gould, AR

1978 Explorations in Ethnoarchacology, Albuquerque.

Hammond, P.B. (ed.).

1964 Cultural and Social Anthropology, New York.

Hillman, G.

1973 “Agricubwral Productivity and Past Population Potential in the Asvan

Region”, Anatalian Studies 23: 217-240.

Kramer, C. {ed.}
1979 Ethnoarchaeology: Implications of Ethnography for Archaeclogy, New York.




42 Colloquium Anatolicum | 2002

Kramer, C.

1982 Village Ethroarchaealogy: rural Tran in archaeological perspective, New York.
Moore, R.L.-Reynolds, F.E.

1984 Anthropology and the Study of Religion, Chicago.

Nicholas, D.-Kramer, C.

2001 Ethnoarchaeology in Action, Cambridge.

Peters, E.W.

1976 Ein Beitrag xur anonymen Kerpic-Architelerur in Ostanatolien, Hannover.
van Baal, J.

1971 Symbols for Communication: an intreduction. to the anthropelogical study of

religion, Assen.

Wallace, A.F.C.

1966 Religion: An Anthropological View, New York.

Watson, P.].-LeBlanc, S.A.-Redman, C.L.

1971 Explanations in Archaeology: An Explicit Scientific Approach. New York-
London.

Watson, P.J.

1978 *Architectural Differentiation in some Near Eastern Communities, Prehis-

toric and Contemporary”, C. Redman et al. {ed.), Social Archaeology:
Beyond Subsistence and Dating, New York: 131-158.

Watson, P.J.
1979 Archaeological Ethnography in Western Iran, Viking Fund Publication in
Anthrapology 57, Tucson.

Wilkinson. T.].
1990 Town and Country in Southeastern Anawlia I: Settlement and Land Use at
Kurban Hoyik and other sites in the Lower Karababa Basin, Chicago.

Yalar, ].
2000 Ethnoarchaeology of Anatolia: Ruval Socic-Economy in the Bronze and lron
Ages, Tel Aviv.

Prof. Dr. Jak Yakar

Tel Aviv University
Insticut of Archaeology
Ramat Aviv-Israel



Jak Yakar / Etnografya Isigindi Arkeolojide Sosyal ve Kultirel Degerlendirmeler 43

Resim 1-2 Geleneksel kiigiik koy evlerinde sik goriilen kiigiik arag-gereg saklamaya yarayan
nisler, dokuma lezgahlan ve bazen baska tesisler merkezi yasam alanlarinin
{living space) sadece sosyal degil, ayni zamanda endiistriyel faalivetler igin de
kullanifabilecegini gsterir.



44 Colioquium Anatolicum 1 2002

Resim 3-4 Hasat sonrasinda ziral {riinlerin gida maddelerine gevrilmesi islemleri evierin
aviularinda ve ev disinda acik aktivite alanlarinda siirdiiriiliin, Bu alanlarin
toplam kapsadigi yiizey cogunlukla evin (sti 6rtdili yasam alanfanndan cok daha
biytktir. Yasama alant ile aktivite alami arasinda boyut farkiiligrin prehistorik
devirlerden beri varoldugunu distinmek mantiklidir. Mekanlann kiicik insa edil-
difi toplumlarda beslenme ile ilgili acik aktivite alanfarinin cok daha briviik
olmast tabii sayiimalidir,



Jak Yakar / Ftnografya Isiginda Arkeolojide Sosyal ve Kiiltirel Degerlendirmeler 45

Resim 5 Bugday Tirkiye'de kirsal kesimde tiiketilen ziraf gida cegitlerinin temel maddesini
teskil ‘eder. Mayal ve bazen mayvasiz harmurlardan yapimus ekmek cesitleri
arasinda, yufka ekmeginin ve tandir ekmeginin cok sayida hazirlanmasi evdeki
kachinlarin miisterek ve vogun calismasiyla saglanir.

Resim 6 Aile biinyesi icinde kadinlarn ziral calismalardaki katkiar: genelde erkeklere
nazaran cok daha biyiktir. Bu durum yalmz Yakin ve Orta Dogu’ya 8zgii degildir
Cogu Giiney Amerika iifkelerinde geleneksel yagamtarim strdtiren kirsal toplum-
larda da bu érneklere rastlanir. Anadolu'nun gecmis toplumlannda bu ttir model-
lerin varolmasi olasihina, sadece sosyal izahatlar agisindan deginmek her durum
icin yeterli olmayabilir.

I
I




46 Colloquium Anatolicum ] 2002

Resim 7 Gezgin kalayci, kalburcu gingenelere hasat déneminde ve sonrasinda kisylerin
icinde ve civarlarinda rastlanir.

Resim & Hayvancilikla geginen yari gdgebe topluluklara, Dogu Anadolu’nun degisik
balgelerinde, bilhassa yaz aylannda vaylalarda rastlanir.



Jak Yakar / Einografya Isiginda Arkeoiojide Sosyal ve Kiltirel Deferlendirmeler 47

Resim 9-10 Sili"de Mapuche yerlileri tarafindan ¢ok yakin zamanlara kadar kullanidmig
ruka olarak tabir edilen sazdan kuliibeler.




48

Coltoquium Anatolicum | 2002

Resiny 17 §ili‘de Mapuche yerlileri tarafindan gok yakin
zamanlara kadar kullanilnus ofan ve ruka olarak
tabir edilen sazdan kulibeler,



Jak Yakar / Etnografya lsiginda Arkeolojide Sosyal ve Kiltire! Degerlendirmeler 49

Resim 12-13-14 Mapuche’lerde cok eslilik kisa zaman éncesine kadar gegerliydi. Tarlada
islerini bitirdikten sonra kadinlarin ev girisinde veya ev icinde kurulu
tezgahta dokuma caligmalan, resim 2’ye olan benzerligi dikkati ¢eker.



50 Coiloquium Anatelicum| 2002

Resim 15 Bir Mapuche
koyiinde rewe
{basarmakls totem)
karsisinda
meditasyona giren
machi (saman).

Resim 16 Basamakii totemin en
itst basamaginda,
rublara sunulan icki
ve vivecek kaplar.




Jak Yakar / Etnografya lsiginda Arkeolojide Sosyal ve Kilttrel Degerlendirmeler 51

Resim 17-18-19

Mapuche kiiltirinde ngillatue olarak tabir edifen antropomorfik tahta
heykeller, Pillan adh mitolojik bir kisinin blnyesinde foplanan ruhiara,
cagn yapmak icin araci olarak hala kullanihr.



52

Colioquium Anatolicum | 2002

Resim 20 Yar kug yan insan heykeli-Brujo (biiyiici).



