# Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Journal of Sakarya University Faculty of Theology

ISSN: 2146-9806 | e-ISSN: 1304-6535

Cilt/Volume: 25, Sayı/Issue: 47, Yıl/Year: 2023 (Haziran/June)

## الإيقاع في القُرآنِ وَأَشْكَأْلَهُ

Kur'ân'da Ritim ve Şekilleri

Rhythm in the Qur'ān and its Forms

### Sihan Mohammed

Dr. Öğr. Üyesi, Sakarya Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Arap Dili ve Belagatı Ana Bilim Dalı – Dr., Sakarya University, Faculty of Theology, Department of Arabic Language and Rhetoric.

> smohammed@sakarya.edu.tr https://orcid.org/0000-0002-5243-4885

### Makale Bilgisi - Article Information

Makale Türü/Article Type: Araştırma Makalesi/ Research Article

Geliş Tarihi/Date Received: 01/02/2023 Kabul Tarihi/Date Accepted: 24/05/2023

Yayın Tarihi/Date Published: 15/06/2023

Atıf/Citation: Mohammed, Sihan. "Rhythm in the Qur'ān and its Forms". Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 25/47 (2023), 35-54. https://doi.org/10.17335/sakaifd.1246383.

İntihal: Bu makale, *iThenticate* yazılımı ile taranmış ve intihal tespit edilmemiştir. Plagiarism: This article has been scanned by *iThenticate* and no plagiarism detected.

Copyright © Published by Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi – Sakarya University Faculty of Theology, Sakarya/Turkey.



#### ملخص

منحت الإيقاعية التي اختص بما القرآن، سامعه لذةً، وقارئه شغفاً، ومتدبر حيرةً وضعفاً وشوقاً. انصب تركيز البحث على ضروب الإيقاعية، ماهيتها، وتكوينها، وحقيقة تمثلها في الأساليب القرآنية، كنوع من أنواع تجدد رؤية وإدراك الخطاب القرآني. لهذا فقد اتبع البحث منهج التوصيف لهذه الأشكال بتبيانحا وتوضيحها، ومن ثم تأكيدها بأمثلة من آيات الذكر الحكيم، وتحليلها من خلال استنباط الروابط التي جعلت الإيقاع بيث المعنى على نحو مختلف. حيث بدأ بالإشارة لدور ايقاعيات الآيات في الالتفات إلى الإعجاز الصوتي فيه، قبل أن يعرض الأنواع الأساسية لهذه الإيقاعية وبيان ما ارتكزت عليه الدراسة لدعم فكرة وجودها في الآيات. تمحورت هذه الدراسة حول بيان أشكال الإيقاعية القرآنية، بدءاً من إيقاع البديع، مروراً بالإيقاعية الإيكانية، وانتهاءاً بالإيقاعية، وذلك من خلال توصيف كل شكل منها، والبحث عنه بين كلمات وتراكيب وأساليب مع أنحا كانت مستخدمة إلا أن القرآن بعظمته جعلها تنفرد بإبداع وتمييز. والالتفات إلى النقاط التأثيرية للإيقاع وبيان انعكاس هذا الأثر على المعنى. وقد بين البحث أنّ الإيقاع يجعل الانفعال يبلغ ذروته، ليظهر المعنى متجسداً بشكل ألفاظ، وهذا التجسيد يمثل قوة الأداء في إظهار العاية الدقيقة من اختيارات الألفاظ ضمن سياقات الانفعال ببديعة متنوعة، ومتلونة بالمعاني النفسية. فالمعاني قد ازدادت مع الإيقاعية وضوحاً ولمعاناً، وسَهُلَ وصولها إلى القلب والعقل. كلمات مفتاحيّة: اللّغة العربيّة وبلاغتها، الإيقاع في القرآن، العروض، أشكال الإيقاع.

### Öz

Bu çalışma bu ritimselliğin türlerine, mahiyetine, oluşumuna ve Kur'ân üsluplarında nasıl ortaya çıktığına yoğunlaşmaktadır. Kur'ân'ın ritimselliğindeki yaratıcılığı, temeyyüzü ve güzelliği, yeni bir bakış açısı ve farklı bir anlayışla ele almaya çalışmaktadır. Araştırmamız söz konusu ritimselliğin türlerini açıklığa kavuşturma ve netleştirmede betimleme yöntemini izlemiştir. Daha sonra da Yüce Kur'ân'dan örnekler vererek bunları vurgulamış ve ritmin farklı şekillerde manaya sirayet etmesini sağlayan bağlaçları ortaya çıkararak tahlil etmiştir. Söyle ki - söz konusu ritimsellikteki temel türleri arz etmeden ve bu çalışmanın yoğunlaştığı, ayetlerde ritim bulunduğu fikrini destekleyen kuralları açıklamadan önce- Kur'ân ayetlerinde bulunan ritminselliğin sessel mucizeye dikkat çekmedeki rolüne atıfta bulunmuştur ki bunun manayı açıklamadaki rolünü ortaya koyabilsin. Bu araştırma bedî' ritmi ile başlayarak, duygusal ritme, oradan da hece ritmine kadar Kur'ân'ın ritimselliğinin şekillerini açıklamaya yoğunlaşmıştır. Bu da söz konusu tüm ritimlerin betimlenmesi ve aslında zaten var olan ve kullanımda olan, ancak Kur'ân'ın azâmeti ile essiz hale getirdiği harfler, kelimeler, cümleler ve üsluplar arasında araştırılması, ritmin etkileyici noktalarına ve bu etkinin mana üzerindeki yansımasına değinmek yoluyla yapılmıştır. Araştırma, bu ritmin manayı kelimeler halinde somutlaştırarak duyguyu nasıl doruğa çıkardığını açıklamıştır. Belli bağlamlarda belli lafızların seçilmesi ve psikolojik anlamlarla renklendirilmiş bediî üsluplar kullanılması yoluyla yapılan bu somutlaştırma, amacı ifade etmedeki yüksek performans gücünü gös-

Anahtar Kelimeler: Arap Dili ve Belagatı, Kur'ân'da Ritim, Performanslar, Ritim Formları.

#### **Abstract**

The Qur'anic rhythmicity, represented in the intonations of the music emitted in folds of the Great Qur'an came as the basis for the passion for recitation and listening pleasure. Although there have been several studies on this subject, the focus of the research has been on rhythmic forms: What they are, their composition, and the effect of their representation in Qur'ānic styles as a kind of renewed vision, understanding, and perception of Qur'anic discourse. The research, therefore, followed the approach of characterizing these forms and analyzing them by devising the bonds that made the rhythm spread meaning differently. It began by referring to the role of music provided by the rhythms of the Qur'anic verses in paying attention to the vocal miracle, next presents the basic types of this rhythm and shows the foundations of this study that support the idea of its presence in the verses, to highlight its role in clarifying the meaning. This study focused on illustrating the forms of rhythm, ranging from the splendid through the rhythm of the suggestive rhythm, and ending with the syllabic rhythm, by describing each form and searching for it between letters, words, structures, and methods. Besides, it pays attention to rhythm's effects and indicates its reflection on meaning. The research has shown that the rhythm makes emotion peak, showing meaning embodied in terms. This embodiment represents the power of performance in demonstrating the exact purpose of speech choices within specific contexts and through various exquisite styles colored in psychological meanings.

The importance and objectives of the research Rhythm are directly related to the different connotations it generates. Phonetic formations are activities and interactions between meanings. The sound structure, an essential element in the Holy Qur'ān, is one of the elements that form

the rhythm in the structure of the verses of the Qur'ān. Its interaction with other elements contributes to shaping the Qur'ānic discourse with its creative vision and artistic and aesthetic dimensions while showing verbal consistency, collecting homogeneous words, and linking words. Common and synonymous in one sentence is something that avoids the language, and we find it common in the language of the Qur'ān to the maximum extent, to give it a harmonious rhythm distinct from the rhythm of poetry among the Arabs, and this is what attracted them to it and prompted them to pay attention to what it conveyed to them.

The research aims to explain the importance of rhythm in the verses of the Holy Qur'ān, in addition to highlighting the relationship between rhythm, meaning, and context in the texts of the Qur'ān, and its role in making this rhythm an element of the Qur'ānic miracle, as it has thus denoted a distinct Qur'ānic rhythm that made it that strange phenomenon that characterizes the Qur'ān in paving his letters and arranging his words in order without every arrangement and system used by people in their speech.

Previous studies: The interest in the rhythm of the Qur'ān as part of a whole appeared in their talk about the miraculousness of the Qur'ān according to al-Rumani, al-Khattabi, al-Askari, al-Baqalani, al-Jurjani, al-Sakaki, and al-Zamakhshari, through his interest in the phonetic beauty of the Holy Qur'ān in terms of application, while he was partly independent of the study according to contemporaries. Where Al-Rafi'i saw that this wonderful literary characteristic of the Qur'ānic discourse lies in the elegant rhythm, and he worked on studying the commas and their effects, and Subhi Al-Saleh followed him in studying the internal music of the Qur'ān, and After him, Naim Al-Yafi came to lay down nine rules for the formation of the melody in the music of the Qur'āan, as Bakri Sheikh focused Amin and other scholars on Qur'ānic rhythm, among them Muhammad Abdullah Daraz, and Al-Mubarak. While the study of rhythm in poetry was independent by Kamal Abu Deeb in his book (On the Rhythmic Structure of Arabic Poetry), and Muhammad Al-Ayashi in his book (The Theory of Rhythm in Arabic Poetry).

Research methodology and plan: In terms of the fact that the research aimed to shed light on the forms of Qur'ānic rhythm, clarify the relationship between meaning and rhythm, and what rhythm offers to mean in terms of vision, understanding and realization of the Qur'ānic discourse, and making it in papers accessible to anyone who wants, without delving or going too deep and going too far, The approach in this matter is not limitless. The research began with an introduction in which he explained the importance of the research and its objective in addition to the methodology it followed. Then the research was presented in two frameworks:

A theoretical framework that spoke briefly about sounds and rhythm in Arabic, in two points.

A practical framework in which the rhythmic forms were identified between the rhythmic rhythms of the Budaiya, the rhythmic suggestive, and the rhythmic syllables, and then the Qur'ānic evidence was mentioned on these forms and their branches, with their analysis, and a reference to the conclusions that were reached, then the conclusion.

**Keywords:** Arabic Language and Rhetoric, Rhythm in the Qur'ān, The Performances, Forms of Rhythm.

### مقدمة

أهمية البحث وأهدافه: يرتبط الإيقاع بعلاقة مباشرة بالدلالات المتنوعة التي تتولد عنه. فالتشكيلات الصوتية هي عبارة عن نشاط وتفاعل بين المعاني. والتركيب الصوتي والذي يشكل عنصراً أساسياً في القرآن الكريم، هو أحد العناصر التي تكوّن الإيقاع في بنية آيات القرآن، وهو في تفاعله مع العناصر الأخرى يسهم في تشكيل الخطاب القرآني برؤيته الإبداعية وأبعاده الفنية والجمالية، وفي حين أن إظهار التماثل الصوتي وجمع الألفاظ المتجانسة والربط بين الألفاظ المشتركة والمترادفة في جملة واحدة أمر تتجنبه اللغة، نجده شائعاً في لغة القرآن إلى أقصى حدّ، ليكسبه إيقاعاً متناغماً متميزا خارجاً عن رتم الشعر عند العرب، وهذا ما جذبهم إليه ودفعهم للاهتمام بما يحمله إليهم.

يهدف البحث إلى بيان أهمية الإيقاعية في آيات الذكر الكريم، بالإضافة إلى إبراز العلاقة بين الإيقاع والمعنى والسياق في نصوص القرآن، ودورها في جعل هذه الإيقاعية عنصراً من عناصر الإعجاز القرآني، كونه بمذا قد آل إيقاعاً قرآنياً مميزاً جعل منه "تلك الظاهرة العجيبة التي امتاز بما القرآن في رصف حروفه وترتيب كلماته ترتيباً دون كل ترتيب ونظام تعاطاه الناس في كلامهم". <sup>1</sup>

 $^{2}$  دراسات سابقة: ظهر الاهتمام بإيقاعية القرآن كجزء من كلّ، وذلك في معرِض حديثهم عن إعجاز القرآن عند الرماني، والخطابي، والعسكري، والبعسكري، والبحال الصوتي للقرآن الكريم من الناحية التطبيقية، فيما استقلّ بالدّراسة جزئياً عند المعاصرين، حيث رأى الرافعي أن هذه الأدبية الرائعة التي امتاز بحا الخطاب القرآني تكمن في الإيقاع الراقي، وعمل على دراسة الفواصل و تأثيراتها،  $^{10}$  وتبعه صبحي الصالح في دراسة الموسيقا الداخلية للقرآن  $^{11}$  ومن بعده نعيم اليافي جاء ليضع تسع قواعد لتشكل النغم في موسيقا القرآن،  $^{12}$  كما ركز بكري شيخ أمين وغيره من العلماء على الإيقاعية القرآنية،  $^{13}$  من بينهم محمد عبد الله دراز،  $^{14}$  والمبارك.  $^{15}$  فيما استقلّت دّراسة الإيقاع بالشعر عند كمال أبو ديب في كتابه (في البنية الإيقاعية للشعر العربي)،  $^{16}$  ومحمد العياشي في كتابه (نظرية إيقاع الشعر العربي).  $^{17}$  فيما يسعى هذا البحث إلى جعلها دراسة مستقلّة بالإيقاع في النظم القرآني والتركيز على العلاقة الدقيقة بينه وبين المعنى.

منهجية البحث وخطته: من منطلق كون البحث قد هَدَفَ إلى اِلقاء الضوء على أشكال الإيقاعية القرآنية، وبيان العلاقة بين المعنى والإيقاع، وما الذي يقدمه الإيقاع للمعنى من رؤية وفهم وإدراك للخطاب القرآني، وجعله في وريقات متاحة الوصول لمن أراد، دون الخوض أو التعمق والاسترسال، فالمقاربة في هذا الموضوع لا يمكن حصرها. بدأ البحث بمقدمة بيّن فيها أهمية البحث وهدفه بالإضافة إلى المنهجية التي اتبعها، ثم جاء عرض البحث في إطارين:

إطار نظري تحدث باقتضاب عن الأصوات والإيقاعية في العربية، في نقطتين الأولى الإيقاعية عند العرب، والثانية وضحت ارتباط الأصوات اللغوية بالمعنى.

1 محمد عبد العظيم الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن (بيروت: دار المعرفة، 2001)، 194/2.

<sup>2</sup> علي بن عيسى بن علي بن عبد الله الرماني، النكت في إعجاز القرآن (ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن)، تحقيق .محمد الخلف الله أحمد – محمد زغلول سلام (القاهرة: دار المعارف، 1976)، 70.

<sup>3</sup> أحمد بن محمد بن إبراهيم الخطابي، بيان إعجاز القرآن (ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن)، تحقيق . محمد الخلف الله أحمد - محمد زغلول سلام (القاهرة: دار للعارف، 1976)، 23-24.

<sup>4</sup> أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل العسكري، كتاب الصناعتين الكتابة والشعر (دار إحياء الكتب العربية-عيسى البابي الحلبي وشركاه، 1952)، 63، 636.
318.

<sup>5</sup> محمد بن الطيب أبو بكر الباقلاني، إعجاز القرآن (القاهرة: دار المعارف، 1954)، 262.

عبد القاهر بن عبد الرحن بن محمد الجرجاني، دلائل الإعجاز، تحقيق محمد رضوان الداية - محمد فايز الداية (دمشق: دار قتيبة، 1983)، 401.

<sup>7</sup> يوسف بن أبي بكر بن محمد بن على السكاكي، مفتاح العلوم (مصر: مطبعة شارع الحلوجي، بلا)، 224.

<sup>8</sup> جار الله محمود بن عمر الخوارزمي الزمخشري، الكشاف (عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجود التأويل)، تحقيق مصطفى حسن أحمد (القاهرة: مطبعة الاستقامة, 1953)، 164/2.

<sup>9</sup> مصطفى صادق الرافعي، إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، ضبطه وصححه وحقق أصوله: محمد سعيد العريان (القاهرة: مطبعة الاستقامة، 1945)، 45.

<sup>10</sup> الرافعي، إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، 209-210.

<sup>11</sup> صبحى الصالح، مباحث في علوم القرآن (بيروت: دار العلم للملايين، 1983)، 334.

<sup>12</sup> نعيم اليافي،" قواعد تشكل النغم في موسيقا القرآن"، مجلة التراث العربي 15-16 (1984)، 133-144.

<sup>13</sup> بكري الشيخ أمين، التعبير الفني في القرآن (بيروت: دار الشروق، 1980)، 185–186.

<sup>14</sup> محمد عبد العظيم دراز، *النبأ العظيم (نظرات جديدة في القرآن)* (الكويت: دار القلم، 1984)، 102.

<sup>15</sup> محمد المبارك، فقه اللغة وخصائص العربية (بيروت: دار الفكر، 1990)، 283.

<sup>16</sup> كمال أبو ديب، في البنية الإيقاعية للشعر العربي (بيروت: دار العلم للملايين، 1974).

<sup>17</sup> محمد العياشي، نظرية إيقاع الشعر العربي (دمشق: دار الكتاب العربي، 1986).

إطار عملي تم فيه تعيين الأشكال الإيقاعية ما بين إيقاعية البديع، والإيقاعية الإيحائية، والإيقاعية المقطعية، ومن ثم تم إيراد الشواهد القرآنية على هذه الأشكال وفروعها، مع تحليلها، والإشارة إلى ما تم التوصل إليه من استنتاجات، فالخاتمة.

### 1. الأصوات والإيقاعية في اللغة العربية

## .1.1 الإيقاعية عند العرب

انتشرت الأميّة بين العرب في العصر الجاهلي، مما جعلهم يعتمدون اعتماد كبيرا على أسماعهم، "فاكتسبت آذانهم المران، والتمييز بين أدق الفروق الصوتية" الله وعندما سمعوا القرآن الكريم استشعرت أذانهم النظام الموسيقي العجيب فيه، خاصة بعد عجزهم عن أن يجروه على الأوزان الشعريّة فتبينوا أنه ليس بشعر. ومع مجيء الإسلام تحلت الموسيقا بتلاوة القرآن بالصوت الجميل والأداء المعبر، من ثمّ تبلور مفهوم الموسيقا بشكل علمي في العصر العباسي على يد الفارابي (ت. 1470/874) وأصبحوا يفهمون منها ألجاناً مرتبة ترتيباً محدداً، أو مؤلفة تأليفاً معيناً مقرونة بالألفاظ المنظومة، فالموسيقا إما أن تكون خالصة لذاتما أو أن تُقرن بالألفاظ، "فلفظ الموسيقا معناه الألجان، واسم اللحن قد يقع على جماعة فلموسيقا إما أن تكون خالصة لذاتما أو أن تُقرن بالألفاظ، "فلفظ الموسيقا على المحان أخر". في حين أن الإيقاع هو خلق جمالي المنظومة على مجرى العادة في الدلالة بما على المعاني، وقد يقع أيضاً على معاني أخر". في حين أن الإيقاع هو خلق جمالي يختلف عن الوزن الذي يبقى قائماً حتى نمايته دون أن يتغير. وإذا كان مفهوم الموسيقا قد اقترن بالرتابة والألفاظ عامة، على عن الوزن الذي يبقى الفطاط القرآن الكريم من جهة التذوق في السمع واللسان والذهن. وهي "لا تدل على مجرد تغير لغوي أو إضافة عناصر ثانوية بقدر ما تنتج تأثيراً دلالياً يعلق بموجبه المعنى على الصوت، ويعزز علاقات مثيرة وتوازيات صوتية وشكلات دلالية تفسر علاقة الدوال بالمدلولات". <sup>19</sup>

## .1.2 العلاقة بين أصوت اللغة والمعنى

تعرض اللغويون<sup>20</sup> قديماً وحديثاً إلى مسألة العلاقة بين الألفاظ ومعانيها، وإلى أي حد يمكن استغلال أصوات هذه الألفاظ في الإيحاء بالمعنى ومحاكاته، قصداً إلى تقويته أو تقريبه وتوضيحه واستغلال أصوات اللغة في هذا الغرض له صور كثيرة، أظهرها وأشهرها صورتان اثنتان:

الصورة الأولى: تتمثل في الكلمات ذات الأصوات التي هي بمثابة الصدى والمحاكاة المباشرة لأصوات المعاني أو المدلولات. وتعرف في الدراسات اللغوية بـ "محاكاة الأصوات" وقد تناولها الكثير من اللغويين بالدراسة عندما تكلموا عن أصل اللغة الإنسانية وكيفية نشأتما، حيث يرى أكثر هؤلاء أن كلمات اللغة الإنسانية الأولى قد ابتكرت بطريق تقليد أصوات الطبيعة ومحاكاتما. وذهب بعضهم أن أصل اللغات كلها إنما هو من الأصوات المسموعات كخرير الماء، ودويّ الريح، وشحيج الحمار، وحنين الرعد، وصهيل الفرس، ونعيق الغراب، ونحو ذلك. <sup>21</sup> وقد وجدوه رأياً حسناً، وبغض النظر عن الآراء في هذا الموضوع سواء أكان الكلام صحيحا أم لا، فإن ما يُلاَحظ ويُشَاهَد بوضوح أن كل لغة من اللغات تحتوي عدداً معيناً من الألفاظ أصواتاً المفردة وهي فيها أكثر ثما تكون في العبارات أو في الجمل

<sup>18</sup> إبراهيم أنيس، *دلالة الألفاظ* (القاهرة: مكتبة الأنجلو المصرية، 1991)، 195.

<sup>19</sup> صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النص (الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، 1992)، 138.

<sup>20</sup> ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، ترجمة. كمال محمد بشر (القاهرة: المطبعة العثمانية، 1972)، 78–79.

<sup>21</sup> أبو الفتح عثمان ابن جتّي، *الخصائص، تحقيق. محمد على النجار (بيروت: دار الهدى للطباعة والنشر، 1952)، 40-4*4.

إلا أن استخدام هكذا عبارات أو جمل من شأنه منح التركيب سمات صوتية محددة، كما أنه يساعد على خلق جو موسيقي خاص موحياً بالصورة المعبر عنها، وجاعلاً إياها ملموسة قرية نحو قوله تبارك وعلا: ﴿فَكُبْكِبُوا فِيهَا هُمْ وَالْفَاوُونَ﴾، <sup>22</sup> فهذا التكرار والتوالي للكاف والباء كب كب يخلق في الأذهان صورة الكفار وتتالي سقوطهم في جهنم. وقد تشتمل العبارة أو الجملة على عدد من الكلمات تحتوي كل واحدة منها على صوت أو أكثر يشبه أو يحاكي صوت المدلول أو الشيء الذي يتناوله الكلام.

الصورة الثانية: يتم فيها استغلال الأصوات لتوحي بالمعنى أو تجسمه أو تقربه إلى الذهن وهذه الصورة لا تعتمد على الكلمات المفردة، وإنما تعتمد أكثر ما تعتمد على التراكيب حيث يعمد الكاتب أو الشاعر إلى إيراد جملة أو عبارة مؤلفة من كلمات ذات صفات صوتية معينة، و مرتبة ترتيباً موسيقياً خاصاً، بحيث تنقل المستمع إلى الشكل المراد التعبير عنه فيعيش فيها، أو تنقل هذا الشكل إليه وتجعله بين يديه، ولا يشترط في الكلمات هنا أن تكون محاكية أو مقلدة لأصوات المدلول أو الأحداث الجارية في تلك الصورة، وإنما يشترط في الجملة كلها أن تصاغ صياغة لفظية وموسيقية تناسب المعنى وقوة وضعفاً— وتواثم الأحداث الجارية في الموقف بأجمعه. فوظيفة التراكيب في هذه الحالة إنما هي الإيحاء للمعنى أو الإيماء به، ولا يطلب منها المحاكاة أو التقليد الصوتي المباشر. فهم قد يضيفون إلى اختيار الحروف وتشبيه أصواتها بالأحداث المعبر عنها بما ترتيبها فيقدمون الأحرف التي تقابل بداية الحدث ويؤخرون ما يقابل أخره، ويجعلون في الوسط ما يقابله، فيسوقون الحروف على سمّت المعنى المقصود، والغرض المطلوب من "ذلك قولهم: بحث. فالباء لفظها يُشبه بصوتها خفقة الكف على الأرض، والحاء لصحلها تشبه مخالب الأسد وبراثين الذئب ونحوه الذا غارت في الأرض، والثاء للنفث، والبعث للتراب. وهذا أمر تراه محسوساً محساًلا، يبيه إحكام الشد والجذب، وتأرب العقد فيعبر عنه بالدال التي هي أقوى من الشين، لا سيما وهي مدغمة، فهو أقوى على المعنعة وأول على المعنى الذي أربد بها". 23 إلا أن تركيز العناية على الكلمات المفردة، دون الجمل أو العبارات أو المبالغة إلى حدم افي التماس العلاقة بين الصور الصوتية والأحداث المعبر عنها بحذه الأصوات يجعل الأمر يخرج عن منطق اللغة.

ولا يمكن التأكيد أن جميع الألفاظ في اللغة العربية ترجع إلى نماذج من الأوزان الموسيقية، 24 رغم أن الكلام العربي شعراً كان أم نثراً هو مجموعة أوزان متناغمة. إن لكل قالب من قوالب اللغة العربية دلالة خاصة به يدل عليها أيّ كانت مادتما وقد أكسبت الأوزان ألفاظ العربية بحاءاً وجمالاً خاصاً، حتى صارت الأوزان والأبنية العربية أهم مقومات اللّغة ومن خصائصها المميزة، ولها وظيفتها الفكرية المنطقية ووظيفتها الفنية، إن صيغ المفردات وقوالب الكلمات في العربية لها أوزان موسيقية، أي أن كل بناء من هذه الأبنية وكل قالب من هذه القوالب له نغمة موسيقية ثابتة، قد تدل على الفاعل أو المفعول ... الخ. وجاء التركيب القرآبي ليكون ذروة ظاهرة الإيقاع، من حيث تناسق المعاني والنفحات والفكرة والجرس. 25

## .2 أشكال الإيقاعية القرآنية

تُرَدُّ أشكال الإيقاعية القرآنية إلى ثلاثة مصادر هي:

الأول: إيقاعية البديع.

<u>-----</u> 22 الشُّعَرَاء 94/26.

<sup>23</sup> ابن جنّي، الخصائص، 162–163.

<sup>24</sup> يرى المبارك نقيض هذا الرأي. محمد المبارك، فقه اللغة وخصائص العربية (بيروت: دار الفكر، 1960)، 283.

<sup>25</sup> المبارك، فقه اللغة وخصائص العربية، 1960، 283.

الثانى: الإيقاعية الإيحائية.

الثالث: الإيقاعية المقطعية.

## .1.1 إيقاعية البديع

كثر البديع الموسيقي في القرآن، حتى لا تكاد تجد آية تخلو من نوع بديعي أو أكثر، وقد لاحظ العلماء أهمية البديع في القرآن، وعجبوا لكثرته، ولقدرة التعبير القرآني على استيعاب أنواعه حتى قال عنه ابن أبي الإصبع (ت.1256/654): "ما رأيت ولا رويت في الكلام المنثور، والشعر الموزون، كآية من كتاب الله تعالى، استخرجت منها إحدى وعشرين ضرباً من البديع وعددها سبع عشر لفظة"، 26 وهي قوله تعالى: ﴿وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءكِ وَيَا سَمَاء أَقْلِعِي وَغِيضَ الْمَاء وَقُضِيَ الأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى الجُدِيّ وَقِيلَ بُعْداً لِلْقَوْم الطَّالِمِينَ ﴾. 27

يتعلق البديع بجوانب التركيب الثلاثة فيكون بديعاً معنوياً عندما يتعلق بناحية المعنى، ويكون بديعاً بصرياً في حال تعلق بجوانب التركيب التزينية الشكلية، وهو الذي يتفنن في أساليب مجيء الأصوات في الكلام، حتى يمتلك إيقاعاً ونغماً، ويسترعي بألفاظه الآذان، وبمعانيه الألباب، فهو إجادة لنظم المفردات، وجودة في تنسيقها وترتيبها، <sup>28</sup> ومنه السجع والجناس.

ولكن أين تكمن إيقاعية البديع؟ ... تعود موسيقية البديع إلى تحقق قوانين الإيقاع فيه، فإذا كان الإيقاع تنظيماً متوالياً لعناصر متغيرة كيفياً في خط واحد، بصرف النظر عن اختلافها الصوتي. <sup>29</sup> فإن هذه القوانين يمكن تطبيقها على البديع الإيقاعي، فيكون لدينا:

النظام: ويكون من خلال: إمّا بديع الإيقاع المتعلق بالفاصلة القرآنية: إنّ اطّراد الفاصلة القرآنية، أول مظاهر النظام في القرآن وأوضحها نحو قوله تعالى: ﴿وَالنَّجُم إِذَا هَوَى ﴿١﴾ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى ﴿٢﴾ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوَى ﴿٣﴾ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴿٤﴾ وَمُا يَنطِقُ عَنِ الْمُوى ﴿٣﴾ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴿٤﴾ وَمُو بِاللَّقُقِ الْأَعْلَى ﴿٧﴾ ثُمُّ دَنَا فَتَدَلَّى ﴿٨﴾ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْن أَوْ أَدْقَى ﴿٩﴾ فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى ﴿١٠﴾ مَا كَذَبَ الْفُوَادُ مَا رَأَى﴾. 30

أو بديع الإيقاع غير المتعلق بالفاصلة القرآنية: حيث يخضع كل نوع إلى نظام معين ففي الترصيع مثلاً يتجلى النظام من خلال تقسيم العبارات إلى أقسام منفصلة، ويكون كل لفظ منها في مقابل آخر، ويتفق وإياه في الوزن وحرف الروي ومنه قوله تعالى: 31 ﴿إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيم ﴿١٣﴾ وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَحِيم﴾. 32

التقيير: مما لا شك فيه أن للنظام جمالية وأناقة خاصة إلا أن كسر قانون النظام بإدخال قانون التغيّير يُحدث صدمة للتوقع عن طريق المفاجأة السارة، فإذا كسر قانون النظام بقانون التغيّر على نحو مؤكد، فإن الأثر الذي سوف يتولد في نفوسنا

28 إبراهيم أنيس، موسي*قي الشعر* (القاهرة: مكتبة الأنجلو المصرية، 1981)، 53.

<sup>26</sup> زكي الدين عبد العظيم بن عبد الواحد ابن أبي الإصبع (المصري)، بديع القرآن، تحقيق .حفني محمد شرف (القاهرة: دار نحضة مصر، بلا)، 340.

<sup>27</sup> مُود 11/ 44.

<sup>29</sup> محمد الحسناوي، *الفاصلة في القرآن* (عمان: دار عمار، 2000)، 168.

<sup>30</sup> النَّجْم 53/ 1-.11

<sup>31</sup> الانفطار 82/ 13–14.

<sup>32</sup> وتجدر الإشارة إلى أن السيوطي (ت. 1505/911) في إتقانه قد ذكر حالات خاصة للبديع رصدها العلماء وتتعلق بالفاصلة القرآنية. جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، تعليق: محمد شريف سكر، مراجعة: مصطفى قصاص (بيروت: دار إحياء العلوم، 1996)، 2/946–947.

هو أثر الشيء الطريف. والفواصل القرآنية قد تأتي متماثلة وقد تأتي متقاربة، مثاله قوله تعالى: ﴿وَمَا أَدْرَاكَ مَا عِلِيُّونَ ﴿١٩﴾ كِتَابٌ مُرْقُومٌ﴾. 33 فالميم والنون حرفان أنفيان متقاربا المخرج. 34

وربما جاءت الفواصل متنوعة، كما في السجع المتوازن، نحو قوله تعالى: ﴿وَمَا أَدْرَاكَ مَا الطَّارِقُ ﴿٢﴾ النَّجُمُ النَّاقِبُ ﴿٣﴾ إِن تَتْهِي قصة كُلُ نَفْسٍ لَمَّا عَلَيْهَا حَافِظُ﴾، 35 ومن أمثلته تغير الفاصلة في سورة مريم التي تبدأ بفاصلة واحدة وتستمر إلى أن تنتهي قصة (مريم) و (عيسى):﴿قَالَ إِنِي عَبُدُ اللَّهِ آتَانِيَ الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴿٣٠﴾ وَجَعَلَنِي مُبَازِكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَانِي بِالصَّلاةِ وَالزَّكَاةِ مَا كُنتُ وَيَوْمُ أَمُوتُ وَيَوْمُ أَمُوتُ وَيَوْمُ أَمُوتُ وَيَوْمُ أَمُوتُ وَيَوْمُ أَبُوتُ وَالزَّكَاةِ وَالزَّكَاةِ وَالزَّكَاةِ وَالدَيقِ وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَّارًا شَقِيًّا ﴿٣٦﴾ وَالسَّلامُ عَلَيَّ يَوْمُ وَلِدتُ وَيَوْمُ أَمُوتُ وَيَوْمُ أَمُوتُ وَيَوْمُ أَنْوَتُ وَيَوْمُ أَمُوتُ وَيَوْمُ أَبُوتُ وَيَوْمُ أَمُوتُ وَيَوْمُ أَمُوتُ وَيَوْمُ أَمُوتُ وَيَوْمُ أَبُوتُ وَيَوْمُ أَمُوتُ وَيَوْمُ أَمُوتُ وَيَوْمُ أَبُوتُ وَيَوْمُ أَمُوتُ وَيَوْمُ أَبُوتُ وَالنَّكُمُ وَلِهُ عَلَيْ يَوْمُ وَلِهُ مَا كُانَ بِقِيهُ اللهَ رَبِي وَلَدٍ سُبْحَانَهُ إِذَا فَضَى أَمْرًا فِإِلَّا لِلْذِينَ كَفُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿٣٤﴾ وَإِنَّ اللهَ رَبِي وَرَبُكُمْ فَعِيهُ وَيُولُ لِلْاَيْدِي وَلَهُ لِللَّهُ مِنَالِيهِ اللهُ مَا كُانَ لِللهِ مَنْ وَلَدٍ سُبْحَانَهُ إِذَا فَضَى أَمْرًا فَإِثَا لَلْهُ لِمَ عَنْ وَيَهُم وَولِهُ عَلَيْهِم وَولَا لَلْهُ عَنْ فَولُولُ لِلْقَعَ مِن وَلَدٍ سُبْحَانُه إِذَا فَضَى أَمْرًا فَإِنَّا لِلْذِينَ كَفُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿٣٤﴾ وَإِنَّ اللهُ عَلَى عَلَمُ مَن وَاحْر الآبات حكما قد استُعمد من القصة، وكون الحكم يفرض لهجة وأسلوباً موسيقياً مُختلفاً عن سرد الاستعراض، وإيقاعاً رصيناً قوياً ينوب عن الإيقاع الرخي المسترسا، وكأن التغيير قد جاء لهذا، 38

التساوي: ويتشابه مع قانون النظام من حيث إضفاء الجمال وقد يكون التساوي في عدد الكلمات أو عدد الأسطر بين المقاطع أو في بدايات القرائن، أو في طول الكلمات، أو في بنية التراكيب نحو قوله تعالى: ﴿وَالنَّانِعَاتِ غَرْقًا ﴿١﴾ وَالنَّاشِطَاتِ نَشْطًا ﴿٢﴾ وَالنَّائِقَاتِ سَبْقًا ﴿٤﴾ فَالْمُدَبِّرَاتِ نَشْطًا ﴿٢﴾ وَالسَّابِقَاتِ سَبْقًا ﴿٤﴾ فَالْمُدَبِّرَاتِ أَمْرًا﴾، 40 تشكل المقطع الثاني، فالتساوي في عدد الكلمات وبين (غرقًا، نشطًا، سبحاً).

التوازي: وهو شبيه بقانون التساوي من حيث علاقته بقانون النظام. <sup>41</sup> ويتضح التوازي بشكل جلي في الترصيع، كما في قوله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ الْفَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴿١٣﴾ وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴿١٣﴾ وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴿١٣﴾ مشبه بالفعل (إنّ)، يتلوها اسمها، ثم مجيء خبرها جملة مقترنة باللام المزحلقة وفي قوله سبحانه: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن رَكَّاهَا ﴿٩﴾ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا﴾. <sup>43</sup>

التوازن: ينطبق مفهوم التوازن انطباقاً على مفهوم: "الموازنة" أو "السجع المتوازن"، حيث تتساوى الفاصلتان في وزنهما ولا يتوازنان في القافية، نحو قوله تعالى: ﴿وَمَارِقُ مَصْفُوفَةٌ ﴿٥ ١ ﴾ وَرَزَائِيُّ مَبْتُوثَةٌ ﴾ 44 فقد اتفقت الفاصلتان في الوزن (مفعولة) واختلفت في التقفية (فوفة - ثوثة)، ويبدو جلياً أن التغير في القافية متوافق مع التقارب بين مخرجي الثاء والفاء، وفي قوله تعالى: ﴿أَسْبَابَ السَّمَاوَاتِ فَأَطَّلُهُمْ إِلَى اللَّهُ مُوسَى وَإِنِي لَأَظُنُهُ كَاذِبًا وَكَذَلِكَ زُيِّنَ لِفَرْعُونَ سُوءُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَن السَّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ

<sup>33</sup> المطفِّفِين 83/ 19-20.

<sup>34</sup> محمد الأنطاكي، المحيط في أصوات العربية ونحوها وصرفها (بيروت: دار الشرق العربي، 1971)، 28/1.

<sup>35</sup> الطَّارق 86/ 2-4.

<sup>.33-30 /19</sup> مَرْيَمُ 36

<sup>37</sup> مَرْيَم 19/ 34–37

<sup>38</sup> سيد قطب، التصوير الفني في القرآن (بيروت: دار الشروق، 1993)، 86. سيد قطب (ت. 1965/1385).

<sup>39</sup> النّازعَات 79/ 1-3.

<sup>40</sup> النّازعَات 79/ 4-5.

<sup>41</sup> الحسناوي، الفاصلة في القرآن، 233.

<sup>42</sup> الانفطار 82/ 13-14.

<sup>43</sup> الشَّمْس 91/ 9-10.

<sup>44</sup> الغَاشِية 88/ 15-16.

إِلَّا فِي تَبَابٍ ﴿٣٧﴾ وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْمِ اتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴿٣٨﴾ يَا قَوْمٍ إِنَّمَا هَالُّنُهَا مَتَاعٌ وَإِنَّ الآخِرَةَ هِيَ دَارُ الْقَرَارِ﴾، 45 اتفقت الفواصل في الوزن (فَعَال)، واختلفت في التقفية (اب – اد – ار).

التلازم: يظهر التلازم في أنواع بديعية عديدة، منها: "التطريز" ومنها قوله تعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ خُلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِلْعَالِمِينَ ﴿٢٢﴾ وَمِنْ آيَاتِهِ مَناهُكُم بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَابْتِعَاقُكُم مِّن فَصْلِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْمِ يَسْمَعُونَ﴾، <sup>46</sup> يتبدى التلازم من خلال اطراد (ومن آياته) في بدايات القرائن، واطراد (إنّ في ذلك لآيات) وفي أواخرها. <sup>47</sup>

التكرار: وهو من أهم قوانين الإيقاع ومنه قوله تعالى: ﴿ الْحَاقَةُ ﴿ ١﴾ مَا الْحَاقَةُ ﴿ ٢﴾ وَمَا أَذْرَاكَ مَا الْحَاقَةُ ﴾، 48 ومنها قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِللّذِكْرِ فَهَالْ مِن مُدَّكِرٍ ﴿ ١٥﴾ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴿ ١٥﴾ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِللّذِكْرِ فَهَالْ مِن مُدَّكِمٍ ﴿ ١٥﴾ اللَّاعَلَيْهِمْ رِيَّا صَرْصَرًا فِي يَوْمِ خُسٍ مُسْتَمرٍ ﴿ ١٩﴾ تَنزِعُ النّاسَ كَأَنِّهُمْ أَعْجَازُ نَخْل مُنقعِر ﴿ ٢٠﴾ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرٍ ﴾ ٤ النّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْل مُنقعِر ﴿ ٢٠﴾ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرٍ ﴾ . 4

من الواضح أن قوانين الإيقاعية البديعية قد أضفت تلويناً جالياً يرتبط بعلاقة وثيقة مع الإحساس، هذه العلاقة تؤهله ليتجاوب مع نفسية المستمع في نسق معين، فإيقاع يثير السرور، وأخر يبعث الحزن، وإيقاع يولّد الخوف أو الطمأنينة. فإثبات الأثر النفسى لهذا التلوين وإن لم يكن مفهوماً لدى السامع، يدفع للبحث عن الغاية من العلاقة بين الكلمات وإيقاعها.

### 2.2. الإيقاعية الإيحائية

وهي التي تُستَعَلُ فيها أصوات اللغة للإيحاء بالمعنى أو تجسيمه أو تقريبه إلى الذهن وقد تنبه علماء اللغة العربية القدامى إلى الدلالات الصوتية الإيحائية لبعض الصيغ الصرفية وبعض الأفعال. وسبق أن ذكرنا ما أورده ابن جتي (ت.  $(1002/392)^{50}$  كذا الخصوص ومع أن هناك من سخر من أولئك الذين حكموا بوجود علاقة ضرورية بين أصوات الكلمة ودلالتها، غير أنه اعترف بأن بعض الألفاظ أقدر على التعبير من بعضها الآخر.  $(1002/392)^{50}$  وقد استعمل القرآن الكريم الموسيقا الإيحائية بشكلين اثنين:

## 2.2.1. الإيقاعية الإيحائية الخاصة ببعض الكلمات

وهنا يكمن إبداع النظم القرآني الذي كان له فضل كبير في خلق كلمات لم تكن موجودة من قبل مثل (سجّين، غسلين)، أو العدول بألفاظ عن معانيها التي كانت إلى معان أخرى، تتناسب مع إيحاء أصوات الألفاظ، مثل (الغسّاق) التي جاءت في القرآن الكريم بمعنى الصديد الكريه، أو استعمال صيغة معينة من صيغ الكلمة دون أخرى، لأنحا أكثر إيحاء موسيقياً، مثل (اتَّاقلتم) فهي توحي بالتثاقل أكثر من كلمة (اثاقلتم). 53 ولهذا الإيجاء الموسيقي طرق هي: 53

<sup>45</sup> المؤمِن 40/ 37–39.

<sup>46</sup> الروم 30/ 22-23.

<sup>47</sup> الحسناوي، *الفاصلة في القرآن*، 254. التطريز: ما له عَلَمان: علم من أوله وعلم من آخره.

<sup>48</sup> الحاقة: 69/ 1-3.

<sup>49</sup> القَمَر 54/ 15-21.

<sup>50</sup> ابن جنّي، *الخصائص،* 46–47.

<sup>51</sup> أنيس، دلالة الألفاظ، 78.

<sup>-</sup>52 أنيس، دلالة الألفاظ، 78.

<sup>53</sup> قطب، التصوير الفني في القرآن، 72–73.

بالجرس: منها قوله تعالى: ﴿ وَهُمْ يَصْطَرِحُونَ فِيهَا رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُتَا نَعْمَلُ أَوَةً نَمْ مَتْكُرُ وَجَاءِكُمُ النَّذِيرُ فَلُوقُوا فَمَا لِلظَّلِمِينَ مِن تَصِيرٍ ﴾ 54 فكلمة (يصطرخون) تعبر عن شدة الصراخ الذي يحدثه أهل النار، وتداخل هذا الصراخ، ودويّه الذي حققه توالي الصاد و الطاء، مما جعلها مفخمة، كما أن اختيار صيغة (افتعل) أكثر مبالغة في الإيحاء من صيغة (فعَلَ)، لأنما توحي بالتكرار، فلو أننا قلنا (يصرخون) بدلاً من (يصطرخون) لما أعطت ذلك الإيحاء المعبر. 55 وكذلك في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انفِرُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ الْأَقْلَتُم إِلَى الأَرْضِ أَرْضِيتُم بِالْخِياءِ اللهُ اللهِ اللهُونَ اللهُونِ أَنْ اللهُونِ أَنْ اللهُونِ أَنْ اللهُونِ أَنْ اللهُونِ أَنْ اللهُونِ أَنْ اللهُونِ أَنْ اللهُونِ أَنْ اللهُونِ أَنْ اللهُونِ أَنْ اللهُونِ أَنْ اللهُونِ أَنْ اللهُونِ أَنْ اللهُونِ أَنْ اللهُونِ أَنْ قَلْنا (تفاقلتم) التي تصور كانوا كلما دعوا إلى الجهاد في سبيل الله تراخت عزائمهم، فعبر الذكر الحكيم عن حركتهم المتثاقلة بكلمة (اثاقلتم) التي تصور كانوا كلما دعوا إلى الجهاد في سبيل الله تراخت عزائمهم، فعبر الذكر الحكيم عن حركتهم المتثاقلة بكلمة (ولو أنّا قلنا (تثاقلتم) التي تصور عرسها، وضعفت إيحائية الكلمة. 57 ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُوْ يَمُرُحْرِجِهِ مِنَ الْقَلَابِ أَن يُعَمَّرُ ﴾ 58 إن كلمة (يوجه) بالإضافة إلى إيحاء الاحتكاك (عزحزحه) تصور صعوبة هذه الزحزحة من خلال الكسرات الثلاث المتوالية في أخر الكلمة (زجه) بالإضافة إلى إيحاء الاحتكاك أسماء يوم القيامة، فقد عبر القرآن بجذا اللفظ للدلالة على هول ذلك اليوم العظيم فكلمة صاخة تكاد تخرق صماخ الأذن في عنف جرسها، وإلحاحها الثاقب الذي يكاد يشق الهواء شقاً، وكذلك (الطامّة) فهذا اللفظ يوحي بالدوي والطنين والثلث كالطوفان الذي يغمر كل شيء ويطويه. 59

بالظار: حيث يرسم اللفظ صورة للموضوع بظله الذي يلقيه في الخيال، لا بجرسه الذي يلقيه في الأذن، من ذلك قوله تعالى: ﴿وَمِرَاجُهُ مِن تَسْنِيمٍ﴾، 60 إن كلمة (تسنيم) تلقي بظلها على كلمة (نسيم)، وهو ألطف أنواع الهواء، ولهذا فإن مياه عين تسنيم التي يشرب بما المقربون هي أحلى المياه وألدّها، فهي بين المياه بمنزلة النسيم المنعش. ومنه قوله تعالى: ﴿وَلاَ يَدْخُلُونَ الْجُنَّةُ حَتَّى يَلِجَ الجُمَّلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ﴾، 61 لقد آثر القرآن كلمة (الجمل) على كلمة (الحبل) مع أن الجمل هنا تعني الحبل، فالجمل مشترك لفظي بين الكلمتين، وقد أتى التعبير القرآني بحذه الكلمة لتلقي بظلها على الجمل، لأن فيه دلالة الضخامة، فالحبل مهما كان غليظاً، فإنه لا يبلغ ضخامة الجمل، ولو أنه أتى بكلمة الحبل لتوهمنا أن هذا الحبل ربما كان دقيقاً. 62

بالجرس والظل معًا: ومنها قول الله تعالى: ﴿ثُمُّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُونَ الْمُكَذِّبُونَ ﴿٥١﴾ لَآكِلُونَ مِن شَجَرٍ مِّن رَقُومٍ﴾، 63 إن كلمة (زقوم) معبرة بجرسها وبظلها، فتشديد القاف، وطول الواو الذي بين القاف والميم يوحي باستعصاء ثمرة هذه الشجرة على البلع، فكأنها تقف عالقة في الحلق حتى ليجد آكلها مشقة عظيمة في بلعها. 64 بالإضافة إلى أنها تلقى بظلها على شجرة

<sup>54</sup> فاط 35/ 37.

<sup>55</sup> حسان تمام، البيان في روائع القرآن (بيروت: عالم الكتب، 2000)، 288.

<sup>56</sup> التوبّة 9/ 38.

<sup>57</sup> قطب، التصوير الفني في القرآن، 73.

<sup>58</sup> البَقَرَة 2/ 96.

<sup>59</sup> قطب، التصوير الفني في القرآن، 74.

<sup>60</sup> المطفِّفِين 83/ 27.

<sup>61</sup> الأَعْرَاف 7/ 40.

<sup>62</sup> عبد العظيم المطفى، خصائص التعبير القرآبي وسماته البلاغية (القاهرة: مكتبة وهبة، 1992)، 263-263.

<sup>63</sup> الوَاقِعَة 56/ 51–52.

<sup>64</sup> تمام، البيان في روائع القرآن، 294.

الزقوم الصحراوية الشوكية المعروفة، وذلك لاشتراكهما في صعوبة الأكل منها. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿يَوْمَ يُدَعُّونَ إِلَى نَارٍ جَهَنَّمَ دَعًا﴾، 65 تتحدث الآية عن مشهد سوق أهل النار إلى العذاب، فنتخيل أولئك الناس وقد أرهبهم الفزع.

## 2.2.2 الإيقاعية الإيحائية الخاصة بالنسق القرآني

وفي هذه الحالة تقوم العبارة القرآنية أو النسق القرآني، بأداء المهمة الإيحاثية الموسيقية من ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ مِنكُمْ لَمَن لَيُبَطِّئَنَّ فَإِنْ أَصَابَتْكُم ﴾ 66 وكأن صورة التبطئة قد ارتسمت في جرس العبارة عامة وفي جرس (ليبطئن) خاصة حيث اللسان يتعثر بين هذه الشدات وهو يتخبط فيها حتى يصل ببطء إلى نحاية العبارة. <sup>67</sup> وكذلك قوله تعالى: ﴿يَا أَيْتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ ﴿٢٧﴾ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَةً ﴿٢٨﴾ فَادْخُلِي فِي عِبَادِي ﴿٢٩﴾ وَادْخُلِي جَنَّتِي ﴾ 68 يمكننا ملاحظة الموسيقا المتموجة الرخية، التي كثرت فيها المدود والشدات والغنات وحركات الكسر والنونات. 69

### . 2.3 الإيقاعية المقطعية

وهي موسيقا تنتج عن توزع معين للمقاطع، أو عن كثرة مقاطع بعينها في نسق الكلام. والمقاطع في اللغة العربية تتحدد <u>بشروط</u> هي:

- كل حرف متحرك هو بداية مقطع.
- الحركة أو المد بعدهما ساكن نحاية مقطع، قد يتم عند الوقف تشَدّيدُ هذا الساكن.
- المقطع بحسب الأصل، والمقطع بحسب الاستعمال، ويفصل هذا التفريق بحمزة الوصل. وبيان هذا أننا نجد مقطعاً يخرج عن القاعدتين السابقتين في كلمة (انطلقوا) مثلاً. فالألف لا تلفظ بحسب نظام اللغة النظري، فتصبح النون نحاية المقطع لأنحا ساكنة، ولكننا لا نجد للمقطع بداية من الناحية النظرية، وبذلك تكون النون في الذهن بواسطة التجريد العقلي ولا يوجد في الاستعمال وهذه لا تعنينا في دراستنا، إنما نحن معنيون بدراسة المقاطع الاستعمالية وهي على النحو التالى: 70

المقطع القصير: وهو الصوت المتحرك الذي لا يتلوه صوت ساكن، مثل مقاطع كلمة (ذَهَبَ)، فكل صوت من الكلمة هو مقطع صغير.

المقطع المتوسط المقفل: وهو مكون من صوت متحرك بعده صوت ساكن، مثل (يَعْمَلُ)، فنجد أن هذه الكلمة مكونة من مقطعين متوسطين (يَعْ) و (مَلُ).

المقطع المتوسط المفتوح: وهو مكون من صوت صحيح يتلوه مدّ، على ألاّ يُثبّعَ المدّ بالسكون، مثل مقطع (عا) في كلمة (عامل).

المقطع طويل المد: وهو مكون من صوت يتلوه مد، ويعد المدّ سكون كما في المقطع الأول من كلمة (طامة) وهو (طام): إذ نجد صوتاً متحركاً (الطاء) بعده حرف مد ألف الإطلاق، ويليه صوت ساكن (الميم الساكنة في الحرف المشدد).

<sup>65</sup> الطُّور 52/ 13.

<sup>66</sup> النّسَاء 4/ 72.

<sup>67</sup> قطب، التصوير الفني في القرآن، 3.

<sup>68</sup> الفَجْر 27/89-30.

<sup>69</sup> الشيخ أمين، التعبير الفني في القرآن، 181.

<sup>70</sup> الأنطاكي، المحيط في أصوات العربية ونحوها وصرفها، 21/1-22.

المقطع طويل التسكين: وهو مكون من صوت متحرك بعده صوتان ساكنان، كما في الوقف على (عَزْمُ).

مقطع الوقت: وهو مكون من صوت يتلوه مدّ، وبعد المدّ صوتان ساكنان، وهذا المقطع يرد عليه عند الوقف على ألفاظ مثل: (حاجُ) و (خاصُ) و (ضالُ). <sup>71</sup>

وقد تنوعت في القرآن أنماط الموسيقا المقطعية تبعاً للمعاني المراد التعبير عنها وجاءت على ثلاثة أشكال:

التوزيع المحدد للمقاطع، غير الصارم: نحو قوله تعالى: ﴿عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ ﴿١﴾ عَنِ النَّبَإِ الْعَظِيمِ﴾، 73 والبنية المقطعية هي كالتالى: عَمْ – مَ – يَ – تَ – سَا – أ – لُو – نَ – عَ – نِنْ – نَ – بَ – إِلْ – عَ – ظِي – م.

من الملاحظ وجود تطابق في عدد المقاطع إلا أن هناك اختلافاً في النوع.

التوزيع الصارم لمقاطع الآيات: ويكون على نوعين:

ما تطابق نوع المقاطع وشبه الوزن في التوزيع الدقيق للمقاطع، كما في قوله تعالى: ﴿فَأَصْحَابُ الْمُيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمُشْأَمَةِ ﴾  $^{74}$  والبنية المقطعية هي: فَ - أصْ- حَا- بُلْ - مَي - مَ - نَ - والبنية المقطعية هي: فَ - أصْ- حَا- بُلْ - مَا - بُلْ - مَا - أَصْ- حَا- بُلْ - مَا - أَصْ- حَا- أَصْ - حَا- المَيْعَ وَمَا أَن يوجد تطابق في التوزع لأنواع بُلْ - مَشْ - أَ - مَة. فعدد واحد في المقاطع في الآيتين وهو (خمسة عشر مقطعاً)، وكما أن يوجد تطابق في التوزع لأنواع هذه المقاطع.

التوزيع الذي يأتي على الوزن العَروضيّ: قد ينتظم التوزع في أنواع المقاطع في التعبير القرآني إلى حد يصبح فيه موزوناً على الأوزان العروضيّة الشعرية، و*ليس بشعر،* كما في قوله تبارك وعلا: ﴿يُعَذِّجُهُمُ اللهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْرِهِمْ وَيَنصُرَّكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ﴾، <sup>75</sup> جاءت على وزن مجزوء الوافر، وقياسه:

> مُفَاعَلَثُنْ مُفَاعَلَثُنْ مُفَاعَلَثُنْ مُفَاعَلَثُنْ مُفَاعَلَثُنْ مُفَاعَلَثُنْ مُفَاعَلَثُنْ مُفَاعَلَثُن |/0/0/0 | //0/// 76 مُفَاعَلَثُنْ مُفَاعَلَثُنْ مُفَاعَلَثُنْ

<sup>71</sup> قام، البيان في روائع القرآن، 258–259.

<sup>72</sup> الفَجْر 89/ 27–30.

<sup>73</sup> النّبَأ 78/ 1-2.

<sup>74</sup> الوَاقِعَة 65/8-9.

<sup>75</sup> التوبّة 9/ 14.

<sup>76</sup> الوزن العروضي يتم وضع رموز تحت كل قطعة، حيث يُشار للحرف المتحرك (مفتوحا كان أو مضموما أو حركته الكسرة) بالرمز [/]، ويُشار للحرف الساكن الصحيح أو أول حرقي المشدد الرمز أو حرف المد [0].

ومنها ما جاءت على وزن المتقارب نحو قوله تعالى: ﴿<u>وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَخْتَسِبُ</u> وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهَ بَالِغُ أَمْرِه قَدْ جَعَل اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا﴾، <sup>77</sup> وقياسه:

قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قَعُولُن قُعُولُن قَعُولُن قُلْلُن قُلْلُن قُلْلُن قُلْلُن قُلْلُن قُلْلُن قُلْلُن قُلْلُن قُلْلُن قُلُن قُلْلُن قُلْلُن قُلْلُن قُلُلُن قُلُلْلُن قُلُلُن قُلُلْلُن قُلُلُن قُلْلُن قُلْلُلُن قُلْلُلْل

وفي قوله عز وجلّ: ﴿إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِن قَوْمٍ مُوسَى فَبَغَى عَلَيْهِمْ وَآتَيْنَاهُ مِنَ الْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَايَحَهُ لَتَنُوءُ بِالْعُصْبَةِ أُولِي الْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا تَفْرَمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُجِبُ الْفَرِحِينَ﴾، <sup>78</sup> فقد جاءت على وزن الخفيف، وقياسه:

> فَاعِلاتُنْ مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلاتُنْ مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلاتُنْ مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلاتُنْ مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلاتُنْ إِنْنَ قَارُو نَ كَانَ مِن قَوْمِ مُوسَى |0/0//0 | /0//0/ | 0/0//0

> > فَاعِلاتُنْ مُتَفْعِلُنْ فَاعِلاَتُنْ

أما في قوله تبارك وعلا: ﴿سَيَقُولُونَ ثَلَاثَةٌ رَّابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ رَجُمًا بِالْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَتَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ وَالْمَالِ وَلَا مَرَاء ظَاهِرًا وَلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِّنْهُمْ أَحَدًا﴾، <sup>79</sup> وَتَامِنُهُمْ أَحَدًا﴾، أحدًا﴾، وفالمقاطع قد جاءت على وزن الرجز، وقياسه:

وفي قوله جلّ ثناؤه: ﴿ ثُلَدَيِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّمَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلَّا مَسَاكِنُهُمْ كَذَلِكَ نَجْزِي الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ ﴾، 80 جاءت على وزن البسيط، وقياسه:

مُسْتَفْعِلُنْ فَعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ فَعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ فَعِلُنْ فَعِلُنْ فَعِلُنْ فَعِلُنْ فَعِلُنْ فَعِلُنْ فَعِلُنْ فَعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ مَعْلِنْ مُسْتَفْعِلُنْ مَعْلِنْ مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفِعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفَعِلِنْ مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَعْعِلُنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتُعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتُعْمِلِنْ مُسْتُعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْلِمُ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتُعْمُ مُسْتُعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتُعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتُعْمِلِنْ مُسْتَعِلِمْ مُسْتَعْمِلِنْ مُسْتَعِلِمُ مُسْتُعُمُ مُسْتُعُمُ مُسْتُعُ

77 الطلاق 65/ 3.

78 القصص 78/28.

79 الكيف 22/18.

80 الأحقاف 25/46.

وقوله عز وجل: ﴿اذْهَبُواْ بِقَمِيصِي هَذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجُهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُونِ بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ﴾، 81 جاءت على وزن الهرج، وقياسه:

مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُنْ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَلَيْ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَا عَلَيْ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَا مَلَيْ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَفَاعِيلُ مَا مَلَيْ مَا عَلَيْ مَفَاعِيلُ مَا مَلَيْ مَنْ مَعْلِي مَفْعِيلُ مَا مَلِي مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ مَا عَلِيْ عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ مَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَ

وقوله عز وجل: ﴿ فِي قُلُوكِيمِ مَّرَضٌ فَرَادَهُمُ اللهُ مَرَضاً وَلَهُم عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ﴾، 82 جاءت على وزن المقتضب، ماسه:

مَفْعُولاتُ مُسْتَفْعِلُنْ مَسْتَفْعِلُنْ فَلُوْبِ هِمْ مَرَضُنْ فِي قُلُوْبِ هِمْ مَرَضُنْ 0///0/ /0//0/ مُفْعُلاتُ مُسْتَعلُنْ مُسْتَعلُنْ مُسْتَعلُنْ مُسْتَعلُنْ مُسْتَعلُنْ مُسْتَعلُنْ

وقوله عز وجل: ﴿وَيَا قَوْمِ إِنِيّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ النَّنَادِ ﴿٣٣﴾ يَوْمَ <u>تُولُّونَ مُدْبِرِينَ</u> مَا لَكُم مِّنَ اللَّهِ مِنْ عَاصِمٍ وَمَن يُضْلِل اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ﴾، 83 جاءت على وزن المضارع، وقياسه:

مَفَاعِيلُنْ فَاعِلَاتُن مَفَاعِيلُنْ فَاعِلَاتُن

تُولْلُوْنَ مُدْبِرِيْنَ /0//0/ /0/0// مَفَاعِيلُ فَاعِلاتُ

وقوله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقَرَاء إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْخَمِيدُ ﴾، 84 جاءت على وزن المنسرح، وقياسه:

مُسْتَفْعِلُنْ مَفْعُولَاتُ مُفْتَعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ مَفْعُولَاتُ مُفْتَعِلُنْ

يَا أَيْثِهَنَ نَاْسُ أَنْتُ مُلْفُقَرَا 0//0// 0//0// 0//0// مُسْتَفْعِلُنْ مَفْعَلَاتُ مُفْتَعِلُنْ

وقوله عز وجل: ﴿قُلْ هُوَ الرَّمْنُ آمَنًا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكَّلْنَا فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ﴾، 85 جاءت على وزن الرمل، وقياسه:

\_\_\_\_

<sup>81</sup> يُوسُف 93/12.

<sup>82</sup> البَقَرَة 2/ 10.

<sup>83</sup> المؤمن 40/ 32-33.

<sup>84</sup> فاطر 35/ 15.

<sup>85</sup> الملك 67/ 29.

فَاعلَاتُنْ فَاعلَاتُنْ فَاعِلَاتُنْ فَاعِلَاتُنْ قُلْ هُوَ رُرَحْ مَنُ اَمَنْنَا 0/0/// 0/0//0/ فَاعِلَاتُنْ فَعِلَاتُنْ وقوله عز وجل: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوْثَرَ﴾، 86 جاءت على وزن المحدث، وقياسه: فَاعِلُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلُنْ إِنْنَا أَعْطَىٰ نَاْكُلْ كَوْثَر 0/0/ 0/0/ 0/0/ 0/0/ فَالُنْ فَالُنْ فَالُنْ فَالْنُ وقوله عز وجل: ﴿الرَّ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحُكِيمِ﴾، 87 جاءت على وزن المديد، وقياسه: فَاعِلَاتُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلَاتُنْ فَاعِلَاتُنْ فَاعِلُنْ فَاعِلَاتُنْ تِلْكَ الْيَا تُلْكِتَا بِلْحَكِيْم /0//0/ 0//0/ 0/0//0/ فَاعلَاتُنْ فَاعلُنْ فَاعلَاتُ وقوله عز وجل: ﴿بَلُ نَقْذِفُ بِالحُتِيِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ وَلَكُمُ الْوَيْلُ بُمَّا تَصِفُونَ﴾، 88 جاءت على وزن السريع، وقياسه: مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلُنْ نَقْذِفُ بِلْ حَقْقِ عَلَى لْ بَأْطِل //0/ 0///0/ 0///0/ مُسْتَعِلُنْ مُسْتَعِلُنْ فَاعِلُ وقوله عز وجل: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْفَى عَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾، <sup>89</sup> جاءت على وزن الكامل، وقياسه: مُتَفَاعِلُنْ مُتَفَاعِلُنْ مُتَفَاعِلُنْ مُتَفَاعِلُنْ مُتَفَاعِلُنْ مُتَفَاعِلُنْ مُتَفَاعِلُنْ إِنْنَ لُلَذِيْ نَيُبَاْيِعُوْ نَكَ إِنْنَمَاْ

<sup>86</sup> الكَوْثَر 1/108.

<sup>87</sup> يُونس 1/10.

<sup>88</sup> الأنبيّاء 21/ 18.

<sup>89</sup> الفَتْح 48/ 10.

0//0/// 0//0/// 0//0// مُتْفَاعِلُنْ مُتَفَاعِلُنْ مُتَفَاعِلُنْ مُتَفَاعِلُنْ

وقوله عز وجل: ﴿وَلاَ تَقْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلاَّ بِالحَقِّ وَمَن قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَانًا فَلاَ يُسْرِف فِيّ الْقَتْل إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا﴾، 90 جاءت على وزن الطويل، وقياسه:

وقوله عز وجل: ﴿وَلَوْ نَشَاء لَمَسَحْنَاهُمْ عَلَى مَكَانَتِهِمْ فَمَا اسْتَطَاعُوا مُضِيًّا وَلَا يَرْجِعُونَ﴾، 91 جاءت على وزن المجتث، وقياسه:

| مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلَاتُنْ |                 |             | مُسْتَفْعِلُنْ فَاعِلَاتُنْ |
|-----------------------------|-----------------|-------------|-----------------------------|
|                             | عُوْ مُضِيْيَاْ | فَمَسْتَطَا |                             |
|                             | 0/0//0/         | 0//0//      |                             |
|                             | هٔ اُی اُد اُهُ | ە ئەتىۋە ئ  |                             |

#### الخاتمة

إنّ الإيقاعيّة القرآنيّة المتمثلة في تنغيمات الموسيقا المنبثة في ثنايا القرآن العظيم، انطلاقاً من الحرف إلى الآية إلى الخطاب القرآني بمجمله، قد حازت على الاهتمام منذ أن بُعِث محمد صلوات الله عليه رسولاً. وتتجلى موسيقيّة القرآن وفصاحته في المناسبة في المتركيب في حروف المفردة الواحدة، ومن ثم الملاءمة والتوافقية مع الكلمة التي بجوارها، ومن ثم التناسق الكامل بين الكلمات على التولئ، وقد تبين لنا أنّ :

- كلام العرب شعره ونثره ليس إلّا مجموعة من الأوزان المتناغمة، والتراكيب القرآنية جاءت لتكون ذروة ظاهرة
   التنغيم والإيقاع، من ناحية تناسق المعنى والمبنى والجرس والفكرة.
- يُحدِثُ التناغم بين العبارات المرتبط بجرس الألفاظ توافقاً صوتياً بين السكنات ومجموعة الحركات يتولد عنه إيقاع يؤدي وظيفة سمعية و تأثيرا واضحا في المستمع.
  - أن إيقاع التنغيم في نظم القرآن يؤثر تأثيراً مدهشاً في تغيير الدلالات في الجمل، ويختلف من تركيب لآخر.
- الايقاع علاقات مترابطة ومنسجمة مع الحالات الشعورية التي تنقلها لنا آيات الذكر الحكيم، تجعل المتلقي يعيش
   هذه الحالة كأنه جزء منها.

90 الإستراء 17/ 33.

91 يس 36/ 67.

- سما القرآن بنسقه على مزايا الشّعر كل أوزانه مع وخصائص المنثور، حيث جمع مع الحرية الكاملة للتعبير عن كل الأغراض العامة والخاصة، متجاوزاً القوافي والتفعيلات وقيودها، متضمناً بإيقاعاته وفواصله المتقاربة وتقفياته، مزايا الموسيقي الشعرية الداخلية.
- يكمن إبداع النظم القرآني الذي كان له فضل كبير في خلق كلمات لم تكن موجودة من قبل مثل (سجّين، غسلين)، أو العدول بألفاظ عن معانيها التي كانت إلى معان أخرى، تتناسب مع إيحاء أصوات الألفاظ، مثل (الغسّاق) التي جاءت في القرآن الكريم بمعنى الصديد الكريه، أو استعمال صيغة معينة من صيغ الكلمة دون أخرى، لأفا أكثر إيحاء موسيقياً.
  - كثر البديع الموسيقي في القرآن، حتى لا تكاد تجد آية تخلو من نوع بديعي أو أكثر.

فالنظام الصوبي للقرآن، بما فيه من تلاثم وتوافق وانسجام في حركات كلماته وسكناته، وغناته ومداته يجذب السمع والقلب، ويستهوي الأرواح، وهذه الأدبية الرائعة للقرآن الكريم تظهر جلياً في توزيعات وأنواع الإيقاع الراقي. ومن أصغى السمع إلى تراتيل القرآن الصوتية يُحِسّ بنفسه -ولو كان لا يفقه حرفا من العربية- أمام نغم عجيب وتوقيع غريب، فاق في الحسن والجمال وقوة التأثير كل ما عرفه من أنغام الموسيقي وترانيم الشعراء.

وقد رمت هذه الدراسة إلى إبراز الخيط الرفيع الذي يربط هذه الإيقاعية بالمعنى، وجعلها في وربقات قليلة متاحة الوصول لمن أراد محض الاطلاع ومن ثم الانطلاق إلى آفاق أوسع؛ فإن المقاربة في موضوع كهذا لا يمكن حصرها، وبالتالي تسترعي جهدا متواصلا من أهل العلم بحقول الدراسات القرآنية، وجعل هذا الجهد منطلقا للمقاربات الإعجازية في مجال البحث عن الإيقاعية القرآنية وجماليتها.

## المراجع والمصادر

أبو ديب، كمال. في البنية الإيقاعية للشعر العربي. بيروت: دار العلم للملايين، ط.1، 1974.

أنيس، إبراهيم. دلالة الألفاظ. القاهرة: مكتبة الأنجلو المصرية، ط.6، 1991.

أنيس، إبراهيم. موسيقي الشعر. القاهرة: مكتبة الأنجلو المصرية، ط.5، 1981.

أولمان، ستيفن. دور الكلمة في اللغة . ترجمة . كمال محمد بشر. القاهرة: المطبعة العثمانية، ط. 3، 1972.

ابن أبي الإصبع (المصري)، زكي الدين عبد العظيم بن عبد الواحد. بديع القرآن . تحقيق . حفني محمد شرف. القاهرة: دار نحضة مصر، بلا.

ابن جنّي، أبو الفتح عثمان. *الخصائص . تحقيق .محمد علي النجار . بيروت: دار الهدى للطباعة والنشر، ط.2، 1952.* الأنطاكي، محمد. *المحيط في أصوات العربية ونحوها وصرفها . بيروت: دار الشرق العربي، ط.4، 1971.* 

الباقلاني، محمد بن الطيب أبو بكر. إعجاز القرآن. القاهرة: دار المعارف، 1954.

الجرجاني، عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد. دلائل الإعجاز .تحقيق .محمد رضوان الداية - محمد فايز الداية. دمشق: دار قتيبة، 1983.

الحسناوي، محمد. الفاصلة في القرآن. عمان: دار عمار، ط.2، 2000.

الخطابي، أحمد بن محمد بن إبراهيم. بيان إعجاز القرآن (ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن) . تحقيق .محمد الخلف الله أحمد - محمد زغلول سلام. القاهرة: دار المعارف، ط.3، 1976.

الرافعي، مصطفى صادق. إعجاز القرآن والبلاغة النبوية .ضبطه وصححه وحقق أصوله: محمد سعيد العريان. القاهرة: مطبعة الاستقامة، 1945.

الرماني، علي بن عيسى بن علي بن عبد الله. النكت في إعجاز القرآن (ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن) . تحقيق .محمد الحلف الله أحمد - محمد زغلول سلام. القاهرة: دار المعارف، ط.3، 1976.

الزرقاني، محمد عبد العظيم. مناهل العرفان في علوم القرآن. بيروت: دار المعرفة، ط.2، 2001.

الزمخشري، جار الله محمود بن عمر الخوارزمي. الكشاف (عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل). تحقيق مصطفى حسن أحمد. القاهرة: مطبعة الاستقامة، 1953.

السكاكي، يوسف بن أبي بكر بن محمد بن علي. مفتاح العلوم. مصر: مطبعة شارع الحلوجي، مطبعة شارع الحلوجي، بلا. السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد. الإتفان في علوم القرآن .تعليق: محمد شريف سكر .مراجعة: مصطفى قصاص. بيروت: دار إحياء العلوم، ط.3، 1996.

الشيخ أمين، بكري. التعبير الفني في القرآن. بيروت: دار الشروق، ط.4، 1980.

الصالح، صبحى. مباحث في علوم القرآن. بيروت: دار العلم للملايين، ط.15، 1983.

العسكري، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل. كتاب الصناعتين الكتابة والشعر. دار إحياء الكتب العربية-عيسى البابي العسكري، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل. 1952.

العياشي، محمد. نظرية إيقاع الشعر العربي. دمشق: دار الكتاب العربي، 1986.

المبارك، محمد. فقه اللغة وخصائص العربية. بيروت: دار الفكر، ط.1، 1960.

المطفى، عبد العظيم. خصائص التعبير القرآبي وسماته البلاغية. القاهرة: مكتبة وهبة، ط.1، 1992.

اليافي، نعيم. "قواعد تشكل النغم في موسيقا القرآن". مجلة التراث العربي 15-16. (1984)

تمام، حسان. البيان في روائع القرآن. بيروت: عالم الكتب، ط.2، 2000.

دراز، محمد عبد العظيم. النبأ العظيم (نظرات جديدة في القرآن). الكويت: دار القلم، ط.6، 1984.

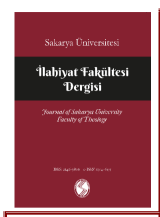
فضل، صلاح. بلاغة الخطاب وعلم النص. الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، 1992.

قطب، سيد. التصوير الفني في القرآن. بيروت: دار الشروق، ط.14، 1993.

### Kaynakça

- el-Askerî, Ebû Hilâl Hasan b. Abdullah b.Sehl. *Kitâbu's-Smaateyn el-Kitâbe ve'ş-Şi'r*.Y.Y. Daru İhyâi'l-Kütubu'l-'Arabî İsa el-Bali el-Halebî ve Şurekauhu, 1. Basım, 1952.
- el-Antakî, Muhammed. *el-Muhît fî esvâti'l-Arabiyye ve nahviha ve sarfiha*. Beyrut: Daru'ş-Sarki'l-Arabî, 4. Basım, 1971.
- el-Bakıllânî, Muhammed b. Ebû Bekr. İ'câzu'l-Kur'ân. Kahire: Daru'l-Meârif, 1954.
- el-Baki, Naîm. "Fevâdi Teşkîli'l-Nağm fî Mûsîka'l-Kur'ân". *Mecelletu't-Turasi'l-'Arabî* 15-16. (1984).
- el-Cürcânî, Abdulkahir b. Abdurrahman b. Muhammed. *Delâilu'l i'câz*. thk. Muhammed Rıdvan ed-Daye Muhammed Fayiz Daye. Şam: Daru'l-Feniyye, 1983.
- Dıraz, Muhammed Abdul azîm. en-Nebeu'l-'Azîm (Nazariyyat Cedîyde fî'l-Kur'ân).Y.Y. Daru'l-Kalem, c.6, 1984.
- Ebû Dîb, Kemal. *Fî'l-bünyeti'l-îkaiyye li'ş-şi'ri'l Arabî*. Beyrut: Daru'l-ilm li'l-Melâyin, 1. Basım. 1974.
- Enis, İbrahim. *Delâletu'l-elfâz*. Kahire: Mektebetu'l-Anglo el-Mısriyye, 6. Basım, 1991. Enis, İbrahim. *Mûsika'ş-şiir*. Kahire: Mektebetu'l-Anglo el-Mısriyye, 5. Basım, 1981.

- Fadl, Salah. Belâgatu'l-hitab ve 'ilmu'n-nâs. Kuveyt: el-Meclisu'l-Vatanî li's-Sekafe ve'l-Fünûn ve'l-Âdâb, 1992.
- el-Hasnavî, Muhammed. el-Fâsıla fî'l-Kur'ân. Amman: Dâru Ammar, 2. Basım, 2000.
- el-Hitabî, Ahmed b. Muhammed b. İbrahim. *Beyânu i'câzi'l-Kur'ân (İ'câzu'l-Kur'ân'da Üç Risâle içinde)*. thk. Muhammed Halefullah Ahmed- Muhammed Zaglul Selam. Kahire: Dâru'l-Meârif, 3. Basım, 1976.
- el-Hiyâşî Muhammed. *Nazariyyetu îkâi' ş-şi'ri'l-'Arabî*. Şam: Daru'l-Kütubi'l-'Arabî, 1986.
- İbn Ebi'l-İsba' (el-Mısrî), Zekiyuddin Abdulazim b. Vahit. *Bediu'l-Kur'ân*. thk: Hafni Muhammed Şeref, Kahire: Daru'n-Nahdati Mısr, ts.
- İbn Cinnî, Ebû'l-feth Osman. *el-Hasâis*. thk: Muhammed Ali Neccar. Beyrut: Daru'l-Hüda li't-Tıbaa ve'n-Neşr. 2. Basım, 1952.
- Kutub, Seyyit. et-Tasvîru'l-fennî fî'l-Kurân. Beyrut: Daru'ş-Şuruk, 14. Basım, 1993.
- el-Mutfî, Abdulazîm. *Hasaisu't-tabiri'l-Kur'ânî ve Simatihi'l-Belâgiyye*. Kahire: Mektebetu Vehbe, 1. Basım, 1992.
- el-Mübarek, Muhammed. *Fıkhu'l-lüga ve hasâisu'l-Arabiyye*. Beyrut: Daru'l-Fikr, 1. Basım, 1960.
- er-Rafi'î, Mustafa Sadık. İ'câzu'l-Kur'ân ve'l-belâgatu'n-Nebeviyye. thk. Muhammed Said el-Uryan. Kahire: Matbaatu'l-İstikame, 1945.
- er-Rumânî, Ali b. İsa b. Ali b. Abdullah. *en-Nüket fi i'câzi'l-Kur'ân (İ'câzu'l-Kur'ân'da Üç Risâle içinde)*. thk. Muhammed Halefullah Ahmed -Muhammed Zaglul Selam. Kahire: Dâru'l-Meârif, 3. Basım, 1976.
- Salih, Subhi. *Mebâhis fî 'ulûmi'l-Kur'ân*. Beyrut: Daru'l-'ilm li'l-Melayîn. 15. Basım, 1983. es-Sekkâkî, Yusuf b. Ebî Bekr b. Muhammed b. Ali. *Miftâhu'l-'Ulum*. Mısır: Matbaatu Sari'ul-Halucî, ts.
- Suyutî, Celaluddin Abdurraman b. Ebi Bekr b. Muhammed. *el-İtkân fi ulûmi'l-Kur'ân*. thk: Muhammed Şerif Sekr. tsh: Mustafa Kassas. Beyrut: Daru İhyai'l-Ulûm, 3. Basım, 1996.
- Şeyh Emin, Bekrî. et-Ta'bîru'l-fennî fî'l-Kurân. Beyrut: Daru'ş-Şark, 4. Basım, 1980.
- Temmam, Hasan. el-Beyân fî revâi'i'l-Kurân. Beyrut: Alemu'l-Kütub, 2. Basım, 2000.
- Ullmann, Stephen. *Devru'l-kelime fî'l-lüga*. çev. Kemal Muhammed Bişr. Kahire: el-Matbaatu'l-Osmaniyye, 3. Basım, 1972.
- ez-Zemahşeri, Carullah Muhammed b. Ömer el-Hevarizmî. el-Keşşâf (an hakâiki gavâmizi't-tenzîl ve uyûni'l-ekavîl fî vücûhi't-te'vîl). thk. Mustafa Hasan Ahmed. Kahire: Matbaatu'l-İstikame, 1954.
- ez-Zerkanî, Muhammed Abdulazim. *Menalu'l-İrfan fi ulumi'l-Kurân*. Beyrut: Daru'l-Marife, 2. Basım, 2001.



# الإيقاع في القُرآن وَأَشْكَأُلَهُ

### Sihan Mohammed

Sakarya Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Arap Dili ve Belagatı Ana Bilim Dalı

smohammed@sakarya.edu.tr https://orcid.org/0000-0002-5243-4885

### Araştırma Notu Bilgi Formu

#### Yazar(lar)ın Katkıları

Makale tek yazarlıdır.

### Çıkar Çatışması Bildirimi

Yazar tarafından potansiyel çıkar çatışması bildirilmemiştir.

#### Destek/Destekleyen Kuruluşlar

Bu araştırma için herhangi bir kamu kuruluşundan, kâr amacı gütmeyen veya özel sektörlerden hibe alınmamıştır.

### Etik Onay ve Katılımcı Rızası

"الإَبِثَاعُ فِي الْفُرْآنِ وَالْتَكَالُهُ" başlıklı çalışmanın yazım sürecinde bilimsel etik ve alıntı kurallarına uyulmuş olup toplanan veriler üzerinde hiçbir tahrifat yapılmamıştır. Herhangi bir etik ihlalle karşılaşılması durumunda Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi'nin yükümlülüğü olmayıp tüm sorumluluk yazara aittir.