
 

 

 

Ağustos / August 2025; (65): 13-34 
e-ISSN 2458-9071 
Doi: 10.21563/sutad.1428013 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

 Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir 
Şahsiyet: Nîşâbûr Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-
İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî  

A Famous Personality in Khurāsān at the Beginning of the 
Great Seljuks: Abu’l-ʿAlā Imād al-Islām Ṣāʿid b. 
Muḥammad al-Ustuwāʾī, the Ancestor of the Ṣāʿidīs of 
Nīs̲h ̲ābūr 

Sinan Tarifci * Öz 
Geniş bir bölge olan Horasan ve bu bölgenin başta gelen merkezlerinden olan Nîşâbûr, 
Abbâsî Halifeliği’nin zayıflamasını müteakip bir güç ve hâkimiyet mücadelesine sahne 
olmuştur. Horasan bölgesi ve Nîşâbûr şehri, 10. ve 11. yüzyılların önemli devlet ve 
hanedanlarından olan Sâmânîler, Gazneliler, Karahanlılar ve Büyük Selçukluların 
hükmetmeye ve hükümranlıklarını muhafaza etmeye çalıştığı bir coğrafya olmuştur. 
Bunlardan bilhassa Gazneliler ve Büyük Selçuklular, mezkûr coğrafyada kurdukları 
siyasî istikrarı, yerel unsurlarla geliştirdikleri kalıcı ve sağlam ilişkiler neticesinde 
desteklemişlerdir. Gazneliler ve Büyük Selçuklular, Horasan’da ve hususiyetle 
Nîşâbûr’da, büyük ve etkili ailelerin üyelerini yüksek ilmî, askerî, dinî ve idarî 
makamlara getirmişlerdir. Devlet hizmetinde istifade edilen bu sülaleler, Horasan 
bölgesinde ve Nîşâbûr şehrinde önemli roller oynamıştır. Bu ailelerin başta 
gelenlerinden biri de Sâidîler olmuştur. Nîşâbûr menşeli olan Sâidîler, 10. yüzyılın 
sonlarından 12. yüzyılın ortalarına kadar Horasan’da, Nîşâbûr’da ve belli başlı 
merkezlerde etkili olmuşlardır. Sâidî ailesinin atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. 
Muhammed b. Ahmed b. Ubeydullah el-Üstüvâî’dir. O, Sâmânîler devrinde yetişmiş, 
Gaznelilerin en büyük hükümdarları zamanını ve Büyük Selçuklu Devleti’nin 
kuruluşu arifesini idrak etmiştir. Ebu’l-Alâ Sâid, adı geçen üç devlet ve hanedan 
zamanında da yalnız Horasan bölgesi ve Nîşâbûr’un değil, halifelik merkezi ve 
muhtelif İslâm ülkelerinin siyasî, dinî, içtimaî ve kültürel hayatında derin izler bırakan 
meşhur bir şahsiyet olmuştur. Bu çalışmada, Büyük Selçukluların bidayetinde Ebu’l-
Alâ Sâid’in hayat ve faaliyetleri konu edilecektir. 

Anahtar Kelimeler: 
Büyük Selçuklular, Gazneliler, Sâmânîler, Horasan, Nîşâbûr, Sâidîler, Ebu’l-Alâ Sâid. 

Abstract 
Khurāsān, a vast region, and Nīs̲h ̲ābūr, one of the leading centers of this region, 
witnessed a struggle for power following the collapse of the Abbasid Caliphate. 
Khurāsān and Nīs̲h ̲ābūr was a area where the Sāmānids, the Ghaznavīds, the 
Ḳarakhānids and the Great Seljuks in the 10th and 11th centuries, tried to rule and 
maintain their sovereignty. The Ghaznavīds and the Great Seljuks supported the 
political stability they established in this area by developing solid relations with local 
elements. The Ghaznavīds and the Great Seljuks appointed members of large families 
to important positions. These dynasties, which were utilized in goverment service, 
played an important role in Khurāsān and Nīs̲h̲ābūr. One of the foremost of these 
families was the Ṣāʿidīs. Originating from Nīs̲h̲ābūr, the Ṣāʿidīs were influential in 
Khurāsān, Nīs̲h̲ābūr and major centers from the end of the 10th century to the mid-

 
 
 
 
 
 
 
 

* Dr. Öğr. Üyesi, Giresun 
Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi 

Tarih Bölümü 
sinantar@hotmail.com  

ORCID: 0000-0002-9218-6193 
Giresun / TÜRKİYE 

 
*  Asst. Prof., Giresun University 

Faculty of Arts and Sciences 
Department of  

History 
sinantar@hotmail.com  

ORCID: 0000-0002-9218-6193 
Giresun / TÜRKİYE 

 
 
 
 
 
 
 
 

Başvuru/Submitted: 29/01/2024 
Kabul/Accepted:        25/05/2024 

mailto:sinantar@hotmail.com
mailto:sinantar@hotmail.com


      14    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

12th century. The ancestor of the Ṣāʿidī family was Abu’l-ʿAlā Imād al-Islām Ṣāʿid b. 
Muḥammad al-Ustuwāʾī. He grew up in the period of Sāmānids and lived in the 
period of the greatest rulers of the Ghaznavīds and the eve of the establishment of the 
Great Seljuk State. Abu’l-ʿAlā Ṣāʿid was a famous personality who left a deep mark on 
the political, religious, social and cultural life of not only Khurāsān and Nīs̲h ̲ābūr, but 
also various Islamic countries during the three states mentioned. In this study, the life 
and activities of Abu’l-ʿAlā Ṣāʿid at the beginning of the Great Seljuks are going to be 
examined. 

Keywords:  
Great Seljuks, Ghaznavīds, Sāmānids, Khurāsān, Nīs̲h̲ābūr, Ṣāʿidīs, Abu’l-ʿAlā Ṣāʿid. 

Makale Bilgileri 
 

Atıf: 
 
 
 

Etik Kurul Kararı: 
Katılımcı Rızası: 

Mali Destek: 
Çıkar Çatışması: 

Telif Hakları: 
 

Değerlendirme: 
Benzerlik Taraması: 

Etik Beyan: 
Lisans: 

 
Article Information 

 
Citation: 

 
 
 

Ethics Committee Approval: 
Informed Consent: 
Financial Support: 

Conflict of Interest: 
Copyrights: 

 
Assessment: 

Similarity Screening: 
Ethical Statement: 

License: 
 

 
 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur 
Bir Şahsiyet: Nîşâbûr Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. 
Muhammed el-Üstüvâî. Selçuk Türkiyat, (65): 13-34.  
Doi: 10.21563/sutad.1428013 
Etik Kurul Kararından muaftır. 
Katılımı yok. 
Çalışma için herhangi bir kurum ve projeden mali destek alınmamıştır. 
Çalışmada kişiler ve kurumlar arası çıkar çatışması bulunmamaktadır. 
Çalışmada kullanılan görsellerle ilgili telif hakkı sahiplerinden gerekli izinler 
alınmıştır. 
İki dış hakem / Çift taraflı körleme. 
Yapıldı – iThenticate. 
sutad@selcuk.edu.tr, selcukturkiyat@gmail.com 
Bu eser Creative Commons Atıf-GayrıTicari 4.0 Uluslararası (CC BY-NC 
4.0) lisansı ile lisanslanmıştır. 
 
 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur 
Bir Şahsiyet: Nîşâbûr Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. 
Muhammed el-Üstüvâî. Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. 
Doi: 10.21563/sutad.1428013 
It is exempt from the Ethics Committee Approval. 
No participants. 
The study received no financial support from any institution or project. 
No conflict of interest. 
The required permissions have been obtained from the copyright holders for 
the images and photos used in the study. 
Two external referees / Double blind. 
Checked – iThenticate. 
selcukturkiyat@gmail.com, fatihnumankb@selcuk.edu.tr 
Content of this Journal is licensed under Creative Commons Attribution-
NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0) 

mailto:sutad@selcuk.edu.tr
mailto:selcukturkiyat@gmail.com
mailto:selcukturkiyat@gmail.com
mailto:fatihnumankb@selcuk.edu.tr


      15    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

Giriş  
Nîşâbûr, Orta Çağ İran’ında Horasan bölgesinin Merv, Herat ve Belh’in de yer 

aldığı dört büyük şehrinin en önemlisi idi (Honigmann, [Bosworth], 1995, s. 62; 
Özgüdenli, 2007, s. 149). Abbâsî Halifeliği’nin dünyevî etkinlik alanının daralmaya 
başladığı 9. yüzyılın ortalarından itibaren Horasan bölgesinde de birtakım mahallî 
hanedanlar bağımsız hareket etmeye başlamışlardır. 10. ve 11. yüzyıllarda ise bölge 
Sâmânîler, Gazneliler, Karahanlılar ve Büyük Selçukluların güç ve hâkimiyet 
mücadelesi sahası hâline gelmiştir. Öyle ki, Horasan bölgesi, bu arada Nişâbûr şehri, 
10. yüzyılın ilk yıllarında Sâmânîlerin, aynı yüzyılın son yıllarında ise Gaznelilerin 
eline geçmiştir. 1038 yılı ilkbaharında Gazneliler ile Selçuklular arasında vuku bulan 
Serahs savaşından sonra Nîşâbûr, 1040 yılı ilkbaharında gerçekleşen Dandanakan 
savaşından sonra da Horasan bölgesi1 Büyük Selçukluların hâkimiyeti altına girmiştir2. 

Bilhassa Gazneliler ve Büyük Selçuklular bir şehrin ve bölgenin içtimaî, iktisadî ve 
entelektüel yaşamında yerel unsurlardan yararlanarak, kendi hâkimiyetleri altında 
siyasî istikrarı takviye etmeye çalışmışlardır. Bu nedenle onların genel politikası, Ehl-i 
Sünnet karşıtı dinî hareketleri ve özellikle İsmâilîleri bastırmak ve İslâm dünyası 
dâhilinde Ehl-i Sünnet’in mevkiini destekleyerek saltanatlarını pekiştirmek olmuştur. 
Horasan şehirlerinde, özellikle de Nîşâbûr’da bu politika, Ehl-i Sünnet’e bağlı olan 
büyük ve etkili ailelerin mensuplarını, yerel idarî görevlere atamak suretiyle tezahür 
etmiştir (Nouri, 1967, s. 256-257; Kecbâf, 1389/2010, s. 171-172)3. Bu durum, Büyük 
Selçuklular devri resmî vesikalarına dahi yansımıştır. Mesela bir tayin menşûrunda, 
“Ölenlerin mirasçılarına devrettiği hakkı koruma, babaların makamını oğullarına bırakma ve 
onları içten bir alâka ile yetiştirme, devlet geleneklerimizdendir.” denilmektedir 
(Müntecebü’d-Dîn Bedî‘ el-Cüveynî, 1396/2017, s. 165). Böylece kadılık, reislik ve 
hatîblik başta olmak üzere muhtelif mahallî makamlara tayinde bir tevarüs temayülü 
husule gelmiştir4. 

Sâmânîler, Gazneliler ve Büyük Selçuklular devrinde Horasan’da başta Sâidî olmak 
üzere Muhtâcî, Simcûrî, Tebbânî, Sâbûnî, Mîkâlî, Kuşeyrî, Bistâmî, Beyhakî, Nâsıhî, 
Fundukî gibi sülalelerin üyeleri yüksek ilmî, askerî, dinî ve idarî mevkileriyle 
tanınmışlardır. Bu aileler Horasan’da önemli roller oynamış, derin izler bırakmıştır5. 
                                                           
1  Büyük Selçuklu Devleti’nin kuruluşu arifesinde ve hemen sonrasında Horasan bölgesinin muhtelif 

cephelerden (siyasî, idarî, dinî sosyal, ekonomik vs.) durumu hakkında mesela bkz. (Zahoder, 1955, s. 
491-52; Bulliet, 1973, s. 71-91). İlk İslâm fütuhatından Sâmânîler döneminin sonuna kadar Nîşâbûr’un 
bir panoraması için mesela bkz. (Pırlanta, 2013). 

2  Horasan’da Gazneliler ve Büyük Selçuklular arasındaki hâkimiyet mücadelesi için başlıca mesela bkz. 
(Köymen, 2000, s. 163 vd.; Turan, 2014, s. 94 vd.; Özgüdenli, 2015, s. 61 vd.; Piyadeoğlu, 2012, s. 33 vd.; 
Bosworth, 1968, s. 11 vd.) Ayrıca Sâmânîlerin Horasan ve Nîşâbûr’daki hayat ve faaliyetleri hakkında 
mesela bkz. (Usta, 2021, s. 173-190). 

3  Büyük Selçukluların mezhep siyaseti hakkında mesela bkz. (Ocak, 2022). 
4  Öyle ki, yalnız Atebetü’l-Ketebe’deki atama menşûrlarına bakmak bile bu hususta yeteri kadar fikir 

vermektedir. Mesela mezkûr koleksiyonun kadılığa dair 2., 8. ve 27.; kadılık ve hatîbliğe dair 17.; 
reisliğe dair 5. ve 12.; valiliğe dair 4. ve müderrisliğe dair 9. vesikalarında, menşûr sahibinin köklü bir 
aileye mensubiyetinden ve atalarının makamının kendisine intikal etmesinden bahsedilmektedir.  

5  Gazneliler ve Büyük Selçuklular devrinde, başka önemli merkezlerde de büyük aileler vardı. Mesela 
Fars eyaletinde İbn Ebû Bürde sülalesi ile Musul başta olmak üzere Suriye-Irak hattında Şehrizorî 



      16    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

Bunlardan Sâidî ailesi, 10. yüzyılın sonlarından itibaren Sâmânîler, hususiyetle de 
Gazneliler ve Büyük Selçuklular döneminde Horasan bölgesinde, bu arada yine 
hususiyetle Nîşâbûr’da ilim, idarecilik ve tedrisatla meşhur olan saygın ailelerden biri 
olmuştur. Ataları Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed b. Ahmed b. 
Ubeydullah el-Üstüvâî’ye nispetle Sâidiyye, Sâidiyân, Sâidî ya da Âl-i Sâid olarak 
anılan ailede kadılık başta olmak üzere hatîblik, müftülük, müderrislik, imâmlık, 
mezhep reisliği gibi görevler, Ebu’l-Alâ Sâid’den sonra uzun yıllar onun oğulları ve 
ahfadı tarafından yerine getirilmiştir (Bahcıvan, 2008, s. 581; Bulliet, 1972, s. 201-216; 
Ebu’l-Hasenât Muhammed Abdü’l-Hay el-Leknevî, 1324/1904, s. 83). Sâidî ailesinin 
kökeni hakkında kaynaklarda bilgiye rastlanmamaktadır. Bununla birlikte, Gazneliler 
ve Büyük Selçuklular döneminde bürokrasinin sivil kanadını daha ziyade Fars 
unsurun işgal etmesinin yanında, ilmî/dinî mansıp sahipleri olarak ise daha ziyade 
Arap unsurun öne çıktığı göz önünde tutulursa, Arap asıllı olabileceği kuvvetle 
muhtemeldir6. 

Müntecebü’d-Dîn Bedî el-Cüveynî tarafından derlenen ve Sultan Sencer devrine ait 
resmî vesikaları ihtiva eden Atebetü’l-Ketebe adlı münşeat mecmuasında yer alan bir 
kadı tayin menşûrunda, Sâidî ailesinin hasletleri ve kadılık mansıbı özelinde nesebin 
ve tevarüsün önemi sarahatle belirtilmiştir. Buna göre; Sâidiyân sülalesinin (hânedân-i 
Sâidiyân) övünülecek ve iyi davranışlar göstermekle öne çıktığı; bu sülalenin önde 
gelenlerinin dinî işlere yatkınlıkla meşhur oldukları ifade edilmiştir. Önceki meliklerin 
ve sultanların kendi dönemlerinde onlara yakınlık gösterip kutlu saydıkları, onları 
himaye ettikleri ve “devletimizin güneşi parladığı andan başlayarak bugüne kadar” bu 
hususta öncekilerin hareket ettiği gibi davranmaya gayret gösterilip bu sülaleye 
saygıda kusur edilmediği kaydedilmiştir. Menşûrun devamında, mezkûr aileden bir 
zatın bu işin sorumluluğunu üzerine almaktan imtina edip inzivaya çekildiği ve bu 
nedenle, babadan oğula miras olarak kalmış işin hak sahibi olduğu makamın (menseb-i 
istihkâk-i amel-i mutevâris) yine o “kutlu soydan (neseb-i humâyûn)” olan bir şahsın7 
uhdesine bırakıldığı belirtilmiştir. Vesikanın diliyle o, kendi atalarının ve seleflerinin 

                                                                                                                                                                          
sülalesi bunlardandır. Ayrıca yine bu dönemde, Bağdat merkezli olmak suretiyle, Abbâsîlerde de 
nüfuzlu aileler ortaya çıkmıştır. Bu aile mensupları vezirlik, kadı’l-kudatlık, kadılık ve başka idarî 
görevler icra etmişlerdir. Benî Cehîr, İbn Ebû’ş-Şevârib, Dâmgânî, Zeynebî, Mâkûlâ, Buhârî, Sekafî ve 
Ezdî aileleri Bağdat’ta kadılık görevini uhdelerinde bulunduran ailelerdir. Bunlardan özellikle ilk üçü, 
Abbâsî Halifeliği devlet teşkilâtının muhtelif şubelerinde de mühim mevkiler işgal etmişlerdir. Öte 
yandan, Sâmânîler devrinde de ülkenin muhtelif bölgelerinde nüfuzlu aileler işbaşında olmuştur. 
Mesela Ferîgûnî, Memûnî, Belamî, Ceyhânî ve Utbî ailelerine mensup olan kişiler arasından pek çok 
vezir, vali, ordu komutanı çıkmıştır. 

6  Arap olsun ya da olmasın, bilhassa âlimlerin ad, ünvan, lakap, künye ve nisbelerinin daha ziyade 
Arapça olmaları, kaynaklarda hususî bir kayıt olmadıkça, onların kökenlerini tayini mümkün 
kılmamaktadır. Öte yandan, büyük şehirlerde daha Selçuklulardan önce idarî vazifelerle ya da servetin 
sağladığı imkânlarla güç ve nüfuz sahibi olan İranlı yahut Arap asıllı olup da İranlılaşmış mühim 
ailelerin oluştuğu vakıadır (Özgüdenli, 2009, s. 373). Ayrıca, mesela 12. yüzyıl ortalarında Horasan’ın 
başlıca şehirlerinden biri olan Sebzevâr şehrinde bulunan kırk bir aristokrat aile üzerine yapılan bir 
inceleme (Özgüdenli, 2009, s. 373); bu ailelerin yirmi dördünün Arap, on ikisinin İranî, birinin de Türk 
asıllı olduğunu göstermiştir.  

7  Bu şahıs, “o meşhur ve kıymetli sülaleden olan (ez ân hânedân-i meşhûr sulâle-yi azîz est)” Kadı’l-Kudat 
İmâdü’d-Dîn Şeyhü’l-İslâm Ebu’l-Berekât Muhammed b. Ahmed b. Sâid’dir. 



      17    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

izinden gitmiş, onların nuruyla aydınlanmış ve yolunu bulmuştur. Her zaman “bizim 
meclisimizde (meclis-i mâ)” ilgi ve alaka görmüştür (Müntecebü’d-Dîn Bedî‘ el-Cüveynî, 
1396/2017, s. 105-106). 

Selçukluların Sâmânî, Karahanlı ve Gazneli üçgeni arasında Mâverâünnehir, 
Hârezm ve nihayet Horasan’da varlık ve hâkimiyet mücadeleleri verdiği bir zamanda 
Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî hadiselerin gidişatına da 
uygun olarak farklı güç odaklarının iktidarı altında devlet ve toplum hayatında önemli 
roller oynamıştır. Bu çalışmada Sâmânîler, Gazneliler ve Büyük Selçuklular devirlerini 
idrak eden Nîşâbûr Sâidîlerinin atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-
Üstüvâî’nin mezkûr üç hanedan zamanındaki hayat ve faaliyetleri, doğumundan 
ölümüne kadarki kronolojik serencamı dâhilinde mercek altına alınmıştır.  

Sâmânîler Devrinde Ebu’l-Alâ Sâid 
Sâidî ailesinin atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed b. Ahmed b. 

Ubeydullah el-Üstüvâî, Selçuklu hanedanının atası Selçuk Bey’in maiyetiyle birlikte 
Cend şehrine gidip burada İslâmiyet’i kabulü zamanına yakın bir tarihte, 
Temmuz/Ağustos 954’te, Sâmânî hâkimiyeti altındaki Nîşâbûr civarında Hoccân’a 
bağlı Üstüvâ kasabasında doğmuştur. İlk eğitimini babasından8 almıştır. Daha sonra 
ailesi Nîşâbûr’a göç etmiştir. Nîşâbûr’da anne tarafından dedesi Kadı Ebû Nasr 
Muhammed b. Muhammed b. Sehl’den fıkıh; nazım ve nesirde mahir bir Arap edîb ve 
şair, aynı zamanda bir ensâb ve Arap dili âlimi olan Ebû Bekir el-Hârezmî’den 
edebiyat okumuştur. Kadı Ebu’l-Heysem Utbe b. Hayseme’nin yanında bulunmuştur. 
İlimde ve özellikle fıkıhtaki silsilesi Ebû Hanîfe’ye kadar ulaşmaktadır (Abdü’l-Kâdir 
el-Kureşî, 1413/1993, C. 2, s. 266; Ebu’l-Hasan el-Fârisî, 1384/2005, s. 129; Ebu’l-Hasenât 
Muhammed Abdü’l-Hay el-Leknevî, 1324/1904, s. 83; Ebû Sa‘d Abdü’l-Kerîm b. 
Muhammed es-Sem‘ânî, 1400/1980, s. 221; Bahcıvan, 2012, s. 395-396). Bunlardan başka 
o, pek çok hocadan ders görmüştür. Nitekim Ebû Ahmed Muhammed b. Muhammed 
b. Ahmed b. İshâk en-Nîşâbûrî el-Kerâbîsî, Ebû’n-Nazar Şâfi b. Muhammed b. Yakûb 
b. İshâk el-İsferâyînî, Ebu’l-Hüseyin Muhammed b. el-Muzaffer b. Mûsâ b. Îsâ el-
Bağdâdî el-Bezzâr el-Hâfız, Ebû Muhammed Şu’be b. Ebû Ahmed eş-Şuaybî, Ebû Bekir 
Muhammed b. el-Abbâs et-Taberî el-Hârezmî ve Ebû Amr İsmâîl b. Nüceyd b. Ahmed 
es-Sülemî en-Nîşâbûrî onun hocaları arasında zikredilmiştir (Bahcıvan, 2000, s. 222-
225). Öte yandan; Ebû Muhammed Abdullah b. Muhammed b. Ali b. Ziyâd es-Semzî 
en-Nîşâbûrî, Ebû Sehl Beşer b. Ahmed b. Beşer el-İsferâyînî, Ebu’l-Hasan Ali b. Abdü’r-
Rahman b. Abdullah el-Bekkâî el-Kûfî ve Ebû Amr Muhammed b. Ahmed b. Hamdân 
en-Nîşâbûrî’den hadis dinlemiştir. Ayrıca çok hadis rivayet ettiği de nakledilmiştir. O, 
hâfızlar meclisi ihdas etmiş; imlâ meclisi akdetmiştir (Ebu’l-Hasan el-Fârisî, 1384/2005, 
s. 132; Ebû Abdullâh Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî, 1417/1996, s. 508; Ebu’l-

                                                           
8  Ebû Saîd Muhammed b. Ahmed b. Ubeydullah (ö. 954’ten sonra): Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. 

Muhammed el-Üstüvâî’nin babasıdır. Kaynaklarda oğlu vesilesiyle isminin geçmesi haricinde 
hakkında bilgi yoktur. Yalnız Beyhak’ta kadılık yapan âlim, tarihçi ve edîb Ali b. Zeyd el-Beyhakî’nin 
yazarı olduğu Târîh-i Beyhak adlı eserde, el-imâm el-edîb lakabıyla anılmıştır (bkz. Ali b. Zeyd el-
Beyhakî, 1317/1938, s. 102). O, oğlu Ebu’l-Alâ Sâid’e ilk eğitimini vermiş ve ailesiyle Nîşâbûr’a göç 
etmiştir.   



      18    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

Hasenât Muhammed Abdü’l-Hay el-Leknevî, 1324/1904, s. 83; Hatîb el-Bağdâdî, 
1422/2001, s. 470; Ebû Sa‘d Abdü’l-Kerîm b. Muhammed es-Sem‘ânî, 1400/1980, s. 221; 
Ebû Abdullâh Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî, 1424/2003, s. 503). 

Ebu’l-Alâ Sâid’in yıldızının genç yaşta, daha Sâmânîler devrinde parlamaya 
başladığı ve ününün ülkesinin sınırlarını aşarak İslâm dünyasına yayıldığı 
anlaşılmaktadır. Şöyle ki, Ebu’l-Alâ Sâid, 985/986’da ilk kez haccetmek üzere çıktığı 
seyahati sırasında Bağdat’a geldiğinde hilafet makamı tarafından, kendisinin 
Nîşâbûr’da verdiği fetvalarından dolayı eleştiriye maruz kalmıştır. Nitekim Tûs’ta 
bulunan Hârûnü’r-Reşîd’in kabrinin üstüne sanduka konulmaması yönünde fetvalar 
vermişti. O, halifenin nezdine çağrılarak kendisinden bir müdafaa istendi. Ebu’l-Alâ 
Sâid, bu konuda özür dileyip, fetvaları kendisinin verdiğini kabul ettikten sonra, 
fetvasının şeriata ve maslahata uygun olduğunu, eğer sanduka konulsaydı, Şiîlerin 
orayı istila ederek oradan onu kaldıracakları haberini aldığını, böylece fitnenin zuhur 
edeceğini, bundan dolayı da hükümdarların ihtiraslarının ortaya çıkacağını da 
eklemiştir. Onun bu ifadeleri halife katında makbul sayılmıştır (Ebu’l-Hasan el-Fârisî, 
1384/2005, s. 130). Ebu’l-Alâ Sâid, hac farizasını yerine getirdikten sonra Nîşâbûr’a 
dönmüştür. Ardından Emîr Ebû Nasr Ahmed b. Ali el-Mîkâlî ile birlikte Buhara’ya 
gitmiştir. Ebu’l-Alâ Sâid, burada bir gün kendisini gizleyerek İmâm Ebû Bekir 
Muhammed b. el-Fazl’ın dersine katılmıştır. Bu esnada bir mesele hususunda görüş 
bildirmiş ve imâmla bir diyalog hâsıl olmuştur. Orada hazır bulunanlar da mana ve 
lafız olarak Ebu’l-Alâ Sâid’in sözlerini kabul etmişlerdir. Bunun üzerine imâm, “Sen, 
Sâid b. Muhammed değil misin?” diye sormuş; o da, “Evet! Ben oyum!” cevabını vermiştir. 
Müteakiben imâmın hâcibi derhâl onu imâmın sağına oturtmuştur. İlerleyen 
zamanlarda da İmâm Ebû Bekir Muhammed b. el-Fazl onun faziletinden dolayı çok 
defa Ebu’l-Alâ Sâid’i ziyaret etmiştir. Kaynağın ifadesiyle, “Ceyhun’a onun gibisi 
gelmemiştir.” Bu hadise, Ebu’l-Alâ Sâid’in Nîşâbûr kadılığına getirilmesinin yolunu 
açmıştır (Ebu’l-Hasan el-Fârisî, 1384/2005, s. 130).  

Ayrıca, Sâmânî hükümdarı II. Nûh b. Mansûr’un (976-997), kaynakta İbn Simcûr 
olarak anılan, muhtemelen Sâmânîler adına Horasan’da ordu komutanlığı görevini ifa 
eden Ebu’l-Hasan es-Simcûrî’ye bir mektup göndererek, Nîşâbûr’da Ebu’l-Alâ Sâid 
gibi bir şahsiyet olmasına rağmen, onun serencamını kendisine anlatmamasından 
dolayı taaccüp ettiğini bildirmiştir. Ebu’l-Hasan el-Fârisî (1384/2005, s. 130), bu 
gelişmelerden sonra Ebu’l-Alâ Sâid’in, 987/988 yılında, adı geçen Sâmânî hükümdarı 
tarafından Nîşâbûr kadılığına getirildiğini belirtmektedir. Bundan bir süre sonra, 
Sâmânî Devleti tarih sahnesinden çekilmiştir. Şöyle ki, II. Nûh b. Mansûr ülke 
içerisindeki asi komutanlarına karşı Gazneli hükümdarı Sebük Tegin’in yardımına 
başvurmuştur. Bunun üzerine Sebük Tegin, oğlu Mahmûd ile birlikte harekete geçerek 
Sâmânîler lehine büyük yararlılık göstermiştir. Sâmânî hükümdarı böylece isyanı 
bastırabilmiştir. II. Nûh b. Mansûr bunun ardından Gazneli Mahmûd’u Horasan ordu 
komutanlığına getirmiştir. Bununla birlikte, II. Nûh b. Mansûr’un vefatından sonra, 
onun yerine geçen oğlu II. Mansûr b. Nûh b. Mansûr’un birkaç yıl süren saltanatı (997-
999) esnasında Sâmânîler ile Gazneliler arasındaki dostluk birden bozulmuştur. II. Nûh 
b. Mansûr’un diğer oğlu II. Abdülmelik b. Nûh b. Mansûr’un bir yıl kadar süren kısa 



      19    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

saltanatı (999) döneminde ise Sâmânîler Horasan topraklarını Gazneliler, Buhara’yı da 
Karahanlılar karşısında kaybederek fiilen son bulmuşlardır. Son Sâmânî meliki II. 
İsmâil b. Nûh el-Müntasır, Sâmânîler Devleti’ni yeniden toparlamak için 
Mâverâünnehir’de Karahanlılarla, Horasan’da Gaznelilerle mücadele etmişse de 
çabaları neticesiz kalmış ve Sâmânîler tarihe karışmıştır (1005). Böylece Horasan’da ve 
dolayısıyla Nîşâbûr’da kesin olarak Gazneliler hâkimiyeti başlamıştır.  

Gazneliler Devrinde Ebu’l-Alâ Sâid 
Gazneli Mahmûd, babası Sebük Tegin’in ölümünü müteakip, kardeşi İsmâil ile 

yaptığı taht mücadelesini kazanıp Gazneli tahtına çıkarak (998) Horasan’da egemenlik 
tesis ettikten sonra, diğer kardeşi Nasr’ı Horasan valiliğine getirmiştir (999). Nasr da 
erken bir devirde, Ebu’l-Alâ Sâid için Nîşâbûr’da, kendi adına nispetle Sâidiye 
Medresesi’ni kurmuştur (999/1000)9. Bu medrese, Sâidî ailesinden metfun olanların pek 
çoğunun da defnedileceği Sikketü’l-Kassârîn’de idi. 

Ebu’l-Alâ Sâid’in asıl yükselişi Gazneliler zamanında gerçekleşmiştir. Bununla 
birlikte, onun Gazneliler devrindeki kariyeri, yükseliş öncesi bir düşüşle başlamıştı. 
Ebu’l-Hasan el-Fârisî, Ebu’l-Alâ Sâid biyografisinde, Sultan Mahmûd’un Horasan 
bölgesine, bu arada Nîşâbûr’a hâkim olduktan sonra onu kadılık görevinden azlettiğini 
ve yerine onun hocası Ebu’l-Heysem Utbe b. Hayseme’yi tayin ettiğini bildirmiştir 
(Ebu’l-Hasan el-Fârisî, 1384/2005, s. 130)10. Yine Ebu’l-Hasan el-Fârisî ve dahi Abdü’l-
Kâdir el-Kureşî, Ebu’l-Heysem Utbe b. Hayseme biyografilerinde ise onun Hicri 
392’den 405 senesine kadar (1001/1002-1014/1015) Nîşâbûr kadılığı görevinde 
bulunduğu, Cemâziyelâhir 406 (Kasım 1015) tarihinde de öldüğü bilgisini vermişlerdir 
(Ebu’l-Hasan el-Fârisî, 1384/2005, s. 319; Abdü’l-Kâdir el-Kureşî, 1413/1993, C. 2, s. 
511)11. Kaynaklarda verilen bu tarihler doğruysa Ebu’l-Alâ Sâid, 987/988-1001/1002 
yılları arasında 14/15 yıl Nîşâbûr kadılığı makamında kalmış; Gazneli Mahmûd’un 
Horasan’da iktidarını sağlamlaştırdığı vakitte böyle bir görev değişikliği vukua 
gelmiştir. Buna göre; Ebu’l-Alâ Sâid, Nîşâbûr’da Sâidiye Medresesi kurulup da 
kendisine tedris vazifesi tevdi edilmesine rağmen, birkaç yıl sonra kadılıktan 
azledilmiş olmaktadır. Bununla birlikte, Ebu’l-Alâ Sâid, ünvanıyla öylesine müsemma 
olmuştur ki, kadılık vazifesini sürdürsün ya da sürdürmesin, kaynaklarda ondan 
daima “Kadı Sâid” olarak bahsedilmiştir. 

                                                           
9  Richard W. Bulliet, Sâidiye Medresesi’nin önde gelen bir hukuk okulu olduğunun şüphe 

götürmediğini belirttikten sonra, bu medresenin daha sonra kurulacak olan Nizâmiye medreseleri için 
de bir örnek ve model olmasının oldukça muhtemel olduğunu öne sürmüştür. Dahası Bulliet, bu 
durumun Nizâmiye medreselerinin neden başka bir tür medrese yerine, esasen bir hukuk okulu 
olduğunu da açıklamaya yardımcı olabileceğini ifade etmiştir (Bulliet, 1972, s. 250-251). 

10  Diğer kaynaklar, yalnız Nîşâbûr kadılığından azledildiğini ve yerine Ebu’l-Heysem Utbe b. 
Hayseme’nin geldiğini söylemekle iktifa etmişlerdir. Sultan Mahmûd’dan bahsetmemişlerdir. Mesela 
bkz. Hatîb el-Bağdâdî, 1422/2001, s. 477; Ebû Sa‘d Abdü’l-Kerîm b. Muhammed es-Sem‘ânî, 1400/1980, 
s. 221; Abdü’l-Kâdir el-Kureşî, 1413/1993, C. 2, s. 266. 

11  Ebu’l-Heysem Utbe b. Hayseme’nin, vefatına kadar kadılık makamında kalıp kalmadığı malum 
değildir. Eğer vefatından önce kadılık makamından ayrılmışsa, bu durum, onun vefat yılından en fazla 
bir yıl önce vuku bulması lazımdır.   



      20    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

Kadı Sâid’in böylece kadılıktan azledilip, aşağıda bahsedileceği üzere, herhâlde 
Kerrâmîlere karşı başlatılan takibatı müteakip yeniden bu vazifeye getirilmesine kadar 
geçen süredeki hayat ve faaliyetlerine dair kaynaklara birtakım bilgiler yansımıştır. 
Şöyle ki, Kadı Sâid, 1009/1010 senesinde, İsmâil-i Dîvânî adlı bir şahsiyetin matem 
meclisine iştirak etmiştir. Bu mecliste hâcib, şahne, reis, sâhib-i dîvân, imâm, emîr gibi 
üst düzey diğer bazı devlet görevlileri de hazır bulunmuştu. Ayrıca Kadı Sâid’in yerine 
kadı olarak atanan Ebu’l-Heysem Utbe b. Hayseme de katılım sağlamıştır (Ebu’l-Fazl 
Muhammed b. Hüseyin el-Beyhakî, 1383/2004, s. 341; 2019, s. 328). 

Kadı Sâid’in kadılıktan azledildikten sonra, müftülük ve müderrislik vazifelerine 
devam ettiği anlaşılmaktadır. Öyle ki, bu sırada onun fetva hususundaki olgunluk 
derecesinden bahsedilmiştir. Nitekim Kadı Sâid, genç yaşta Nîşâbûr müftüsü olmuştu 
ve fetva konusunda herkes ona müracaat ederdi. İmâmlar, fakihler ve âlimler onun 
meclisinde hazır bulunurdu. Her gün iki yüz veya üç yüz mesele ona gelir, kadı da 
imâmların görüşünü alarak fetva verirdi. Öyle ki, onun fetvalarının etkili ve isabetli 
olduğundan dolayı onların bir derlemesinin yapıldığı beyan edilmiştir (Ebu’l-Hasan el-
Fârisî, 1384/2005, s. 130). Öte yandan Kadı Sâid, Nîşâbûr’daki Sâidiye Medresesi’nde 
öğrenci yetiştirmeye de devam etmiştir. Zaten o, hayatı boyunca, başta oğulları ve 
torunları olmak üzere çok sayıda öğrenci yetiştirmiştir. Gazneli sultan Mahmûd’un iki 
oğluna, Mes’ûd ve Muhammed’e de hocalık yapmıştır. 1056 yılında Bağdat’ta İbn 
Mâkûlâ’dan boşalan kadı’l-kudatlık makamına tayin edilen Ebû Abdullah Muhammed 
b. Ali ed-Dâmgânî, ilk tahsilini memleketi Dâmgân’da yaptıktan sonra Nîşâbûr’a 
gitmiştir. Burada kaldığı dört ay zarfında Kadı Sâid’den ders almıştır (Ebû Abdullâh 
Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî, 1417/1996, s. 485, 486; Abdü’l-Kâdir el-Kureşî, 
1413/1993, C. 3, s. 269; İbnü’l-Cevzî, 1412/1992, s. 249; Kallek, 1993, s. 453).  

Yine Medâin ve Kerh kadılığı yapan Ebû Abdullah Hüseyin b. Ali es-Saymerî onun 
öğrencisi olmuştur. Bunlardan başka Kadı Sâid’den ilim tahsil eden kimseler şöyle 
sıralanabilir: el-Hâfız en-Nâkid Ebû Bekir Ahmed b. Ali b. Sâbit el-Hatîb el-Bağdâdî, 
Ebu’l-Muzaffer Muhammed b. Âdem b. Kemâl el-Herevî, Ebû Mansûr Amr b. Ahmed 
b. Muhammed b. Mûsâ b. Mansûr el-Cûrî, Ebû Bekir Muhammed b. Yahyâ b. İbrâhîm 
b. Muhammed b. Yahyâ el-Muzekkî, Ebû Abdü’r-Rahman Tâhir b. Muhammed b. 
Muhammed eş-Şehâmî el-Fakîh, Ebu’l-Kâsım Ubeydullah b. Abdullah b. Ahmed b. 
Muhammed el-Hâfız, Ebû Bekir Muhammed b. Abdü’r-Rahman b. Ahmed en-
Nîşâbûrî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Ahmed b. Hâmid el-Bîkendî, Ebû Saîd Mes’ûd b. 
Nâsır b. el-Hasan el-Ferâizî, el-Fakîh Ebû İbrâhîm İsmâil b. Ali b. Muhammed, Ebû 
Hâmid Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Abdûs, Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Ali 
en-Nîşâbûrî, Ebu’l-Alâ Sâid b. Seyyâr b. Abdullah b. b. İbrâhim, Abdü’l-Vehhâb b. 
Muhammed b. Ahmed b. Nasr en-Nesefî (Bahcıvan, 2000, s. 225-230). 

Kadı Sâid’in bu dönemdeki hayat ve faaliyetleri hususunda menkıbevî tarzda bir 
kaynaktan12 da veriler elde etmek mümkündür. Meşhur Horasanlı mutasavvıf Şeyh 
Ebû Saîd Ebu’l-Hayr hakkında, onun torunlarından Muhammed b. Münevver 
tarafından yazılan Esrârü’t-Tevhîd fî Makâmâti’ş-Şeyh Ebî Sa’îd adlı menâkıbnâmede 
                                                           
12  Menâkıbnâmelerin tarihî bir kaynak olarak kullanılmasına dair tartışmalar ve Orta Çağ tarihi 

araştırmalarındaki ehemmiyeti hususunda mesela bkz. (Köprülü, 1943, s. 421-425). 



      21    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

Kadı Sâid, Nîşâbûr’daki dergâhında çok sayıda mürit toplayan şeyhe karşı muhalefet 
içerisinde olan bir kişi olarak gösterilmiştir. Anlatıldığına göre, Hanefîlerin ileri 
gelenlerinden olan kadı, görünüş itibariyle şeyhe karşı değildi. Ama evliyanın 
kerametini kabul etmeyen ehl-i re’yin önderi olması dolayısıyla içinde bir muhalefet 
vardı. Kerrâmiyye önderi Ebû Bekir Muhammed b. İshâk b. Mahmeşâz (ö. 1020) da 
benzer şekilde şeyhe düşman olarak gösterilmiştir. Böylece Nîşâbûr’un nüfuz sahibi bu 
iki şahsiyetinin geniş taraftar kitleleriyle şeyhe ve sûfîlere karşı sergiledikleri 
düşmanlıklar belirtilmiştir. Mezkûr eserde, Kadı Sâid’in içindeki şeyh karşıtlığı 
duygusunun silinip, şeyhten özür dilediği, hatta onun müridi olduğuna dair iki 
menkıbe nakledilmiştir. Bunlardan birincisine göre; Kerrâmîler ve Kadı Sâid yanlıları 
Şeyh Ebû Saîd Ebu’l-Hayr aleyhinde bulunmak suretiyle onu, rahatsızlık duydukları 
çeşitli tasavvufî âdetleri icra etmekle itham edip, bir dilekçeyle (mahzar) Sultan 
Mahmûd’a şikâyet etmişlerdir. Bunun üzerine Sultan Mahmûd, Nîşâbûr âlimlerinden 
bu iddiaları tahkik etmelerini, şer’î hükümler uyarınca bir neticeye varmalarını 
istemiştir. Bundan sonra menkıbede, Kadı Sâid ve Ebû Bekir Muhammed’in şeyhin 
idamı hazırlıklarına giriştikleri, ancak bir anekdotda uzun uzadıya nakledildiği üzere, 
şeyhin gösterdiği feraset ve kerametle muhaliflerini etkilediği, nihayetinde Kadı 
Sâid’in önce yakınları vasıtasıyla selam gönderip özür dilediği, ardından da bizzat 
şeyhin ayaklarına kapanıp ağlayarak tövbe ettiği aktarılmıştır (Muhammed İbn 
Münevver, 1313/1934, s. 54-58; 2003, s. 92-96)13.  

Aynı kaynakta bahsi geçen bir başka menkıbede de benzer şekilde Kadı Sâid’in 
şeyhi yanıltıp ifsat etmek maksadıyla bir plan tasarladığı, ancak şeyhin yine ortaya 
koyduğu feraset ve kerametiyle bu tertibi boşa çıkardığı, neticede kadının şeyhten özür 
dileyerek onun müridi olduğu anlatılmıştır (Muhammed İbn Münevver, 1313/1934, 83; 
2003, s. 120). 

Kadı Sâid, öğrencileri okutmak üzere, Sâidiye Medresesi’ndeki yerini Kadı Ebu’l-
Kâsım Abdullah b. Muhammed b. Amr ez-Ziyâdî’ye (ö. 1039) bırakarak kendisi ikinci 
ve son kez olmak üzere hacca gitmiştir (Ebu’l-Hasan el-Fârisî, 1384/2005, s. 130, 169). 
Edîb, şair ve tarihçi Muhammed b. Abdü’l-Cebbâr el-Utbî, Kadı Sâid’in 1011/1012’de 
Hicaz’a vasıl olmayı niyet ettiğini, bu seyahat esnasında Bağdat’ta Abbâsî halifesi 
Kadir-Billâh’ı da ziyaret ettiğini, hilafet makamından ona son derece saygı 
gösterildiğini, Horasan’ın ve Gazneli ülkesinin muhtelif bölgelerinin siyasî meselelerini 
halifeyle görüştüğünü bildirmiştir. el-Utbî (1858, s. 474), Kadı Sâid’in halifelik 
merkezinden dönünce ona Sultan Mahmûd’a iletmesi için bir mektup verildiğini ve 

                                                           
13  Rivayet edildiğine göre, Şeyh Ebû Saîd Ebu’l-Hayr, bu buluşmada Kadı Sâid’e şu rubaiyi okumuş, 

bundan sonra kadı kin ve nefretten arınıp, şeyhe yakınlaşmıştır: 
“Goftî ki menem mâh-i Nîşâbûr serâ, 
Ey mâh-i Nîşâbûr Nîşâbûr terâ, 
Ân to terâ û ân mâ nîz terâ, 
Bâ mâ benigûyî ki husûmet ze çerâ [Muhammed İbn Münevver, 1313/1934, 58].” 

“Demişsin ki, Nîşâbûr beldesinin ayı benim, 
Ey ay yüzlü! Nîşâbûr olsun sana feda. 
Senin olan senin, bizim olan da olsun senin, 
Desene bize; şu hâlde düşmanlık niye? (2003, s. 96)” 



      22    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

ülke meseleleri hususunda şifahî haberler gönderildiğini de eklemektedir14. Hatîb el-
Bağdâdî (1422/2001, s. 470) ise onun hac vesilesiyle gerçekleştirdiği ve Bağdat’a da 
uğradığı bu seyahatini 1012/1013 yılına tarihlemiştir. Kadı Sâid’in Bağdat’tan 
dönüşünden sonra, Gazne’de gelişen hadiseler hakkında el-Utbî ayrıntılı bilgiler 
vermektedir. Buna göre; Kadı Sâid, hilafet makamından gelen mektubu ve haberleri 
Gazneli Devleti hükümdarı Mahmûd’a iletmek üzere sultanın huzuruna çıktığı vakit, 
Kerrâmiyye ekolünün15 lideri Ebû Bekir Muhammed b. İshâk b. Mahmeşâz da hazırun 
arasındaydı. Bu sırada, bir Hanefî lideri olarak Ebu’l-Alâ Sâid ile Ebû Bekir 
Muhammed arasında Kerrâmî doktrini üzerine bir tartışma gerçekleşmiştir. Tartışma 
esnasında Ebû Bekir Muhammed’in bidat, tecsim ve teşbih ile müteşabih haberler ve 
naslara yaklaşım yöntemleri hususundaki fikirleri ifşa olmuştur. Sultan Mahmûd onun 
ileri sürdüğü fikirlerden son derece rahatsızlık hissetmiştir. Bundan sonra sultan, Ebû 
Bekir Muhammed’den savunduğu düşüncelerin hakikatini sual etmiştir. Bunun 
üzerine o, her ne kadar böyle düşüncelerden uzak olduğunu belirtip, kendisine isnat 
edilenleri inkâr etmişse de sultanın huzurundan kovulmuştur. Bundan sonra Gazneli 
Mahmûd, nâiblere ve kadılara verdiği emirle, Kerrâmî mezhebinin önde gelenlerini 
tedris vazifesinden alıkoyup gözaltına almalarını; bununla birlikte onlar arasından 
bidati ve böyle yanlış fikirleri reddeden olursa, onları serbest bırakmalarını ve 
medresedeki müderrislik vazifelerine iade etmelerini buyurmuştur. Öte yandan, fikir 
ve inançlarında ısrar edenleri ise şehirden sürmelerini, kamusal haklarından mahrum 
bırakmalarını ve aile üyeleriyle birlikte hapsetmelerini emretmiştir. Böylece 
Kerrâmiyye mensuplarına karşı bir tenkil harekâtı başlatan Sultan Mahmûd, Kadı 
Sâid’i ise onun şanına yaraşır bir hil’atle onurlandırmıştır (Muhammed b. Abdü’l-
Cebbâr el-Utbî, 1858, s. 474-475). 

el-Utbî, Ebû Bekir Muhammed’in ilâhî zatın veya sıfatların yaratıklardan birine 
veya tamamına intikal edip onlarla birleşmesi ve Allah’ı yaratıklara veya yaratıkları 
Allah’a benzetme fikirleriyle ilgili suçlamaları üzerinden atabilmek için çeşitli hilelerle 
bir meclis teşkil edilmesini sağladığını bildirmektedir. Nitekim Sultan Mahmûd, 
dönemin ünlü Hanefî âlimi ve bu esnada Gazne’de kadı’l-kudatlık makamında olduğu 
anlaşılan Ebû Muhammed Abdullah b. Hüseyin en-Nâsıhî’nin16 (ö. 1055) riyasetinde 
                                                           
14  Sultan Mahmûd’un Kerrâmîlere karşı harekete geçmesinde ve onları takibata maruz bırakmasında, 

Abbâsî halifesinin etkisinin olabileceği öne sürülmüştür. Buna göre; Halife Kadir-Billâh, sultana, 
onların mezhebinin bozuk olduğunu bildirdikten sonra Kerrâmîlere karşı nihai neticeli bir mücadeleye 
girişilmiştir (bkz. Kök, 1998, s. 125). Eğer hakikat böyleyse, Kadı Sâid’in Bağdat’ı bu ziyaretinde 
görüşülen konular ve kendisine sultana ulaştırmak üzere bildirilen haberler ağırlıklı olarak Kerrâmî 
meselesiyle ilgili olmalıdır. Nitekim o, görüleceği üzere, Bağdat’a döner dönmez, Kerrâmîlere karşı 
harekât başlamıştır.   

15  İtikadî bir mezhep olarak 9. yüzyıl sonlarından itibaren Mâverâünnehir ve Horasan’da büyük yankı 
uyandıran Kerrâmiyye hakkında mesela bkz. Malamud, 1994, s. 37–51; Bosworth, 1977, s. 5-14. Büyük 
Selçuklu Devleti’nin kuruluşu arifesinde Horasan’da Kerrâmîlerin durumu hakkında ayrıca mesela 
bkz. (Kara, 2018, s. 317 vd.). 

16  Ebu’l-Hasan el-Fârisî, memleketi Buhara’nın kadı’l-kudatlığını da yapan Ebû Muhammed Abdullah b. 
Hüseyin en-Nâsıhî’nin, Sultan Mahmûd zamanında birkaç yıl Gazne’de ülke kadı’l-kudatlığı (kazâ-yi 
memleket) makamını işgal ettiğini bildirmiştir. Yine Ebu’l-Hasan el-Fârisî’nin ülke meselelerinde onun 
görüşlerine müracaat edildiğini belirtmesi dikkate şayandır (Ebu’l-Hasan el-Fârisî, 1384/2005, s. 167). 
el-Utbî de onu kadı’l-kudat ünvanıyla anmıştır. Ebû Muhammed Abdullah’ın Gazne kadı’l-kudatlığı 



      23    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

bir meclis tertip edilerek, Kerrâmiyye’nin mahiyetinin ortaya konulmasını emretmiştir. 
Adı geçen kadı’l-kudat, sultanın buyruğu uyarınca meselenin halli için Kadı Sâid’i ve 
Ebû Bekir Muhammed’i huzuruna davet etmiştir. el-Utbî’nin (1858, s. 476-477) 
ifadelerine göre, Ebû Bekir Muhammed, artık mevkiinin düştüğünü ve bunu geri 
kazanmanın beyhude olacağını, fazla inadın da rezalet getireceğini idrak ederek şöyle 
demiştir:  

“Bu durum, bizim karşılıklı çekişme ve rekabetimizin bir sonucudur. O, bana 
Müşebbihe mensubiyetini nispet ediyor; ben de onun Mu’tezile sapkınlığına 
saplandığını ifade ediyorum. Böylece birbirimizi kin, nefret ve düşmanlıkla 
yaraladık. O, bu ithamından vazgeçsin, ben de bu suçun isnadından kurtulmuş 
olayım”17. 
Bu nakillerin sahibi el-Utbî, Ebû Bekir Muhammed’in bu ifadelerinden sonra, 

mecliste hararetli tartışmaların çıktığını; orada hazır bulunanların bir kısmının Ebû 
Bekir Muhammed’i desteklediklerini, diğer taraftan bazılarının da onun aleyhinde 
sözlerde bulunduklarını beyan etmiştir. Hatta tartışmalar öyle bir hâl almıştı ki, 
“sultanın yüce haşmetinin korkusu olmasaydı kargaşa beraberinde kavgayı da getirecekti 
(Muhammed b. Abdü’l-Cebbâr el-Utbî, 1858, s. 477).”  

Ancak Ebû Muhammed Abdullah’ın, ihdas edilen mecliste vuku bulan tartışmaları 
ve nihayetinde vardığı neticeleri sultana büyük bir vakurla, yumuşak bir lisanla 
bildirdiğinden söz edilmektedir. Bu sırada, Sebük Tegin’in diğer oğlu, yani Gazneli 
Mahmûd’un kardeşi olup, vaktiyle kendisi için Nîşâbûr’da Sâidiye Medresesi’ni kuran 
Nasr da Kadı Sâid hakkındaki olumlu kanaatini dile getirmiştir (Muhammed b. 
Abdü’l-Cebbâr el-Utbî, 1858, s. 477). el-Utbî (1858, s. 478), bu gelişmeler üzerine, Sultan 
Mahmûd’un Kadı Sâid’e teveccüh gösterdiğini ve onu vazifesine yeniden getirdiği 
nakletmektedir. Kadı Sâid’in geri döndüğü vazife, kadılık olmalıdır. Yine mezkûr 
müellifin bu konudaki son kayıtlarına göre, Gazneli sultan Mahmûd, Ebû Bekir 
Muhammed ve Kerrâmiye mensuplarının istenmeyen faaliyetlerine, bu fırkanın 
içyüzünün gün yüzüne çıktığı zamana dek, duyduğu saygıdan ve Allah rızası için tesis 
edilen yapının yıkılmasını istemediğinden dolayı sabredip göz yummuştur. Bundan 
sonra Kerrâmiye’nin Gaznelilerin takibatına maruz kaldığı ve Nîşâbûr’da peyderpey 
gücünü kaybettiği anlaşılmaktadır. Bu sırada Nîşâbûr valiliğine de geleceğin veziri, 
Hasenek lakabıyla maruf Ebû Ali Hasan b. Muhammed getirilmiştir (Muhammed b. 
Abdü’l-Cebbâr el-Utbî, 1858, s. 479). el-Utbî (1858, s. 478), ayrıca, vazifesine yeniden 
dönen Kadı Sâid’in bundan sonra geri kalan ömrünün tartışma ve kavgalarla 
harcanmayacak kadar değerli olduğuna kanaat getirerek hizmetten geri durmadığını; 
iki oğlunun, Ebu’l-Hasan İsmâil b. Sâid ve Ebû Saîd Muhammed b. Sâid’in de onun 
yardımcısı ve vekili olduğunu, bu sayede rahatlık ve saygınlık içinde hayatını idame 
ettirdiğini eklemektedir. 

                                                                                                                                                                          
yaptığı dönem, bahsedilen bu dönem olmalıdır. Onun, Kadı Sâid’le birlikte, zamanın en önde gelen 
Hanefî âlimlerinden olduğu anlaşılmaktadır. Kadı Sâid’in en küçük oğlu olan Ebû Muhammed 
Ubeydullah (Abdullah) b. Sâid, Ebû Muhammed Abdullah’ın kızı ile evlenmiştir (Bulliet, 1972, s. 205). 

17  Ayrıca bkz. (Ebu’l-Hasan el-Fârisî, 1384/2005, s. 131). 



      24    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

Böylece, Nîşâbûr’da daha Sâmânîler devrinde 987/988 yılında geldiği kadılık 
makamından, Gazneliler devrinde Sultan Mahmûd tarafından 1001/1002 yılında alınan 
Kadı Sâid, aynı sultan tarafından galiba makamına iade edilmiş olmalıdır18. Tarihî 
veriler tahlil edildiğinde, bu gelişme en erken, vaktiyle Kadı Sâid’in yerine kadılığa 
atanan Ebu’l-Heysem Utbe b. Hayseme’nin mezkûr vazifeyi icra ettiği son yıl olarak 
bilinen 1014/1015’te19; en geç ise Ebû Bekir Muhammed b. İshâk b. Mahmeşâz’ın ölüm 
tarihi olan 1020’de vukua gelmiş olmalıdır. Bu sürecin başlamasına yol açan, Kadı 
Sâid’in Hicaz’ı ve bu arada Bağdat’ı ziyaretinin 1011/1012 veya 1012/1013’te 
gerçekleştiği düşünülürse, belirtilen tarih aralığındaki ilk yıllar, daha makul 
görülmektedir. Öte yandan, Ali b. Zeyd el-Beyhakî’nin Târîh-i Beyhak (1317/1938, s. 102) 
isimli eserinde, başka bir kaynakta yer almayan şöyle bir kayıt geçmektedir:  

“Ebû Süleyman Funduk b. İmâm Eyyûb b. Hasan, Büst’ten Nîşâbûr’a geldi ve 
burada Sultan Mahmûd’un fermanı ve Vezir Ahmed b. el-Hasan el-
Meymendî’nin inayetiyle kadılık ve müftülük görevine getirildi. Bir süre bu 
makamda asaleten bulundu. Daha sonra Kadı’l-Kudat Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm 
Sâid b. el-İmâm el-Edîb Ebû Saîd Muhammed b. Ahmed’in niyabetine getirildi. 
Bir süre sonra da görevinden istifa etti.”  
Vezir el-Meymendî’nin (ö. 1032) vezaret makamını 1014-1024 tarihleri arasında 

işgal ettiği bilinmektedir. Şu hâlde, Ebu’l-Heysem Utbe b. Hayseme ve Kadı Sâid 
arasında, 1014/1015 senesinde Ebû Süleyman Funduk b. İmâm Eyyûb b. Hasan’ın kısa 
bir süre için Nîşâbûr kadılığına geçmesi lazım gelmektedir. Tabiî el-Utbî’nin, 
himayesine mazhar olduğu ve bu hadiseler hakkında hemen hemen tek kaynak 
durumunda olan Târîh-i Yemînî adlı eserini takdim ettiği Vezir el-Meymendî ile ilgili -
eğer hakikatte böyleyse- bu ayrıntıya neden değinmediği akla gelmektedir. 
Anlaşılacağı üzere, kaynaklara farklı şekillerde yansıyan bilgilere dayanarak bu 
hususta ancak bazı çıkarımlar yapılabilmektedir; kesin bir hükme varmak, kaynakların 

                                                           
18  Seyyid Ali Âl-i Davud (1376/1997, s. 429) da herhangi bir tarih ya da bir hadisenin neticesi olarak 

göstermeyerek, Sultan Mahmûd’un saltanat zamanının başlarında kadılık görevinden ayrılan Kadı 
Sâid’in bir süre sonra tekrar kadılık makamına geldiğini ve ömrünün sonuna kadar bu görevi ifa 
ettiğini belirtmiştir Târîh-i Beyhakî’deki bir kaydı ve düşündürdüklerini burada belirtmek lazım 
gelmektedir. Şöyle ki, mezkûr kaynağa göre, 1031 yılı içerisinde Gazneli sultanı Mes’ûd’un Rey’den 
Nîşâbûr’a vasıl olduğu vakit, “Kadı İmâm Ebu’l-Alâ’nın oğlu Kadı Ebu’l-Hasan” sultanı karşılamaya 
çıkmıştı. O, bu buluşmada sultandan, Rey ve çevresinin kadı’l-kudatlığını istemiş (kâdî-yi kudâtî-yi Rey 
û ân nevâhî hâste); sultan da bu vazifeyi kendisine tevdi etmiştir. Bundan sonra, Sultan Mes’ûd’un, yine 
bu sırada yanında bulunan Ebû Tâhir et-Tebbânî’ye şöyle söylediği ifade edilmiştir: “Biz seni Rey’e 
göndermek ve orada kadı’l-kudat olmanı istedik. Şimdi bu vazifeyi Ebu’l-Hasan’a verdik. Senin bizimle gelmen 
lazım gelmektedir. İşler istikrar bulduğu vakit Nesa ve Tûs kadı’l-kudatlığı senindir. Senin nâiblerin orada 
olurlar. Nîşâbûr kadılığını da buna ilave ederiz… Nîşâbûr senin kadılık merkezin olur; nâiblerin Tûs ve Nesa’da 
bulunurlar. Senin hakkında daha iyi görüşlerimiz olacaktır.” Bir süre önce Nîşâbûr kadılık makamına tekrar 
getirildiğini kabul ettiğimiz ve Kadı Sâid’in asıl yükselişinin başladığı böyle bir dönemde, Ebû Tâhir 
et-Tebbânî’ye Nîşâbûr kadılığı hususunda verilen söze dair Târîh-i Beyhakî’de geçen bu malumatın, 
farklı türlerden kaynakların sunduğu bilgilere istinaden yapılan ve yapılacak olan mantıkî çıkarımlarla 
tezat teşkil ettiğini de not etmek gerekmektedir (bkz. Ebu’l-Fazl Muhammed b. Hüseyin el-Beyhakî, 
1383/2004, s. 219-220; 2019, s. 194-195). 

19  Ebu’l-Heysem Utbe b. Hayseme, hayatını kaybedene dek kadılık makamında idiyse, Kasım 1015. 



      25    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

şahısların hayat ve faaliyetleri ile tarihleri vazıh bir şekilde ve ittifaken tebarüz 
ettirmemelerinden dolayı, mümkün olamamaktadır. 

Kadı Sâid’in Gazneliler Devleti’ndeki etkisi ve yetkisinin, öğrencisi olan Mes’ûd’un 
devletin başına geçmesiyle daha da arttığı anlaşılmaktadır. Onun, Sâmânîler devrinde 
ve Gazneli Mahmûd’un saltanatı zamanında ilmî ve dinî makamları işgal etmek 
suretiyle, daha ziyade kazâ, tedris, fetva, hitabet ve riyasette mühim rol oynadığı; 
Sultan Mes’ûd döneminde ise bu faaliyetlerine devam etmekle birlikte, artık siyaset ve 
idare hayatında da aktif bir şekilde yer aldığı görülmektedir. Kadı Sâid’in her dönem 
hükümdarlar ve halk nezdinde muteber, saygıdeğer ve sözü dinlenen bir şahıs olduğu 
anlaşılmaktadır. 

Kadı Sâid’in Gazneli Mes’ûd’un saltanatı, bu arada Selçukluların bidayetindeki 
hayat ve faaliyetleri hususunda Târîh-i Beyhakî’den mufassal malumat elde etmek 
mümkün olmaktadır. Gazneli Mes’ûd, babası Sultan Mahmûd’un ölümünü müteakip, 
Nîşâbûr’a gidip tahta geçmek için hazırlık yaptığı sırada, bir kabul merasimi tertip 
etmişti (bâr dâd). Bu merasimde sultanın huzuruna çıkanlar arasında kadılar, fakihler 
ve âlimler de bulunmaktaydı. Kadı Sâid de bunlardan birisi idi. Hatta Gazneliler devri 
tarihçisi ve devlet adamı Ebu’l-Fazl Muhammed b. Hüseyin el-Beyhakî’nin (1383/2004, 
s. 69-70; 2019, s. 33) ifadelerine göre, Gazneli Mes’ûd, Kadı Sâid ile birlikte birtakım 
eşhasa yaptığı iltifatı kimseye yapmamıştır. Bununla birlikte, sultan hususiyetle, hocası 
da olan Kadı Sâid’e ilgi göstermiştir. Yine el-Beyhakî’den öğrenildiğine göre, bu 
merasimde Kadı Sâid söz alarak, sultanın adaletini övdükten sonra, bir haceti 
olduğunu belirtmiştir. Mes’ûd da kadının sözlerinde hayır olduğunu vurgulayarak, 
ona söz hakkı vermiştir. Bunun üzerine Kadı Sâid, himayelerinde yetiştiği Mîkâlîler 
hanedanının birtakım mensuplarının Vezir Hasenek’in zulmüne uğradıklarını, onun 
tarafından mallarının elinden alındıklarını, vakıflarının mahvedildiğini ifade etmiştir. 
Devamında Kadı Sâid, Mîkâlîlerin mal ve vakıflarının iade edilmesini istemiştir. 
Kadının bu isteği Mes’ûd tarafından derhâl yerine getirilmiştir (Ebu’l-Fazl Muhammed 
b. Hüseyin el-Beyhakî, 1383/2004, s. 70-71; 2019, s. 34-35). Bu hadise, Kadı Sâid’in 
Gazneli Mes’ûd nezdindeki önemi ve değerini, saygı gösterilen ve sözü dinlenen bir 
şahsiyet olduğunu göstermektedir. 

Gazneli Mes’ûd, yine Nîşâbûr’da taht hazırlıkları yaptığı sırada, saltanatını tasdik 
etmek üzere Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh’ın elçisinin bu şehre doğru gelmekte olduğu 
haberini almıştı. Mes’ûd, derhâl halifeye layık bir karşılama merasimi yapılması emrini 
vermişti. Bu arada, Nîşâbûr ahalisi de Kadı Sâid’e müracaatta bulunarak halifenin 
elçisinin gelişi münasebetiyle şehirde şenlik yapmak istediklerini bildirdiler. Fakat 
şehir reisi, Sultan Mahmûd’un vefatından dolayı, böyle bir şenliğin münasip 
olmayacağını belirtmiştir. Bunun üzerine halk, sultanın vefatının üzerinden epey vakit 
geçtiğinden bahisle, tekrar kadıya müracaat ederek isteklerini yinelediler. Kadı Sâid ise 
halka hak vererek, bir şenlik yapılmasının tam vakti olduğunu bildirmiştir. Ertesi gün 
de halkın bu isteğini Mes’ûd’a arz etmek suretiyle gerekli müsaadeyi almıştır (Ebu’l-
Fazl Muhammed b. Hüseyin el-Beyhakî, 1383/2004, s. 74-75; 2019, s. 37-38). Halifelik 
makamı tarafından da hâkimiyeti makbul görülen Gazneli Mes’ûd, Nîşâbûr’dan 
ayrılıp da sultan ilan edileceği Herat’a hareket edeceği gün (16 Eylül 1030), şehrin bir 



      26    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

kısım ileri gelenleriyle birlikte, Kadı Sâid ve oğullarına da hilatler verilmesini 
emretmiştir (Ebu’l-Fazl Muhammed b. Hüseyin el-Beyhakî, 1383/2004, s. 78; 2019, s. 
41). Gazneli Mes’ûd, 11 Ekim 1030 tarihinde de Herat’ta sultan ilan edilmiştir. 

Gazneli sultan Mes’ûd, 20 Haziran 1035 Cuma günü Nîşâbûr’da hutbenin 
okunmasını Ebû Osmân İsmâil es-Sâbûnî’ye havale etmişti. Bu zat, her türlü ilim ve 
hünerde zamanın yegânesi olarak nitelendiriliyordu. Hususiyle belagat ve fesahat 
meclislerinde bütün beliğ ve fasih şahsiyetler onun önünde boyun eğerlerdi. Ebû 
Osmân, Cuma günü fevkalade bir hutbe okudu. Kadı Sâid, hutbenin böyle başkası 
tarafından okunulmasına çok canı sıkılmış ve “Vazedilmiş kanunu (kânûn-i nihâde) 
değiştirmek hoş bir şey değildir.” diye haber göndermiştir. Buna karşı kadıya, vaziyetin 
böyle icap ettiği ve bundan gücenmemesi tarzında bir cevap verilmiştir (Ebu’l-Fazl 
Muhammed b. Hüseyin el-Beyhakî, 1383/2004, s. 454-455; 2019, s. 449). Kadı Sâid aynı 
zamanda şehrin hatîbiydi. O, minbere çıkar, hutbe verirdi (Muhammed İbn Münevver, 
1313/1934, s. 56; 2003, s. 94)20. 

Büyük Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu Arifesinde Ebu’l-Alâ Sâid 
1038 yılında vuku bulan ve Selçukluların zaferiyle neticelenen Serahs savaşından 

on iki gün sonra İbrâhim Yınal, iki yüz kişiden ibaret olan emrindeki kuvvetlerle, 
Tuğrul Bey adına şehri teslim almak üzere Nîşâbûr önlerine gelmişti. Kendisinin öncü 
olduğunu belirttikten sonra şehir halkından, savaş ya da barış seçeneklerinden birini 
tercih etmelerini istedi. Eğer savaş yapmak isteniyorsa, şimdi geri döneceğini, Tuğrul 
ve Çağrı beylere durumun bu minval üzere olduğunu bildireceğini söyledi. Ancak 
savaşmayacaklarsa şehre girip hutbeyi Selçuklular adına çevireceğini ifade ederek, 
arkasından büyük bir ordunun gelmekte olduğunu da ekledi. Bunun üzerine şehirde 
büyük bir korku ve heyecan uyandı. Şehrin ileri gelenleri (âyan) Kadı Sâid’in evine 
gidip, “Bizim önderimiz sensin! Bu mesaja ne cevap vermek lazım gelir?” diye sordular. 
Kadı da onların fikir ve niyetinin ne olduğunu sordu. İleri gelenler ise şehrin müdafaa 
edilebilmesi için yeteri kadar muhkem, halkının da silah ehli olmadığından bahisle, 
Hâcib Subaşı’nın mükemmel bir orduya sahip olduğu hâlde bozguna uğradığı 
Selçuklular karşısında kendilerinin ehemmiyetsiz bir kuvvet teşkil ettiklerini beyan 
etmişlerdir. Kadı Sâid, ileri gelenlerin görüşünü isabetli bulmuştur. Nitekim o, halkın 
ordular karşısında tutunamayacağını söyledikten sonra; 

“Sizin Emîr Mes’ûd gibi bir hükümdarınız vardır! Eğer bu vilayet onun için 
önemli ise ya birisini göndermeli, ya da bizzat müdahale etmelidir. Bugün 
büyük bir ateş yükselmiştir. Eli kanlı ve yağmacı bir kavim (gurûhî-yi dest be 
hûn û gâret şoste) kapıya dayanmıştır. Boyun eğmekten başka çare yoktur.” 
şeklinde cevap vermiştir.  
Muvaffak İmâm-i sâhib-i hadîsân21 ve bütün ileri gelenler, “Evet! Bundan başka 

yapılacak bir şey yok! Aksi takdirde şehir yağmaya uğrar. Sultan şimdi bizden uzaktadır. Bu 
                                                           
20  Kadı Sâid’in Sultan Mahmûd ve Sultan Mes’ûd dönemlerinde Nîşâbûr’un hatîbi de olduğu 

anlaşılmaktadır.  
21  Târîh-i Beyhakî’de bu tabirle anılan, Kadı Sâid’le birlikte Nîşâbûr’da Selçuklu hâkimiyetinin kabulü 

hususunda görüş bildiren muhaddis Şâfiî âlimi Hibetullah Muvaffak-Lidînillâh en-Nîşâbûrî’nin (ö. 
1048), Büyük Selçuklu veziri Nizâmü’l-Mülk’ün hocası olduğu ileri sürülmektedir (bkz. Özaydın, 2007, 



      27    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

durum üzere hareket ettiğimizden dolayı özrümüzü kabul eder; bizi mazur görür.” dediler. 
Kadı Sâid, vaktiyle Karahanlı ordusunun Subaşı Tekin komutasında Belh üzerine 
yürüdüğü, şehir ahalisinin onlarla savaşa giriştiği, neticede Subaşı Tekin’in galip 
gelerek ahaliyi kılıçtan geçirip mallarını yağmaladığını anlatmıştır. O, devamında, 
Sultan Mahmûd’un Hindistan’dan dönüp de Belh’e geldiğinde kendisinin yaptırdığı 
Bâzâr-i Âşikân’ın yakıldığını görünce, Belhlileri savaştıkları için azarlayıp, bir daha bu 
şekilde hareket etmemeleri hususundaki talimatını hatırlatarak, sultanın, böyle bir 
durumda yapılması gerekenin, karşıdaki kuvvetli padişaha haraç vermek suretiyle 
itaat edilmesi olduğunu belirttiğini söylemiştir. Bundan sonra Kadı Sâid, şimdi kendi 
durumlarının da bundan farksız olduğunu ifade etmiştir. Bunun üzerine herkes kadıya 
hak verdi. Akabinde İbrâhim Yınal’a, kendilerinin raiyyet olduklarını ve bir 
hükümdara muhtaç olduklarını bildirerek, itaate hazır oldukları haberini yolladılar. Bu 
arada, Selçukluların diğer beldelerdeki yağmalamak, kulak ve burun kesmek, 
öldürmek ve boyun vurmak gibi uygulamalarından dolayı halkın korku içerisinde 
olduğu; bu türden âdetlerin değiştirilmesi gerektiğine dair temennilerini de 
eklemişlerdir22.  

Şehir halkından istediği cevabı alan İbrâhim Yınal, şehrin teslimiyetini Tuğrul 
Bey’e bildirip onu davet etmekle birlikte, kendisi de meraklı bir kalabalık tarafından 
karşılanmak suretiyle iki yüz, üç yüz kadar bir askerî kuvvetin başında Nîşâbûr’a 
girerek, Tuğrul Bey adına hutbe okutmuştur. Sâlâr-i Bûzgân Ebu’l-Kâsım ve İmâm 
Muvaffak liderliğinde şehrin ileri gelenleri gerekli hazırlığı yapıp İbrâhim Yınal’ı 
karşılamaya çıkmışlarsa da Kadı Sâid ve Alevîlerin nakîbi Seyyid Zeyd onlara 
katılmamıştı. Tuğrul Bey, İbrâhim Yınal’ın şehre girip Selçuklu hâkimiyetini tesis 
ettikten on gün sonra, 1038 yılı Haziran’ı içinde, üç bin süvari ile Nîşâbûr’a gelmiştir. 
Yine Sâlâr-i Bûzgân Ebu’l-Kâsım, İmâm Muvaffak, şehrin bütün ileri gelenleri ve halk, 
Tuğrul Bey’i karşılamaya çıktıkları hâlde, Kadı Sâid karşılamaya çıkmamıştır. Tuğrul 
Bey’in şehre girdiği günün gecesinde herkes Kadı Sâid’den bahsetmiştir. Nihayet Kadı 
Sâid, ertesi gün, torunları ve talebelerinin de bulunduğu muhteşem bir alayla ve 
Alevîlerin nakîbi Seyyid Zeyd de bütün seyyidlerle gelmiştir. Tuğrul Bey, sofanın 
(suffe) önündeki hükümdar tahtına oturmuştu. Tuğrul Bey, Kadı Sâid’i görünce ayağa 
                                                                                                                                                                          

s. 194).  Hibetullah Muvaffak’ın ölümünden sonra İbnü’l-Muvaffak diye bilinen oğlu Ebû Sehl 
Muhammed b. Muvaffak (ö. 1064) ilim ve itibarda babasının mevkiine ulaşmıştı. Nitekim o, 
mutasavvıf, kelâm, tefsir ve hadis âlimi Abdü’l-Kerîm b. Hevâzin el-Kuşeyrî’nin (ö. 1072) delalet ve 
tavassutuyla, genç yaşta Tuğrul Bey’in takdir ve ilgisine mazhar olmuştu. Bir rivayete göre, onun 
vezarete geleceği konuşuluyordu. Dolayısıyla Tuğrul Bey’in hâlihazırdaki veziri Amîdü’l-Mülk el-
Kündürî, Ebû Sehl Muhammed’in varlığından rahatsız oluyordu. Bunun da etkisiyle, bir Mu’tezile 
taraftarı olan Vezir Amîdü’l-Mülk el-Kündürî’nin Tuğrul Bey’i tahrik ve teşviki sonucunda, Eş’arî ve 
Şâfiî ulemâsı aleyhine tahkir ve telin faaliyetleri başlamıştır. Bu cümleden olarak el-Kuşeyrî, el-Furâtî, 
İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî ve bu arada Ebû Sehl Muhammed’e baskı uygulanmıştır (Mehmed 
Şerefettin, 1925, s. 101; Uludağ, 2002, s. 474). Görüldüğü üzere, Kadı Sâid ve onun neslinden gelenlerde 
olduğu gibi, Hibetullah Muvaffak ve oğlu da Büyük Selçuklu Devleti hâkimiyeti altında önemli 
mevkilere gelmiş, itibarını artırmıştır. 

22  Mehmet Altay Köymen, İbrâhim Yınal ile Nîşâbûr ileri gelenleri arasında geçen müzakerelerin, Büyük 
Selçuklular zamanında, Türk-İranlı işbirliğinin nasıl başladığını göstermesi bakımından fevkalade 
önemli olduğunu belirtmiştir (bkz. Köymen, 2018, s. 90). Selçukluların Nîşâbûr’da hâkimiyet tesis etme 
teşebbüsü karşısında Gazneli idarecilerinin tavrı hususunda bkz. (Demirci & Saçar, 2019, s. 281-292). 



      28    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

kalktı. Kadı için tahtın önüne aşağıya bir minder (bâliş) koydular ve kadı onun üzerine 
oturdu. Bundan sonra kadı söz alarak, Tuğrul Bey’e şöyle hitap etmiştir:  

“Hükümdarın ömrü uzun olsun! Bu taht, Sultan Mes’ûd’un tahtıdır. Gaipte 
böyle şeyler olabilmektedir. Bundan sonra neler zuhur edeceği bilinemez. 
Aklını başına al! Allah’tan kork! Adaletli ol! Zulme uğrayanların, çaresizlerin 
sözüne kulak ver! Askerlerinin zulmetmesine meydan verme! Zira zulüm 
uğursuzluk getirir. Ben buraya senin hakkını ödemeye geldim. Bir daha 
gelemem. Çünkü ilimle meşgulüm; bundan başka hiçbir işle uğraşmam. Eğer 
bu verdiğim nasihatleri dinlersen, sana kâfi gelecektir!” Tuğrul Bey ise kadıya 
cevabında, “Bundan sonra buraya gelmeniz için kadıya zahmet vermem! İcap 
ederse bir vasıta ile size müracaat ederim. Nasihatlerinizin hepsini kabul ettim; 
yerine getireceğim. Biz burada yabancıyız. Taziklerin âdetlerini bilmeyiz. Kadı 
bir vasıtayla nasihatlerini bizden esirgemesin!” şeklindeki ifadeler kullanmıştır.  
Kadı Sâid de “Pekâlâ!” cevabını verdikten sonra, kendisiyle beraber gelen âyan ile 

birlikte geri dönüp gitmiştir. Bütün bu olup bitenlere dair kendisine intikal ettirilen 
istihbarat raporlarını okuduktan sonra sarsılan Gazneli sultanı Mes’ûd, Kadı Sâid ve 
İmâm Muvaffak’la birlikte, bütün ileri gelenlere mektuplar yazılarak, kendisinin beş 
bin süvari ve piyade ve üç yüz fil ile harekete geçip, Horasan’ı tamamen temizleme 
azminde olduğunun bildirilmesini buyurmuştur. Sultan Mes’ûd, onların herhangi bir 
ümitsizliğe kapılmamaları ve Selçuklulara gönül bağlamamalarını da ilave etmiştir 
(Ebu’l-Fazl Muhammed b. Hüseyin el-Beyhakî, 1383/2004, s. 518-521; 2019, s. 516-520)23. 

Dandanakan savaşı arifesinde, Gazneliler ile Selçuklular arasında Haziran 1039 
tarihinde gerçekleşen bir savaşta Selçuklular bozguna uğramıştı. Bu olaydan birkaç ay 
sonra taraflar arasında geçici bir antlaşma yapıldı. Fakat bir süre sonra Gazneli Mes’ûd, 
kazandığı bu son başarının verdiği güven ve cesaretle, bir süre önce Tuğrul Bey’in 
hâkimiyetine geçen Nîşâbûr’u yeniden ele geçirmek üzere harekete geçmiştir24. Mes’ûd 
şehre girmeden kadılar, âlimler, fakihler ve bu arada Kadı Sâid’in ismi zikredilmeyen 
oğulları sultanı karşılamaya çıkmışlardı. el-Beyhakî’nin dediğine göre Kadı Sâid, 
mecali olmadığından karşılamaya çıkamamıştı. Bunlar Sultan Mes’ûd’u, Kadı Sâid’in 
de memleketi olan Nîşâbûr civarındaki Hoccân’a bağlı Üstüvâ kasabasında 
karşıladılar. Bundan sonra Gazneli Mes’ûd, Ocak 1040 tarihinde Nîşâbûr’a girerek 
hâkimiyetini yeniden tesis etmiştir (Ebu’l-Fazl Muhammed b. Hüseyin el-Beyhakî, 
1383/2004, s. 571; 2019, s. 573-574). Kadı Sâid, kışı burada geçiren Sultan Mes’ûd’u, bu 
süre zarfında bir kere görmüştür. Kadının iki oğlu ise daima sultanın hizmetinde 
olmuştur. Sultan Mes’ûd, Nîşâbûr’dan ayrılmaya niyetlenince, Kadı Sâid ona veda 
etmeye gelmiştir. Sultan, kadının iki oğluna hilatler bağışlamış; izzet ve ikramda 

                                                           
23  Ayrıca bkz. Özgüdenli, 2015, s. 76-78. el-Beyhakî’nin, Nîşâbûr sâhib-i berîdi Ebu’l-Muzaffer el-

Cumahî’nin istihbarat raporlarına dayanarak verdiği bu bilgiler, Selçukluların bidayetine ait, başka 
kaynaklarda yer almayan, son derece orijinal kayıtlardır. Nitekim müellif, Gazneli dîvân-i resâilinin 
üst düzey bir görevlisi idi ve devletin iç ve dış yazışmalarına oldukça vâkıftı. Hatta birçok resmî 
mektup onun kaleminden çıkmıştır. Dolayısıyla Kadı Sâid hakkında eserinde derç ettiği bilgilerin 
çoğu, resmî vesika suretlerine dayanmaktadır.  

24  Bkz. (Özgüdenli, 2015, s. 82-83). 



      29    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

bulunmuştur. Bundan sonra Gazneli Mes’ûd, Selçuklularla Dandanakan savaşında 
karşılaşmak üzere Nîşâbûr’dan Tûs taraflarına hareket etmiştir (Ebu’l-Fazl 
Muhammed b. Hüseyin el-Beyhakî, 1383/2004, s. 576; 2019, s. 578). Gaznelilerin 23 
Mayıs 1040 tarihinde Dandanakan’da mağlubiyetinden sonra Nîşâbûr tekrar 
Selçukluların eline geçtiği gibi, Tuğrul Bey’in idare merkezi olmuştur. Kadı Sâid’in de 
Sultan Mes’ûd’u bu son görüşünden çok kısa bir süre sonra dünyaya gözlerini 
yumduğu anlaşılmaktadır. 

Kaynaklar onun Hicri 431 (1039/1040) veya 432 (1040/1041) yılında hayatını 
kaybettiğini belirtmişlerdir. el-Beyhakî’nin nakillerinden, onun 1039 yılının ikinci 
yarısında sıhhatinin bozuk olduğu anlaşılmaktadır. Öte yandan, yukarıda bahsedildiği 
üzere, Nîşâbûr’da hâkimiyetini tekrar sağlayan Sultan Mes’ûd, kışı bu şehirde 
geçirdikten sonra, sefer hazırlıklarını tamamlayarak ilkbaharın gelmesiyle birlikte 
nihai bir netice için yeniden Selçuklular üzerine yürümüştür. Onun bu hareketi 14 
Mart 1040 tarihinde vuku bulmuştur (Özgüdenli, 2015, s. 83). Kadı Sâid’in Sultan 
Mes’ûd’u uğurlamaya çıktığı, el-Beyhakî’nin nakillerinden bilinmektedir. Dolayısıyla 
onun, bu tarihten sonraki bir zamanda vefat ettiği anlaşılmaktadır. Buna göre; Kadı 
Sâid, 1040 yılı içerisinde, bu yılın ilk çeyreğinden sonraki ayların birinde, 86 yaşında 
dünyaya veda etmiştir. Ebu’l-Hasan el-Fârisî ve Ebû Abdullâh Muhammed b. Ahmed 
ez-Zehebî gibi müellifler, Kadı Sâid’in 431 yılında, Hicri yılın son ayı olan Zilhicce’de 
(Ağustos/Eylül 1040) vefat ettiğini söylemiştir (Ebu’l-Hasan el-Fârisî, 1384/2005, s. 132; 
Ebû Abdullâh Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî, 1417/1996, s. 508). Vefatından sonra 
cenazesi meşhur Sikketü’l-Kassârîn’e defnedilmiştir (Ebu’l-Hasan el-Fârisî, 1384/2005, 
s. 132). Kadı Sâid’in defninden sonra, mezkûr mahallin Sâidî ailesinin aile kabristanı 
hâline geldiği anlaşılmaktadır. Nitekim ilerleyen yıllarda sülalesinden vefat eden pek 
çok kişi de buraya defnedilmiştir25. 

Gazneliler devrinde Horasan’da üstün bir nüfuz sahibi olan ve Nîşâbûr’da kadılık, 
hatîblik, müftülük, imamlık (Muhammed İbn Münevver, 1313/1934, s. 56; 2003, s. 94) 
ve Hanefî mezhebi reisliği (Abdü’l-Kâdir el-Kureşî, 1413/1993, C. 2, s. 265; Ebû 
Abdullâh Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî, 1417/1996, s. 508; İbnü’l-Esîr, 1987, s. 377; 
Ebu’l-Hasenât Muhammed Abdü’l-Hay el-Leknevî, 1324/1904, s. 83)26 yapan Ebu’l-Alâ 
Sâid, her ne kadar başlangıçta hakir görücü söz ve davranışlar sergilese de kısa sürede 
Selçukluların hâkimiyetine boyun eğmiş, halkı da herhangi bir direnişe girişmeden 
Selçuklu hâkimiyetini kabule teşvik etmiştir. O, Selçukluların zuhurunu idrak etmiş 
olmakla birlikte, Büyük Selçuklu Devleti’nin kuruluşu aylarında hayatını kaybetmişti. 
Böylece Sâmânîler ve Gaznelilerden sonra, onun Büyük Selçuklu Devleti’ndeki kariyeri 
başlamadan sona ermiştir. Bununla birlikte, Kadı Sâid’in oğulları ve ahfadı, Büyük 
Selçuklular bünyesinde devletin yıkılışı zamanına değin mühim mevkilere gelmişler; 
üst düzey kadroları işgal etmişlerdir. Gazneliler zamanında Sâidîlerin idarî manada 
                                                           
25  Mesela Kadı Sâid’in oğullarından Ebu’l-Hasan İsmâil b. Sâid (987-1051); torunlarından Ebû Nasr 

Ahmed b. Muhammed b. Sâid ez-Zeynebî en-Nîşâbûrî (1019-1089), Ebu’l-Feth Abdü’l-Melik b. 
Ubeydullah b. Sâid (ö. 1108), Ebu’l-Fazl Hüseyin b. Hasan b. İsmâil b. Sâid (ö. 1117) buraya 
defnedilmiştir. Bu misaller çoğaltılabilir. 

26  Seyyid Ali Âl-i Davud’a (1376/1997, s. 429) göre o, yirmi yıldan fazla bir süre Hanefî mezhebi reisliği 
görevini icra etmiştir. 



      30    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

nüfuz sahası, nadiren Nîşâbûr’u ve buranın çevresini aşmıştı. Selçukluların 
hâkimiyetiyle birlikte ise bilhassa kadılık makamı önemli şehirlerin çoğunda Sâidîlerin 
uhdesine geçmiştir27.  

Ebu’l-Alâ Sâid’in Bazı Kişisel Özellikleri 
Kadı Sâid’in kişisel özellikleri hususunda da kaynaklarda birtakım kayıtlara 

rastlanabilmektedir. Şöyle ki, onun güzel bir yüze sahip olduğundan bahsedilmiştir. 
Bu sebeple ona “Nîşâbûr’un ayı (mâh-i Nîşâbûr)” lakabı verilmiştir (Muhammed İbn 
Münevver, 1313/1934, s. 58; 2003, s. 96). O, bir kaynağın ifadesiyle, çok güzel ibadet 
ederdi; namazı da huşu içinde kılardı; teheccüde devam ederdi. Salih olan insanlarla 
sohbet ederdi. Vera sahibi idi. Bundan dolayı Allah onu iftiralardan muhafaza 
ediyordu (Ebu’l-Hasan el-Fârisî, 1384/2005, s. 131). Çağdaşı el-Utbî (1858, s. 474) de 
onun şehvet ve arzudan kaçınmasıyla ve dindarlığıyla tanındığını söylemektedir. 
Ebu’l-Hasan el-Fârisî, çok güvendiğini belirttiği kadının öğrencilerinden birisinin 
kendisine anlattıklarına istinaden, Kadı Sâid ile ilgili bir menkıbe aktarmıştır. Buna 
göre; Kadı Sâid kabirlerin yanından geçerken daima dua ederdi. Kadının ders verdiği 
bir gün yanına bir adam gelmiş ve şöyle demişti:  

“Rüyamda kabir ehlini gördüm. Başlarını kabirlerinden çıkarmış bir şekilde 
hasret içinde bir aceleleri vardı. Bu manzara karşısında korktum. Onlara dedim 
ki, ‘Acaba kıyamet mi koptu? Bu hâliniz nedir?’ Onlar da, ‘Hayır! Kadı Sâid’in 
yanımızdan geçmesini bekliyoruz. Kadı bizim yanımızdan geçerken bize dua 
ediyor.”  
Müellif, kendisine anlatılan bu rüyadan sonra Kadı Sâid’in kabirlerin yanında daha 

fazla, öyle ki bir saate yakın kalıp dua ettiğini ilave etmiştir (Ebu’l-Hasan el-Fârisî, 
1384/2005, s. 131). Hanefî mezhebine mensup âlim ve fakih bir zat olan Kadı Sâid’in, 
günümüze ulaşan Kitâbü’l-İ’tikâd28 ve günümüze ulaşmayan Muhtasar-i Sâidî adlı eseri 
vardır (İbnü’l-Esîr, 1987, s. 377; Abdü’l-Kâdir el-Kureşî, 1413/1993, s. 265; Bahcıvan, 
2012, s. 396). Ayrıca o, şiir sanatında üstün bir yeteneği haizdi ve çok meşhur şiirleri 
vardı (Ebu’l-Hasan el-Fârisî, 1384/2005, s. 129; Muhammed b. Abdü’l-Cebbâr el-Utbî, 
1858, s. 474). Târîh-i Beyhakî’de (1383/2004, s. 208; 2019, s. 182) el-Beyhakî, Kadı Sâid’in 
Gazneli sultan Mahmûd’un oğulları Mes’ûd ve Muhammed için yazdığını söylediği 
fıkha dair Muhtasar-i Sâidî adlı kitabından nakil yapmıştır. Öyle ki, bu eserden sadece 
el-Beyhakî nakilde bulunmuştur (Bahcıvan, 2012, s. 396). 

Sonuç 
Geniş bir bölge olan Horasan ve bu bölgenin başta gelen şehri olan Nîşâbûr, 

asırlarca koruduğu ehemmiyetini, bu sahanın kendilerine önemli bir kaynak teşkil 
ettiği Sâmânîler, Gazneliler ve bilhassa Büyük Selçuklular devrinde de devam 

                                                           
27  Mesela Kadı Sâid’in en büyük oğlu Ebu’l-Hasan İsmâil b. Sâid (987-1051) Rey, Tûs, Nesâ ve Nîşâbûr 

kadılığı; en küçük oğlu Ebû Muhammed Ubeydullah (Abdullah) b. Sâid (1018-1054) Hemedân kadılığı; 
torunlarından Ebû Sa‘d Yahyâ b. Muhammed b. Sâid (1011-1068) Nîşâbûr ve Rey kadılığı yapmıştır. 
Yine başka bir torunu Ebu’l-Meâlî Es’ad b. Sâid b. Mansûr b. İsmâil b. Sâid (ö. 1133) Nîşâbûr’da 
kadılık, hatîblik, vâizlik ve müderrislik vazifesini icra etmiştir. Bu misaller çoğaltılabilir. 

28  Bkz. (Ebu’l-Alâ Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî, 1426/2005. Ayrıca bkz. Bahcıvan, 2000, s. 217-250; 
Birinci, 2022, s. 277-302).  



      31    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

ettirmiştir. Sâmânî, Gazneli ve Büyük Selçuklu ülkesinin muhtelif merkezlerinde 
olduğu gibi, Nîşâbûr başta olmak üzere Horasan bölgesinde de yerel mansıpları işgal 
etmek suretiyle siyasî, idarî, dinî, ilmî ve içtimaî hayatta müessir rol oynayan kuvvetli 
aileler hâsıl olmuştur. Bunlardan Sâidî ailesinin fertleri, ataları Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm 
Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî’den başlamak üzere, Gazneliler ve Büyük Selçuklular 
devrinde, 10. yüzyılın sonlarından 12. yüzyılın ortalarına kadar Horasan’da, 
Nîşâbûr’da ve belli başlı merkezlerde kadılık, hatîblik, müftülük, müderrislik, imâmlık, 
mezhep reisliği gibi önemli dinî, ilmî ve idarî makamları ellerinde bulundurmuşlardır. 
Selçukluların bidayetine tekabül eden zamanlarda; Sâmânîler devrinde yetişen, 
Gaznelilerin en büyük hükümdarları zamanını ve Büyük Selçuklu Devleti’nin 
kuruluşu arifesini idrak eden Ebu’l-Alâ Sâid, her üç hanedan zamanında da devlet ve 
toplum hayatında önemli bir etki ve yetkiye sahip olmuş, kadı ünvanıyla şöhret 
bulmuştur. Onun nüfuz sahası yalnız memleketi Nîşâbûr ve Horasan bölgesine 
münhasır kalmamış, hilafet merkezi de dâhil, İslâm âlemi sathında genişlemiştir. Güç 
dengelerinin sıklıkla değiştiği bir dönemde, farklı iktidarların hâkim olduğu bir 
coğrafyada hayatını sürdüren Kadı Sâid, kariyerindeki düşüş ve yükselişler bir yana, 
her devirde gücünü ve itibarını muhafaza ederek nüfuzunu artırmıştır. Hükümdarlar 
nezdinde daima saygı duyulan, gerek dinî ve gerekse idarî veçhelerden olgunluğunu 
kabul ettirmiş bir şahsiyet olmuştur. Bunda egemenlik sahibi siyasî teşekküllerin dinî 
politikalarının da birinci dereceden rolü olduğu yadsınamaz. Kadı Sâid tarihin akışına 
uygun temayüller sergilemiş, aynı yönde bir karakter ortaya koymuştur. Kadı Sâid’den 
sonra onun oğulları ve torunları, Büyük Selçuklu Devleti tarih sahnesinden çekilene 
dek, Selçuklu ülkesinde devlet hizmeti görmüşlerdir. Büyük Selçuklu Devleti’nin 
sonunu getirecek olan Oğuz istilası ve isyanı sırasında Nîşâbûr’da Sâidî ailesinin âdeta 
kaleleri mesabesinde olan Sâidiye Medresesi ve Mescid Câmiü’l-Kadîm yıkılmıştı. 
Bundan sonra Sâidî ailesi bireyleri, kendilerine ait bazı mülklerin bulunduğu Beyhak 
başta olmak üzere, muhtemelen Rey ve Semerkand’a göç etmişlerdir. Horasan bölgesi 
ve Nîşâbûr şehri başta olmak üzere, bazı mühim merkezlerde büyük güç ve nüfuz 
sahibi olan bu meşhur kadı ailesi böylece sona ermiştir29. 

Extended Abstract  
Khurāsān, a vast region, and Nīs̲h̲ābūr, one of the leading centers of this region, 

witnessed a struggle for power following the decline of the Abbasid Caliphate. 
Khurāsān and Nīs̲h ̲ābūr was a area where the Sāmānids, the Ghaznavīds, the 
Ḳarakhānids and the Great Seljuks in the 10th and 11th centuries, tried to rule and 
maintain their sovereignty. Especially the Ghaznavīds and the Great Seljuks supported 
the political stability they established in this area by developing solid relations with 
local elements. The Ghaznavīds and the Great Seljuks appointed members of large and 
influential families to high military, religious and administrative positions in Khurāsān 

                                                           
29  Orta Çağ İran’ında 14. yüzyıla kadar İsfahân başta olmak üzere, Herat gibi bazı şehirlerde siyasî, idarî, 

ilmî ve dinî hayatta rol oynamaya devam eden Sâidî nisbesiyle anılan başka meşhur kişiler de 
mevcuttur. Bunlar bulundukları şehirlerde birkaç nesil boyunca bir hanedan teşkil etmişlerdir. 
Bunların Nîşâbûr Sâidîleri ile arasında doğrudan bir bağlantı bulunup bulunmadığı meselesi, bu arada 
hayat ve faaliyetleri ayrı bir araştırmada konu edilecektir. 



      32    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

and especially in Nīs̲h̲ābūr. Thus, as can be seen from the copies of official documents 
from the Great Seljuks period, there was a tendency of heritage in appointments to 
various local authorities. These dynasties, which were utilized in goverment service, 
played an important role in Khurāsān and Nīs̲h̲ābūr. 

One of the foremost of these families was the Ṣāʿidīs. Originating from Nīs̲h̲ābūr, 
the Ṣāʿidīs were influential in Khurāsān, Nīs̲h̲ābūr and major centers from the end of 
the 10th century to the mid-12th century. In a manshūr for the appointment of a ḳāḍī, 
the traits of the Ṣāʿidī family, which was considered a "blessed lineage", and the 
importance of lineage and heredity in the ḳāḍī position were explicitly mentioned. It 
was stated that the Ṣāʿidī family was distinguished by their praiseworthy and good 
behavior, and that the prominent members of this family were famous for their 
inclination towards religious affairs. 

The ancestor of the Ṣāʿidī family was Abu’l-ʿAlā Imād al-Islām Ṣāʿid b. Muḥammad 
al-Ustuwāʾī. He grew up in the period of Sāmānids and lived in the period of the 
greatest rulers of the Ghaznavīds and the eve of the establishment of the Great Seljuk 
State. Abu’l-ʿAlā Ṣāʿid was a famous personality who left a deep mark on the political, 
religious, social and cultural life of not only Khurāsān and Nīs̲h̲ābūr, but also various 
Islamic countries during the three states mentioned. Despite the falls and rises of his 
career, Ḳāḍī Ṣāʿid maintained his power and reputation in every era and increased his 
influence. He was always respected by the rulers, and both in religious and 
administrative aspects, his achievements was recognized. It cannot be denied that the 
religious policies of the states played a primary role in this. At a time when the Seljuks 
were struggling for existence and dominance in Mā Warāʾ al-nahr, Khwārazm and 
Khurāsān among the Sāmānid, Ḳarakhānid and Ghaznavīd triangle, Abu’l-ʿAlā Ṣāʿid 
played important roles in state and social life under different governments in 
accordance with the course of events. 

In this study, the life and activities of Abu’l-ʿAlā Imād al-Islām Ṣāʿid b. 
Muḥammad al-Ustuwāʾī, the ancestor of the Ṣāʿidīs of Nīs̲h ̲ābūr, at the beginning of 
the Great Seljuks were examined chronologically from his birth to his death. 



      33    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

Kaynakça 

Abdü’l-Kâdir el-Kureşî. (1413/1993). el-Cevâhirü’l-mudiyye fî tabakâti’l-Hanefiyye (A. Muhammed 
el-Hulv, nşr.) (C. 1, 2, 3). Hicr. 

Ali b. Zeyd el-Beyhakî. (1317/1938). Târîh-i Beyhak (A. Behmenyâr, nşr.). Tahran: Çâphâne-yi 
Kânûn. 

Bahcıvan, S. (2000). el-Kâdı Ebu’l-Alâ Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî ve’l-beytü’s-Sâidî badeh 
ve Kitâbühü’l-İʿtikâd. Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 10, 217-250. 

Bahcıvan, S. (2008). Sâidî ailesi. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 35, s. 581-583). 
İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Bahcıvan, S. (2012). Üstüvâî. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 42, s. 395-396). İstanbul: 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Birinci, Z. (2022). Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî’ye göre Ebû Hanîfe’nin itikadî görüşleri. 
Trabzon İlahiyat Dergisi, 9(2), 277-302. 

Bosworth, C. E. (1968). The political and dynastic history of the Iranian world (A. D. 1000-1217). 
J. A. Boyle (Ed.), The Cambridge History of Iran, vol. V, The Saljuq and Mongol Periods (pp. 1-
202). Cambridge: Cambridge University Press. 

Bosworth, C. E. (1977). The rise of the Karrāmīyah in Khurasan. (C. E. Bosworth, ed.). The 
Medieval History of Iran, Afghanistan, and Central Asia (pp. 5-14). London. 

Bulliet, R. W. (1972). The Patricians of Nishapur -A study in medieval Islamic social history-. 
Cambridge: Harvard University Press. 

Bulliet, R. W. (1973). The political-religious history of Nishapur in the eleventh century. (D. S. 
Richards, ed.). Islamic Civilisation 950-1150 (s. 71-91). London. 

Demirci, M. & Saçar, S. (2019). Selçukluların Nîşâbur’a girişi ve Gazneli bürokrasisinin tepkisi. 
Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, S. 41, 281-292. 

Ebû Abdullâh Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî. (1417/1996). Siyeru a’lâmi’n-nubelâ’ (Ş. el-
Arnaût, nşr.). (C. 17). Beyrut: Muessesetü’r-Risâle. 

Ebû Abdullâh Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî. (1424/2003). Târîhü’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhîr 
ve’l-a’lâm (B. A. Maʻrûf, nşr.). (C. 9). Beyrut: Dârü’l-Garbü’l-İslâmî. 

Ebû Sa‘d Abdü’l-Kerîm b. Muhammed es-Sem‘ânî. (1400/1980). el-Ensâb (A. el-Yemânî, nşr.) (C. 
1). Kahire: Mektebetu İbn Teymiye. 

Ebu’l-Alâ Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. (1426/2005). Kitâbü’l-i‘tikâd (S. Bahcıvan, nşr.). Beyrut: 
Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

Ebu’l-Fazl Muhammed b. Hüseyin el-Beyhakî. (1383/2004). Târîh-i Beyhakî (A. E. Feyyâz, nşr., M. 
C. Yâhakkî, haz.). Meşhed: İntişârât-i Dânişgâh-i Firdevsî-yi Meşhed; (2019).  

Târîh-i Beyhakî (N. Lügal, çev., Hicabi Kırlangıç, haz.). Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 
Ebu’l-Hasan el-Fârisî. (1384/2005). el-Muhtasar min kitâbü’s-siyâk li-târîh-i Nîşâbûr (M. K. el-

Mahmûdî, nşr.). Tahran: Mîrâs-i Mektûb. 
Ebu’l-Hasenât Muhammed Abdü’l-Hay el-Leknevî. (1324/1904). el-Fevâ’idü’l-behiyye fî terâcimi’l-

Hanefiyye (M. B. en-Na’sânî, nşr.). Beyrut: Dârü’l-Ma’rife. 
Hatîb el-Bağdâdî (1422/2001). Târîhu Bağdâd (Târîhu Medînetü’s-Selâm ve ahbâru muhaddisîhâ ve 

zikru kuttânihü’l-ʻulemâ min gayri ehlihâ ve vâridîhâ) (B. A. Maʻrûf, nşr.). (C. 10). Beyrut: 
Dârü’l-Garbü’l-İslâmî. 

Honigmann, E. [Bosworth, C. E.]. (1995). Nīshāpūr. EI2 (Vol. 8, pp. 62-64). 
İbnü’l-Cevzî. (1412/1992). el-Muntazam fî târîhi’l-mulûk ve’l-umem (M. A. Atâ & M. A. Atâ, nşr.). 

(C. 16). Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye. 
İbnü’l-Esîr. (1987). el-Kâmil fi’t-tarih (İslâm tarihi) (A. Özaydın, çev., M. Tulum, red.). (C. 9). 

İstanbul: Bahar Yayınları. 



      34    
 

 
Tarifci, S. (2025). Büyük Selçukluların Bidayetinde Horasan’da Meşhur Bir Şahsiyet: Nîşâbûr 

Sâidîlerinin Atası Ebu’l-Alâ İmâdü’l-İslâm Sâid b. Muhammed el-Üstüvâî. 
Selçuk Türkiyat, (65): 13-34. Doi: 10.21563/sutad.1428013 

 

Kallek, C. (1993). Dâmegânî. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 8, s. 453-454). İstanbul: 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Kara, S. (2018). Büyük Selçuklular ve mezhep kavgaları. İstanbul: Endülüs Yayınları. 
Kecbâf, A. E. (1389/2010). İsfahân der dovre-yi Selcûkiyân. İsfahân: Sâzmân-i Ferhengî-yi Tefrîhî-yi 

Şehrdârî-yi İsfahân. 
Kök, B. (1998). Gazneli Mahmud’la Abbâsî halifesi el-Kâdir arasındaki ilişkiler. EKEV Akademi 

Dergisi, 1(2), 117-127. 
Köprülü, M. F. (1943). Anadolu Selçuklu tarihinin yerli kaynakları. Belleten, 7(27), 379-485. 
Köymen, M. A. (2000). Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C. 1, Kuruluş Devri, Ankara: Türk 

Tarih Kurumu Yayınları. 
Köymen, M. A. (2018). Selçuklular Devrinde Türk-İranlı işbirliği. (S. Tarifci & K. K. Kaya, yay. 

haz.). Toplu Makaleler, C. 2, Selçuklu Devri Türk Tarihi Araştırmaları (s. 85-116). Ankara: 
Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Malamud, M. (1994). The politics of heresy in medieval Khurasan: The Karramiyya in Nishapur. 
Iranian Studies, vol. 27, No. 1/4, 37-51. 

Mehmed Şerefettin. (1925). Selçûkîler devrinde mezâhib. Türkiyat Mecmuası, C. 1, 101-118. 
Muhammed b. Abdü’l-Cebbâr el-Utbî. (1858). Târîh-i Yemînî (Kitab-ı-Yamini) (J. Reynolds, nşr.). 

London. 
Muhammed İbn Münevver. (1313/1934). Esrârü’t-tevhîd fî makâmâti’ş-Şeyh Ebî Sa’îd (A. 

Behmenyâr, nşr.). Tahran: Çâphâne-yi Ferdîn û Berâder; (2003). Tevhidin Sırları (S. 
Uludağ, çev.). İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Müntecebü’d-Dîn Bedî‘ el-Cüveynî. (1396/2017). Atebetü’l-ketebe (M. Sâdikî, nşr.). Tahran: Neşr-i 
Nigâh-i Muasir. 

Nouri, M. M. (1967). The scholars of Nishapur (700-1225), C. 2, The University of Edinburgh. 
Ocak, A. (2022). Selçukluların dinî siyaseti 1040-1092. İstanbul: Kronik Kitap. 
Özaydın, A. (2007). Nizâmülmülk. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 33, s. 194-196). 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 
Özgüdenli, O. G. (2007). Nîşâbûr. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 33, s. 149-151). 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 
Özgüdenli, O. G. (2009). Selçuklular -sosyoekonomik ve kültürel hayat. Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (C. 36, s. 373). İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 
Özgüdenli, O. G. (2015). Selçuklular, C. 1, Büyük Selçuklu Devleti tarihi (1040-1157). İstanbul: 

İSAM Yayınları. 
Pırlanta, İ. (2013). Orta Çağ’ın incisi Nîşâbûr. İstanbul: Hikmetevi Yayınları. 
Piyadeoğlu, C. (2012). Güneş ülkesi Horasan -Büyük Selçuklular dönemi-. İstanbul: Bilge Kültür 

Sanat Yayınları. 
Seyyid Ali Âl-i Davud (1376/1997). Âl-i Sâid. Dânişnâme-yi Bozorg-i İslâmî (C. 1, s. 429). Merkez-i 

Dâiretü’l-Maârif-i Bozorg-i İslâmî. 
Turan, O. (2014). Selçuklular tarihi ve Türk-İslâm medeniyeti. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 
Uludağ, S. (2002). Kuşeyrî, Abdülkerîm b. Hevâzin. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 

26, s. 473-475). İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 
Usta, A. (2021). Türkler ve İslamiyet: İlk Müslüman Türk devleti Samaniler. İstanbul: Yeditepe 

Yayınevi. 
Zahoder, B. (1955). Selçuklu Devleti’nin kuruluşu sırasında Horasan (İ. Kaynak, çev.). Belleten, 

19(76), 491-521. 


	Giriş

