
 

 

 

 

E-ISSN: 2667-4882 

ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ, 8/2 (2025): 612-629                                                                                                                     Araştırma Makalesi/Researah Article  

DOI: https://doi.org/10.48120/oad.1508390  
 

Seyfettin KAYA                                                                                      ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

612 

Fâtımî Halifesi el-Hâkim Döneminde Astronomi Faaliyetleri ve el Hâkim’in Öldürülmesi 

Astronomical Activities During the Period of Fâtimîd Caliph al-Khâkim and the Killing of al-Khâkim 

Seyfettin KAYA  

                                                                          

 

 

Sorumlu Yazar/Corresponding Author 

Doç. Dr. Seyfettin KAYA 

 

 

Siirt Üniversitesi  

Fen-Edebiyat Fakültesi Tarih Bölümü, Siirt, 

Türkiye 

 

 

ORCID: 0009-0007-5992-7766 

e-mail: kayafdd576@hotmail.com 

 

 

Başvuru/Submitted: 01.07.2024 

Kabul/Accepted: 12.11.2025 

 

Atıf: Kaya, Seyfettin, “Fâtımî Halifesi el-Hâkim 

Döneminde Astronomi Faaliyetleri ve el Hâkim’in 

Öldürülmesi”, Ortaçağ Araştırmaları Dergisi, 8/2 

(Aralık 2025): 612-629. 

Citation: Kaya, Seyfettin, “Astronomical 

Activities During the Period of Fâtimîd Caliph al-

Khâkim and the Killing of al-Khâkim”, Ortacag 

Arastirmalari Dergisi, 8/2 (December 2025): 612-

629. 

Lisans/License:     

 

 

 

Öz- Fâtımî Halifesi Hâkim Biemrillâh (H. 386-411 / M. 996-1021) döneminde 

astronomi faaliyetleri ve Hâkim Biemrillâh’ın öldürülmesi olayına ilişkin hazırlanan 

bu çalışmada, ana kaynaklardan ve tetkik eserlerden fişleme yöntemi ile veriler 

toplanmış ve bu çalışmanın esası oluşturulmuştur. Dönemin ana kaynaklarına 

ulaşmaya gayret gösterilmiş ve bu kaynaklardan önemli ölçüde istifade edilmiştir. Bu 

vesileyle kaynaklardan toplanan veriler ve sosyal bilimler alanında kullanılan klasik 

yazım yöntemiyle Fâtımîler döneminde yapılan astronomi faaliyetleri aydınlatılmaya 

çalışılmıştır. Esasen Fâtımîlerin yükselme döneminde astronomi bilimine önem 

verilmiş ve bazı halifeler bu bilim dalına merak duymaya başlamışlardır. Bu amaçla 

Azîz-Billâh döneminde (H. 364-386 / 975-996) başlatılan rasad çalışmaları oğlu 

Hâkim Biemrillâh döneminde sürdürülmüştür. İbn Yûnus, İbnü’l Heysem, Ebu 

Abdullah İbnü’l-Balensi ve Ali b. Süleyman bu dönemde ön plana çıkan ve astronomi 

faaliyetleri yürüten önemli bilim insanları olarak göze çarpmaktadır. Özellikle rasad 

faaliyetlerinin sürdürülmesi için Mukattam Dağı’nda inşa edilen gözlemevinin başına 

Hâkim Biemrillâh tarafından İbn Yûnus tayin edilmişti.  Ancak İbn Yûnus’un 

astronomi çalışmalarını yürüttüğü gözlemevinin kurumsallığı hakkında devam 

edegelen bazı tartışmalar kaynak yetersizliğinden dolayı belirsizliğini korumaktadır. 

Bununla birlikte gözlem faaliyetlerinin yapıldığı ve İbn Yûnus’un çalıştığı Mukattam 

Dağı’ndaki rasathane halife Hâkim Biemrillâh tarafından sık sık ziyaret edilmekteydi. 

Halifenin bu ziyaretleri düşmanlarına Hâkim Biemrillâh’ı ortadan kaldırmak için 

fırsat vermiştir. Halifenin astronomiye merakını bilen düşmanları, kız kardeşiyle 

işbirliği yaparak onu Mukattam Dağı’nda ortadan kaldırmışlardır.  

Anahtar Kelimeler: Fâtımîler, Azîz-Billâh, Hâkim Biemrillâh, İbn Yûnus, İbnü’l 

Heysem, Astronomi 

 Abstract – In this study prepared on the astronomical activities during the period of 

the Fatimid Caliph Khâkim Biemrillah (386-411 / 996-1021) and the murder of 

Khâkim Biemrillah, data was collected from main sources and research works by 

using the profiling method and the basis of this study was formed. Efforts were made 

to access primary sources from the period, and these sources were utilized 

significantly. This effort was undertaken to illuminate astronomical activities during 

the Fatimid period using data collected from these sources and the classical writing 

method used in the social sciences. Essentially, during the rise of the Fatimid Dynasty, 

astronomy gained prominence, and some caliphs began to develop an interest in this 

discipline. Observation studies, initiated during the reign of Azîz-Billah (364-386 / 

975-996), were continued during the reign of his son, Khâkim Bi’emrillâh. Ibn 

Yûnus, Ibn al-Haytham, Abu Abdullah Ibn al-Balensi, and Ali Ibn Suleiman stand 

out as prominent scientists who conducted astronomical studies during this period. 

Ibn Yûnus was appointed by Khâkim Bi’amrillah to head the observatory built on 

Mount al-Muqattam specifically for the purpose of conducting observational 

activities. However, ongoing debates surrounding the institutional nature of the 

observatory where Ibn Yûnus conducted his astronomical studies remain unclear due 

to a lack of sources. However, the observatory on Mount al-Muqattam, where 

observations were conducted and where Ibn Yûnus worked, was frequently visited by 

Caliph Khâkim Bi’amrillâh. Caliph’s these visits provided his enemies with an 

opportunity to eliminate Khâkim Biemrillâh. Knowing the Caliph’s interest in 

astronomy, his enemies conspired with his sister and eliminated him on Mount al-

Muqattam.  

Key Words: Fâtimîds, Azîz-Billâh, Khâkim Biemrillâh, Ibn Yûnus, Ibn al-Haytham, 

Astronomy 

https://doi.org/10.48120/oad.1508390
https://orcid.org/0009-0007-5992-7766
https://orcid.org/0009-0007-5992-7766
https://ror.org/05ptwtz25


Fâtımî Halifesi el-Hâkim Döneminde Astronomi Faaliyetleri ve el Hâkim’in Öldürülmesi 

Seyfettin KAYA                                                                       ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

 613 

Yayım Tarihi 26 Aralık 2025 

Hakem Sayısı Ön İnceleme: İki İç Hakem (Editör-Yayın Kurulu Üyesi) 

İçerik İncelemesi: Üç Dış Hakem  

Değerlendirme Çift Taraflı Kör Hakemlik 

Benzerlik Taraması Yapıldı-İntihal.Net 

Etik Bildirim ortacagarastirmalaridergisi@gmail.com 

Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir.  

Finansman Herhangi bir fon, hibe veya başka bir destek alınmamıştır. 

Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler 

ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altında yayımlanır. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr 

 

Date of Publication 26 December 2025 

Reviewers Single Anonymized - Two Internal (Editor board member)  

Double Anonymized - Three External 

Review Reports Double-blind 

Plagiarism Checks Yes – Intihal.Net 

Complaints ortacagarastirmalaridergisi@gmail.com 

Conflicts of Interest The Author(s) declare(s) that there is no conflict of interest. 

Grant Support No funds, grants, or other support was received. 

Copyright & License Author(s) publishing with the journal retain(s) the copyright to their 

work licensed under the CC BY-NC 4.0.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr 

 

EXTENDED ABSTRACT  

Fâtimîd caliphs al-Azîz-Billâh (364-386 / 975-996) and his son al-Khâkim-Biemrilâh (386-411 /  

996-1021) gave importance to scientific and cultural activities during their periods. Observation of 

celestial bodies in Egypt started at the end of the 10th century during the reign of Fâtimîd caliph al-

Azîz-Billâh. During the reign of Caliph al-Khâkim-Biemrillâh, these activities continued increasingly. 

Astronomical observations were made by order of Caliph al-Azîz-Billâh until the end of his reign. Al-

Khâkim-Biemrillâh, who succeeded his father to the throne in 386 /996 at the age of 10 or 11, took his 

place in memories with his fondness for astrology. Ibn Yûnus, one of the greatest astronomers produced 

by Egypt during the reign of Caliph al-Khâkim-Biemrillâh, and Muslim physicist and optician Ibn al-

Haytham stand out. 

Since the Fâtimîd caliph al-Khâkim Biemrillâh was fond of astrology, he ensured the construction 

of an observatory on al-Mukattam Mountain. It is claimed that al-Khâkim-Biemrillâh, who is known to 

have a special interest in astrology, consulted people with astrology in his decisions in state affairs. It is 

stated that he went up to al-Mukattam Mountain with his gray donkey every day before sunrise in order 

to pray and establish a spiritual communication with the stars and spent some time there. It has been a 

matter of debate whether the observatory built on al-Mukattam Mountain during the reign of al-Khâkim-

Biemrillâh has an institutional identity. It is difficult to say anything definitive about this. It does not 

seem possible to reach a conclusion in the light of available resources and information. However, Islamic 

astronomers often state in their statements that the observatory on Al-Muqattam Mountain is a "well-

equipped observatory". 

It is claimed that the observatory built on Al-Mukattam Mountain worked in coordination with 

Darü’l-Hikme. However, there is not enough evidence to accept the claims made on this subject as true. 

For this reason, even if the claims that the observatory built on Al-Mukattam Mountain works in 



Astronomical Activities During The Period of Fâtimîd Caliph al-Khâkim and The Killing of al-Khâkim 

 

 

Seyfettin KAYA                                                                        ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

614 614 

coordination with Darü’l-Hikme are accepted as true, it is not possible to reach a definitive conclusion 

on this issue, based on the available data. 

The observatory built by al-Khâkim Biemrillâh on al-Mukattam Mountain, located in the Karâfa 

District on the southern side of the Cairo Citadel, was also called Rasadü’l-Khâkimî. Ibn Y3unus was 

appointed as the head of this observatory by al-Khâkim Biemrillâh. Various observations were made by 

Ibn Yûnus on al-Mukattam Mountain and the surrounding areas in 366 (977), 379 (990) and 397 (1007). 

It is even stated that the solar eclipses that took place in 366 (977) and 367 (978) were observed on al-

Mukattam Mountain. It is also stated that Ibn Yûnus, the scientist of the observatory, made his 

observations with very large instruments. It is stated that one of these tools was a large astrolabe with a 

diameter of 1.4 meters, a giant nine-circle sphere (Zât al-Halâk) weighing about one ton, and an azimuth 

circle. The relative positions of the ecliptic and celestial bodies were measured with the circular sphere 

(Zât al-Halâk), and the azimuth (directions) of the same objects were measured with the azimuth circle. 

The astrolabe-like copper instrument erected on two towers by Khâkim Biemrillâh was one of the 

important observation instruments of this observatory. 

There is no detailed information about the scientists working at the observatory operating on Al-

Muqattam Mountain. It does not seem possible, in light of the available sources, whether there was 

another scientist working in this observatory other than Ibn Y3unus. Although Ibn al-Haytham lived 

during the reign of al-Khâkim Biemrillâh, there is no evidence that he worked at the observatory on al-

Mukattam Mountain. This strengthens the possibility that the work at the observatory was not done as a 

team, but as individual work by Ibn Yûnus. 

The most important work that records the observation activities carried out by Ibn Yûnus is the 

work called Zij al-Khâkim. In this verse, Ibn Yûnus tried to correct the mistakes in the works written 

before him. He quoted numerous astronomical observations made by his predecessors who were active 

in the 10th and 11th centuries. He criticized the forecast errors and inconsistencies of his predecessors 

in a particularly careful manner. In this work, he touched upon the zij written before him in Iran and 

Abbasid geography. It is stated in the sources that this work consists of four volumes. The writing of 

this work began during the reign of the Fâtimîd caliph al-Azîz-Billâh, and the work, which was 

completed during the reign of his son al-Khâkim Biemrillâh, was dedicated to him. In terms of accuracy, 

the work, like Yahya Ibn Abu Mansur’s Zij, was highly respected by the Egyptian people and was 

considered a standard authority in calculating the positions of celestial bodies. 

It is mentioned that al-Khâkim Biemrillâh suddenly lost interest in astrology after the death of Ibn 

Yûnus. For this reason, he prohibited people from talking about astrology and being interested in this 

science. However, although he banned the public from engaging in astrology, he continued to go to al-

Muqattam Mountain. This habit created an opportunity for his enemies who wanted to catch him there 

alone and eliminate him. The street events and actions that started a short time ago mobilized his 

opponents who did not like him. As a result of an assassination attempt planned by his sister Sittulmulk 

and his enemies, he was killed on al-Mukattam Mountain while looking at the sky for his own fortune. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Fâtımî Halifesi el-Hâkim Döneminde Astronomi Faaliyetleri ve el Hâkim’in Öldürülmesi 

Seyfettin KAYA                                                                       ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

 615 

GİRİŞ  

Orta Çağ’da yürütülen astronomi faaliyetleri, bu ilme merak duyan İslâm devletleri ve onları 

yöneten hükümdarlar tarafından desteklenmiştir. Rasad faaliyetlerini destekleyen İslâm devletlerinden 

biri de Fâtımîler idi. Bu devletin başkenti Kahire’nin kuruluşun da bile devrin ünlü müneccimleri 

(astrologları) görevlendirilmişti. Kahire şehrinin temelleri atılırken, toplanan müneccimler tarafından 

şehre "Kahire" isminin, bir yıldızdan esinlenerek verildiği dile getirilmektedir1. Bu konuya değinen 

Makrîzî, Mısır ve Kahire planlarının yıldızların konumlarına göre yapıldığını ifade etmiştir2. Ancak 

yıldızların konumlarına göre planlanan eylem bazen vakitsiz bir hareket veya beşeri bir hatadan kaynaklı 

yanlış bir zamana denk gelmeyebilmektedir. Kuyruklu yıldız gezegeni ortaya çıktığı zaman felaketlerin 

yaşanma ihtimali kuvvetle muhtemeldir3. Nitekim H. 358 (M. 969) yılında Kahire şehrinin kuruluş 

yıllarında devrin önde gelen bilim insanları ve müneccimleri bu olaya tanık olmuştur4. Devrin 

müneccimleri olarak bilinen ilm-i nücum erbabı insanlar, Kahire’nin temellerinin Halife Muiz-

Lidînillâh döneminde (H. 341-365 / M. 953-975) atıldığı sırada yaşanan talihsiz bir vakadan dolayı 

şehrin adını Merih / Kahir yıldızından aldığını ifade etmektedirler. Mısır'ı fethetmesi için halife 

tarafından görevlendirilen ünlü komutan Cevher es-Sıkıllî (ö. H. 381/ M. 992), bölgenin ele 

geçirilmesinden sonra yeni bir şehrin inşası amacıyla hareke geçmiştir. Kahire dolaylarına şehrin 

inşasına karar veren Cevher es-Sıkıllî devrin müneccimlerini toplayarak “yıldızın kova burcunda 

doğduğu sırada temel atılmasını ve temelin etrafında bulunan direklere asılı bir şekilde bulunan 

iplerdeki zillerin çalması ile harekete geçilmesi gerektiğini” emretmiştir. Ancak zillerin asılı bulunduğu 

iplere zamanından önce kargaların konması ile döngünün Merih/Kahir burcunda olduğu esnada harekete 

geçilince beklenen işaretin geldiğini zanneden askerler, ellerinde bulunan taşları kazılan temellere 

almaya başlamış ve büyük bir dikkatle planlanan eylem alt-üst olmuştur. Açılan temellere askerler 

tarafından taş atılmaya başlandığı vaktin uygunsuzluğundan rahatsız olan müneccimler, “eyvah! Merih 

(Kahir) yıldızı doğarken taşlar temellere atıldı” diyerek hayıflanmışlardır. Bu suretle Merih/Kahir 

yıldızı doğarken temellerine taşlar atıldığı iddia edilerek inşa edilen şehre Kahire ismi verilmiştir5.   

Fâtımî halifelerinden Muîz-Lidînillâh’tan sonra, halife Azîz-Billâh (H. 364-386 / M. 975-996) ve 

Hâkim-Biemrillâh ( H. 386-411 /  M. 996-1021) dönemlerinde de bilimsel ve kültürel etkinliklere önem 

verilmiştir. Halifelerin bilime ve felsefeye düşkünlükleri devletin ihtişamını önemli ölçüde artırmıştır. 

Eğitim kurumlarında dünyevi ve uhrevi içerikli dersler verilmiştir. Bu yönüyle eğitim kurumlarında 

Kur’an ve hadis gibi dinî bilimlerin yanında tabiî ve beşeri bilimler de tahsil edilmiştir. Bu işe gönül 

veren insanların çabalarıyla araştırmacıların ihtiyaçları karşılanmış ve bilimin gelişimine katkı sağlamak 

amacıyla bir gözlemevi inşa edilmiştir6. Bu doğrultuda Fâtımîler döneminde Mısır’da gelişen 

bilimlerden biri de astronomi bilimi olmuştur. Mısır’da rasad faaliyetlerine ve gök cisimlerini gözleme 

etkinliklerine X. yüzyılın sonlarında Fâtımî halifelerinden Azîz-Billâh döneminde başlanmıştır. Halife 

Hâkim-Biemrillâh döneminde ise bu etkinlikler artarak devam etmiştir7. Saltanatının sonlarına kadar 

Halife Azîz-Billâh’ın emriyle astronomik gözlemler yapıldı. 386 (996) yılında babasının yerine 10 (veya 

11) yaşında geçen Hâkim-Biemrillâh ise astrolojiye olan düşkünlüğüyle hafızalardaki yerini almıştır8. 

 
1 Aydın Çelik, Fâtımiler Döneminde Kahire Şehri, (Elazığ: F.Ü. Ortadoğu Araştırmaları Merkezi Yayınları Basımevi), 2008, 

99.   
2 El-Makrîzî, Kitâbü’l-Mevâʿiz ve’l-iʿtibâr bi-zikri’l-hıtat ve’l-âşâr, C. I, (Beyrut: Darü’l-Kutub el-İlmiyya, 1418), 13. 
3 Abdurrahman Abû Bakr ibn Muhammad el Suyûti, Husnü’l Muhâdara fi Ahbâr Mısır ve’l Kahire, C. II, editör: Muhammed 

Ebu el-Fadl İbrahim, (Mısır: Dar İhya el-Kutub el-Arabi&İsa el-Babi el-Halabi, H. 1387 / M 1967), 323.  
4 David A. King, “Ibn Yūnus”, Encyclopaedia of the History of Science, Technology and Medicine in Non-Western Cultures, 

editör by Helaine Selin, (New York: Springer, 2016), 2335. 
5 Ebû Muhammed Takıyyüddîn Ahmed b. Alî b. Abdilkâdir b. Muhammed el-Makrîzî, “İttiazü'l-Hunefa bi-Ahbari'l-Eimmeti'l-

Fâtımîyyine’l-Hulefa.” thk. Cemaleddin eş-Şeyyal, C. I. (Kahire 1948), 159-160; Hasan İbrahim Hasan, Tarihu'd-Devlet'l-

Fatımîyye, (Kahire: Mektebetü'n-Nehdati'l-Mısriyye, 1981), 508; Seyfettin Kaya, “Orta Çağ Arap-İslâm Devletlerinde İlm-i 

Nücum ve Müneccimlik”, History Studies, Vol XI/6, (Ekim 2019), 2319.  
6 Wan Kamal Mujani, Ibnor Azli Ibrahim and Mohd Hafiz Safiai, “Observatories in Islamic History”, Advances in Natural and 

Applied Sciences, 6 (8), 2012, 1371-1372; Seyfettin Kaya, Orta Çağ İslâm Dünyasında Rasathaneler, (İstanbul: Libra, 2020), 

95; Salim Aydüz, “Rasathane”, DİA, c. XXXIV, TDV Yayınları, İstanbul 2007, 457. 
7 Necmi Dayday & Vural Altın, Gök Biliminde Türk-İslâm Bilginleri, (İstanbul: Erkam Matbaası, 2010), 57.  
8 King, “Ibn Yûnus”, Encyclopaedia of the History of Science, 2335; David A King, “Ibn Yûnus: Abû al-Ḥasan Alî ibn Abd 

al-Raḥmân ibn Aḥmad ibn Yûnus al-Ṣadafî”, BEA, Vol I, editor-in-Chief Thomas Hockey, (New York: Springer, 2007), 573. 



Astronomical Activities During The Period of Fâtimîd Caliph al-Khâkim and The Killing of al-Khâkim 

 

 

Seyfettin KAYA                                                                        ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

616 616 

Halife Hâkim-Biemrillâh döneminde Mısır’ın yetiştirdiği en büyük gök bilimcilerden biri olan İbn 

Yûnus ve Müslüman fizikçi ve optik bilimci İbnü’l Heysem öne çıkan isimler olarak göze çarpmaktadır9. 

Hülasa ele alınan bu makalede Hâkim Biemrillâh döneminde gerçekleştirilen rasad faaliyetleri, bu 

rasad faaliyetlerine katkı sağlayan bilin insanları ve astrolojiye olan merakından dolayı Mukattam 

Dağı’na çıkan Hâkim Biemrillâh’ın bir cinayete kurban gidişi ele alınacaktır.  

1. Mukattam Dağı’nda İnşa Edilen Rasathaneye Dair Bazı Tartışmalar 

Hâkim-Biemrillâh’in astrolojiye özel bir ilgisinin olduğu ve devlet işlerinde vereceği kararlarda 

ilm-i nücum erbabı insanlara danıştığı iddia edilmektedir. Dua etmek ve yıldızlarla manevi yönden bir 

iletişim kurmak için her gün güneş doğmadan evvel kül rengindeki bineğiyle (eşeğiyle) Mukattam 

Dağı’na çıktığı ve orada bir süre zaman geçirdiği dile getirilmektedir10. Bu konuda bilgi veren İbn 

Haldun, tılsımcıların dua ederek özel bir iletişim ile yıldızlarla irtibata geçtiğini11 ve Hâkim 

Biemrillâh’ın da karar verirken astrolojiye danıştığını, bu bilime inanarak ona göre hareket ettiğini ifade 

etmiştir12.  

Fâtımî halifesi Hâkim Biemrillâh’ın astrolojiye düşkün oluşu, Mukattam Dağı’nda bir rasathanenin 

inşa edilmesi sürecine giden yolun açılmasına olanak sağlamıştır. Hâkim Biemrillâh, yıldızlar bilimine 

büyük önem vermiş ve Mukattam Dağı eteklerinde simüle edilmiş bir gözlemevinin inşasını 

emretmiştir13. Konumundan dolayı rasathanenin inşa edildiği Mukattam, Kahire'nin Fustat mezarlığı 

olan Karafa'ya bakan bir dağdır. Güneyden kuzeye doğru uzanan ve sadece açık bir alanla sınırlıdır14. 

Nil Nehri'nin doğu kıyısındaki Asvan ve Habeşistan topraklarından başlayıp Kahire sınırına kadar 

uzanan bu dağın üzerinde camiler ve manastırlar bulunurdu, ancak Yukarı Mısır'daki bir Hristiyan 

manastırından akan küçük bir kaynak dışında burada bitki örtüsü veya su bulunmamaktaydı15. Ancak 

uygunluğundan dolayı Mukattam Dağı bir rasathanenin inşasına müsait görünmekteydi. Bu dağa yakın 

bir noktada daha evvel bir Hristiyan kilisesinin yer aldığı Raşhida bölgesinde bulunan ve harabeye 

dönüşen caminin ise yeniden inşa edilmesi talep edilmiştir. Rebiülevvel 393'te (Ocak/Şubat 1003) 

yeniden restore edilen bu caminin mihrap yönü iki yıl sonra gökbilimci İbn Yûnus tarafından dikkatlice 

ayarlanmış ve halife tarafından bu camiye halılar, perdeler, lambalar ve hediyeler verilmiştir16.  

Hâkim-Biemrillâh döneminde Mukattam Dağı’nda yapıldığı iddia edilen rasathanenin varlığına 

ilişkin birtakım şüpheler olduğu gibi, -eğer inşa edilmişse- bu rasathanenin kurumsal bir kimliğe sahip 

olup olmadığı da bir tartışma konusu olmuştur. Bu konuda kesin bir şey söylemek zordur. Mevcut 

kaynaklar ve bilgiler ışığında bir yargıya ulaşmak pek mümkün görünmemektedir. Gezegen 

parametreleri kullanılırken gözlemlerin açıklanmasının ihmal edilmesi ve rasadlar yapılırken hangi 

gözlem aletinin kullanılıp kullanılmadığının belirtilmemesi bu gözlemevinin kurumsallığını kuşkulu 

hale getirmektedir. Bu bilgilerin azlığı göz önünde olmasına rağmen, popüler İslâm astronomisi 

açıklamalarında Mukattam Dağı’ndaki rasathanenin "iyi donanımlı bir gözlemevi" olduğunu sıklıkla dile 

getirilmesi ise dikkat çekicidir17. İbn Yûnus'un rasad çalışmalarını Hâkim Biemrillâh döneminde 

Mukattam Dağı'nda bazı astronomi aletleriyle donatılmış bir istasyonda yaptığı bilgisi Klasik İslam 

 
9 P. K. Hitti, History of The Arabs, (London: Mac Millan, 1970), 628; Halife Azîz-Billâh’ın yerine oğlu Hâkim-Biemrillâh’ın 

tahta geçişiyle ilgili bakınız. Şemseddin ez-Zehebî, “Aʿlâmü’n-nübelâʾ.” C. XV, nşr. İbrahim Al-Zaybak, (Beyrut: el-Resala 

Vakfı Yayınları, H. 1405 / M. 1985), 184.  
10 Zakaria M Virk, “A Brief History of Observatories in the Islamic World (800-1600)”, The Review of Religions, September 

2001, Vol. 96, No. 9, (September 2001): 53; Hitti, History of The Arabs, 628; Şaban Döğen, İslâm ve Astronomi, (İstanbul: 

Gençlik Yayınları, 1992), 150.  
11 Ibn Haldun, Les Prolégomènes d'Ibn Khaldoun: Notices et Extraits des Manuscrits, Vol. III, trans: William Mac Guckin 

baron de Slane, (Paris: Imprimerie impériale, 1868), 195.  
12 İbn Haldun, Tarih-i İbn Haldûn, C. VI, thk. Halil Şehadeh & Sühayl Zakkar, (Beyrut: Darü’l-Fikr, 1421), 76.  
13 Hasan, Tarihu'd-Devlet'l-Fatımîyye, 508; Ahmad Fouad Basha, “Astronomy and Its Applications in The Arab Culture”, The 

Contributions of The Arab and Islamic Civilizations to Astronomy, (İskenderye: Bibliotheca Alexandrina, 2006), 9. 
14 El-Makrîzî, Takiyüddin Ahmed bin Ali bin Abdülkâdir. El-Mevâ'iz ve'l-i'tibar bi zikri'l-hıtat ve'l-âsâr. Vol. I. hzr. Eymen 

Fuad Sayed, (London: Mu'asasat el-furkân li'l turath el islamiyye, 1422 / 2002), 335.  
15 Ebu Abdullah Yakut bin Abdullah el-Rumi el-Hamevi, Mu’cemü’l Buldan, C. V, (Beyrut: Dar Sadir, 1995), 177.   
16 De Lacy O'Leary, A Short History of the Fâtimîd Khalifate, (New York- London: Kegan Paul, Trench, Trubner & Co. and 

E. P. Dutton & Co., 1923), 138.  
17 King, “Ibn Yûnus”, BEA, I, 573-574. 



Fâtımî Halifesi el-Hâkim Döneminde Astronomi Faaliyetleri ve el Hâkim’in Öldürülmesi 

Seyfettin KAYA                                                                       ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

 617 

kaynaklarında belirtilmesine rağmen18, o dönemde Kahire'de Fâtimîler tarafından inşa edilen bir 

gözlemevinin varlığının şüpheli olduğunu da belirtmek gerekir. Bu konuda en kapsamlı araştırmayı 

Aydın Sayılı yapmıştır. Aydın Sayılı, ana kaynaklarda böyle bir rasathanenin varlığını ispatlayacak 

kesin kanıtların bulamadığını ve bu görüşü gündeme getiren tetkikçilerin zorlama yorumlarla böyle bir 

iddiayı dile getirdiklerini ifade etmiştir. Bu iddianın sağlam temellere dayanmadığını aktaran Aydın 

Sayılı,  

• İbn Yûnus'un muhtemelen kendine ait şahsi bir gözlemevinin olduğunu, büyük bir olasılıkla 

gözlemlerinin çoğunu aynı yerde yaptığını, ancak bunun kesin bir kanıtının bulunmadığını,  

• Mukattam Dağı’nda mı, yoksa başka bir yerde mi inşa edildiği söylenen rasathanenin bir devlet 

kurumu olmadığı gibi, mevcudiyetinin de şüpheli olduğunu,  

• Mukattam Dağı’nda muhtemelen Hâkim Biemrillâh'ın kullanımına tahsis edilmiş bazı astronomi 

aletlerinin olduğunu, ancak burayı bir rasathane olarak adlandıracak hiçbir kanıtın bulunmadığını, 

• Hâkim Biemrillâh'ın, Kahire şehrinde bir rasathane inşa etme girişiminde bulunduğunu, ancak İbn 

Yûnus'un ölümünden sonra başlayan inşaatın kısa bir süre sonra sona erdiğini,  

ifade ederek, Mukattam Dağı’ndaki rasathanenin varlığına ilişkin şüpheli görüşlerin kökten revizyona 

ihtiyaç duyduğunu belirtmiştir19. Hatta İbn Yûnus'un astronomi gözlemlerini nerede olduğu belli 

olmayan kendisine ait özel bir rasathanede yapmış olabileceğini aktarmaktan da geri kalmamıştır20. 

Hâkim-Biemrillâh döneminde Mukattam Dağı’nda inşa edilen rasathaneye dair gündeme gelen bir 

başka tartışma konusu ise rasathanenin Darü’l-Hikme21 ile bir bağlantısının olup olmadığı meselesidir. 

Rasathaneler pratik uygulamanın olduğu ve ölçümlerin yapıldığı yerlerdir. Genellikle rasathanelerde 

yapılan ölçümler eski veriler ile karşılaştırılır ve aradaki farklar bulunur veya varsa yanlışlıklar 

düzeltilirdi. Bunun için ise eski rasad kayıtlarının bulunduğu arşive veya Darü’l-Hikme gibi bilim 

kurumlarına ihtiyaç vardır. Bu durumun en güzel örneğine Abbasiler döneminde rastlanmaktadır. 

Abbasiler döneminde Halife Me’mûn tarafından inşa edilen Bağdat’taki Şemmâsiye ve Şam’daki 

Kâsiyûn gözlemevlerinin Beytü’l-Hikme (Bilgelik Evi) ile koordineli bir şekilde çalıştığı, bu bilim 

kurumunda büyük çaplı rasad araçlarının bulunduğu ve bazı bilim insanlarının hem rasathanede hem de 

Beytü’l-Hikme’de eş zamanlı çalıştığı bilinmektedir22. Astronomi ve astroloji bilimine ilişkin eserlerin 

de bulunduğu Darü’l-Hikme’de astronomik değerleri tespit etmek için kullanılan gözlem ve ölçüm 

aletleri, biri gümüşten diğeri bakırdan imal edilen iki tane küre ve haritalar bulunmaktaydı. Hatta burada 

bulunan gümüş kürenin üzerinde aletin Batlamyus tarafından imal edildiği ve daha sonra Emevî Prensi 

Hâlid b. Yezîd b. Muâviye’ye intikal ettiği ifade edilmekteydi23. Bu noktadan hareketle Mukattam 

Dağı’nda inşa edilen rasathanenin Darü’l-Hikme ile koordineli çalıştığı veya bu kurumun bir parçası 

olduğu iddiaları doğru kabul edilebilir24. Ancak Abbasiler döneminde olduğu gibi Mukattam Dağı’nda 

inşa edilen rasathanede çalışan bilim insanı veya insanlarının Darü’l-Hikme’de de eş zamanlı çalışıp 

çalışmadığı belli değildir. Bu nedenle Mukattam Dağı’nda inşa edilen rasathanenin Darü’l-Hikme ile 

koordineli çalıştığı iddiaları doğru kabul edilse bile bu konuda kesin bir kanıya varmak eldeki verilere 

göre zordur. 

 

 

 
18 İbn Hallikân, Biographical Dictionary (Vefeyâtü’l-aʿyân), Vol II, Trans. Mac Guckin de Slane, (Paris: Printed for the Oriental 

translation fund of Great Britain and Ireland, 1800), 365; İbnü'l-İmad, Şezeratü'z-zeheb fî ahbari men zeheb, C. III, (Beyrut: 

Darü’l-Mesire, 1399/1979), 157. 
19 Aydın Sayılı, The Observatory in Islam, (Ankara: TTK, 1960), 130-131.  
20 Aydın Sayılı, Observatory, 148-152;  Muammer Dizer, “İbn Yûnus”, DİA, C. XX, TDV Yayınları, İstanbul 1999, 451.  
21 Cemaziye'l-Ahir 395 (Mart 1005) yılında Hâkim Biemrillâh tarafından Darü’l-Hikme (Hikmet Evi) kurumu kurulmuştur. 

Fakirler, hatipler, nahivciler ve diğer ilim ehli insanlar burada toplanımştır. Kitaplar toplandı, mobilyalar getirildi ve 

hizmetliler görev almaya başladı. İlim ehli insanların ihtiyaçları (mürekkep, kâğıt ve kalem) karşılandı. Bkz. Şeyh Alevi bin 

Abdülkadir es-Sakkaf, Kitabü'l-Mevsu'at el-Tarihiyye, C. III, (El-Durar el-Süniyyat, H. 1433), 259.  
22 Kaya, Rasathaneler,  24, 27-28.  
23 Mahmut Kaya, “Dârülhikme”, DİA, C. VIII, TDV Yayınları, İstanbul 1993, 537. 
24 Salim Aydüz & Yavuz Unat, “Observatories”, içinde The Oxford Encyclopedia of Philosophy, Science and Technology in 

Islam, Vol. II, editor-in-Chief: İbrahim Kalın, associate editors: Salim Aydüz and Caner Dağlı, (New York, Oxford 

University Press, 2014), 92; Aydüz, “Rasathane”, DİA, XXXIV, 457; Mujani, Ibrahim and Safiai, “Observatories in Islamic 

History”, 1372; Virk, “A Brief History of Observatories in the Islamic World (800-1600)”, 53.   

https://kastamonu.academia.edu/YavuzUnat


Astronomical Activities During The Period of Fâtimîd Caliph al-Khâkim and The Killing of al-Khâkim 

 

 

Seyfettin KAYA                                                                        ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

618 618 

2. Mukattam Dağı Rasad Faaliyetleri  

Kahire Kalesi’nin güney taraflarında bulunan mezarlık bölgesinin tamamı ve içine Mukattam 

Dağı’nı alan kısım ile Fustât arasında bulunan saha Fâtımîler döneminde Karafa olarak bilinmekteydi25. 

Halife Hâkim Biemrillâh, Karafa Mahallesi’nde yer alan ve eskiden beri astronomik gözlemler yapmak 

amacıyla kullanılan Mukattam Dağı’nda bir gözlemevi (Camala Rasadan) inşa edilmesini emretmiştir26. 

Astronomiye meraklı olan Hâkim Biemrillâh, Rasadü’l-Hâkimî adıyla da bilinen rasathanenin 

Mukattam Dağı’nın üzerine inşa edilmesini sağlamıştır27. Bu gözlemevinin başkanlığına ise Hâkim 

tarafından İbn Yûnus atanmıştır28. 366 (977), 379 (990) and 397 (1007) yıllarında Mukattam Dağı’nda 

ve çevredeki alanlarda İbn Yûnus tarafından çeşitli gözlemler yapılmıştır29. Hatta 366 (977) ve 367 (978) 

yıllarında yaşanan güneş tutulmalarının Mukattam Dağı’nda rasad edildiği ifade edilmektedir30. 

Mukattam Dağı’ndaki gözlemevinin genel anlamda “iyi donanımlı” bir rasathane olduğu iddia 

edilmektedir31. Gözlemevinin bilim insanı olan İbn Yûnus’un rasadlarını çok büyük boyutlu aletlerle 

yaptığı ifade edilmektedir. Bu aletlerden birinin 1.4 metre çapında büyük bir usturlab ile yaklaşık bir 

ton ağırlığında dokuz çemberli dev bir çemberli küre (Zât el-Halâk)32 ve bir de azimut dairesi gibi aletler 

olduğu dile getirilmektedir. Çemberli küre (Zât el-Halâk) ile ekliptik ve gökcisimlerinin izafi konumları, 

azimut dairesiyle aynı cisimlerin azimutu (yönleri) ölçülürdü33
. Bu olaya tanık olan ve konu hakkında 

bilgiler veren İbn Hammad, Hâkim Biemrillâh tarafından iki kule üzerine dikilen usturlap benzeri bakır 

aleti gördüğünü ve üç açıklık (karış) uzunluğundaki Zodyak burçlardan birinin ölçüldüğünü ifade 

etmiştir34. Ancak Mukattam Dağı’ndaki rasathanede bulunan aletlerin gereğinden fazla abartıldığını 

iddia edenlerde azımsanmayacak kadar çoktur. Bunlardan biri olan bilim tarihçisi Samso, İbn Yûnus’un 

yaşadığı kasabada farklı tarihlerde ve yerlerde rasadlar yapmasını esasen taşınabilir aletler kullanmasına 

bağlamıştır35. 

Mukattam Dağı’nda çalışan İbn Yûnus 17 yılını gözlem çalışmalarına vermiştir. Bu süre zarfında 

ekliptik eğimi, yıldızların hareketleri ve dönmeleri, güneş paralaksı ve itidal noktalarının gerilemesi gibi 

konularda eskiden yapılan ölçümlerden daha sağlıklı sonuçlara ulaşmıştır. Modern bilimin özel 

metodlarına uygun bir usulle Batlamyus’un 2' 51" olarak ölçtüğü güneş paralaksını 1' 57" olarak tespit 

etmiştir36. Onun zaman zaman Zühre (Venüs) gezegenini rasad etmek için durduğu ifade edilmektedir37. 

İbn Yûnus’un rasathanede yaptığı gözlemler olduğu gibi, rasathanenin dışında farklı yerlerde yaptığı 

gözlemler de bulunmaktaydı. 1 kez Güneş ve 3 kez de Ay tutulmasını Karafa’daki Ebu Ca'fer el-Mağribi 

camisinden rasad etmiştir. Büyükbabasının evinin çatısından bir defa, Kahire'deki eski cami el-Cami el-

Atik'in çatısından ise başka bir defa rasad çalışmalarında bulunmuştur. Ayrıca taşınabilir aletler 

kullanarak ekliptik eğimini ölçmüş ve Karafa mahallesinde bulunan evinin yer aldığı noktanın enlemini 

birçok defa belirleme gayreti içine girmiştir38. Yaptığı ciddi ve titiz rasadlar ile kendisinden önceki 

gözlem sonuçlarından daha doğru neticelere ulaşması, onun astronomi alanında kendi döneminde ne 

kadar üstün olduğunu göstermesi bakımından da önem arz etmektedir39. Bu konuda bilgiler veren İbn 

Hallikân, “Onun çalışmaları doğruluk açısından o kadar çok saygı görüyordu ki, Yahya b. Ebu 

 
25 R. Guest, “Cairene Topography: El Qarafa According to Ibn Ez Zaiyat”, The Journal of the Royal Asiatic Society of Great 

Britain and Ireland, No. 1 (Jan., 1926), 57-61. 
26 Sayılı, Observatory, 132; David A. King, “Ibn Yûnus”, DSB, Vol. XIV, editor by Charles Coulston Gıllıspıe (Newyork 

Charles Scribner's Sons, 1981), 575; Mujani, Ibrahim and Safiai, “Observatories in Islamic History”, 1372; Seyfettin Kaya, 

Orta Çağ İslâm Dünyasında Astronomi, Astroloji ve Gözlemevleri, (İstanbul: Selenge Yayınları, 2021), 36-37.  
27 Hasan, Tarihu’d-Devlet’l-Fatımîyye, 508; Çelik, Fâtımîler, 99. 
28 Dayday & Altın, Türk-İslâm Bilginleri, 155.  
29 J. Samso, “Marşad”, The Encyclopedia of İslâm (El2) (İng), C. VI, (Leiden: E.J. Brill, 1991), 600-601. 
30 Çelik, Fâtımîler, 99-100.  
31 Aydüz & Unat, “Observatories”, 92.  
32 Dayday & Altın, Türk-İslâm Bilginleri, 59, 155.  
33 Döğen, İslâm ve Astronomi, 152.  
34 Ebû Abdullâh Muhammed ibn Alî ibn Hammâd, “Ahbâru Mülûki Benî ʿUbeyd ve Sîretühüm.” thk. Tohamy Nakra & 

Abdülhalim Üveys, (Kahire: Darü’l-Şahva, 1981, 95; Hitti, History of The Arabs, 628.  
35 Samso, “Marşad”, 600-601. 
36 Döğen, İslâm ve Astronomi, 151.  
37 İbnü’l-İmâd, Şezeratü'z-zeheb, 157. 
38 Virk, "A Brief History of Observatories in the Islamic World (800-1600)", 53; King, “Ibn Yûnus”, DSB, XIV, 575. 
39 Mujani, Ibrahim and Safiai, “Observatories in Islamic History”, 1372. 



Fâtımî Halifesi el-Hâkim Döneminde Astronomi Faaliyetleri ve el Hâkim’in Öldürülmesi 

Seyfettin KAYA                                                                       ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

 619 

Mansur'un zîci gibi, Mısır halkı tarafından gök cisimlerinin konumlarının hesaplanmasında standart 

otorite olarak kabul ediliyordu” demiştir40. 

Mukattam Dağı’nda faaliyet gösteren rasathanede çalışan bilim insanlarıyla ilgili detaylı bilgiler 

bulunmamaktadır. İbn Yûnus41 dışında bu rasathanede çalışan başka bir bilim insanının olup olmadığı 

eldeki kaynaklar ışığında pek olası görünmemektedir. İbnü’l Heysem, Hâkim Biemrillâh döneminde 

yaşamasına rağmen, onun Mukattam Dağı’ndaki rasathanede çalıştığına dair bir kanıta 

rastlanmamaktadır. Bu da bir ekip çalışması halinde değil de İbn Yûnus’un bireysel çalışmalarla 

rasathanede gözlemler yaptığı olasılığını güçlendirmektedir. 

3. Hâkim Döneminde Faaliyet Gösteren Astronomi Bilimcileri 

3.1. İbn Yûnus (d. ?- ö. 1009) 

Asıl adı Ebü'l-Hasan Ali b. Ebu Said Abdülvahid b. Ahmed b. Yûnus b. Abdüla'lâ es-Sadefî olarak 

bilinmektedir42. Kendisi hakkında kaynaklarda çok fazla bilgiye rastlanmamaktadır. Bu nedenle hangi 

tarihte doğduğu belli değildir, ancak isminin sonunda el-Mısrî nibesini kullandığı için Mısır’ın yerlisi 

olabileceği ve dolayısıyla burada doğduğu ifade edilebilir43. Mısır’da ünlü bir aileye mensuptu. Babası 

İmam Şâfiî’nin yakın arkadaşıydı, Mısır'ın tanınan tarih yazarı ve hadis bilimcisiydi. Devrin âlimleri 

babasının eserlerini müracaat kaynağı olarak kabul ederlerdi44. Yıldızlar ilminde ve diğer ilimlerde 

uzman olarak anılmaktadır45. Kimseyle çok fazla paylaşmadığı harika bir astrolojik yeteneğinin olduğu 

ve hayatını yıldızlarla uğraşmakla geçirdiği sıklıkla dile getirilmektedir46. Muhtemelen ününü bu işe 

fazla zaman ayırmakla sağlamıştır. Biyografi yazarlarına göre astrolojik tahminlerde bulunmaya çok 

fazla zaman ayırmaktaydı47. Ancak bu yeteneğinden hoşnut olmayan babası astroloji ve sihirle 

uğraşmasından dolayı oğlu İbn Yûnus’tan hadis nakil olamayacağını dile getirmiştir48. İbn Yûnus’un 

yetenekleri bununla sınırlı değildi ve astroloji ilminde uzman olduğu kadar şiir ve edebiyat alanında da 

uzman olduğu aktarılmaktadır49. Hatta İbn Yûnus’un edebiyatı iyi bildiği ve çok iyi şiir yazdığı ifade 

edilmektedir50. İbn Hallikan, İbn Yûnus’un diğer bilimlerde oldukça bilgili olduğunu ve bunun yanı sıra 

şiir konusunda da üstün bir yetenek sergilediğini belirtmiştir51.  

İbn Yûnus halife Hâkim Biemrillâh döneminin saygı gören âlimlerindendi. Bu yaklaşımın sebebi 

muhtemelen İbn Yûnus’un iyi bir bilim insanı vasıfları taşıması olmalıdır. Kaynaklar bu konuda önemli 

bilgiler vermektedir. İbnü’l-Kıftî, Hâkim Biemrillâh’ın onu yanında çalıştırdığını ifade etmiştir52. İbn 

Kesîr ise huzuruna çıktığında Hâkim'in bile İbn Yûnus'a büyük bir saygı duyduğunu ve onun adaletli bir 

şahit olduğunu dile getirmiştir53.  

İbn Yûnus ile ilgili göze çarpan önemli detaylardan biri de onun giyim kuşamıyla alakalı bilgilerdir. 

Bu bilgilere göre İbn Yûnus, giyim ve kuşamıyla dikkatleri üzerine çekmiş ve zaman zaman alay konusu 

 
40 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, II, 366. 
41 Hasan, Tarihu’d-Devlet’l-Fatımîyye, 508; İbnü'l-İmad, Şezeratü'z-zeheb, 157. 
42 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, II, 365; Hayreddin ez-Ziriklî, “el-Aʿlâm: Kâmûsü terâcim li-eşheri’r-ricâl ve’n-nisâ mine’l-

ʿArab ve’l-müstaʿrebîn ve’l-müsteşrikîn.” C. IV, nşr. Züheyr Fethullah, (Beyrut: 1984), 298; Heinrich Suter, Die 

Mathematiker und Astronomen der Araber und Ihre Werke, (Leipzig: Druck und Verlag Von B. G. Teubner, 1900), 77.  
43 Saîd el-Endelüsî, "İbn Yûnus el-Mısrî" olarak künyesini vermektedir. Bkz. Saîd el-Endelüsî, Tabakatü'l-Ümem, thk. Hayat 

Bu Alvan, (Beyrut: Dârü't-Talia, 1985),149; İbn Yûnus, Kahire inşa edildiği zaman gençlik yıllarındaydı. Fustat’ta büyümüş 

ve yaşamını orada geçirmiştir. Bkz. Dizer, “İbn Yûnus”, DİA, XX, 450.  
44 Ebü'l-Fazl Celaleddin Abdurrahman b. Ebu Bekr es-Suyuti, “Hüsnü'l-Muhadara fî’t Tarihi Mısr ve'l-Kahire.”, C. I, thk. 

Muhammed Ebü'l-Fazl İbrâhim, (Kahire: Dâru İhyai'l-Kütübi'l-Arabiyye, 1967), 539; İbn Kesîr, el Bidaye ve'n-Nihaye, C. 

XII, Çev. Mehmet Keskin, (İstanbul: Çağ Yayınları,1995), 43-44. 
45 Saîd el-Endelüsî, Tabakatü'l-Ümem, 1985, 149; Fuat Sezgin, GAS, Band VII, (Leiden: E.J. Brill, 1979), 173.  
46 İbnü'l-İmad, Şezeratü'z-zeheb, 157. 
47 King, “Ibn Yûnus”, BEA, I, 573-574. 
48 İbn Hacer el-Askalani, Lisanü'l-mizan, C. IV, (Beyrut: Müessesetü’l-İlmi li’l-Matbuat / Haydarabad: Dâiretü'l-Maarifi'n-

Nizamiye, 1911, Tıpkıbasım), 232-233; Seyfettin Kaya, Selçuklular Döneminde Astronomi, Yayınlanmamış Doktora Tezi, 

(Fırat Üniversitesi, 2018), 85. 
49 İbnü’l-Kıftî, “Târihu’l-Hukemâ’.” thk: Julius Lippert, (Leipzig: Dieterich’sche Verlagsbuchhandlung, 1903), 230-231;  Sâid 

el-Endelüsî, Tabakâtü’l-Ümem, 1912, 59.  
50 Ez-Ziriklî, “el-Aʿlâm.” 298; İbn Kesîr, el Bidaye ve'n-Nihaye, 43-44. 
51 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, II, 365. 
52 İbnü’l-Kıftî, “Târihu’l-Hukemâ’.”, 230-231. 
53 İbn Kesîr, el Bidaye ve'n-Nihaye, 43-44. 



Astronomical Activities During The Period of Fâtimîd Caliph al-Khâkim and The Killing of al-Khâkim 

 

 

Seyfettin KAYA                                                                        ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

620 620 

olmuştur. Bu konuya ilişkin bilgilere kaynaklarda çokça değinilmektedir. İbn Yûnus’un görünüşü ve 

giyinişiyle ilgili bilgiler veren İbn Hallikan şunları dile getirmiştir;  

“İbn Yûnus, hayatını astronomik gözlemler yaparak ve doğumları hesaplayarak 

geçirdi ve bu konuda eşsiz bir beceri sergiledi, hatta bir yıldızı gözlemlemek için uzun 

daimi yerler bile kurardı. Mukattam Dağı’nda bir gözlemevi kurmuştu. Ve oraya 

vardığında Venüs gezegenini rasad etmek için pelerinini ve türbanını çıkarırdı, bunların 

yerine her ikisi de kırmızı renkli bir kadın elbisesi ve kapşiyon (pelerin) alırdı (muhtemelen 

giyerdi); daha sonra bir gitar çıkarırdı ve önünde parfümler (muhtemelen tütsüler) 

yanarken çalmaya başlardı. Bu harika bir manzaraydı! O dikkatsiz ve dalgın bir adamdı; 

türbanını yüksek siperlikli bir kasketin etrafına sarar ve onun üzerine de pelerinini koyardı; 

kendisi de çok uzun boyluydu ve dışarı çıktığında insanlar tuhaf fiziği, eski püskü görünüşü 

ve yırtık pırtık elbisesiyle ona gülerlerdi. Ancak görünüşünün tuhaflığına rağmen, 

astrolojik tahminlerinde son derece şanslıydı ve bu konuda rakibi yoktu”54. 

Benzer bilgiler veren İbn Kesîr ise İbn Yûnus’un astrolojiyle uğraştığını, bu konuda büyük bir 

ilerleme kaydettiğini, ancak dalgın ve perişan bir kimse olduğunu, eski elbiseler giydiğini ve başına kaba 

bir sarık taktığını, üzerinde de bornoz giyerek merkebine bindiğini ifade etmiştir55. El-Askalani ise İbn 

Yûnus’un uzun boylu olduğunu, uzun ve dizlerine kadar inen bir cübbesini sarığının üzerine giydiğini 

(muhtemelen gözlem yaparken) elbisesini (sarığını) çıkardığını, kırmızı bir elbise ve maske (veya 

duvak) giydiğini, bir sopa çıkardığını onunla vurduğunu ve bunun harikulade bir şey olduğunu 

aktarmıştır56.  

İbn Yûnus, bilimsel yönden sağlam bir ilme sahip olduğu gibi, ahlaki ve vicdani yönden de sağlam 

bir karaktere sahip olmalıdır. Hicri 380 (990) yılında Kadı Muhammed İbn an-Nomân tarafından adl 

(muhtemelen kadı) olarak atanmıştır57. Yaşamının sonlarına doğru Hicri 399 (1009) yılında58 Kahire'de 

vefat etmiştir59. Hicri 399 (1009) yılında sağlığının yerinde olduğu bir sırada talihinde yedi gün içinde 

öleceğini görmüştür. Hemen evine kapanarak kişisel işleriyle ilgilenmeye başlamış ve el yazmalarındaki 

mürekkebi yıkamıştır. Daha sonra kehanet ettiği üzere öleceği güne kadar Kur’an okumuştur60. Öldükten 

sonra cenaze namazı Kadı Malik b. Said b. Ahmed b. Muhammed b. Sevvab tarafından Eski Kahire'nin 

en büyük camisinde kılındı ve kürkçülerin yaşadığı mahallede bulunan kendi meskenine defnedildi. 

Ancak geride sadece bir oğul bırakmıştı. Aptallık derecesinde bir karektere sahip olan bu oğlu, babasının 

bütün kitaplarını ve eserlerini pazarda bulunan sabun imalatçılarına beş paraya satmıştır61.  

3.1.1. İbn Yûnus’un Astronomi ile İlgili Eserleri 

3.1.1.1. Zîc-i el-Hâkimi 

İbn Yûnus tarafından yapılan gözlem faaliyetlerinin kaydedildiği en önemli eser Zîc-i el-Hâkim 

adlı eserdir62. İbn Yûnus, bu eserinde kendisinden önce kaleme alınan eserlerdeki hataları düzeltmeye 

çalışmıştır63. IX. ve X. yüzyıllarda faaliyet gösteren selefleri tarafından yapılan çok sayıda astronomik 

gözlemden (tutulmalar ve diğer olaylar hakkında) alıntılar yapmıştır. Seleflerinin gerçekleştirdiği rasad 

hatalarını ve tutarsızlıklarını aktarırken özellikle çok dikkatli bir üslupla eleştiriler yapmıştır64. 

Seleflerinden bazılarının yaptığı gözlemlerin bir listesiyle eserine başlaması onun zîcini, diğer zîclerden 

 
54 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, II, 365-366;  İbnü'l-İmad, Şezeratü'z-zeheb, 156-157;  King, “Ibn Yûnus”, BEA, I, 573-574. 
55 İbn Kesîr, el-Bidaye ve'n-Nihaye, 43-44; Ez-Ziriklî, “el-Aʿlâm.”, 298; King, “Ibn Yūnus”, Encyclopaedia of the History of 

Science, 2336. 
56 El-Askalani, Lisanü'l-mizan, 233.  
57 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, II, 365.  
58 Es-Suyuti, Hüsnü'l-muhadara, 539.  
59 Ez-Ziriklî, “el-Aʿlâm.”, 298. 
60 King, “Ibn Yûnus”, BEA, I, 573-574; King, “Ibn Yūnus”, Encyclopaedia of the History of Science, 2336. 
61 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, II, 365-366.  
62 Ebü’l-Mehâsin Cemâlüddîn Yûsuf ibn Tağrîberdî, en-Nücûmü’z-zâhire fî mülûki Mıṣr ve’l-Kâhire, C. IV, (Kahire: Dârü’l-

Kütübi’l-Mısriyye, 1933), 179; İbnü’l-Kıftî, “Târihu’l-Hukemâ’.” 230-231; Kâtip Çelebi, Keşfu'z-Zunun, C. II, Arapçadan 

Tercüme Eden Rüştü Balcı, (İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2007), 783;  Es-Suyuti, Hüsnü'l-muhadara, 539. 
63 Ez-Ziriklî, “el-Aʿlâm.” 298. 
64 B. R. Goldstein, “Ibn Yūnus”, The Encyclopaedi of Islam (EI2 - İng.), Vol III, E. J. Brill, Leiden 1986, s. 969.  



Fâtımî Halifesi el-Hâkim Döneminde Astronomi Faaliyetleri ve el Hâkim’in Öldürülmesi 

Seyfettin KAYA                                                                       ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

 621 

ayran en önemli özellik olmuştur65. Bu yönüyle eser, Orta Çağ astronomi gözlemcilerinin en kapsamlı 

listesi şeklindedir66. Ayrıca ibn Yûnus, bu eserinde kendisinden evvel İran ve Abbasi coğrafyasında 

yazılan zîclere de değinmiştir. Özellikle İranlı gökbilimcileri tarafından yazılan Zîc-i Şah’i bu eserlerden 

biridir67. Abbasiler döneminde Şemmâsîye ve Kasiyum gözlemevlerinde yapılan rasad çalışmalarının 

toplandığı Zîc-i Mumtahan (Zîc-i Şemmâsîye veya Zîc-i Me’mûnî) adlı eserden de kendi zîcinde 

bahsetmiştir68. Kendi rasad değerlerini aktarırken sık sık Zîc-i Mümtehan tablolarını kullanarak 

hesaplamalar yapmış ve neticeleri bu zîc ile karşılaştırarak aktarmıştır. Zîc-i el-Hâkim’in yaklaşık 200 

yıl önce Bağdat'ta Yahya b. Ebû Mansûr tarafından Abbasi halifesi Me'mûn için hazırlanan Zîc-i 

Mümtahan’ın yerini alması amaçlanmıştır69. Nitekim bu bilgiyi doğrulayan bir açıklama da Said el-

Endülüsî tarafından verilmektedir. Said el-Endülüsî, İbn Yûnus’un Yahyâ b. Ebû Mansûr’un zîcini kendi 

gözlemleriyle zenginleştirdiğini ve Zîc-i el-Hâkimi adlı eserini meydana getirdiğini ifade etmiştir70.  

Kaynaklar bu eserin cilt sayısı hakkında tam bir mutabakat içerisindedir. Zîcin dört cilt olduğu eser 

hakkında bilgi veren hemen hemen tüm kaynaklarda sabittir71. Bu zîcin yazımına başlanması Fâtımî 

halifesi Azîz-Billâh döneminde olmuş72 ve oğlu Hâkim Biemrillâh döneminde yazımı tamamlanan eser 

ona ithaf edilmiştir73. Eser, doğruluğu açısından Yahya b. Ebu Mansur'un zîci kadar kabul gördüğü için 

Mısır halkı tarafından büyük bir saygı görmüş ve gök cisimlerinin konumlarının hesaplanmasında 

standart bir otorite olarak kabul edilmiştir. Bu güven, eserin özenle hazırlanmasının bir sonucuydu. 

Astronomik tablolar içeren eser, özel bir çalışma olduğunu her detayında hissettirmektedir74.  

İbn Yûnus, Zîc-i el-Hâkimi’nin içeriğinde yaptığı rasad çalışmalarını aktarmaktadır. Bu zîcde 

gezegen kavuşumları ve tutulmalar dâhil tüm gök olaylarıyla ilgili bilgiler detaylı bir şekilde verilmiştir. 

Bu eserde 390 (1000) yılında meydana gelen 40 tane gezegen kavuşumu ve 30 tane Ay tutulması detaylı 

bir şekilde aktarılmış ve dakik veriler tablolar halinde araştırmacılara sunulmuştur. 81 bölümden oluşan 

zîc, Battani’nin kaleme aldığı ez-Zîc-i es-Sabi’den çok daha hacimli ve cetvellerinin sayısı neredeyse 

iki katı kadardır. Zîcde kullanılan matematiksel yöntemler ve cetveller o dönemin en ileri düzeyi olarak 

kabul edilmektedir. Bununla birlikte eserde dinî günlerin, bayramların ve ibadet (namaz) vakitlerinin 

belirlenmesi konusu da ele alınmıştır. Bu tür ibadet vakitlerinin belirlenmesi için Güneş ve Ay’ın günlük 

görünür hareketleri ve konumlarının her açıdan çok net bir şekilde bilinmesi gerekmekteydi. Bu nedenle 

sağlam bir matematik metoduyla oluşturulan cetveller hem mükemmel hem de geniş kapsamlı olarak 

ele alınmıştır75. 

İbn Yûnus’un bu eseri Orta Çağ Avrupası'nda neredeyse bilinmemekteydi. Ancak XVII. yüzyılın 

ortalarında Hollandalı şarkiyatçı Golius tarafından Leiden Kütüphanesi’nde bulunan zîcin bir nüshasının 

incelenmesiyle eserin önemi ilk kez Avrupa’da anlaşılmıştır76. XIX. yüzyılın sonlarında ise Amerikalı 

gökbilimci Simon Newcomb tarafından Ay kuramı çalışmasında verileri çok güvenli bulunan bu eser 

 
65 King, “Ibn Yûnus”, BEA, I, 573-574; King, “Ibn Yūnus”, Encyclopaedia of the History of Science, 2335. 
66 Goldstein, “Ibn Yûnus”, EI2, III, 969. 
67 David Pingree, “The Persian Observation of the Salar Apogee in CA. AD 450”, Journal of Near Eastern Studies, Vol. 24, 

No. 4, Erich F. Schmidt Memorial Issue. Part Two (Oct., 1965), 334. 
68 El-Fergani, Cevami İlm en Nucüm ve Usûl el-Harekât es-Semâviyye, Çev. Yavuz Unat, (Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 

2012), 21-22. 
69 King, “Ibn Yūnus”, Encyclopaedia of the History of Science, 2335; Abbasi halifesi el-Me’mûn dönemi rasad çalışmaları için 

bakınız. Ebu Reyhan El-Biruni, Tahdidü Nihayati'l-Emakin, Çev. Kıvameddin Burslan, Transliterasyonu Hazırlayan: Melek 

Dosay Gökdoğan- Tuba Uymaz, (Ankara: TTK, 2013), 47. 
70 Said el-Endülüsî, Tabakatü’l-Ümem, 2014, 21. 
71 Hasan, Tarihu'd-Devlet'l-Fatımîyye, 508; İbn Kesîr, el Bidaye ve'n-Nihaye, 43-44. 
72 İbnü'l-İmad, Şezeratü'z-zeheb, 156; İmadûddîn İsmail Ebû’l Fida, Kitab-ı el-Muhtasar fi Ahbarü’l Beşer, C. II, (Kahire 1325), 

138; David A. King,“Memlük Astronomisi”, Türkiyat Araştırmaları Dergisi,  Çev. Ayşe Dudu Kuşçu), Sayı 29, (2011), 425. 
73 Suter, Die Mathematiker, 78; Carl Brockelmann, GAL, Suppl., I, (Leiden: E. J. Brill, 1937), 400-401; Heinrich Suter, “İbn 

Yûnus”, Encyclopaedia of Islam, Vol. II, (Leiden: E.J. Brill, 1918), 428. 
74 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, II, 365.  
75 Dayday & Altın, Türk-İslâm Bilginleri, 59; King, “Ibn Yūnus”, Encyclopaedia of the History of Science, 2335. 
76 David A. King, “Ibn Yûnus Very Useful Tables for Reckoning Time by the Sun”, Archive for History of Exact Sciences, X, 

Heidelberg (1973), 343.  



Astronomical Activities During The Period of Fâtimîd Caliph al-Khâkim and The Killing of al-Khâkim 

 

 

Seyfettin KAYA                                                                        ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

622 622 

kullanılmıştır77. Bu eserin 81 bölümünden sadece 40 bölümü günümüze ulaşmıştır78. Leiden, Oxford ve 

Paris'te korunan üç tane el yazması günümüze kadar ulaşan kısımlardır79.  

3.1.1.2. Kitâbü Gâyeti’l-intifâʿ fî maʿrifeti’d-dâʾir ve fazlihî ve’s-semt min kıbeli’l-irtifâʿ:  

İbn Yûnus’un astronomiyle alakalı ikinci eseri zaman ölçümleriyle ilgili cetvellerin yer aldığı bu 

eseridir80. Kahire'de XIX. yüzyıla kadar kullanılan küresel astronomi ile ilgili tablolar külliyatının bir 

parçasıydı. Bu külliyatta yer alan kaç tablonun İbn Yûnus’a ait olduğunu tespit etmek zordur. Bu 

tablolardan bazıları, külliyata XIII. ve XIV. yüzyılda eklenmiş gibi görünmektedir. Çok sayıda kopyası 

bulunan eserin, Dublin ve Kahire'de iki tane el yazması bulunmaktadır81. 

3.2. İbnü’l Heysem (d. 965 - ö. 1039)  

Asıl adı Ali Amad b. Hasan b. Heysem olarak bilinmektedir. Aslen Basralı olan İbnü’l Heysem, 

zamanla Mısır’a yerleşmiş ve ölünceye kadar burada yaşamıştır. Erdemli, güçlü fikirli ve yüzme 

konusunda yetenekliydi. Yaşadığı dönemde matematik konusunda hiç kimse ona denk olamamış ve 

hatta yanına bile yaklaşamamıştır. Daima çalışır ve çok zahid idi, ayrıca iyilik yapmayı da severdi82. 

Şeriat hükümlerine riayet eden dindar bir insandı83. Bu konuda bilgiler veren Sarton, Batı dünyasında 

Alhazen olarak bilinen İbnü’l Heysem’in, yaklaşık 353 (965) yılında Basra’da doğduğunu ve gençlik 

yıllarını Hâkim Biemrillâh döneminde Mısır’da geçirdiğini, fizik ve optik konusunda İslâm dünyasının 

en ünlü bilim insanlarından biri olduğunu, aynı zamanda matematik, tıp (hekim) ve astronomi ile 

ilgilendiğini ifade etmiştir84. Saîd el-Endelüsî, İbnü’l Heysem’in yıldızlar ilmi ile ilgilenen meşhur 

kimselerden biri olduğunu ifade etmiştir85. 

İbnü’l Heysem’in Hâkim Biemrillâh döneminde Mısır’da yaşadığı bilinmesine karşın, herhangi bir 

rasathanede çalışıp çalışmadığı veya bireysel bir rasathaneye sahip olup olmadı belli değildir. Ancak 

astronomi konusunda yaptığı çalışmalar küçümsenecek veya göz ardı edilecek cinsten değildir. İslâm 

dünyasında Batlamyus’un gezegen şekilleri ile alakalı başlatılan tartışma üzerine en kapsamlı eseri 

yazan ilk astronomdur86. Güneşin hareketleri, atmosferin yüksekliği, ayın ve güneşin görünürlüğü ve 

samanyolunun uzaklığı hakkında astronomi alanında çalışmalar ortaya koymuştur87. 

Matematik ve mühendislik bilgisine güvenen İbnü’l Heysem Nil nehri üzerine bir baraj kurarak 

taşmaları önleyebileceğini iddia etmiş ve bu iddiası halife Hâkim Biemrillâh tarafından duyulunca 

Mısır’a davet edilmiştir. Yukarı Mısır’da yer alan Avsan ve civarında keşif yaparak projenin yapılıp 

yapılamayacağını araştırmaya çalışmıştır. Ancak iddiasını gerçekleştiremeyeceğini anlayınca özür 

dilemiş ve mahcup duruma düştüğünü dile getirmiştir. Daha sonra affedilerek divanda kendisine bir 

görev verilmiştir. Bu sırada hizmetinde çalıştığı halifenin basit bahanelerle kan döküp insanları ortadan 

kaldırdığını görünce korkarak evine kapanmış ve kendini deliliğe vurmuştur. Hükümdar ölümünceye 

 
77 Dayday & Altın, Türk-İslâm Bilginleri, 59. 
78 David A. King, “Ibn Yûnus on Lunar Crescent Visibility”, Journal for the History of Astronomy, XIX/3, (1988): 155. 
79 King, “Ibn Yûnus”, BEA, I, 573-574. 
80 Dizer, “İbn Yûnus”, DİA, XX, 452.  
81 King, “Ibn Yūnus”, Encyclopaedia of the History of Science, 2336; King, “Ibn Yûnus”, BEA, I, 573-574. 
82 İbn Ebû Usaybia, ʿUyûnü’l-enbâʾ fî tabakâti’l-etıbbâʾ nşr. Nizâr Rızâ, (Beyrut: Dâru Sâdır, 1965), 550; Saîd el-Endelüsî, 

Tabakatü'l-Ümem, 1985, 150. 
83 Ebü'l-Hasan Zahirüddin Ali b. Zeyd b. Muhammed el-Beyhaki, “Târîhu Hükemai'l-İslâm.” thk. Memduh Hasan Muhammed, 

(Kahire: Mektebetü's-Sekâfeti'd-Diniyye, 1417/1996), 99. 
84 George Sarton, Introduction to The History of Science: From Homer to Omar Khayyam, Vol. I, (Baltimore: Published for 

the Carnegie Institution of Washington,  1927), 721;  J. Vernet, “Ibn al-Haytham”, The Encyclopaedia of Islam (EI2) (İng.), 

Vol III, Edited By B.Lewis, V. L. Menage, Ch. Pellat And J. Schach, (Leiden-London: E. J: Brill, 1986), 788. 
85 Saîd el-Endelüsî, Tabakatü'l-Ümem, 1985, 150.  
86 David A. King,“Memlük Astronomisi”, 426;  Sabra, “Ibn al-Haytham”, In Dictionary of Scientific Biography (DSB), Vol. 

VI, edited by Charles Coulston Gillispie, (New York: Charles Scribner's Sons, 1981), 197-199;  Fuat Sezgin, İslâm’da Bilim 

ve Teknik, C. I, (İstanbul: Türkiye Bilimler Akademisi Yayınları, 2008),  25; Mehmet Bayraktar, İslâm Bilim Adamları, 

İstanbul: İnkılap Kitapevi, 2012, 128. 
87 Vernet, “Ibn al-Haytham”, 789; A. I. Sabra, Optics, Astronomy and Logic: Studies in Arabic Science and Philosophy, 

(Hampshire: Variorum 1994), 134; İbnü’l Heysem’in uzaysal görünüm ile ilgili çalışmaları ve iddiaları için bakınız. 

Muhammed Rıza Hâkim, İslâm Bilim Tarihi, Çev. Hüseyin Arslan, (İstanbul: İnsan Yayınları, 1999), 154. 



Fâtımî Halifesi el-Hâkim Döneminde Astronomi Faaliyetleri ve el Hâkim’in Öldürülmesi 

Seyfettin KAYA                                                                       ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

 623 

kadar deli taklidi yapmaya devam etmiştir. Hükümdar öldükten sonra bu şekilde davranmasına gerek 

kalmamış ve eski haline geri dönmüştür88.  

İbnü’l Heysem muhtemelen 430 (1039) yılında hastalanarak hayatını kaybetmiştir89. Bu konuda 

önemli bilgiler veren el-Beyhaki, “bir hafta ishal çektikten sonra onun kıbleye yöneldiğini, dönüş ve 

kader sanadır ya Rabbi, sana tevekkül ettim ve sana yetiştim” dediğini ve ruhunu teslim ettiğini dile 

getirmiştir90. 

3.3. Ebu Abdullah İbnü’l-Balensi 

Ebu Abdullah b. el-Balensi, halife Azîz-Billâh döneminde yaşamıştır. İyi bir astrolog olup 

kehanetlerinde son derece iyiydi. Hizmetinde bulunduğu halifenin güvenini kazanmıştı. Bu nedenle 

halifenin nazarında büyük bir itibara sahipti. Ünü o kadar çok yayılmıştı ki kendi döneminde yaşayanları 

gölgede bırakmaktaydı. Hicri 386 (996) yılında hayatını kaybetmiştir91. Vefat ettiği tarihe bakıldığı 

zaman çağdaşı olduğu halife Azîz-Billâh’ın oğlu Hâkim Biemrillâh’ın ilk döneminde de faaliyet 

gösterdiği ifade edilebilir. Ancak Suter, eserinde Azîz-Billâh döneminde faaliyet gösterdiğini dile 

getirmesine karşın, oğlu Hâkim Biemrillâh dönemi ile ilgili herhangi bir bilgi vermemektedir. 

3.4. Ali b. Süleyman 

 

Ali b. Süleyman, matematik, tıp (hekim), felsefe ve astroloji alanlarında faaliyet göstermiştir. 

Özellikle astroloji konusunda eşsiz bir bilgiye sahip olduğu ifade edilmektedir. Halife Azîz-Billâh ve 

oğlu Hâkim Biemrillâh dönemlerinde Kahire’de yaşamış ve bu halifelerden sonra vefat etmiştir92. Bu 

bilgiler dışında Ali b. Süleyman hakkında nerdeyse hiçbir bilgiye ulaşılamamaktadır. Kendisiyle ilgili 

bilgiler, Suter’in eserinde yer alan yalnızca bu özet açıklamadan ibarettir. 

 

3.5. Diğer Astronomlar 

Hâkim Biemrillâh döneminde Mısır’da adı bilinen iki astronoma daha rastlanmaktadır. Ancak bu 

astronomların adları dışında kendileriyle alakalı hiçbir bilgiye ulaşılamamaktadır. Bu gökbilimcilerden 

birincisi, Venüs gezegenini rasad ederken İbn Yûnus ile birlikte Mukattam Dağı’na çıktığını söyleyen 

Ebü'l-Hasan el-Tabarani93 iken, ikincisi yıldızlar ilminde meşhur olduğu iddia edilen Hâkim Ebu Zeyd 

Ebu Rahman bin İsa bin Muhammed bin Abdurrahman bin İsa idi94.  

4. Hâkim Biemrillâh’ın Mukattam Dağı’nda Öldürülmesi 

Hâkim Biemrillâh, İbn Yûnus’un ölümünden sonra Kahire’nin Karâfa mahallesinde 403 (1012-13) 

yılında yeniden bir gözlemevi inşa etmeye karar vermiştir. Kadı Malik b. Said gözlemevinin inşasını 

teftiş etmek için görevlendirildi. Ancak çok geçmeden gözlemevinin inşası kesildi ve bu gözlemevi 

hiçbir zaman tamamlanamadı95. Kaynaklar Hâkim Biemrillâh’ın yaşamının sonlarına doğru asrolojiye 

olan ilgisini kaybettiğinden bahsetmektedir. Bu nedenle 404 (1013-1014) yılında getirilen birtakım 

genel yasaklar çerçevesinde insanların astrolojiyle (yıldızlarla) ilgilenmesi ve bu bilimle uğraşmasını 

engellemeye çalışmıştır96. Hatta bütün müneccimleri Kahire’nin baş kadısı Malik b. Said’in huzuruna 

çıkartarak onları sürgüne tabii tutmuştur, ancak kısa bir süre sonra müneccimlikle uğraşmamaları 

şartıyla kendilerini sürgüne göndermekten vazgeçmiştir97. 

 
88 İbnü’l-Kıftî, “Târihu’l-Hukemâ’.” 166-167; İbn Ebû Usaybia, ʿUyûnü’l-enbâʾ, 551; El-Beyhaki, “Târîhu Hükemai'l-İslâm.” 

98-99; Şemseddin es-Şehrezûrî, Nüzhetü’l-Ervâh, Çev: Eşref Altaş, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

Yayınları, 2015), 706. 
89 Vernet, “Ibn al-Haytham”, 788. 
90 El-Beyhaki, “Târîhu Hükemai'l-İslâm.” 100.  
91 Suter, Die Mathematiker, 71.  
92 Suter, Die Mathematiker, 83. 
93 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, II, 365.  
94 Saîd el-Endelüsî, Tabakatü'l-Ümem, 1985, 150.  
95 Sayılı, Observatory, 133-134.  
96 İbn Hammâd, Ahbâru Mülûki, 100; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, III, 450-451. 
97 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, III, 451. 



Astronomical Activities During The Period of Fâtimîd Caliph al-Khâkim and The Killing of al-Khâkim 

 

 

Seyfettin KAYA                                                                        ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

624 624 

Hâkim Biemrillâh, halkın astrolojiyle ilgilenmesini yasaklamasına karşın, Mukattam Dağı’na 

gitmeye devam etmiştir. Bu alışkanlığı kendisini orada yalnız yakalayıp ortadan kaldırmak isteyen 

düşmanlarına bir fırsat doğurmuştur. Kısa süre önce başlayan sokak olayları ve eylemleri onu sevmeyen 

rakiplerini harekete geçirdi. Düşmanları halife Hâkim Biemrillâh’ın dinleneceği odanın bir köşesine 

bakire kız kardeşi Sittülmülk hakkında birçok küfürü ifade eden bir mektup bıraktılar. Bu durumdan son 

derece rahatsız olan halife Hâkim Biemrillâh öfkelenerek kız kardeşine mektubu gösterip “Mısırlılar 

senin yüzünden küfürlü mektuplar yazıp benimle dalga geçiyorlar. Erkeklerin evine girmesine izin 

verdiğini söylüyorlar” diye sorup bir açıklama yapmasını istemiştir. Sittülmülk gözyaşları ve hıçkırıklar 

içinde gazabından korktuğu abisini yatıştırmasına rağmen, öldürülmekten de ciddi bir şekilde korkmaya 

başlamıştır98. Bu suretle Hâkim Biemrillâh’in kız kardeşini zina suçlaması ile öldürme niyeti içine 

girmesi, onun 25 yıl hüküm sürdükten sonra Hicri 411'de (1020/1021) bir suikastle ortadan 

kaldırılmasına neden olan bir sürecin de başlamasına yol açmıştır99. 

Sittülmülk, abisi halife Hâkim Biemrillâh tarafından öldürülmekten korktuğu için İbn Devvas adlı 

bir komutandan yardım istemiştir. Abisinin kendisi için bir tehlike olduğu kadar, onun için de bir tehdit 

olduğunu ve fırsatını bulduğu an her ikisini ortadan kaldıracağını ve abisi Hâkim Biemrillâh’ın yerine 

yeğenini tahta geçireceğini İbn Devvas’a ifade etmiş ve abisinin ortadan kaldırması için onu ikna 

etmiştir. Bu konuda çok zaman kaybetmek istemeyen Sittülmülk ve İbn Devvas hemen bir plan yapma 

yoluna gitmişlerdir. Buna göre dürüst ve yiğit olarak nitelendirilen iki hizmetçi, bin dinar karşılığında 

bir gün evvel Mukattam Dağı’na çıkarılarak halifeyi ve yanında bulunan rikabdarı öldürmeleri için 

pusuya yatırmışlardır100. 

Hâkim Biemrillâh’ın doğumu sırasında talihine bakılmış ve belli bir gecede kendisine ölüm 

korkusu (tehlikesi) geleceği, eğer o saati geçerse 80 yıldan daha fazla yaşayacağı söylenmişti101. O gece 

geldiğinde Hâkim Biemrillâh annesine içinde 200 bin dinar bulunan kutuların anahtarını ona hazine 

olarak bıraktı. Ardından gecenin bir kısmı geçinceye kadar oturdu, sonra canı sıkıldı ve bir süre uyudu. 

Gecenin üçte biri kala uyandı ve şöyle dedi; “çıkıp seyretmezsem ruhum gider”. Bunun üzerine bineğini 

sürdü ve dağa doğru yola çıkmaya başladı102. Hicri 411 (1020/1021) pazartesi gecesi Mukattam Dağı’na 

çıkmak için harekete geçen halife, bütün gece dolaşıp Fukkaî’nin kabrinin başına geldi, sonra Mukattam 

Dağı’nda bulunan Helvan’ın doğu tarafına yöneldi. Yanında iki tane rikabdar103 bulunmaktaydı. 

Bunlardan birini halka para dağıtması için hazineye (Beytü’l-Mal’a) gönderirken104, diğerini ise 

kamışlık ve pınarın yanında kendisini geride beklemesini söyledi105. Sonra dağdan yukarıya doğru 

tırmanarak yanında bulunanlardan uzaklaştı ve bu olayın sonucunda 27 Şevval 411 (13 Şubat 1021) 

tarihi pazartesi günü ortadan kayboldu ve kendisini bir daha gören kimse olmadı106.  

Hâkim Biemrillâh, Mukattam Dağı’na ulaşmış ve bir süre dinlendikten sonra başını doğuya doğru 

çevirip bakmaya başlamıştır. Aris’in (Mars’ın) doğu ufkunda yükseldiğini görünce, “'Kan döken, lanetli 

yıldız yükseliyor; saatim geldi” diye mırıldanmıştır. O sırada pusuya yatmış olan iki adam halifenin 

üzerine atladılar107. Can havliyle bağıran halife, “Yazıklar olsun size! Ne istiyorsunuz?” diye bağırmaya 

başladı. Ancak bu bağrışmalara aldırış etmeyen katiller, halifenin ellerini omuzlarının üzerinden 

kestiler, vücudunu yarıp içindekileri (muhtemelen iç organlarını) çıkardılar, onu bir pelerine sardılar, 

aşağıda bekleyen çocuğu (rikabdarı) öldürüp, eşeği sakatladıktan sonra cesedi İbn Devvas’a getirip 

 
98 Gregory Abû’l Faraj, The Chronography of Bar Hebraeus (1225-1286), C. I, ed. and tr. Ernest E. Wallis Budge, (London: 

Oxford University Press, 1932), 186-187; İbnü’l-Esîr, el-Kamil Fi’t Tarih, C. IX, Çev: Abdülkerim Özaydın, (İstanbul: Bahar 

Yayınları, 1991), 244.  
99 Hamdullah Müstevfi el-Kazvini, The Tarikh-i Guzide, Vol II, Translantion and indices: E. G. Browne & R. A. Nicholson, 

(Leiden: E. J. Brill,  1913), 124; İbn Tağrîberdî, en-Nücûmü, 185-190. 
100 Yahyâ b. Saîd el-Antâkî, “Tarihü'l-Antaki.” thk. Ömer Abdüsselâm Tedmürî, (Trablus: Jarrous Press, 1990), 362; Abû’l 

Faraj, The Chronography of Bar Hebraeus, 187. 
101 Abû’l Faraj, The Chronography of Bar Hebraeus, 187.   
102 El-Antâkî, Tarihü'l-Antaki, 362. 
103 Rikâbdar, "Arap ve İslâm Türk devletlerinde daha ziyade ahırlarda, Osmanlılar’da ise Enderun’da hizmet yapan 

görevlidir". Bkz. Abdülkadir Özcan, "Rikâbdar", DİA, C. XXXV, TDV Yayınları, İstanbul 2008, 111.  
104 İbn Tağrîberdî, en-Nücûmü, 190.  
105 İbnü’l-Esîr, el-Kamil Fi’t Tarih, 244.  
106 Eymen Fuâd Seyyid, ed-Devletü’l-Fâtımiyye fî Mısr, (Kahire: ed-Dârü’l-Mısriyyetü’l-Lübnâniyye, 1992), 116. 
107 Abû’l Faraj, The Chronography of Bar Hebraeus, 188.  



Fâtımî Halifesi el-Hâkim Döneminde Astronomi Faaliyetleri ve el Hâkim’in Öldürülmesi 

Seyfettin KAYA                                                                       ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

 625 

teslim ettiler. İbn Devvas ise cesedi ve katilleri Sittülmülk’e götürdü, o da cesedi oturma odasına gömdü 

ve meseleyi gizli tutmaları için İbn Devvas ve katillere çok miktarda para ve kıyafet verdi108. 

Hâkim Biemrillâh’ın Mukattam Dağı’nda vahşice öldürülmesinden ilk etapta haber alınamadı. 

Şevval’in sonuna doğru halk dışarı çıkıp halifenin dönüşünü beklemeye başladı. 18 Şubat 1021 tarihinde 

bir başka değişle zilkadenin üçüncü günü Muzaffer es-Saklabî ve Hâkim Biemrillâh’ın diğer adamları 

endişelenerek yanına aldıkları kadı ile dağlık alana doğru yola koyuldular. Dağın yamacında halifenin 

bindiği eşeği buldular. Hulvan’ın doğusunda bulunan Bereke’ye geldiklerinde eHâkim Biemrillâh’ın 

yünden dokunan yedi parça elbisesini buldular. Üzerinde bıçak izleri bulunan elbiseyi gördüklerinde 

artık halifenin öldürülüp öldürülmediğine dair akıllarında herhangi bir şüphe kalmadı109. Abisinin 

arandığını gören Sittülmülk ise arama ekibini yanına çağırarak, “rahatsız etmeyin, çünkü kardeşim bana 

zaten birkaç gündür üzerinde ölüm korkusu olduğunu ve bu korkuyu taşıdığını söylemişti. Tepeye çıkmak 

üzere olduğunu ve oradan yaya olarak çöle gideceğini, orada yedi gün saklanacağını ve geri döneceğini 

söyledi. Ve gittiği yerin neresi olduğunu göstermesin diye çocuğu öldüren bizzat Hâkim'di” dedi. Hatta 

Sittülmülk, toplanan kalabalığı susturmak ve kendi tarafına çekmek için bir taraftan toplanan kalabalığa 

hediyeler verirken, bir taraftan da yedi gün boyunca Hâkim Biemrillâh’ın oğluna biat edilmesini 

sağladı110. Ancak halifenin öldürülmesinden memnun olmayanlar Sittülmülk’ü iyice köşeye 

sıkıştırmaya başladılar. Bu konuya değinen Abû’l Faraj, Sittülmülk'ün şöyle düşündüğünü iddia etmiştir; 

“eğer onun vasiyetini yerine getiren o zavallı adamlar hayatta kalırlarsa, sır hiçbir zaman 

gizlenemeyecek ve her erkeğin gözünde aşağılık bir kadın olarak görülecem; ama onları öldürerek her 

türlü korkudan kurtulabilecem”. Bu durumda kendi canını kurtarmak isteyen Sittülmülk, kızgın olan 

tarafa abisinin ölümüyle ilişkilendirebileceği kişiler hakkında bilgiler verdi. Daha önce gizli anlaşma 

imzaladığı ve abisini öldürttüğü emirin (İbn Devvas) ve iki kölenin (hizmetçinin) adını verdi. Kısa 

sürede yakalanan katiller, meydanda üç kazığa bağlanarak toplanan kalabalığa, "efendilerine hainlik 

edip, onu öldürenler bunlardır ve Allah onların fesadını kendi başlarına ortaya çıkarmıştır" bilgisi 

verildi. Akabinde katiller herkesin gözü önünde infaz edilmiştir111. 

SONUÇ 

Orta Çağ İslâm dünyasında Emeviler ve Abbasiler döneminde ilgi duyulan astronomi çalışmaları 

X. ve XI. yüzyılda Fâtımîler döneminde de devam etmiştir. Fâtımîlerin kuruluşu sırasında ve daha 

sonraki süreçte Halife  Azîz-Billâh ve oğlu Hâkim Biemrillâh dönemlerinde nücum ilmine olan 

meraklarından dolayı astronomi faaliyetleri ve çalışmaları dikkat çekici bir noktaya ulaşmıştır. Özellikle 

Hâkim Biemrillâh döneminde astronomi alanında gösterilen başarılar Fâtımî astronomisinin ulaştığı 

yüksek seviye olarak ifade edilebilir. Ancak Halife Hâkim Biemrillâh'ın rasad faaliyetlerine ilgi 

duymasından dolayı Mukattam Dağı’na çıkması, onu ortadan kaldırmak isteyen düşmanlarına fırsat 

vermiş ve özenle hazırlanan bir cinayet eylemiyle düşmanları onu ortadan kaldırılmışlardır. 

Fâtımî astronomisinin esas gelişim kaydettiği ve zirveye ulaştığı süreç Hâkim Biemrillâh dönemi 

olmuştur. Bu tablonun ortaya çıkmasında Hâkim Biemrillâh’ın astrolojiye duyduğu ilgi kadar, İbn 

Yûnus’un rasad çalışmalarında gösterdiği başarı da etkili olmuştur. İbn Yûnus’un rasad çalışmalarındaki 

başarısının sırrı ise Mukattam Dağı’nda inşa edildiği iddia edilen gözlemevi olmuştur. Ancak bu 

gözlemevinin kurumsallığı bir tartışma konusu olduğu gibi şahsi bir gözlemevi olup olmadığı da belli 

değildir. Batılı bilim tarihçileri Mukattam Dağı’ndaki gözlemevinin kurumsallığına şüphe ile 

yaklaşırken, başta Aydın Sayılı olmak üzere Müslüman bilim insanları da bu rasathanenin kurumsal bir 

kimliğe sahip olabileceği konusunda daha iyimser bir tablo çizmektedirler. Ancak eldeki veriler ışığında 

hangi tarafın doğruya yakın olduğunu söylemek de zordur. Bu sorunun cevabı -eğer varsa- belki de 

ileride ortaya çıkacak olan kaynaklar ışığında açıklığa kavuşturulabilir.  

Hâkim Biemrillâh dönemindeki astronomi faaliyetlerinin başarısı verilerin dakik, hassas ve 

güvenilir olmasından kaynaklanmaktadır. Bu durumun ortaya çıkmasında Mukattam Dağı’nda yapıldığı 

iddia edilen gözlemevinde kullanılan rasad aletlerinin büyüklüğü ve hassaslığının etkili olduğu ileri 

 
108 İbn Tağrîberdî, en-Nücûmü, 189. 
109 İbnü’l-Esîr, el-Kamil Fi’t Tarih, 244; El-Antâkî, “Tarihü'l-Antaki.” 361-362. 
110 Abû’l Faraj, The Chronography of Bar Hebraeus, 188; İbn Tağrîberdî, en-Nücûmü, 189. 
111 Abû’l Faraj, The Chronography of Bar Hebraeus, 188; Sinan Alptekin, “el-Hâkim Biemrillâh Devri Fâtımî Tarihi (386-

411/996-1021).” Yayınlanmamıi Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi, 1997, 73-76.  



Astronomical Activities During The Period of Fâtimîd Caliph al-Khâkim and The Killing of al-Khâkim 

 

 

Seyfettin KAYA                                                                        ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

626 626 

sürülebilir. Muhtemelen İbn Yûnus, Mukattam Dağı’ndaki gözlemevinde önemli, hassas ve dakik rasad 

aletleri kullanmıştır. Ancak buna ilişkin kesin bir yargıya ulaşmak da zordur. Bu noktadan hareketle 

gözlemevinde kullanılan rasad aletlerinin ebatları ve fonksiyonları meselesi, Mukattam Dağı’ndaki 

rasathanenin kurumsallığının olup olmadığı konusu kadar belirsizdir. Doğal olarak acele etmeden olayın 

aydınlanması için -eğer varsa- ileride ortaya çıkacak ana kaynakları veya araştırmaları beklemekte fayda 

vardır.   

Abbasiler döneminde (750-1258) faaliyet gösteren rasathanelerde yürütülen gözlem çalışmaları bir 

ekip tarafından yürütülmüştü. Ancak Fâtımîler döneminde Halife Azîz-Billâh ve oğlu Hâkim Biemrillâh 

dönemlerinde yürütülen astronomi faaliyetlerinin belli bir ekip tarafından yürütüldüğünü ifade etmek 

zordur. Mukattam Dağı’nda faaliyet gösteren gözlemevinde bir çalışma ekibinin olup olmadığı belli 

değildir. Gözlemevinde İbn Yûnus tarafından yapılan rasad faaliyetlerine şahit olan astronomlar 

olmasına rağmen, bu astronomların orada çalışıp çalışmadığını söylemek pek olası değildir. Bu nedenle 

Hâkim Biemrillâh dönemindeki rasad faaliyetleri devrin önde gelen bilim insanları olan İbn Yûnus ve 

İbnü’l-Heysem gibi kişilerin bireysel çalışmalarına dayandığı iddia edilebilir. Buna rağmen Fâtımî 

astronomisi en az Abbasi astronomisi kadar başarılıydı. Bu başarının temelinde Fâtımî astronomisinin 

kendisinden önceki astronomi faaliyetleri üzerine temellendirilmiş olması önemli bir rol oynamıştır. Bu 

nedenle Fâtımîler dönemindeki rasadların başarısı, Abbasiler dönemindeki rasadlarla yarışabilecek 

düzeyde ulaştığı, hatta Abbasi astronomisini geride bıraktığı bile iddia edilebilir. Bu durum güvenilir 

olarak kabul edilen Fâtımî astronomisinin ulaştığı seviyenin bir sonucu olarak görülebilir.  

Fâtımî astronomisinin bilim dünyasına kazandırdığı Zîc-i el-Hâkimi kendi çağının dışına çıkarak 

sonraki süreçte İslâm dünyasını etkilemiştir. Bu zîc Geç Orta Çağ’da Müslümanlar tarafından uzun yıllar 

kullanılmıştır. Orta Çağ’ın sonlarında faaliyet gösteren astronomlar ve inşa edilen rasathaneler bu eseri 

araştırmalarında kaynak olarak kullanmak zorunda kalmışlardır. Hatta Aydınlanma Çağı Avrupa’sında 

gök cisimleri bu eserin verilerine göre rasad edilmiştir. Bu yönüyle İbn Yûnus tarafından kaleme alınan 

Zîc-i el-Hâkimi adeta rasad ilminin ana kaynağı gibi kullanılmıştır. Batılı ve doğulu bilim tarihçileri bu 

eseri referans eser olarak yüz yıllar boyunca kullanmışlardır.    

Netice itibarıyla Fâtımî astronomisinin, hem İslâm astronomisine hem de evrensel astronomiye 

katkısı inkâr edilemez. Kendisine ulaşan astronomi bilgisine katkıda bulunarak bu bilgiyi çoğaltan 

Fâtımîler, sonraki astronomlara da bu bilginin aktarılmasına yardımcı olmuşlardır. Kaynak 

yetersizliğinden dolayı içerisinde birtakım belirsizlikleri de barındırmasına rağmen, eldeki kaynaklar ve 

veriler ışığında Fâtımî astronomisinin çağının ilerisinde olduğu savunulabilir.  

KAYNAKÇA 

Abû’l Faraj (Bar Hebraeus), Gregory. The Chronography of Bar Hebraeus (1225-1286). Vol. I. edited 

and translated by Ernest E. Wallis Budge. London: Oxford University Press, 1932. 

Alptekin, Sinan. “el-Hâkim Biemrillâh Devri Fâtımî Tarihi (386-411/996-1021)”. Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi, 1997. 

Aydüz, Salim and Yavuz Unat. “Observatories.” içinde In The Oxford Encyclopedia of Philosophy, 

Science and Technology in Islam, Vol. II, edited by İbrahim Kalın, Salim Aydüz, and Caner Dağlı, 

New York: Oxford University Press, 2014. 

Aydüz, Salim. “Rasathane.” DİA, C. 34, TDV Yayınları: İstanbul 2007, 457.  

Basha, Ahmad Fouad. “Astronomy and Its Applications in The Arab Culture.” In The Contributions of 

The Arab and Islamic Civilizations to Astronomy. 1-23. Alexandria/İskenderiye: Bibliotheca 

Alexandrina, 2006, 1-23. 

Bayraktar, Mehmet. İslâm Bilim Adamları. İstanbul: İnkılap Kitapevi, 2012. 

Brockelmann, Carl. Geschichte Der Arabischen Litteratur (GAL), Suppl., I. Leiden: E. J. Brill, 1937. 

Çelik, Aydın. Fâtımîler Döneminde Kahire Şehri. Elazığ: F. Ü. Ortadoğu Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 2008. 

Dayday, Necmi ve Vural Altın. Gök Biliminde Türk-İslâm Bilginleri. İstanbul: Erkam Matbaası, 2010. 



Fâtımî Halifesi el-Hâkim Döneminde Astronomi Faaliyetleri ve el Hâkim’in Öldürülmesi 

Seyfettin KAYA                                                                       ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

 627 

Dizer, Muammer. “İbn Yûnus”, DİA. C 20,  TDV Yayınları: İstanbul 1999, 450–452. 

Döğen, Şaban. İslâm ve Astronomi. İstanbul: Gençlik Yayınları, 1992. 

Ebû’l Fida, İmadûddîn İsmail. Kitab-ı el-Muhtasar fi Ahbarü’l Beşer. C. II. Kahire: 1325. 

El Suyûti, Abdurrahman Abû Bakr ibn Muhammad. Husnü’l Muhâdara fi Ahbâr Mısır ve’l Kahire. Vol. 

II. edited by Muhammed Ebu el-Fadl İbrahim. Mısır: Dar İhya el-Kutub el-Arabi - İsa el-Babi el-

Halabi, H. 1387 (1967). 

El-Antâkî, Yahyâ b. Saîd. “Tarihü'l-Antaki.” thk. Ömer Abdüsselâm Tedmürî. Tripoli: Jarrous Press, 

1990. 

El-Askalani, İbn Hacer. Lisanü'l-mizan. Vol. IV. Beirut: Müessesetü’l-İlmi li’l-Matbuat, 1971. (Also 

cited as / Haydarabad: Dâiretü'l-Maarifi'n-Nizamiye, 1911, Tıpkıbasım). 

El-Beyhaki, Ebü'l-Hasan Zahirüddin Ali b. Zeyd b. Muhammed. “Târîhu Hükemai'l-İslâm.” thk. 

Memduh Hasan Muhammed. Cairo: Mektebetü's-Sekâfeti'd-Diniyye, 1417/1996. 

El-Biruni, Ebu Reyhan. Tahdidü Nihayati'l-Emakin. Çev. Kıvameddin Burslan, Transliterasyonu 

Hazırlayan: Melek Dosay Gökdoğan- Tuba Uymaz. Ankara: TTK, 2013. 

El-Fergani. Cevami İlm en Nucüm ve Usûl el-Harekât es-Semâviyye. Çev. Yavuz Unat. Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yayınları, 2012. 

El-Hamevi, Abdullah Yakut bin Abdullah el-Rumi. Mu’cemü’l Buldan. Vol. V. Beirut: Dar Sadir, 1995. 

El-Kazvini, Hamdullah Müstevfi. The Tarikh-i Guzide. Vol. II. Translated and indexed by E. G. Browne 

and R. A. Nicholson. Leiden: E.J. Brill, 1913. 

El-Makrîzî, Ebû Muhammed Takıyyüddîn Ahmed b. Alî b. Abdilkâdir b. Muhammed. İttiazü'l-Hunefa 

bi-Ahbari'l-Eimmeti'l-Fâtımîyyine’l-Hulefa. Vol. I. thk. Cemaleddin eş-Şeyyal. Kahire, 1948. 

El-Makrîzî, Takiyüddin Ahmed bin Ali bin Abdülkâdir. El-Mevâ'iz ve'l-i'tibar bi zikri'l-hıtat ve'l-âsâr. 

Vol. I. hzr. Eymen Fuad Sayed. London: Mu'asasat el-furkân li'l turath el islamiyye, 1422 (2002). 

El-Makrîzî. Kitâbü’l-Mevâʿiz ve’l-iʿtibâr bi-zikri’l-hıtat ve’l-âşâr. C. I. Beyrut: Darü’l-Kutub el-

İlmiyya, 1418. 

Es Suyûti, Ebü'l-Fazl Celaleddin Abdurrahman b. Ebu Bekr. “Hüsnü'l-Muhadara fî’t Tarihi Mısr ve'l-

Kahire.” C. I. thk. Muhammed Ebü'l-Fazl İbrâhim, Kahire: Dâru İhyai'l-Kütübi'l-Arabiyye, 1967. 

Es-Sakkaf, Şeyh Alevi bin Abdülkadir. Kitabü'l-Mevsu'at el-Tarihiyye. C. III. El-Durar el-Süniyyat, H. 

1433. 

Es-Şehrezûrî, Şemseddin. Nüzhetü’l-Ervâh. Çev. Eşref Altaş. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları, 2015. 

Eymen Fuâd Seyyid. ed-Devletü’l-Fâtımiyye fî Mısr. Kaire: ed-Dârü’l-Mısriyyetü’l-Lübnâniyye, 1992. 

Ez-Zehebî, Şemseddin. “Aʿlâmü’n-nübelâʾ.” C. XV. nşr. İbrahim Al-Zaybak. Beirut: el-Resala Vakfı 

Yayınları, H. 1405 (1985). 

Ez-Ziriklî, Hayreddin. “el-Aʿlâm: Kâmûsü terâcim li-eşheri’r-ricâl ve’n-nisâ mine’l-ʿArab ve’l-

müstaʿrebîn ve’l-müsteşrikîn.” Vol. IV. nşr. Züheyr Fethullah. Beirut, 1984. 

Goldstein, B. R. “Ibn Yūnus.” In The Encyclopaedi of Islam (EI2- İng.), Vol. III, Leiden: E. J. Brill, 

1986, 969-970. 

Guest, R. “Cairene Topography: El Qarafa According to Ibn Ez Zaiyat.” The Journal of the Royal Asiatic 

Society of Great Britain and Ireland, no. 1 (Jan., 1926): 57–61. 

Hâkim, Muhammed Rıza. İslâm Bilim Tarihi. Çev. Hüseyin Arslan. İstanbul: İnsan Yayınları, 1999. 

Hasan, Hasan İbrahim. Tarihu'd-Devlet'l-Fatımîyye. Kahire: Mektebetü'n-Nehdati'l-Mısriyye, 1981. 

Hitti, P. K. History of The Arabs. London: Mac Millan, 1970. 



Astronomical Activities During The Period of Fâtimîd Caliph al-Khâkim and The Killing of al-Khâkim 

 

 

Seyfettin KAYA                                                                        ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

628 628 

Ibn Haldun. Les Prolégomènes d'Ibn Khaldoun: Notices et Extraits des Manuscrits. Vol. III. Trans. 

William Mac Guckin baron de Slane, Paris: Imprimerie impériale, 1868. 

İbn Ebû Usaybia. ʿUyûnü’l-enbâʾ fî tabakâti’l-etıbbâʾ. nşr. Nizâr Rızâ. Beirut: Dâru Sâdır, 1965. 

İbn Haldun. “Tarih-i İbn Haldûn.” Vol. VI. thk. Halil Şehadeh and Sühayl Zakkar. Beirut: Darü’l-Fikr, 

1421. 

İbn Hallikân. Biographical Dictionary (Vefeyâtü’l-aʿyân). Vol. II/III. Trans. Mac Guckin de Slane. 

Paris: Printed for the Oriental translation fund of Great Britain and Ireland, 1800. 

İbn Hammâd, Ebû Abdullâh Muhammed ibn Alî. “Ahbâru Mülûki Benî ʿUbeyd ve Sîretühüm.” thk. 

Tohamy Nakra and Abdülhalim Üveys. Cairo: Darü’l-Şahva, 1981. 

İbn Kesîr. el Bidaye ve'n-Nihaye. C. XII. Çev. Mehmet Keskin. İstanbul: Çağ Yayınları, 1995. 

İbn Tağrîberdî, Ebü’l-Mehâsin Cemâlüddîn Yûsuf. en-Nücûmü’z-zâhire fî mülûki Mıṣr ve’l-Kâhire. C. 

IV, Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1933. 

İbnü’l-Esîr. el-Kamil Fi’t Tarih. C. IX. Çev. Abdülkerim Özaydın. İstanbul: Bahar Yayınları, 1991. 

İbnü’l-Kıftî. “Târihu’l-Hukemâ’.” thk. Julius Lippert. Leipzig: Dieterich’sche Verlagsbuchhandlung, 

1903. 

İbnü'l-İmad. Şezeratü'z-zeheb fî ahbari men zeheb. C. III. Beirut: Darü’l-Mesire, 1399/1979. 

Kâtip Çelebi. Keşfu'z-Zunun. C. II. Arapçadan Çev. Rüştü Balcı. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 

2007. 

Kaya, Mahmut. “Dârülhikme”, DİA.  C. VIII, TDV Yayınları, İstanbul 1993, 537–538. 

Kaya, Seyfettin. “Orta Çağ Arap-İslâm Devletlerinde İlm-i Nücum ve Müneccimlik.” History Studies 

XI, no. 6 (Ekim 2019): 2311–2324. 

Kaya, Seyfettin. Orta Çağ İslâm Dünyasında Astronomi, Astroloji ve Gözlemevleri. İstanbul: Selenge 

Yayınları, 2021. 

Kaya, Seyfettin. Orta Çağ İslâm Dünyasında Rasathaneler. İstanbul: Libra, 2020. 

Kaya, Seyfettin. “Selçuklular Döneminde Astronomi.” Yayınlanmamış Doktora Tezi, Fırat Üniversitesi,  

2018. 

King, David A. “Ibn Yūnus on Lunar Crescent Visibility.” Journal for the History of Astronomy XIX/3 

(1988): 155–168. 

King, David A. “Ibn Yūnus Very Useful Tables for Reckoning Time by the Sun”. Archive for History 

of Exact Sciences X (1973): 342–394. 

King, David A. “Ibn Yūnus.” In Dictionary of Scientific Biography (DSB), Vol. XIV, edited by Charles 

Coulston Gillispie, New York: Charles Scribner's Sons, 1981, 574-580.  

King, David A. “Ibn Yūnus.” In Encyclopaedia of the History of Science, Technology and Medicine in 

Non-Western Cultures, edited by Helaine Selin, New York: Springer, 2016, 2335–2336. 

King, David A. “Ibn Yūnus: Abū al-Ḥasan Alī ibn Abd al-Raḥmān ibn Aḥmad ibn Yūnus al-Ṣadafī.” In 

The Biographical Encyclopedia of Astronomers (BEA), Vol. I, edited by Thomas Hockey, New 

York: Springer, 2007, 573-574. 

King, David A. “Memlük Astronomisi”, Çev. Ayşe Dudu Kuşçu. Türkiyat Araştırmaları Dergisi, no. 

29 (2011): 421–460. 

Mujani, Wan Kamal, Ibnor Azli Ibrahim, and Mohd Hafiz Safiai. “Observatories in Islamic History”. 

Advances in Natural and Applied Sciences 6, no. 8 (2012): 1370–1373. 

O'Leary, De Lacy. A Short History of the Fâtimîd Khalifate. New York: E. P. Dutton & Co., London: 

Kegan Paul, Trench, Trubner & Co., Ltd., 1923. 



Fâtımî Halifesi el-Hâkim Döneminde Astronomi Faaliyetleri ve el Hâkim’in Öldürülmesi 

Seyfettin KAYA                                                                       ORTAÇAĞ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ - ARALIK/DECEMBER 2025 8/2 

 

 629 

Özcan, Abdülkadir. "Rikâbdar", DİA, C. XXXV, TDV Yayınları, İstanbul 2008, 111–112.  

Pingree, David. “The Persian Observation of the Salar Apogee in CA. AD 450”. Journal of Near Eastern 

Studies 24, no. 4, Erich F. Schmidt Memorial Issue. Part Two (October 1965): 334–336. 

Sabra, A. I. “Ibn al-Haytham.” In Dictionary of Scientific Biography (DSB), Vol. VI, edited by Charles 

Coulston Gillispie, New York: Charles Scribner's Sons, 1981, 189-210. 

Sabra, A. I. Optics, Astronomy and Logic: Studies in Arabic Science and Philosophy. Hampshire: 
Variorum, 1994. 

Sâid el-Endelüsî. “Tabakâtü’l-Ümem.” nşr. P. Louis Cheikho. Beirut: Imprimerie Catholique, 1912. 

Saîd el-Endelüsî. “Tabakatü'l-Ümem.” thk. Hayat Bu Alvan. Beirut: Dârü't-Talia, 1985. 

Saîd el-Endülüsî. Tabakatü’l-Ümem. Çev. Ramazan Şeşen. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları, 2014. 

Samso, J. “Marşad.” In The Encyclopedia of İslâm (EI2 - İng.), Vol. VI, Leiden: E.J. Brill, 1991, 599-

602. 

Sarton, George. Introduction to The History of Science: From Homer to Omar Khayyam. Vol. I. 

Baltimore: Published for the Carnegie Institution of Washington, 1927. 

Sayılı, Aydın. The Observatory in Islâm. Ankara: TTK, 1960. 

Sezgin, Fuat. Geschichte des Arabischen Schrifttums (GAS), Band VII. Leiden: E.J. Brill, 1979. 

Sezgin, Fuat. İslâm’da Bilim ve Teknik. C. I. İstanbul: Türkiye Bilimler Akademisi Yayınları, 2008. 

Suter, Heinrich. “İbn Yûnus.” Encyclopaedia of Islam, Vol. II, Leiden: E.J. Brill, 1918, 428.  

Suter, Heinrich. Die Mathematiker und Astronomen der Araber und Ihre Werke. Leipzig: Druck und 

Verlag Von B. G. Teubner, 1900. 

Vernet, J. “Ibn al-Haytham.” In The Encyclopaedia of Islam (EI2 - İng.), Vol. III, edited by B. Lewis, 

V. L. Menage, Ch. Pellat, and J. Schach, Leiden-London: E. J: Brill, 1986, 788-789. 

Virk, Zakaria M. “A Brief History of Observatories in the Islamic World (800-1600).” The Review of 

Religions 96, no. 9 (September 2001): 46–63. 

 

 

 


