CUKUROVA UNIVERSITESI
ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI

Journal of the Faculty of Divinity of Cukurova University

Cilt / Volume: 25 « Say1 / Issue: 1 « Haziran / June 2025 « 192-205
e-ISSN: 2564-6427 « DOI: cuilah.1531025

URAL TOPLULUKLARINDAN iZHORLARIN/INGRIiANLARIN
INANISLARI UZERINE BiR DEGERLENDIRME

An Evaluation on the Beliefs of the Ural Communities of the Izhor/Ingrians

Mehmet Mustafa ERKAL

Dr. Ogretim Uyesi, Sivas Cumhuriyet Universitesi, [lahiyat Fakiiltesi, Dinler Tarihi
Anabilim Dal, Sivas, Tiirkiye

Asst. Prof,, Sivas Cumhuriyet University, Faculty of Divinity, Department of
History of Religions, Sivas, Tiurkiye

mferkal40@gmail.com https://orcid.org/0000-0003-1636-2463

ROR ID.: https://ror.org/04f81fm77

Makale Bilgisi/Article Information

Makale Tiirti/Article Type: Arasirma Makalesi/Research Article

Gelis Tarihi/ Received: 09.08.2024

Kabul Tarihi/Accepted: 24.06.2025

Yayin Tarihi/Published: 30.06.2025

Intihal Taramasi/Plagiarism Detection: Bu makale, en az iki hakem tarafindan incelendi ve intihal
icermedigi teyit edildi/This article has been reviewed by at least two referees and scanned via a
plagiarism software.

Etik Beyan/Ethical Statement: Bu ¢alismanin hazirlanma siirecinde bilimsel ve etik ilkelere
uyuldugu ve yararlanilan tim ¢alismalarin kaynakc¢ada belirtildigi beyan olunur/It is declared that
scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and
that all the sources used have been properly cited (Mehmet Mustafa Erkal)

Telif/Copyright: Cukurova Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi/Published by Cukurova University
Faculty of Divinity, 01380, Adana, Tiirkiye. Tiim Haklar1 saklidir / All rights reserved.


mailto:mferkal40@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1636-2463
https://ror.org/04f81fm77

MEHMET MUSTAFA ERKAL 193

URAL TOPLULUKLARINDAN iZHORLARIN /INGRIANLARIN iNANISLARI
UZERINE BiR DEGERLENDIRME

An Evaluation of the Beliefs of the I1zhorians/Ingrians, an Uralic Community

Oz

Rusya’nin kuzeybatisinda yasayan Ingria halkinin geleneksel inanglari, bdlgenin stratejik konumu ve Isveg, Rusya,
Finlandiya gibi komsu medeniyetlerin kiiltiirel kesisim noktasinda bulunmasi nedeniyle kendine 6zgii bir yap1
olusturmustur. Animizm ve samanizm temelli ruhaniuygulamalarile dogaya duyulan derin sayginin izlerini tasiyan bu
inang sistemi, mitler, efsaneler ve halk masallar1 araciligiyla korunmus ve sozlii anlati gelenegiyle giintimiize kadar
ulagmugtir. izhor halki ézelinde incelendiginde, doga ruhlari, koruyucu varliklar (haltiaz) ve atalara duyulan saygimnin,
Avrasya’nin genis dini ve Kkiiltiirel mirasiyla benzerlik gésterdigi goriilmektedir. Bu calisma, izhorlarin geleneksel
inaniglarini ele alarak animist ve samanistik unsurlarin Hiristiyanlk ile nasil sentezlendigini analiz etmeyi
amagclamaktadir. Arastirmada, tarihsel kaynaklar, etnografik veriler ve karsilastirmall analiz yéntemi kullanilarak
izhorlarin dinf yapisimin doga merkezli bir anlayis lizerine kurulu oldugu tespit edilmistir. Ozellikle doga ruhlarina
duyulan saygi ve koruyucu varlik inanci, geleneksel Tiirk inanislariyla dikkat ¢ekici paralellikler sergilemektedir. Her
iki kiiltiirde de dogayla kurulan gii¢cli bag, ritiieller ve mitolojik anlatilar lizerinden kendini géstermektedir. Bu
baglamda, izhor inaniglarinin Avrasya kiiltiirel siirekliligi icerisinde degerlendirilmesi, yerel halklarin dini yapilarmm
zaman icinde nasil degistigini ve dis etkilerle nasil sekillendigini ortaya koymaktadir.

Anahtar Kelimeler: Dinler Tarihi, ingrianlar, izhorlar, Ural Topluluklar, Haltiaz.

Abstract

The traditional beliefs of the Ingrian people living in northwestern Russia have formed a unique structure due to the
strategic location of the region and the cultural intersection of neighboring civilizations such as Sweden, Russia and
Finland. This belief system, which bears the traces of animism and shamanism-based spiritual practices and deep
respect for nature, has been preserved through myths, legends and folk tales and has survived to the present day
through oral narrative tradition. An examination of the Izhor people reveals that the respect for nature spirits, guardian
entities (haltiaz) and ancestors is similar to the wider religious and cultural heritage of Eurasia. This study aims to
analyze how animistic and shamanistic elements are synthesized with Christianity in the traditional beliefs of the Izhor.
Drawing upon historical sources, ethnographic data and comparative analysis, this study establishes that that the
Izhorian religious structure is based on a nature-centered worldview. In particular, the respect for nature spirits and
the belief in protective beings exhibit remarkable parallels with traditional Turkish beliefs. In both cultures, the strong
bond established with nature manifests itself through rituals and mythological narratives. In this context, the evaluation
of Izhor beliefs within the Eurasian cultural continuum reveals how the religious structures of local peoples have
changed over time and how they have been shaped by external influences.

Keywords: History of Religions, Ingrians, izhorians, Uralic Communities, Haltiaz.

CUIFD 25/1 (2025), 192-205.



194 [ZHORLARIN/INGRIANLARIN INANISLARI

GIRIS

izhorlar, tarihi olarak Ingriya, inkeri ya da Ingermanland seklinde anilan bélgede Votelerle
beraber yasayan yerel bir topluluktur. Ingriya bélgesi, Finlandiya Kérfezi'ndeki Narva Nehri ile
Ladoga Golii arasinda kalan ve Neva Nehri ile sinirlandirilan Karelya Kistagi, giineyde Estonya ve
kuzeyde Karelya ile komsu olan tarihi yerdir.! Izhorismi, koken olarak Neva Nehri'ni besleyen ve
Leningrad Oblasti'nda bulunan Izhora Nehri’'nden gelir. izhor ve Inkeri isimleri, genellikle Rus
Ortodoks izhorlar ve Lutherci Ingrian Finler i¢in birbirinin yerine kullamilmaktadir.? ingria adinin
kokenine iligkin bir bagka goriiste bu adin Viking Prensi Igor ya da Ingor’dan geldigi seklindedir.
Igor'un ingermanland prensi oldugu géz éniinde bulundurulursa bslgenin adinin izhor nehrinden
degil igor'dan gelmis olabilecegi yoniinde de bir iddia bulunmaktadir.? ingermanland ad:
Leningrad bélgesinin bir kismina 16. Yiizyilda yapilan isvec-Rus savasi sirasinda izhora bélgesinin
eski adi olan Ingermaa ile Isve¢ dilinde “toprak, arazi” anlamindaki land Kkelimesinin
birlesiminden meydana gelmektedir.* Ancak bu iki etnik grup arasinda farklar bulunmaktadir.
Ingrice, Baltik-Fin dillerinin kuzey (ya da dogu) grubuna aittir ve Karelyanca ile Fincenin dogu
lehgeleriyle yakin akrabalik gésterir. Bazi dilbilimciler Ingriceyi ayr bir dil olarak bile kabul
etmemektedir. Bu nedenle, Ingrialilarin eski bir Karelya kabilesinden tiiredigi diisiiniilmektedir
ve bazi Ingriallar da kendilerini Karelyah olarak gérmektedir. Eski ¢alismalar, iki kabilenin
ayrilmasinin 12. yiizyilda tamamlandigin belirtirken, daha yeni arkeolojik ve dilbilimsel bulgular
bunun ¢agimizinilk yiizyilinda gerceklestigini gostermektedir. Son teorilere gore, Ingria toplulugu
birka¢ Fin kabilesinin birlesiminden olusmugstur.> 6. ve 8. yiizyillar arasinda, dogu Slavlarinin
Kreevish (Krievinsh) ve Sloven kabileleri, 10. yiizyilakadar Fin niifusuylayakin temas kurduklari
Ingerland'in giiney kismina ulagmistir. Ingrialilar hakkindaki ilk yazih kayit 12. yiizyildan
kalmadir. Bu kayit 1164-1181 yillar1 arasinda yonetimde olan Papa 3. Aleksander (1105-1181)
tarafindan Uppsala piskoposu Stephan’a yazilmis bir bildiridir. Bu bildiride Papa 3. Aleksander,
Karelyalilar, Samiler (Laponlar) ve Votelere ek olarak Ingria'daki paganlardan da bahseder ve
onlara silah satisim yasaklar.

Izhorlar, Ingerland Finleri, Karelyalilar ve Vepsler gibi dillerini, kiiltiirlerini ve dinlerini
korumayaadanmis dernekler halinde iyi bir sekilde 6rgiitlenmis olsalar da uzun vadeli beklentiler
belirsizdir.” izhor dili ile ilgili cahsmalar 18. yiizyilda baslamis ve bununla ilgili cesitli veriler
toplanarak kayit altina alinmistir.®

18. yiizyilda Rusya ve isvec arasindaki tampon bélge olan Ingermanland’da ii¢ etnik grup
bulunmaktadir. Bu gruplar Finliler, izhorlar ve Ruslar ile Rus sehirlerinden gelen gégcmenler
olarak kaydedilmislerdir. 1732 niifus sayimina gore Ingermanland bélgesinde yasayan toplam
vergi miikellefi 58.979 iken bu sayinin 22.986’s1 Lutheran Finli; 14.5171’i ise yerli niifus olarak
tamimlanan Ortodoks Izhorlardan olusmaktadir.” Bu durum, 1732 yilinda ingermanland
bolgesindeki etnik ve dini cesitliligi ve farkli topluluklarin toplum yapisindaki yerlerini agik¢a
gostermektedir.

1 Kati Kallio, “Interperformative Relationships in Ingrian Oral Poetry”, Oral Tradition25/2 (01 Ekim 2010),
391.

2 Dora Peregi, “The Ingrian Finns - A Historical Overview”, The Finno-Ugric World, ed. Gyérgy Nanovfszky -
Antal Bartha (Budapest: Teleki Laszl6 Foundation, 2004), 71-73.

3 Vasiliy Nikiti¢ Tatis¢ev, “Sobraniye socineniy toma 7 i 8 Istoriya rossiyskaya: okonganiye, Raboti raznih
let” (Moskva: Ladomir, 1996), 410-411.

40.1. Konkova - V.A. Kokko, Ingermanlandskiye finni (Sankt-Peterburg: Rossiyskaya Akademiya nayk, 2009),
5.

5 Jan M. Matley, “The Dispersal of the Ingrian Finns”, Slavic Review 38/1 (Mart 1979), 1-2.

6 V.V. Sedov, Finno-ugri i balti v epohu srednevekov’ya (Moskva: Akademiya Nayk SSSR, 1987), 42.

7 Paul M. Austin, “Soviet Karelian: The Language that Failed”, Slavic Review 51/1 (1992), 33-34.

8 Elemer Bako, “The Minor Finno-Ugrian Languages”, The Quarterly Journal of the Library of Congress 23/2
(1966), 134.

9 Elena Fell, “Izhorians: A Disappearing Ethnic Group Indigenous to the Leningrad Region”, Acta Baltico-
Slavica 43 (31 Aralik 2019), 209.

CUIFD 25/1 (2025), 192-205.



MEHMET MUSTAFA ERKAL 195

Izhorlarin niifusu Rusya tarafindan yapilan 2002 sayimima gére 327, izhor dilini
konusanlarin sayisi ise 362'dir. 2010 sayimina gére niifus 266’ya, izhor dilini konusanlarin sayisi
ise 123’e diismiistiir. Niifus oranindaki diisiis, izhor toplulugunun ve dilinin kaybolma tehlikesi
ile karsi karsiya oldugunu diisiindiirmektedir.

1. TARIHSEL ARKA PLAN

Izhorlarla ilgili ilk tarihsel veri Joakim Kroniklerinde gegmektedir. Kronige gore Rurik’in
karis1 Efanda bir ogul dogurur. Igor ya da ingor olarak anilan bu c¢ocuk dogdugunda Rurik,
Efanda’ya Izhor topraklariyla birlikte deniz kenarindaki vadedilmis sehri verir. Bugiinkii
Ingermanland bélgesinin 9. yiizyildaki adinin Hungard oldugu ifade edilmektedir.!! Rusya’'da
bulunan sehirlerin bazilarinda -grad, -gorod gibi ifadeler bulunmaktadir. Hungard ifadesinin belki
de “Hun sehri” anlaminda bir s6z oldugu iddia edilebilir. Hatta belki de Ingria ile Hungary
kelimeleri de mukayese edildigi takdirde aralarinda etimolojik bir iligki bulunabilir.

izhor adi, Avrupa kaynaklarinda ilk kez Novgorod Kroniklerinde gecmektedir. Burada
1228 yilinda izhorlarin, Novgorodlular tarafindan katledildigi yazilmaktadir.'> Henry Kronigi'nde
ise aym olay Sakalas Estonyalilariyla Novgorodlularin birleserek Ingaria adh iilkeye yiiriidiigii
belirtiimektedir. ingarlara oldukga biiyiik bir darbe vuruldugu, erkekler basta olmak iizere pek
cok insanin katledildigi, kadin erkek c¢ok fazla sayida esir alindig1 sdylenmektedir. Koyun ve
sifirlardan gotiirebildiklerini gotiirdiikleri, gotiiremediklerini ise topyekiin itlaf ettikleri ifade
edilmektedir. Hatta bolgeden o kadar cok esir ve ganimetle doniildiigli ve boylece de Estonya ve
Livonya topraklarimin bunlarla doldugundan bahsedilmektedir.!> Novgorod ve Henry
Kroniklerinin ikisinde de ayni katliamdan bahsedilmesi, Ortodoks ve Katoliklerin orta hakimiyet
bolgesinde ve miimbit bir yer olduguna dolayisiyla bélgenin cografi 6nemine isaret etmektedir.

Izhorlarin dinl inanislarimin  gelisiminde paganizm ile Hiristiyanh@in i¢ ice gecmis
senkretizmi belirleyici olmustur. izhorlar, Baltik bélgesinde yer almalar sebebiyle hem Rus
Ortodoks hem de Bati Katolik Hiristiyanhgimn etkilerine acik kalmigslardir. Ozellikle isveg ve
Rusya’nin bolge lizerindeki askeri ve siyasi miicadeleleri, dini rekabeti de dogrudan etkilemistir.
13. yuzyilin ilk yarisinda boélge halkinin 6nemli 6l¢iide Hiristiyanlastigi belirtilse de halk arasinda
geleneksel inanglarin giicii uzun siire devam etmistir. 13. yiizyilda Izhorlarin 6nde gelen bir lideri
olarak Pelgusi (Pelgii) 6ne ¢cikmaktadir. Novgorod idaresine bagh bir sinir yoneticisi olan Pelgusi,
Izhor topraklarinda askeri ve idari gorevler tistlenmis, 6zellikle de siir giivenligini saglamakla
yukiimli olmustur. Geleneksel inanglarini koruyan bir toplum icinde biiyiimesine ragmen, 1227
yilinda Novgorod Prensi Yaroslav’in yuriittiigii misyonerlik faaliyetleri sonucunda Hiristiyanligl
kabul etmis ve vaftiz edilerek “Filip” adin1 almistir. Bununla birlikte, halkinin biiyiik bir kismi hala
eski inanc¢larimi siirdiirdiiglinden Pelgusi'nin din degistirmesi yalmzca bireysel bir doniisimu
degil, aym zamanda bélgenin Novgorod etkisi altina girdigini de gostermektedir.'4

Pelgusi, Isveclilerin donanmayla Novgorod’a bagh Izhor topraklarina saldiracagim
onceden fark etmis ve bu durumu Prens Aleksander’a haber vermistir. Prens’in onceden
durumdan haber almasi biiytik bir bozgunu 6nleyerek zafere doniismiistiir. Pelgusi'nin verdigi
haber ise mitolojik ve mistik bir anlatiyla efsanelesmistir. Bu mistik vizyona gore Pelgusi, savas
oncesi gece, Neva kiyisinda nébet tutarken Ortodoks azizleri olarak kabul edilen Boris ve Gleb’in
bir kayik icinde gokyiiziinden indigini ve Aleksander Nevski'ye yardim edeceklerini gordiigiinii
soylemistir. Buvizyon, savasin ilahi bir destekle kazanilacagina dair bir isaret olarak yorumlanmis

10 “Isurid”, Fenno-Ugria (Erisim 23 Nisan 2025).

11 Tatiscev, “Sobranie socinenij v vos’'mi tomach. 7/8”, 73.

12 The Chronicle of Novgorod 1016-1471, ¢ev. Robert Michell - Nevill Forbes (London: Office of the Society,
1914), 69.

13 Henricus Lettus, The Chronicle of Henry of Livonia, ¢ev. James A. Brundage (Madison: The University of
Wisconsin Press, 1961), 204.

14 Yu. K. Begunova, “Drevnerusskiye isto¢cniki ob icortse pelgusii-filippe, ucastnike nevskoy bitvi 1240 g.”
(1981).

CUIFD 25/1 (2025), 192-205.



196 [ZHORLARIN/INGRIANLARIN INANISLARI

ve Rus-Ortodoks kimliginin bélgedeki mesruiyetini pekistiren bir unsur olarak kullamlmistir.!
Ancak Aleksandr Nevski'nin bu vizyonun gizli tutulmasini istemesi, savasin stratejik planlamasina
dini unsurlarin dahil edilmesi konusunda temkinli bir yaklasim sergilendigini de
disiindiirmektedir.

Izhorlarin Hiristiyanlastirlmasinda hem Ortodoks Rusya hem de Katolik Isveg etkili
olmus, bu durum izhor toplumunun dinsel yapisim derinden etkilemistir. Yukarida bahsedilen
Pelgusi, Ortodoks Hiristiyanlastirmada 6nemli bir etken olmustur. Ancak bu etki tek yonlii
kalmamistir. Katolik Bat1 (6zellikle Isve¢ Krallig1) da bélgeyi etkisi altina almak icin ¢aba sarf
etmistir. 1255 yilinda Papa 4. Urbanus’un (1195-1264) bélgede (Vatlandia, ingria, Karelia) Katolik
piskopos atama girisimi, Bati'nin Hristiyanlastirma faaliyetlerine dair 6nemli bir kanittir. Bu siire¢
askeri ve siyasi engeller nedeniyle sonugsuz kalsa da bolge halki arasinda Katoliklige gecenlerin
oldugu anlasilmaktadir.'¢

Geleneksel inaniglarin devam ettigi gercegi, 1534 tarihli bir Rus kilise belgesinde de agikca
goriiliir. Bu belgede Izhorlarin ve civardaki diger halklarin halen putperest ibadetler yaptiklar,
kutsal sayillan tas ve agaclara dua ettikleri ve Hiristiyan ayinlerine katilmadiklan
vurgulanmaktadir. 1534’te Bagpiskopos Makariy, Prens Ivan Vasilyevi¢’e Cud, Karelya ve Izhor
halklarinin hala putlara taptiklarim bildirmis ve buna karsi 6nlem almasini istemistir.!” izhorlarm
pagan gelenekleri, kilisenin sert 6nlemlerine ragmen uzun stire varligini stirdiirmis; 16. ylizyilin
ortalarinda dahi kilise tarafindan “seytani” olarak tanimlanan bu geleneklerin devam ettigine dair
sikdyetlere rastlanmaktadir. Izhor halkinin bir kismi, éliilerini Hiristiyan mezarhklan yerine
geleneksel inanislarina bagh olarak héyiiklerine ggmmeyi tercih etmis ve “kotii arbui”!'® olarak
adlandinlan geleneksel ayinlerine devam etmistir. Izhorlar arasindaki kadim geleneklerin
kalicihigy, cografive kiiltiirel olarak yakin diger Fin-Ugor halklarinda da gézlenen genel bir egilimi
yansitir.!® Bolgede Hiristiyan misyoner faaliyetlerinin etkili olmamasi ve geleneksel inanislarin
uzun siire varligini siirdiirmesi, sadece dini degil, siyasi bagimsizligin sembolik bir direnisi olarak
da degerlendirilebilir.

2. TEMEL iNANCLAR VE UYGULAMALAR

Rusya’nin kuzeybatisinda yasayan Izhor halkinin geleneksel inamslari, bolgenin stratejik
konumu ve Isveg, Rusya ve Finlandiya gibi komsu toplumlarla kurdugu kiiltiirel iliskiler
sonucunda kendine 6zgii bir yapi kazanmistir. Bu zengin manevi miras, animist ve samanistik
ogelerle sekillenmis olup dogaya yonelik derin bir saygiy: icinde barindirmaktadir. Izhorlarin
inang sistemleri, mitler, efsaneler ve halk anlatilar1 araciligiyla kusaktan kusaga aktarilan gii¢lii
bir sozlii gelenege sahiptir.2’ Bu anlatilar, doga unsurlarinin kutsalligini 6n plana ¢ikararak izhor
halkinin ¢evreye duydugu saygiy1 ve tiim yasamin birbiriyle baglantili olduguna dair inanglarini
yansitmaktadir.

Izhor inamglarina gére cevrede bulunan her seyin bir ruhu bulunmaktadir. Bu ruhlara
Haltiaz ad1 verilmektedir. Haltiaz, Koruyucu, sahip gibi anlamlara gelmektedir.?! Haltiazlar
insanlara yakin yasadiklar1 6l¢tide nazik ve kibar olabilirlerken uzaklastiklar1 6l¢tide tehlikeli
hatta 6liimciil olabilmektedir. Haltiazlar genellikle yasadiklar1 yere gore isimlendirilirler. S6z

15 0l'ga Igorevna Kon'kova, IZora: oferki istorii i kultury (Sankt Peterburg: MAE RAN, 2009), 51-52. bk. The
Chronicle of Novgorod 1016-1471, 84-86.

16 Begunova, “Drevnerusskiye istogniki ob icortse pelgusii-filippe, ucastnike nevskoy bitvi 1240 g.” (1981).

17 “Religiya fjortsev — Vserossiyskiy konkurs etniceskoy muziki «Vsya strana»”, Vsya strana (blog) (Erisim
18 Ekim 2024).

18 Elena Okladnikova - Levon Kandaryan, “Sacred Landscape in Modern Russia’s Cultural and Historical
Policy Through the Eyes of St. Petersburg and the Leningrad Region Residents”, Sociologija i Prostor, (15
Aralik 2017), 306.

19 Kon'kova, IZora, 143-146.

20 “fjora”, Bol’saya rossiyskaya entsiklopediya (23 Haziran 2023).

21 Ergo-Hart Vastrik, “The Waters and Water Spirits in Votian Folk Belief”, Folklore: Electronic Journal of
Folklore 12 (1999), 17.

CUIFD 25/1 (2025), 192-205.



MEHMET MUSTAFA ERKAL 197

gelimi kodihaltiaz, kodi-isyantya, maakhaltiaz gibi adlarlabilinen ev ruhuy, evin icinde yada altinda
yasarken evle ilgilenir. Sayet bir ev yanarsa kodihaltiazin sessizce agladigina, herkesin bu sessiz
aglamay1 duyabilecegine inanilir. Her ne kadar herkes tarafindan degilse de bazilar1 tarafindan
onlarin goruldigini, kiicik bir kedi, yilan veya kurbaga seklinde oldugu; bir baska grup
tarafindan ise kiiclik bir adam seklinde goriildiigi soylenir. Bazen cocuklarla oyun oynadigi
soylenen kodihaltiazdan yalnizca ¢ok korkak bir insanin korkabilecegine inanilir. Kodihaltiazin
cok hassas bir ruh oldugu, evde biri kavga ederse dayanamayip evi terk ettigi ve boylece evin
huzurunun ka¢tig1 diisiintiliir. Kodihaltiazin evde genellikle ocagin altinda yattigina dair bir inanig
bulundugundan eveyeni gelen bir gelin, desenli kemerlerinden birisini onakurban olarak sunmak
lizere atese atar. Bazen ocaga kurban olarak para da atilir, yeni kesilmigbir hayvanin kanini ocagin
lizerine siirme gelenegi de ayn1 amagla uygulanir.??

Haltiaz inancina benzer bir inang bir baska Ural toplulugu olan Estonlarda da goriiliir.
Estonlarda bu varlik Haldjas seklinde amlir.?® Bir karsilastirma yapildiginda Geleneksel Tiirk
Inamglar’nda yer alan iye kavram ile haltiaz arasinda oldukga biiyiik benzerliklerin oldugu
soylenebilir.

Ural topluluklarinda haltia ve etimolojik anlamda benzeri olan, haldjas, haltija gibi
kelimeler koruyucu ruh anlaminda kullanilmaktadir. Bazi Fin topluluklarinin geleneksel
inanislarinda sifa biiytleri icin bu tabire basvurulmaktadir. Hatta haltia ile ebeveyn ya da anne
(emo) kelimelerinin ayni anlama gelecek sekilde birbiri yerine kullanildig1 goriilmektedir. S6z
gelimiFinlilerde eger demir, neden oldugu yaray1iyilestirmezse, tietdjd seklinde yerel dilde anilan
bilge sifaci, demiri uyararak onun bu gorevi ebeveyni ya da annesi c¢agrilmadan 6nce yerine
getirmesi gerektigini soylerdi. Eger iyilestirme vazifesini yapmaz ve haltia ¢agirilirsa demirin
liziilecegi ima edilerek onu korkutmak amaglanirdi.?*

Izhor inang sisteminde doga ruhlar1 6nemli bir yer tutmakta olup 6zellikle ormanve suyla
iliskili ruhlar toplumun geleneksel doga algisini sekillendirmistir. Metsa-Ema (“Orman Anas1”) ve
Metsa-Tadi (“Orman Teyzesi”) olarak bilinen orman ruhlari, doganin diizenini koruyan varliklar
olarak kabul edilmistir. Ormanda belirli yasaklari ihlal eden kisilerin, 6zellikle de ¢obanlarin, bu
ruhlar tarafindan cezalandirilabilecegine inamlmistir. Ornegin, ormanda rastgele dallar
koparmak veya dogrudan ¢alidan meyve yemek gibi davramslar, Metsa-Ema tarafindan hos
karsilanmaz ve ¢obanlarin siiriilerinden bir koyun yada inek kaybetmelerine neden olabilir. Ayni
sekilde, cocuklarin ormandan getirdigi cicekler veya meyveler, genellikle Metsa-Tadi tarafindan
verildigi diisiiniilen “ormanarmaganlar” olarak kabul edilmistir. Bunun yanisira, su ruhlari izhor
halk inanc¢larinda daha tehlikeli varliklar olarak goriilmiistiir. Vesi-Ema (“Su Anas1”) veya Vesi-
Emantd (“Suyun Sahibesi”) olarak adlandirilan bu ruh, su kaynaklarini kontrol eden ve saygi
gosterilmediginde insanlara zarar verebilen gii¢lii bir varlik olarak betimlenmistir. Bir kisinin
suda bogulmasi, genellikle Su Anasi tarafindan alindigi seklinde yorumlanmistir. Bu inang
dogrultusunda, izhor halki, Luga Nehri kiyisindaki kéylerde Ilya Giinii?® gibi belirli donemlerde su
ruhlarini yatistirmak amaciylakurban torenleri diizenlemistir. Bu ritiiellerde, bir kog kesilir ve i¢
organlari ile basi suyabirakilarak Vesi-Ema’ye sunulurdu. Bu uygulamanin temel amaci, toplumun
cocuklarini ve diger lyelerini su kaynaklarinda meydana gelebilecek olasi felaketlerden
korumakt1.>® Bu tiir doga ruhlarina yénelik inamislar, Izhor halkinin dogayla olan iliskisini ve
ekolojik dengeyi korumaya yonelik geleneksel inang sistemini yansitmaktadir. Ayni zamanda,

22 Kon'kova, IZora, 151-152.

23 Mehmet Mustafa Erkal, “Estonlarin Geleneksel inamislan Uzerine”, Ankara Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi
Dergisi 65/2 (30 Kasim 2024), 909-910.

24 Hakan Rydving - Konsta Kaikkonen, Religions around the Arctic: Source Criticism and Comparisons
(Elektronisk resurs: Stockholm: Stockholm University Press, 2022), 96.

25 0.1. Kon'kova, “Kalendarniye prozdniki ijor”, Elektronnaya biblioteka Muzeya antropologii i etnografii im
Petro Velikogo (Kunstkamera) RAN, ts., 333-334.

26 “Vera i verovaniya”, Den’ Sankt-Peterburga - Korotko i yasno o samom intirisnom (blog) (Erisim 11 Mart
2025).

CUIFD 25/1 (2025), 192-205.



198 [ZHORLARIN/INGRIANLARIN INANISLARI

animist diinya gorisi ile halkin yasam alanlarini sekillendiren dogal unsurlar arasinda gticlt bir
bag oldugunu gostermektedir.

izhorlarin geleneksel inamglarn ile ilgili 1534 tarihli belge oldukca ilging bilgiler
sunmaktadir. Baspiskopos Makariy tarafindan kaleme alinan belgeye gore pek cok Ortodoks
Hiristiyan inancindan sapmaistir. Bu kisiler kiliseye saygi gostermemekte, kilise kurallarini ihmal
etmekte ve ilahi okumak i¢gin tapinaklara gitmemektedir. Ayrica, giinahlarini itiraf etmek icin
ruhani 6nderlerine basvurmamakta, bunun yerine bozulmus inanclarina gore agaclara ve taglara
taparak seytani uygulamalara yonelmektedirler. Carsamba ve Cuma giinleri ile kutsal oruglari
ihmal etmekte, Aziz Petrus orucu sirasinda yasaklanmis yiyecekleri tiiketmekte, putperest
uygulamalara uygun olarak kurbanlar sunmakta ve ickiler icerek kotii ruhlara adaklar
adamaktadirlar. Ona gore insanlar1 Hiristiyanliktan uzaklastiran ve sapkin 6gretileri yayan arbui
ad1 verilen yerel saman ve biiyiiciilerdir. izhorlarin bir kismi éliilerini kiliseler ve mezarhklar
yerine hoyiik ya da kutsal saydiklar1 eski mezarliklara defnetmektedir. Ayrica yeni dogan
bebeklere vaftiz edilmeden 6nce arbuiler tarafindan isim verildikten sonra papazlardan resmi
olarak isimlendirme yapilmasi istenmektedir.?’ Kilise gorevlileri tarafindan pagan tapinaklarinin
yikilmasi, agac, tas ve diger kutsal sayilan nesnelere ibadetlerin tamamen ortadan kaldirilmasi
gerekmektedir. Sapkin biiylicii ve saman arbuilerin ve onlarin ruhani egitimine katilanlarin
yeniden Ortodoks inancina yonlendirilmesi, pagan inang¢larini stirdiirenlerin kesin bir sekilde
cezalandirilmasi saglanacaktir. Evliliklerin ve defin torenlerinin kilise kurallarina uygun sekilde
yapilmasi zorunlu hale getirilecektir.?® Bu metne gére 16. yiizyillda Izhorlarin geleneksel
inaniglarina bagh olduklari, arbui adli bir samanin ruhani liderligine inandiklar1 ve gesitli tabiat
varliklarina kutsiyet atfettikleri anlagilmaktadir.

Izhorlar arasinda giines kiiltii halen devam
etmektedir. Giines sembolleri, Kkiyafetlerin
siislemelerinde ve ev dekorasyonlarinda sik¢ca
kullamlmistir. Yagh bir Izhor kadim sabah
erkenden kalkip istavroz ¢ikardiktan sonra
doguya yonelerek gilinese tazimde bulunur.
Bazilar1 tarafindan bu ibadet 6gle ve aksam
vakitlerinde de yapilirken giinesten saglik ve
giic istenir. Kuzey ingermanland bolgesinde
damat karsilanirken “merhaba ay, merhaba
giines, merhaba misafir gelenler” seklinde eski
bir sarki okunur.?’ Bu sarkinin okunmasim ise

Sekil 1 [zhor/Ingria Bayrag 151k sacan giines ve aya nispetle yine misafir

olarak gelenlerin 151k sactig1 ve gilines ile ayin
ozelliklerini onlara aktardigini sdylemek miimkiindiir. izhor bayraginda belki de bu inangla
dogrudan baglantili olarak glines sembolii (Sekil 1) giiniimiizde halen kullanilmaktadir. Giinesle
iliskili olarak dogu yoniine kutsallik atfetme genel olarak Tiirk kiiltiiriinde de karsilasilan bir
olgudur. Gilines ile ilgili bu ibadetin bir benzerine Tiirk topluluklarindan olan Cuvaslarda da
rastlanir. Cuvaslar, evlerinin kapilarin1 kadim zamanlardan beri dogu yoniine yapar, dliilerinin
yiiziinii doguya cevrili sekilde defnederler.3?

Izhor halki, zengin sozlii kiiltiirleri ve miizik gelenekleriyle diinyanin en “sarki dolu”
topluluklarindan biri olarak kabul edilmektedir. Giintim{iize kadar 100.000’den fazla Izhor sarkisi
kaydedilmis olup bu repertuar icerisinde diinyanin bir kus yumurtasindan yaratilisini anlatan en

27 Jukka Korpela, The World of Ladoga: Society, Trade, Transformation and State Building in the Eastern
Fennoscandian Boreal Forest Zone C. 1000-1555 (LIT Verlag Miinster, 2008), 49.

28 S,I. Kogkurkina vd., Pis’menniye izvestiya o karelah (Petrozavodsk “Kareliya”: Kir'yaj Krayevedskiy tsentr
p. Kurkiyoki, 1990), 60-64.

29 Kon'kova, IZora, 149.

30 Durmus Arnk, Hiristiyanlagstirilan Tiirkler (Cuvaslar) (Diskapi-Ankara: Aziz Anda¢ Yayinlari, 2005), 167-
168.

CUIFD 25/1 (2025), 192-205.



MEHMET MUSTAFA ERKAL 199

eski destansi sarkilar da yer almaktadir. izhor toplumu igerisinde, yiizlerce sarkiy: ezbere bilen
usta halk ozanlar1 6nemli bir yere sahiptir. Bu isimler arasinda en dikkat ¢ceken figtir, 1833 yilinda
St. Petersburg’'un kuzeyindeki Mdkenkyld koytlinde dogan ve olaganiistii hafizasiyla taninan Larin
Paraske (dogum adiyla Paraskeva Nikitichna Nikitina) olmustur. Larin Paraske’nin derin kiiltiirel
birikimi sayesinde 1152 sarki, 1750 atasozii, 336 bilmece ve cok sayida agit yazili hale
getirilmistir. Siirsel anlati gelenegi acisindan dikkate deger bir hafizaya sahip olan bu halk
sanatgisimin, 32.000’den fazla siiri ezbere bildigi kaydedilmistir. izhor miizik ve anlati geleneginin
en 6nemli tasiyicilarindan biri olan Larin Paraske, halk edebiyati ve folklor arastirmalari agisindan
biiyiik bir 6neme sahiptir.3!

Baltik-Fin halklar1 arasinda agaclara yonelik dini ve Kkiiltlirel inanmislar tarihsel siire¢
icerisinde 6nemli bir yer tutmustur. Gliniimiizde dahi bu inanglarin izleri belirli topluluklar
arasinda gozlemlenebilir. Ozellikle Finler, Karelyalilar, Vepsiyalilar, Estonyalilar, Setolar ve Vodlar
arasinda agaclara tapinma geleneginin farkl bicimlerde devam ettigi tespit edilmektedir. Arsiv
kaynaklari, 19. ytizyilda Slisselburg yolu lizerinde kutsal kabul edilen bir cam agacinin varligina
isaret etmektedir. Benzer sekilde, Kuzey Ingermanland boélgesinde mezarliklara giderken dua
edilen “ha¢” camlar1 ve izhora halkinin, Ivan Kupala Gecesi éncesinde bir araya gelerek ates yaktii
ve beyaz horoz kurban ettigi kutsal bir thlamur agacina yonelik rittielleri kayit altina alinmistir.
20. yiizyihn ikinci yarisina kadar bu geleneklerin siirdiiriildiigii anlatiimaktadir. Ornegin,
Ozereshno kéyiindeki Oredega Izhora toplulugu, belirli agaclara yénelik “kurban verme” ritiielini
uygulamaya devam etmistir. Bu baglamda, askere gidecek bir gencin annesi, kdyiin disindaki yol
kenarinda bulunan bir hus agacini kurdelelerle siisleyerek oglunun giivenli bir sekilde geri
donmesi i¢cin dua etmistir. Bu kurdelelerin higbir sekilde ¢ikarilmamasi gerektigi ve agacin kisinin
korunmasina yardimeciolacagina inanildigr aktarilmistir. Benzer sekilde, Sojka yarimadasinda yer
alan Vistino koyti cevresinde yasli cam agaclarinin kutsal kabul edildigi ve tapinma nesnesi olarak
degerlendirildigi séylenmistir. Halen Izhor halki, 6zellikle yash kadinlar, bu agaclara kurban
niyetiyle yiyecek sunmakta, govdelerin oyuklarina yumurtayerlestirmekte, ekmek ve biskiivileri
agacm altina serpmekte dua etmekte ve agaca yonelik saygilarini cesitli ritliellerle ifade

VRY % etmektedirler. Kodipuu (ev agaci) olarak anilan bu
agaclarin ayni zamanda evin koruyucusu olarak goruldiigi
ve Ozel giinlerde sarap, bira, cay gibi sivilarin dibine
dokiilerek 6nilinde istavroz ¢ikartildigl soylenmektedir. Bu
cam agaclari, Ozellikle oliileri anma giinlerinde veya
mezarliklara gitme imkam bulunmadiginda, Kisilerin
manevi bir bag kurdugu o6nemli mekanlar olarak
degerlendirilmektedir. Ayni zamanda, kisilerin saglik
sorunlari yasamasi ya da glnlik yasamlarinda
olumsuzluklarla karsilasmasi durumunda da bu agaclar
ziyaret  edilerek  dinl ve  kiiltiirel ritiieller
gerceklestirilmektedir.3> Bu ritiieller, genel olarak Ural
topluluklarinin dint ve kiiltiirel yapilarinda dogayla
kurduklart mistik bagin 6nemli bir gostergesi olarak
degerlendirilmektedir.

Ilging bir sekilde, Ingrialilarin ruhani uygulamalari
ve inanclari, daha genis Avrasya kiiltiirel ve ruhani
stirekliligini  yansitan Tiirk gelenekleriyle 6nemli
benzerlikler tasimaktadir. Her iki kiiltiir de ritiieller, mitler

o i vedogal ruhlara duyulan sayg araciligiyla dogayla giiclii

Sekil 2 Agaca tazimde bulunan Izhor kadin  bir baglanti kurmaktadir. Kotiiliikklerden korunmak igin
(Kon'kova, Izora, 150.) tilsimlarin kullanilmasi, kozmik eksenlerin betimlenmesi
ve saman figlirlerinin fiziksel ve ruhani diinyalar arasinda aracilik etmesi gibi unsurlar, bu

31 Tatyana Pangina, “ljor1. Cast vtoraya”, Pro Otradnoye (16 Subat 2018).
32 Kon'kova, IZora, 149-150.

CUIFD 25/1 (2025), 192-205.



200 [ZHORLARIN/INGRIANLARIN INANISLARI

kiiltiirler aras1 baglantiy1 vurgulamaktadir. Ancak bu benzerliklere ragmen Izhor ve Tiirk
halklarinin farkh tarihsel ve Kkiilttirel yollari, ruhani sistemlerinde ve uygulamalarinda kendine
ozgi farkhiliklar yaratmistir.

Izhor inamglarinin en dikkat cekici yonlerinden biri, yerel inanglarin komsu kiiltiirlerden
gelen etkilerle harmanlandig1 senkretizmidir. Bu 6zellikle, Tiirk geleneklerinde de goriilen, ruhani
iletisim icin degistirilmis biling durumlarini igeren samanistik uygulamalarda belirgindir.
Ritliellerde ilahi iletisimin arac1 manevi mirasi daha da pekistirmektedir. Bu senkretik unsurlar,
izhor inamsimin uyarlanabilir dogasini vurgulamakla kalmaz aym zamanda Avrasya kiiltiirel
uygulamalarinin daha genis ¢apta birbirine bagliligin1 da ortaya koyar.

Benzer sekilde, 19. yiizyil kaynaklarindan derlenen ve kékeni daha eski sozlii geleneklere
dayanan Tiirk yaratilis mitleri, dogayla ve ilahi olanla derin bir baglantiy1 yansitmaktadir.
Tlrkgeninait oldugu Altay dil ailesi, genis diizliikler boyunca gé¢ eden ve zengin sozlii gelenekleri
tastyan gocebe halklari icerir ve bu halklar Tiirk kiiltiirel ve maneviinanclarini sekillendirmistir.
Altay dillerini konusanlarin gocebe yasam tarzi, toprak anlasmazliklar: ve kiiltiirel alisverislerle
dolu tarihsel deneyimleri, Ingria halkinin yasadig1 benzer siirecleri ammsatmaktadir.

Hem Ingrian hem de Tiirk gelenekleri, kiiltiirel mirasin korunmasinda ritiiellerin 6nemini
vurgulamaktadir. Tiirkiye'de hikaye anlatimi, danslar ve sarkilar gibi ritiieller, kiilttirel bilgi ve
degerlerin nesiller arasinda aktarilmasinda Kkilit bir rol oynamaktadir. Bu nesiller arasi bilgi
aktarimj, kiiltiirel kimligin siirekliligini saglamanin yani sira topluluk tiyeleri arasinda derin bir
aidiyet hissi gelistirmektedir. Benzer sekilde, genellikle miizik, dans ve geleneksel kostiimleri
iceren Ingria festivalleri ve etkinlikleri, kiiltiirel mirasin canl ifadeleri olup gelecege tasinmasina
araci olmaktadir.

Geleneksel Ingria inanclari, doga ve ruhani diinyayla derin bir bag icinde olup diger yerli
dinlerde bulunan baz 6zellikleri yansitmaktadir. Ingrian manevi anlayisinin temel unsurlarindan
biri, dogay1 yasayan, nefes alan ve ruhla dolu bir varlik olarak gérmektir. Bu animist perspektif,
ormanlari, nehirleri, daglar1 ve hayvanlari, her biri kendi ruhuna veya tanrisina sahip kutsal
varliklar olarak kabul eder.33 Tiim yasamin birbirine bagliligi, dogal diinya ile uyum icinde
yasamay1 amaclayan cesitli ritiiel ve torenlerle kutlanmaktadir.

Bu ritiiellere katilim, bireylerin sahip oldugu inanglardan daha 6nemli gorilmektedir.
Amerikan yerlileri gibi bircok yerli kiiltiirde, doktrinel dogruluk birincil bir kaygi degildir. Bunun
yerine, toplulugun torenlerine ve giinliik yasantisina iyi niyetle katilim 6n plandadir. Bu yaklasim,
cocuk yetistirmenin 6nemli bir parcasi olarak insan ve insan olmayan akrabalara karsi uygun
davranis1 greten ve toplulugun is birligi ile baglihigina odaklanan Ingrian kiiltiiriiyle uyumIudur.

Ingrian sozlii hikaye anlatimi gelenegi, doga, ruhlar ve mistik yaratiklarla ilgili mitler,
efsaneler ve halk hikayelerinin aktariminda merkezi bir rol oynamaktadir. Bu hikayeler, Ingria
kultiirtintin gizemli cazibesine katkida bulunarak zengin manevimirasinin korunmasinayardimeal
olur. Geleneksel festivaller ve etkinlikler, toplulugun doga ve atalariyla olan gii¢lii bagini yansitan
miizik, dans, geleneksel kostiimler ve yiyeceklerle Ingrian kiiltiirel mirasim sergileyen canh
kutlamalardir. Dogaya ve kutsala duyulan bu derin saygi, diger yerli ve kiictik 61¢ekli topluluklarda
gozlemlenen uygulamalarla ortiismektedir. Ornegin, din, bircok toplulukta sadece bir inang
sistemi degil, ayn1 zamanda bir uygulama bi¢ciminde goriilmektedir. Bu tiir toplumlarda giinliik
yasam, kutsal metinler olmaksizin, bireyleri kutsal diinyayla baglayan ritiiellerle doludur. Bu
anlayisa gore, onemli olan doktrinel baghliktan ¢cok, bu uygulamalara katilmaktir.

Izhor halkinin kuslarla iliskili inang veritiielleri, kozmolojik ve mitolojik anlamlar tasiyan
zengin bir kiiltlirel gelenek icinde sekillenmistir. Bu inanislar arasinda yer alan 6nemli mitolojik
anlatilardan biri, bir kirlangicin sonsuz su ylzeyinde uzun stire uctuktan sonra gordigi ilk
yiikseltiye yumurta birakmasidir; yumurtanin kirilmasiyla sarisi giinese, beyazi aya, kabugu ise
yildizlara dontsiir. Bu kozmogonik anlati, kirlangic1 “giines kusu” olarak goren ve yumurtayl
evrenin baslangicina dair sembolik bir motif olarak kullanan Izhor gelenekleriyle paralellik tasir.
Aynizamanda kirlangi¢larin ve tarlakuglarinin iyi haberlerin miijdecisi olarak kabul edilmesi, halk

33 Kon'kova, lZora, 149.

CUIFD 25/1 (2025), 192-205.



MEHMET MUSTAFA ERKAL 201

hikayelerinde sikc¢a islenen bir imge haline gelmelerini saglamistir. Mevsim dontimleriyle iligkili
ritiieller ve geleneksel sarkilarda kuslarin kutsal birer haberci ve yaratici gli¢ olarak gortilmesi,
Izhor kiiltiiriiniin animist ve totemist izlerini de ortaya koymaktadir. 34 Béylelikle izhor halkinin
kuslarla ilgili inang¢larinin ve mitlerinin hem evrensel kozmogonik sembollerle 6rtiistiigii hem de
dogaya yonelik kadim saygiy1 ve kiiltiirel stirekliligi giiclii bicimde temsil ettigi soylenebilir.

izhorlar Hristiyanhigi baslarda isteksizce benimsemis olsa da 17. ve 18. yiizyillarda
Ortodoks bayramlari yerel inanglarla kaynasarak yayginlasmistir.3s Kadinlarin en sevdigi
bayramlardan biri, hayvanlarin ilk kez otlatmaya ¢ikarildig1 "Yuriy giinii" idi. Sabahlar1 kadinlar,
agizlarinda bicak ve ellerinde Aziz Georgios'un ikonasin tasiyarak ahira girer, hayvanlari dolasir
veonlar1 korumasiigin azizden yardim diler. Daha sonra bigagi kapi esigine saplayarak hayvanlari
hava nasil olursa olsun disar1 ¢ikarirlar. Aksam saatlerinde koy halki mutlaka bir kutlama
dizenlerdi. Gencler, koytln disina cikarak biiyiik atesler yakar, ateslerin etrafinda dans eder ve
geleneksel “Yegoriy” sarkilari da dahil olmak iizere ¢esitli halk ezgilerini seslendirirdi. Ayni alana
yetiskin erkekler de gelir, genellikle bir kenarda oturarak bira iger ve yaklasan hasat donemi
hakkinda sohbet ederlerdi. Bunun yamn sira, evli kadinlar i¢in 6zel olarak diizenlenen ve yalnizca
onlarin katilimina agik olan ayri bir téren gergeklestirilirdi. Gegmiste, bu téren dogurganlhk kiiltii
ile yakindan iligkili olup bazi kéylerde “kadin bayram1” olarak adlandirilmis ve 1930’lara kadar
Yegoriy yortusunun arifesinde kutlanmaya devam etmistir. Bu 6zel torene kesinlikle erkeklerin
katilimina izin verilmezdi; ancak tek istisna, cobanlarin varligiydi. Ciinkii Yegoriy gliniinden
itibaren ¢oban, toplumsal bakis acisiyla “erkek” olarak kabul edilmezdi. Belki de ¢obanlara cinsel
iliski yasaginin olmasi bu davetin bir sebebi olarak goriilebilir. Cobanin cinsel iliski yasag: ise
nefsani duygularin hayvan bakiminin 6niine ge¢mesi endisesi seklinde agiklanabilir. Eger bir
coban davet edilemezse, torende bulunmasi i¢in bagka bir erkek cagrilirdi. Bu kisi genellikle sarap
servisi yapar ve hus kabugundan yapilan fliit veya hayvan boynuzundan iiretilmis bir nefesli
calgiyla miizik icra ederdi.36

Kutlamalar icin bir evde toplanan kadinlarin sayisi kimi zaman 40’1 asabilirdi. Normalde
kadinlarin baslarini drtmeleri zorunluyken, bu 6zel torende pek cogu bagslar1 acik bir sekilde
bulunurdu. Térenin mahremiyetine biiyiik 6nem verilir, kapilar sikica kapatilir ve hatta bazen
pencereler bile ortilirdi. Kutlamalar ortak bir ziyafetle devam ederdi; sofrada genellikle
yumurta bazl yiyecekler, 6zellikle de omlet bulunurdu. Térenin énemli bir unsuru olarak yil
icinde evlenen geng kadinlar, ilk cocugunu ya da ilk torununu doguran anneler onurlandirilir ve
sarkilar esliginde kutlanirdi. Daha sonra tiim kadinlar el ele tutusarak koy sokaklarinda uzun bir
zincir olusturur, halk oyunlari oynayan geng kizlarin olusturdugu “korovod” ad1 verilen diizende
yuriiyerek geleneksel sarkilar soylerlerdi.3?

Lutheran inanci, Fince konusan Vodlar ve Izhorlar ile Fin Ingrianlarini birbirinden ayiran
en 6nemli unsur olarak 6ne ¢ikmaktadir. Fin ingrianlari, Lutheran Kilisesi icin Fince suomen kirkko
OrtodoksKilisesi i¢in vennain kirkko ifadelerini kendilerine gore tanimlamaktadir.38 Benzer dilleri
konusan etnik gruplarimn birbirinden ayrilmasindadin etkin gekilde kullamlmaktadir. 17. ytzyilda
Fin Ingrianlarinin Lutheran, Izhorlarin ise Ortodoks olarak tanimlandigi ve birbirlerinden
ayrildigr goriilmektedir.39 izhorlarin, Finliler arasinda erimelerinin en énemli sebeplerinden birisi
bu mezhep farklihf olarak diisiinilmektedir. Lutheran Fin Ingrianlar Kiliselerinde kendi
dillerinde ibadet ederken Ortodoks izhorlar ayinlerde kilise Slavcasim kullanmak zorundadir. Bu
durum onlarin kendi dilleri ile ayin yapan Lutheran kilisesine yonelmelerine sebep olmustur.
Ayrica Lutheran kilisesinde 16 ile 18 yaslar1 arasinda konfirmasyon yapilmaktadir. Kilisede
evlenebilmek icin konfirmasyon sarttir ve konfirmasyon yapilmasi icin adaylar okuma, yazma,
sayma gibi sinavlara tabi tutulmaktadir. Cocuklarim egitmek isteyen Ortodoks izhorlar icin bu

34 Kon'kova, IZora, 150-152.

35 Kon'kova, “Kalendarnmiye prozdniki ijor”, 323.

36 0.1. Kon'kova - N.A. D’yackov, Posobie po ijorskomu yaziku (Sankt Peterburg: Tsentr korennih naradov
Leningradskoy oblasti, 2014), 74-75.

37 Kon'kova, “Kalendarniye prozdniki ijor”, 328-329.

38 Konkova - Kokko, Ingermanlandskiye finni, 145-146.

39 Fell, “Izhorians”, 209.

CUIFD 25/1 (2025), 192-205.



202 [ZHORLARIN/INGRIANLARIN INANISLARI

durum bir firsat ve motivasyon olarak goriilmiis ve kendileriyle cocuklarini Lutheran kilisesine
yazdirarak 6z kimliklerini kaybetmislerdir.40 Misyonerlik agisindan degerlendirildiginde egitimin
onemi izhorlar icin kimliklerini kaybetme pahasina dahi olsa cezbedici goriilmiistiir. Ayrica daha
dikkat cekici olan ise ana dilde yapilmayan bir ayinin, o ayini ana dilinde yapan topluluga gore
dezavantajli olmasidir. Her ne kadar ayinlerin kendine 6zgii dilleri oldugu sdéylense de bu
durumun yalnizca ayin dilini konusan topluluk i¢in gecerli oldugu sdylenebilir. Dolayisiyla her
toplulugun kendi dilinde ayin yapmasinin toplumsal kimligi koruyacak araglar arasinda oldugunu
ifade etmek miimkiindiir.

Son yillarda yapilan bazi arkeolojik calismalar neticesinde Sojka yarimadasinda bazi defin
alanlarim ortaya ¢ikarmistir. Buna gore Izhorlarin mezarlarinda belirli bir isaret
bulunmamaktadir. Esasen bu durum mezarlarin yerlerinin bulunmasini oldukga gii¢ kilmaktadir.
Arkeolojik calismalar sayesinde bulunan mezarlarin oldukca diizenli olmasi belki de bu
mezarlarin eskiden bir isareti bulunabilecegine ancak zamanla kaybolmus olabilecegine dair
yorumlara sebep olmaktadir. Defin toreninin cesedi gomme seklinde oldugu gériillmektedir. Diger
Fin-Ugor topluluklarinda oldugu gibi izhorlar da éliilerini meridyenel sekilde yani kuzey giiney
istikametinde defnetmislerdir. Bununla birlikte kesfedilen mezarliklarin dogal kumlu tepelerde
ya da bu tepelerin yamag tarafinda oldugu belirtilmektedir.41 Diizenli sekilde yerlestirilmis
cesetlerin bulundugu mezarliklar bir 6liim sonrasi inancina isaret etmektedir. Ayrica her ne kadar
zorlu arkeolojik ¢alismalar ile bulunmus olsalar da mezarliklarin kumlu tepeler veyayamaglarda
bulunmasi bir kutsal dag/tepe fenomenini akla getirmektedir.

SONUC

Izhorlarin inang yapisl, tarih boyunca yasadiklar: cografyanin getirdigi kiiltiirel etkilesimlerle
sekillenmis, 6zellikle animist ve samanist unsurlarin Hiristiyanlikile sentezlendigi 6zgiin bir dini yapi
ortaya cikmistir. Bu durum, yalnizca Izhorlarin dini pratiklerini degil, ayn1 zamanda etnik kimliklerini
ve toplumsal yapiy1 da etkilemistir. iInang sistemlerinde doga ile kurulan mistik bag, koruyucu ruhlar
(haltiaz), kutsal kabul edilen agaglar, su ve orman ruhlar1 gibi unsurlar, Tirklerin geleneksel
inanclariyla dikkat ¢ekici benzerlikler gostermektedir.

Geleneksel Tiirk inanislarinda goriilen “Yer-Su” inanci, doga varliklarinin kutsalligina duyulan
sayglyl yansitir. Izhorlarin “Metsa-Emad” (Orman Anasi) ve “Vesi-Ema” (Su Anasi) olarak
adlandirdiklari doga ruhlari, Tiirk kiiltiiriindeki “Su Iyesi” ve “Orman lyesi” kavramlari ile benzer bir
fonksiyon iistlenmektedir. Tiirk mitolojisinde oldugu gibi, izhorlar da su ve orman ruhlarina adak
sunmus, doganin giiciine ve koruyucu ruhlarin destegine inanmislardir. Ayni sekilde, ev ve ahir
ruhlarina yénelik inanislar da Tiirklerin “Ev Iyesi” inancini ¢agristirmaktadir.

Izhor halkinda, saman figiirlerine benzer bir sekilde toplumsal hayatta aracihik eden arbui adh
bilge kisiler bulunmus, 6zellikle onlarin sifa ritiiellerinde ruhsal varliklarla iletisim kurduklarina
inanilmistir. Bu, eski Tiirk toplumlarinda “Kam” veya “Baks1” olarak bilinen samanlarin isleviyle
benzerlik géstermektedir. Ayrica, izhor halkinin 6lii gdmme ritiielleri, éliiniin ruhunun huzur iginde
olmasi i¢in gerceklestirilen kurban toérenleri ve dogaya sunulan adaklar, geleneksel Tiirk cenaze
ritiiellerini hatirlatmaktadir. Bunun yani sira, izhor toplumunda halk sarkilar1 ve sézlii anlatim
gelenegi, inang sisteminin korunmasinda ve gelecek nesillere aktarilmasinda 6nemli birrol oynamistir.
Benzer sekilde, Tiirklerde de kopuz esliginde sOylenen destanlar, toplumun mitolojik ve dini
hafizasinin korunmasini saglamistir.

Sonug¢ olarak izhorlarin inang sistemi hem animist hem de Hiristiyan etkileri biinyesinde
barindiran, ancak 6ziinde doga merkezli ve ruhani varliklara dayali bir yapi sergilemektedir. Bu dini
yapl, geleneksel Tiirk inanislariyla bircok ortak noktaya sahiptir ve bu benzerlikler, Avrasya’nin genis
bozkirlarinda yasayan halklar arasinda tarih boyunca devam eden kiiltiirel alisverisin bir yansimasi
olarak degerlendirilebilir. izhorlar, tarih boyunca Hiristiyan misyonerlik faaliyetlerine maruz
kalmalarina ragmen, eski inanglarini halk pratikleri aracilifiyla belirli él¢iide korumus ve dogayla i¢
ice olan bu manevi diinya goriisiinii nesiller boyu aktarmay1 basarmislardir.

40 Fell, “Izhorians”, 210.
41 Sedov, Finno-ugri i balt1 v epohu srednevekov’ya, 42-43.

CUIFD 25/1 (2025), 192-205.



({zmortingrian inanctan Grerine Degeriendirme (Betiafs of the tznomngrians)

[~ Ging ingrosuction)

1. Tarihsel Arka Pan iHistorical Backgraund)

MEHMET MUSTAFA ERKAL 203

Zihin Haritas1/Mind Map

zhartar / Ingrianlr (Ural Tophulugu, Kuzeybats Rusys )

T e e e e e e )

Ayt Edici Ozelkiier: izhor (Ortosoks) vs. ingrian Finler ELulhlrnn)J

LIk in grubu (KacelyarFince ile yskinik

sim Keken: izhera Nehri, Prens igorfingor

Tarihsel Baglam: llk Andma {12, yy), NGfus Azalmas, nn-m.g']

Joakiem Kroniyl (Rurlk, Efands, lgar, Hungard)

oo eronen 1220 Kot

(1 xaynswase

e i vy Kt (328 i en )

Paganizm + Hiristiyanhk (Ortadoks & Katolik Etﬂgﬁ:)

)

Anahtar Figir: Pelgusi (Peigi)

Varens evs S e v e, B e )

Dini Galigim ve Senkretizm

Omerni llahi destek_meseulyet, Nevskinin temikin )

Katnilk Girkimier (Papa (v, Urbanus, 1255)

(s e e oty 534 mapert ) — o e o

e

1534 Raporu Kanitlan

Arbui

Rloli Kilise tarafindan “seytani® gérilmesi

Defin Geleneklert: HayGkicre gomme
Siyasi/Kaice] Direnis Sembaks
A Temel Ggeter: animizm, Samanizm. Doga Saygs:

f

| {(Axtanm volu: Sa2ia Gelenek (Miter, Efsaneler, Halk Aniatian) )
Anlami- Koruyucy, 5anip
Dogas: Fakinl iz ks gére nazKlehikeh

— ‘Ruhal: Yer! tocak atal [ o e e (kermer, para. kar) )

lliskili Kawramiar: Eston Hakfjas, Tork lye

T e )

Metsa-Ems (Orman Anas), Metsa-Tadi {Orman Teyzesi) - Diszen Kory ucu, cerslandici, *orman armagant® veric

Qrman Autvan:

2. Temel

D e e e g e —pv—)

((s6e10 Kottor va momk Gani Rapartuar, >100,000 sark (On: Kiss yumurtasindan yaratibs) )

Anantar Figis Larn Paraske (Dogur, Hahza, Dariénen sser says, Onerml |

- = = D)

S Ty N e ——p—|

Semboller: Giysi, ew dekorasyon

Fittieller. Ginlik tazim (doguya yineime), sagiik/gis duas)

Sorka: Misafir karslama {ay, giines referans:)
Tork KUitGrd s Paralaisk (Cuvasiar)

Kutsal Agaglar: Gam (§lisselburg, mezarl

T A e A o)

Adag Kk ve Ritielier Wil Adakia (yyecek. yumusta) Kurdele baBama. Karlipuu (Ev AQcl, i dokme (sarap, bira, qay) stavroz gkarma |

' zel Inang Alaniar ve Ritieiler

Kuglaria igil Inangar

e p——)

Sembolizm: Haberc (kirangs, tarlakugu)

e A A ol e W e o T o e )

\{smhnlh Bayramiar ve Ritdelier Brmek: Yurly Giind (Aziz Geargios)

" Kargilagtimali Parspektil (Tork inanglan il

1
= cksoloji we Defin Gelenekler Scika Yarmadas Bulgul;

Gzl Katin Torsni: “Kadn Bayram". Eckeklarin disianmas (goban (stisna), . ormiet), Yen!

Varor v o)

Gelikier: aretsiz mezariar. Dizeni yeriegim, K-G yinelimi. Kumlu tepeleriyamagiar )

[ T ————————

‘Ss2il Gelenefin Onem (Destaniar, Sarkstar)
Avrasys Kaltare! Baglantilars

Gast: Ouzgin senkratik yam (AniiamSamanizm + Fritizanii) )

Sonug (Conelusion

Ana Unsurlar: Do merkezilik, Ruhlar, Rtieller

Kiltire!l Dayankiiik ve Adaptasyon
Avrasya Kiltirel Srekilig Vurgusu

CUIFD 25/1 (2025), 192-205.



204 [ZHORLARIN/INGRIANLARIN INANISLARI

KAYNAKCA

Arik, Durmus. Hiristiyanlastirilan Ttiirkler (Cuvaslar). Diskapi-Ankara: Aziz Andag¢ Yayinlari, 1.
basim., 2005.

Austin, Paul M. “Soviet Karelian: The Language that Failed”. Slavic Review 51/1 (1992), 16-35.
https://doi.org/10.2307 /2500259

Bako, Elemer. “The Minor Finno-Ugrian Languages”. The Quarterly Journal of the Library of
Congress 23/2 (1966), 116-137.

Begunova, Yu. K. “Drevnerusskiye isto¢niki ob igortse pelgusii-filippe, ucastnike nevskoy bitwi
1240 g.” 1981. Erisim 04 Mart 2025. https://begunov.spb.ru/index5708.htm]

Erkal, Mehmet Mustafa. “Estonlarin Geleneksel inamglar1 Uzerine”. Ankara Universitesi [lahiyat
Fakiiltesi Dergisi 65/2 (30 Kasim 2024), 903-922.
https://doi.org/10.33227 /auifd.1518719

Fell, Elena. “Izhorians: A Disappearing Ethnic Group Indigenous to the Leningrad Region”. Acta
Baltico-Slavica 43 (31 Aralik 2019), 206-228. https://doi.org/10.11649/abs.2019.010

Kallio, Kati. “Interperformative Relationships in Ingrian Oral Poetry”. Oral Tradition 25/2 (01
Ekim 2010). https://doi.org/10.1353/0rt.2010.0019

Kockurkina, S.I. vd. Pis’'menniye izvestiya o karelah. Petrozavodsk “Kareliya”: Kir'yaj Krayevedskiy
tsentr p. Kurkiyoki, 1990.
https://www.koob.ru/kochkurkina_s_i/pismennye_izvestiya_o_karelah

Kon'kova, 0.1. “Kalendarmye prozdniki ijor”. Elektronnaya biblioteka Muzeya antropologii i
etnografii  im. Petro Velikogo (Kunstkamera)  RAN. 323-336, ts.
https://lib.kunstkamera.ru/files/lib/978-5-88431-189-3/978-5-88431-189-3_23.pdf

Kon'kova, 0.1. - D’yackov, N.A. Posobie po ijorskomu yaziku. Sankt Peterburg: Tsentr korennih
naradov Leningradskoy oblasti, 2014. http://www.forumnarodov47.ru/docs/-jtk.pdf

Kon'kova, Ol'ga Igorevna. [Zora: ocerki istorii i kultury. Sankt Peterburg: MAE RAN, 20009.

Konkova, 0.1. - Kokko, V.A. Ingermanlandskiye finni. Sankt-Peterburg: Rossiyskaya Akademiya
nayk, 20009.
https://www.academia.edu/23198281/%D0%98%D0%BD %D 0%B3%D0%B5%D1%8
0%D0%BC%D0%B0%D0%BD%D0%BB%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D1%81%D0%B
A%D0%B8%D0%B5_%D1%84%D0%B8%D0%BD%D0%BD%D1%8B

Korpela, Jukka. The World of Ladoga: Society, Trade, Transformation and State Building in the
Eastern Fennoscandian Boreal Forest Zone C. 1000-1555. LIT Verlag Miinster, 2008.

Lettus, Henricus. The Chronicle of Henry of Livonia. ¢ev. James A. Brundage. Madison: The
University of Wisconsin Press, 1961.

Matley, [an M. “The Dispersal of the Ingrian Finns”. Slavic Review 38/1 (Mart 1979), 1-16.
https://doi.org/10.2307 /2497223

The Chronicle of Novgorod 1016-1471. ¢ev. Robert Michell - Nevill Forbes. London: Office of the
Society, 1914.

Okladnikova, Elena - Kandaryan, Levon. “Sacred Landscape in Modern Russia’s Cultural and
Historical Policy Through the Eyes of St. Petersburg and the Leningrad Region Residents”.
Sociologija i Prostor. https://doi.org/10.5673/sip.55.3.3

Pangina, Tatyana. “Ijor.. Cast vtoraya”. Pro Otradnoye. 16 Subat 2018. Erisim 13 Mart 2025.
https://protradnoe.ru/

Peregi, Dora. “The Ingrian Finns - A Historical Overview”. The Finno-Ugric World. ed. Gyorgy
Nanovfszky - Antal Bartha. Budapest: Teleki Laszl6 Foundation, 2004.

CUIFD 25/1 (2025), 192-205.



MEHMET MUSTAFA ERKAL 205

Rydving, Hakan - Kaikkonen, Konsta. Religions around the Arctic: Source Criticism and
Comparisons. Elektronisk resurs: Stockholm: Stockholm University Press, 2022.

Sedov, V.V. Finno-ugri i balti v epohu srednevekov’ya. Moskva: Akademiya Nayk SSSR, 1987.

Tatiscev, Vasiliy Nikitic. “Sobraniye so¢ineniy toma 7 i 8 Istoriya rossiyskaya: okonganiye, Rabot1
raznih let”. Moskva: Ladomir, 1996.

Vastrik, Ergo-Hart. “The Waters and Water Spirits in Votian Folk Belief”. Folklore: Electronic
Journal of Folklore 12 (1999), 16-37. https://doi.org/10.7592 /FE]JF1999.12.spirits

Fenno-Ugria. “Isurid”. Erisim 23 Nisan 2025. https://fennougria.ee/rahvad/laanemeresoome-
rahvad/isurid/

Bol'saya rossiyskaya entsiklopediya. “ljora”. 23 Haziran 2023. Erisim 11 Mart 2025.
https://bigenc.ru/c/izhora-2d6463

Vsya strana. “Religiya ljortsev — Vserossiyskiy konkurs etniceskoy muziki «Vsyastrana»”. Erisim
18 Ekim 2024. https://all-country.ru/articles/religiya-izhorczev/

Den’ Sankt-Peterburga - Korotko i yasno o samom intirisnom. “Vera i verovaniya”. Erisim 11 Mart
2025. https://xn----stb8d.xn--plai/portfolio_categories/27-05-den-sankt-peterburga/

STRUCTURED ABSTRACT

This study delves into the religious and spiritual traditions of the Ingrian people within the broader
framework of Uralic cultural heritage, emphasizing their animistic and shamanistic beliefs, interactions with
Christianity, and parallels with traditional Turkic spirituality. The Ingrians, residing in northwestern Russiq,
have historically been influenced by neighboring civilizations such as Sweden, Finland, and Russia, leading to
a complex religious syncretism where indigenous beliefs coexisted with Orthodox and Catholic Christian
elements. Their spiritual worldview is deeply rooted in nature worship, guardian spirits (haltiaz), and ancestor
veneration, closely resembling the Turkic concept of iye spirits that protect homes, forests, and waters. Rituals
such as offerings to sacred trees, water deities, and household spirits demonstrate their ecological
consciousness and belief in the interconnectedness of all life, a perspective similarly found in Traditional Turkic
beliefs. Despite widespread Christianization efforts, traditional Ingrian practices were not entirely eradicated
but rather adapted into Orthodox religious customs, as seen in the integration of fertility rites, agricultural
ceremonies, and seasonal festivals with Christian elements. The significant role of women in Ingrian spiritual
life, particularly in fertility-related rituals and nature veneration, closely aligns with matriarchal elements
observed in Turkic shamanistic traditions. Moreover, the belief in spirits inhabiting natural elements, the
practice of divination, and the reverence for ancestors mirror many aspects of early Turkic animistic and
shamanistic thought. By analyzing historical sources, ethnographic records, and religious chronicles, this study
highlights the resilience of Ingrian spiritual traditions and their place within the broader Eurasian cultural
and religious landscape. The comparative perspective with Turkic traditions provides valuable insight into the
continuity and adaptation of indigenous belief systems despite external influences, further enriching our
understanding of how spirituality shapes cultural identity in historically contested regions.

CUIFD 25/1 (2025), 192-205.



