
 

ÇUKUROVA ÜNİVERSİTESİ  

İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ 

Journal of the Faculty of Divinity of Çukurova University 

Cilt / Volume: 25 • Sayı / Issue: 1 • Haziran / June 2025 • 192-205 

e-ISSN: 2564-6427  • DOI: cuilah.1531025 

 

URAL TOPLULUKLARINDAN İZHORLARIN/İNGRİANLARIN 
İNANIŞLARI ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME  

An Evaluation on the Beliefs of the Ural Communities of the Izhor/Ingrians 

 

 

 

Mehmet Mustafa ERKAL 

Dr. Öğretim Üyesi, Sivas Cumhuriyet Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Dinler Tarihi 
Anabilim Dalı, Sivas, Türkiye  
Asst. Prof., Sivas Cumhuriyet University, Faculty of Divinity, Department of 
History of Religions, Sivas, Türkiye 
mferkal40@gmail.com   https://orcid.org/0000-0003-1636-2463  
ROR ID.: https://ror.org/04f81fm77 
 
 

 

 

 

Makale Bilgisi/Article Information 
Makale Türü/Article Type: Araştırma Makalesi/Research Article 
Geliş Tarihi/ Received: 09.08.2024 
Kabul Tarihi/Accepted: 24.06.2025 
Yayın Tarihi/Published: 30.06.2025 
İntihal Taraması/Plagiarism Detection: Bu makale, en az iki hakem tarafından incelendi ve intihal  
içermediği teyit edildi/This article has been reviewed by at least two referees and scanned via a 
plagiarism software. 
Etik Beyan/Ethical Statement: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere 
uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur/It is declared that 
scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and 
that all the sources used have been properly cited (Mehmet Mustafa Erkal) 
Telif/Copyright: Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi/Published by Çukurova University  
Faculty of Divinity, 01380, Adana, Türkiye. Tüm Hakları saklıdır / All rights reserved.  

mailto:mferkal40@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1636-2463
https://ror.org/04f81fm77


MEHMET MUSTAFA ERKAL 

 ÇÜİFD 25/1 (2025), 192-205.   

193 

URAL TOPLULUKLARINDAN İZHORLARIN/İNGRİANLARIN İNANIŞLARI 
ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME  

An Evaluation of the Beliefs of the Izhorians/Ingrians, an Uralic Community 

  

Öz  

Rusya’nın kuzeybatısında yaşayan İngria halkının geleneksel inançları, bölgenin stratejik konumu ve İsveç, Rusya, 
Finlandiya gibi komşu medeniyetlerin kültürel kesişim noktasında bulunması nedeniyle kendine özgü bir yapı 
oluşturmuştur. Animizm ve şamanizm temelli ruhani uygulamalar ile doğaya duyulan derin saygının izlerini taşıyan bu 
inanç sistemi, mitler, efsaneler ve halk masalları aracılığıyla korunmuş ve sözlü anlatı geleneğiyle günümüze kadar 
ulaşmıştır. İzhor halkı özelinde incelendiğinde, doğa ruhları, koruyucu varlıklar (haltiaz) ve atalara duyulan saygının, 
Avrasya’nın geniş dinî ve kültürel mirasıyla benzerlik gösterdiği görülmektedir. Bu çalışma, İzhorların geleneksel 
inanışlarını ele alarak animist ve şamanistik unsurların Hıristiyanlık ile nasıl sentezlendiğini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. Araştırmada, tarihsel kaynaklar, etnografik veriler ve karşılaştırmalı analiz yöntemi kullanılarak 
İzhorların dinî yapısının doğa merkezli bir anlayış üzerine kurulu olduğu tespit edilmiştir. Özellikle doğa ruhlarına 
duyulan saygı ve koruyucu varlık inancı, geleneksel Türk inanışlarıyla dikkat çekici paralellikler sergilemektedir. Her 
iki kültürde de doğayla kurulan güçlü bağ, ritüeller ve mitolojik anlatılar üzerinden kendini göstermektedir. Bu 
bağlamda, İzhor inanışlarının Avrasya kültürel sürekliliği içerisinde değerlendirilmesi, yerel halkların dinî yapılarının 
zaman içinde nasıl değiştiğini ve dış etkilerle nasıl şekillendiğini ortaya koymaktadır.  

 

Anahtar Kelimeler: Dinler Tarihi, İngrianlar, İzhorlar, Ural Toplulukları, Haltiaz.  

 

Abstract  

The traditional beliefs of the Ingrian people living in northwestern Russia have formed a unique structure due to the 
strategic location of the region and the cultural intersection of neighboring civilizations such as Sweden, Russia and 
Finland. This belief system, which bears the traces of animism and shamanism-based spiritual practices and deep 
respect for nature, has been preserved through myths, legends and folk tales and has survived to the present day 
through oral narrative tradition. An examination of the Izhor people reveals that the respect for nature spirits, guardian 
entities (haltiaz) and ancestors is similar to the wider religious and cultural heritage of Eurasia. This study aims to 
analyze how animistic and shamanistic elements are synthesized with Christianity in the traditional beliefs of the Izhor. 
Drawing upon historical sources, ethnographic data and comparative analysis, this study establishes that that the 
Izhorian religious structure is based on a nature-centered worldview. In particular, the respect for nature spirits and 
the belief in protective beings exhibit remarkable parallels with traditional Turkish beliefs. In both cultures, the strong 
bond established with nature manifests itself through rituals and mythological narratives. In this context, the evaluation 
of Izhor beliefs within the Eurasian cultural continuum reveals how the religious structures of local peoples have 
changed over time and how they have been shaped by external influences.  

 

Keywords: History of Religions, İngrians, İzhorians, Uralic Communities, Haltiaz.  



İZHORLARIN/İNGRİANLARIN İNANIŞLARI 

 ÇÜİFD 25/1 (2025), 192-205.   

194 

GİRİŞ  

İzhorlar, tarihi olarak İngriya, İnkeri ya da İngermanland şeklinde anılan bölgede Votelerle 
beraber yaşayan yerel bir topluluktur. İngriya bölgesi, Finlandiya Körfezi’ndeki Narva Nehri ile 
Ladoga Gölü arasında kalan ve Neva Nehri ile sınırlandırılan Karelya Kıstağı, güneyde Estonya ve 
kuzeyde Karelya ile komşu olan tarihi yerdir.1 İzhor ismi, köken olarak Neva Nehri’ni besleyen ve 
Leningrad Oblastı’nda bulunan İzhora Nehri’nden gelir. İzhor ve İnkeri isimleri, genellikle Rus 
Ortodoks İzhorlar ve Lutherci İngrian Finler için birbirinin yerine kullanılmaktadır.2 İngria adının 
kökenine ilişkin bir başka görüşte bu adın Viking Prensi İgor ya da İngor’dan geldiği şeklindedir. 
İgor’un İngermanland prensi olduğu göz önünde bulundurulursa bölgenin adının İzhor nehrinden 

değil İgor’dan gelmiş olabileceği yönünde de bir iddia bulunmaktadır.3 İngermanland adı 
Leningrad bölgesinin bir kısmına 16. Yüzyılda yapılan İsveç-Rus savaşı sırasında İzhora bölgesinin 
eski adı olan İngermaa ile İsveç dilinde “toprak, arazi” anlamındaki land kelimesinin 
birleşiminden meydana gelmektedir.4 Ancak bu iki etnik grup arasında farklar bulunmaktadır. 
İngrice, Baltık-Fin dillerinin kuzey (ya da doğu) grubuna aittir ve Karelyanca ile Fincenin doğu 
lehçeleriyle yakın akrabalık gösterir. Bazı dilbilimciler İngriceyi ayrı bir dil olarak bile kabul 
etmemektedir. Bu nedenle, İngrialıların eski bir Karelya kabilesinden türediği düşünülmektedir 
ve bazı İngrialılar da kendilerini Karelyalı olarak görmektedir. Eski çalışmalar, iki kabilenin 
ayrılmasının 12. yüzyılda tamamlandığını belirtirken, daha yeni arkeolojik ve dilbilimsel bulgular 
bunun çağımızın ilk yüzyılında gerçekleştiğini göstermektedir. Son teorilere göre, İngria topluluğu 
birkaç Fin kabilesinin birleşiminden oluşmuştur.5 6. ve 8. yüzyıllar arasında, doğu Slavlarının 
Kreevish (Krievinsh) ve Sloven kabileleri, 10. yüzyıla kadar Fin nüfusuyla yakın temas kurdukları 
Ingerland'ın güney kısmına ulaşmıştır. İngrialılar hakkındaki ilk yazılı kayıt 12. yüzyıldan 
kalmadır. Bu kayıt 1164-1181 yılları arasında yönetimde olan Papa 3. Aleksander (1105-1181) 
tarafından Uppsala piskoposu Stephan’a yazılmış bir bildiridir. Bu bildiride Papa 3. Aleksander, 
Karelyalılar, Samiler (Laponlar) ve Votelere ek olarak İngria'daki paganlardan da bahseder ve 
onlara silah satışını yasaklar.6 

İzhorlar, İngerland Finleri, Karelyalılar ve Vepsler gibi dillerini, kültürlerini ve dinlerini 
korumaya adanmış dernekler halinde iyi bir şekilde örgütlenmiş olsalar da uzun vadeli beklentiler 
belirsizdir.7 İzhor dili ile ilgili çalışmalar 18. yüzyılda başlamış ve bununla ilgili çeşitli veriler 

toplanarak kayıt altına alınmıştır.8  

18. yüzyılda Rusya ve İsveç arasındaki tampon bölge olan İngermanland’da üç etnik grup 
bulunmaktadır. Bu gruplar Finliler, İzhorlar ve Ruslar ile Rus şehirlerinden gelen göçmenler 
olarak kaydedilmişlerdir. 1732 nüfus sayımına göre İngermanland bölgesinde yaşayan toplam 
vergi mükellefi 58.979 iken bu sayının 22.986’sı Lutheran Finli; 14.511’i ise yerli nüfus olarak 
tanımlanan Ortodoks İzhorlardan oluşmaktadır.9 Bu durum, 1732 yılında İngermanland 
bölgesindeki etnik ve dinî çeşitliliği ve farklı toplulukların toplum yapısındaki yerlerini açıkça 
göstermektedir. 

 
1 Kati Kallio, “Interperformative Relationships in Ingrian Oral Poetry”, Oral Tradition 25/2 (01 Ekim 2010),  
391. 
2 Dora Peregi, “The Ingrian Finns - A Historical Overview”, The Finno-Ugric World, ed. György Nanovfszky - 
Antal Bartha (Budapest: Teleki László Foundation, 2004), 71-73. 
3 Vasiliy Nikitiç Tatişçev, “Sobraniye soçineniy toma 7 i 8 Istoriya rossiyskaya: okonçaniye, Rabotı raznih 
let” (Moskva: Ladomir, 1996), 410-411. 
4 O.İ. Konkova - V.A. Kokko, İngermanlandskiye finnı  (Sankt-Peterburg: Rossiyskaya Akademiya nayk, 2009),  
5. 
5 Ian M. Matley, “The Dispersal of the Ingrian Finns”, Slavic Review 38/1 (Mart 1979), 1-2. 
6 V.V. Sedov, Finno-ugrı i baltı v epohu srednevekov’ya (Moskva: Akademiya Nayk SSSR, 1987), 42. 
7 Paul M. Austin, “Soviet Karelian: The Language that Failed”, Slavic Review 51/1 (1992), 33-34. 
8 Elemer Bako, “The Minor Finno-Ugrian Languages”, The Quarterly Journal of the Library of Congress  23/2 
(1966), 134. 
9 Elena Fell, “Izhorians: A Disappearing Ethnic Group Indigenous to the Leningrad Region”, Acta Baltico-
Slavica 43 (31 Aralık 2019), 209. 



MEHMET MUSTAFA ERKAL 

 ÇÜİFD 25/1 (2025), 192-205.   

195 

İzhorların nüfusu Rusya tarafından yapılan 2002 sayımına göre 327, İzhor dilini 
konuşanların sayısı ise 362’dir. 2010 sayımına göre nüfus 266’ya, İzhor dilini konuşanların sayısı 
ise 123’e düşmüştür.10 Nüfus oranındaki düşüş, İzhor topluluğunun ve dilinin kaybolma tehlikesi 
ile karşı karşıya olduğunu düşündürmektedir.  

1. TARİHSEL ARKA PLAN 

İzhorlarla ilgili ilk tarihsel veri Joakim Kroniklerinde geçmektedir. Kroniğe göre Rurik’in 
karısı Efanda bir oğul doğurur. İgor ya da İngor olarak anılan bu çocuk doğduğunda Rurik, 
Efanda’ya İzhor topraklarıyla birlikte deniz kenarındaki vadedilmiş şehri verir. Bugünkü 
İngermanland bölgesinin 9. yüzyıldaki adının Hungard olduğu ifade edilmektedir.11 Rusya’da 
bulunan şehirlerin bazılarında -grad, -gorod gibi ifadeler bulunmaktadır. Hungard ifadesinin belki 
de “Hun şehri” anlamında bir söz olduğu iddia edilebilir. Hatta belki de İngria ile Hungary 
kelimeleri de mukayese edildiği takdirde aralarında etimolojik bir ilişki bulunabilir.  

İzhor adı, Avrupa kaynaklarında ilk kez Novgorod Kroniklerinde geçmektedir. Burada 
1228 yılında İzhorların, Novgorodlular tarafından katledildiği yazılmaktadır.12 Henry Kroniği’nde 
ise aynı olay Sakalas Estonyalılarıyla Novgorodluların birleşerek İngaria adlı ülkeye yürüdüğü 
belirtilmektedir. İngarlara oldukça büyük bir darbe vurulduğu, erkekler başta olmak üzere pek 
çok insanın katledildiği, kadın erkek çok fazla sayıda esir alındığı söylenmektedir. Koyun ve 
sığırlardan götürebildiklerini götürdükleri, götüremediklerini ise topyekün itlaf ettikleri ifade 
edilmektedir. Hatta bölgeden o kadar çok esir ve ganimetle dönüldüğü ve böylece de Estonya ve 

Livonya topraklarının bunlarla dolduğundan bahsedilmektedir.13 Novgorod ve Henry 
Kroniklerinin ikisinde de aynı katliamdan bahsedilmesi, Ortodoks ve Katoliklerin orta hakimiyet 
bölgesinde ve mümbit bir yer olduğuna dolayısıyla bölgenin coğrafi önemine işaret etmektedir.  

İzhorların dinî inanışlarının gelişiminde paganizm ile Hıristiyanlığın iç içe geçmiş 
senkretizmi belirleyici olmuştur. İzhorlar, Baltık bölgesinde yer almaları sebebiyle hem Rus 
Ortodoks hem de Batı Katolik Hıristiyanlığının etkilerine açık kalmışlardır. Özellikle İsveç ve 
Rusya’nın bölge üzerindeki askerî ve siyasi mücadeleleri, dinî rekabeti de doğrudan etkilemiştir. 
13. yüzyılın ilk yarısında bölge halkının önemli ölçüde Hıristiyanlaştığı belirtilse de halk arasında 
geleneksel inançların gücü uzun süre devam etmiştir. 13. yüzyılda İzhorların önde gelen bir lideri 
olarak Pelgusi (Pelgii) öne çıkmaktadır. Novgorod idaresine bağlı bir sınır yöneticisi olan Pelgusi, 
İzhor topraklarında askeri ve idari görevler üstlenmiş, özellikle de sınır güvenliğini sağlamakla 
yükümlü olmuştur. Geleneksel inançlarını koruyan bir toplum içinde büyümesine rağmen, 1227 
yılında Novgorod Prensi Yaroslav’ın yürüttüğü misyonerlik faaliyetleri sonucunda Hıristiyanlığı 
kabul etmiş ve vaftiz edilerek “Filip” adını almıştır. Bununla birlikte, halkının büyük bir kısmı hâlâ 
eski inançlarını sürdürdüğünden Pelgusi’nin din değiştirmesi yalnızca bireysel bir dönüşümü 
değil, aynı zamanda bölgenin Novgorod etkisi altına girdiğini de göstermektedir.14 

Pelgusi, İsveçlilerin donanmayla Novgorod’a bağlı İzhor topraklarına saldıracağını 
önceden fark etmiş ve bu durumu Prens Aleksander’a haber vermiştir. Prens’in önceden 
durumdan haber alması büyük bir bozgunu önleyerek zafere dönüşmüştür. Pelgusi’nin verdiği 
haber ise mitolojik ve mistik bir anlatıyla efsaneleşmiştir. Bu mistik vizyona göre Pelgusi, savaş 
öncesi gece, Neva kıyısında nöbet tutarken Ortodoks azizleri olarak kabul edilen Boris ve Gleb’in 
bir kayık içinde gökyüzünden indiğini ve Aleksander Nevski’ye yardım edeceklerini gördüğünü 
söylemiştir. Bu vizyon, savaşın ilahi bir destekle kazanılacağına dair bir işaret olarak yorumlanmış 

 
10 “Isurid”, Fenno-Ugria (Erişim 23 Nisan 2025). 
11 Tatişçev, “Sobranie sočinenij v vos’mi tomach. 7/8”, 73.  
12 The Chronicle of Novgorod 1016-1471, çev. Robert Michell - Nevill Forbes (London: Office of the Society, 
1914), 69. 
13 Henricus Lettus, The Chronicle of Henry of Livonia, çev. James A. Brundage (Madison: The University of 
Wisconsin Press, 1961), 204. 
14 Yu. K. Begunova, “Drevnerusskiye istoçniki ob içortse pelgusii-filippe, uçastnike nevskoy bitvı 1240 g.” 
(1981). 



İZHORLARIN/İNGRİANLARIN İNANIŞLARI 

 ÇÜİFD 25/1 (2025), 192-205.   

196 

ve Rus-Ortodoks kimliğinin bölgedeki meşruiyetini pekiştiren bir unsur olarak kullanılmıştır.15 
Ancak Aleksandr Nevski’nin bu vizyonun gizli tutulmasını istemesi, savaşın stratejik planlamasına 
dinî unsurların dahil edilmesi konusunda temkinli bir yaklaşım sergilendiğini de 
düşündürmektedir. 

İzhorların Hıristiyanlaştırılmasında hem Ortodoks Rusya hem de Katolik İsveç etkili 
olmuş, bu durum İzhor toplumunun dinsel yapısını derinden etkilemiştir. Yukarıda bahsedilen 
Pelgusi, Ortodoks Hıristiyanlaştırmada önemli bir etken olmuştur. Ancak bu etki tek yönlü 
kalmamıştır. Katolik Batı (özellikle İsveç Krallığı) da bölgeyi etkisi altına almak için çaba sarf 
etmiştir. 1255 yılında Papa 4. Urbanus’un (1195-1264) bölgede (Vatlandia, İngria, Karelia) Katolik 
piskopos atama girişimi, Batı’nın Hristiyanlaştırma faaliyetlerine dair önemli bir kanıttır. Bu süreç 
askerî ve siyasi engeller nedeniyle sonuçsuz kalsa da bölge halkı arasında Katolikliğe geçenlerin 
olduğu anlaşılmaktadır.16 

Geleneksel inanışların devam ettiği gerçeği, 1534 tarihli bir Rus kilise belgesinde de açıkça 
görülür. Bu belgede İzhorların ve civardaki diğer halkların halen putperest ibadetler yaptıkları, 
kutsal sayılan taş ve ağaçlara dua ettikleri ve Hıristiyan ayinlerine katılmadıkları 
vurgulanmaktadır. 1534’te Başpiskopos Makariy, Prens İvan Vasilyeviç’e Çud, Karelya ve İzhor 
halklarının hâlâ putlara taptıklarını bildirmiş ve buna karşı önlem almasını istemiştir.17 İzhorların 
pagan gelenekleri, kilisenin sert önlemlerine rağmen uzun süre varlığını sürdürmüş; 16. yüzyılın 
ortalarında dahi kilise tarafından “şeytanî” olarak tanımlanan bu geleneklerin devam ettiğine dair 
şikâyetlere rastlanmaktadır. İzhor halkının bir kısmı, ölülerini Hıristiyan mezarlıkları yerine 
geleneksel inanışlarına bağlı olarak höyüklerine gömmeyi tercih etmiş ve “kötü arbui”18 olarak 
adlandırılan geleneksel ayinlerine devam etmiştir. İzhorlar arasındaki kadim geleneklerin 
kalıcılığı, coğrafi ve kültürel olarak yakın diğer Fin-Ugor halklarında da gözlenen genel bir eğilimi 
yansıtır.19 Bölgede Hıristiyan misyoner faaliyetlerinin etkili olmaması ve geleneksel inanışların 
uzun süre varlığını sürdürmesi, sadece dinî değil, siyasi bağımsızlığın sembolik bir direnişi olarak 
da değerlendirilebilir. 

2. TEMEL İNANÇLAR VE UYGULAMALAR 

Rusya’nın kuzeybatısında yaşayan İzhor halkının geleneksel inanışları, bölgenin stratejik 
konumu ve İsveç, Rusya ve Finlandiya gibi komşu toplumlarla kurduğu kültürel ilişkiler 
sonucunda kendine özgü bir yapı kazanmıştır. Bu zengin manevi miras, animist ve şamanistik 
öğelerle şekillenmiş olup doğaya yönelik derin bir saygıyı içinde barındırmaktadır. İzhorların 
inanç sistemleri, mitler, efsaneler ve halk anlatıları aracılığıyla kuşaktan kuşağa aktarılan güçlü 
bir sözlü geleneğe sahiptir.20 Bu anlatılar, doğa unsurlarının kutsallığını ön plana çıkararak İzhor 
halkının çevreye duyduğu saygıyı ve tüm yaşamın birbiriyle bağlantılı olduğuna dair inançlarını 
yansıtmaktadır. 

İzhor inanışlarına göre çevrede bulunan her şeyin bir ruhu bulunmaktadır. Bu ruhlara 
Haltiaz adı verilmektedir. Haltiaz, koruyucu, sahip gibi anlamlara gelmektedir.21 Haltiazlar 
insanlara yakın yaşadıkları ölçüde nazik ve kibar olabilirlerken uzaklaştıkları ölçüde tehlikeli 
hatta ölümcül olabilmektedir. Haltiazlar genellikle yaşadıkları yere göre isimlendirilirler. Söz 

 
15 Olʹga Igorevna Konʹkova, Ižora: očerki istorii i kultury (Sankt Peterburg: MAĖ RAN, 2009), 51-52. bk. The 
Chronicle of Novgorod 1016-1471, 84-86. 
16 Begunova, “Drevnerusskiye istoçniki ob içortse pelgusii-filippe, uçastnike nevskoy bitvı 1240 g.” (1981).  
17 “Religiya İjortsev — Vserossiyskiy konkurs etniçeskoy muzıki «Vsya strana»”, Vsya strana (blog) (Erişim 
18 Ekim 2024). 
18 Elena Okladnikova - Levon Kandaryan, “Sacred Landscape in Modern Russia’s Cultural and Historical 
Policy Through the Eyes of St. Petersburg and the Leningrad Region Residents”, Sociologija i Prostor, (15 
Aralık 2017), 306. 
19 Konʹkova, Ižora, 143-146. 
20 “İjora”, Bol’şaya rossiyskaya entsiklopediya (23 Haziran 2023). 
21 Ergo-Hart Västrik, “The Waters and Water Spirits in Votian Folk Belief”, Folklore: Electronic Journal of 
Folklore 12 (1999), 17. 



MEHMET MUSTAFA ERKAL 

 ÇÜİFD 25/1 (2025), 192-205.   

197 

gelimi kodihaltiaz, kodi-isyantya, maakhaltiaz gibi adlarla bilinen ev ruhu, evin içinde ya da altında 
yaşarken evle ilgilenir. Şayet bir ev yanarsa kodihaltiazın sessizce ağladığına, herkesin bu sessiz 
ağlamayı duyabileceğine inanılır. Her ne kadar herkes tarafından değilse de bazıları tarafından 
onların görüldüğünü, küçük bir kedi, yılan veya kurbağa şeklinde olduğu; bir başka grup 
tarafından ise küçük bir adam şeklinde görüldüğü söylenir. Bazen çocuklarla oyun oynadığı 
söylenen kodihaltiazdan yalnızca çok korkak bir insanın korkabileceğine inanılır. Kodihaltiazın 
çok hassas bir ruh olduğu, evde biri kavga ederse dayanamayıp evi terk ettiği ve böylece evin 
huzurunun kaçtığı düşünülür. Kodihaltiazın evde genellikle ocağın altında yattığına dair bir inanış 
bulunduğundan eve yeni gelen bir gelin, desenli kemerlerinden birisini ona kurban olarak sunmak 
üzere ateşe atar. Bazen ocağa kurban olarak para da atılır, yeni kesilmiş bir hayvanın kanını ocağın 
üzerine sürme geleneği de aynı amaçla uygulanır.22  

Haltiaz inancına benzer bir inanç bir başka Ural topluluğu olan Estonlarda da görülür. 
Estonlarda bu varlık Haldjas şeklinde anılır.23 Bir karşılaştırma yapıldığında Geleneksel Türk 
İnanışları’nda yer alan iye kavramı ile haltiaz arasında oldukça büyük benzerliklerin olduğu 
söylenebilir.  

Ural topluluklarında haltia ve etimolojik anlamda benzeri olan, haldjas, haltija gibi 
kelimeler koruyucu ruh anlamında kullanılmaktadır. Bazı Fin topluluklarının geleneksel 
inanışlarında şifa büyüleri için bu tabire başvurulmaktadır. Hatta haltia ile ebeveyn ya da anne 
(emo) kelimelerinin aynı anlama gelecek şekilde birbiri yerine kullanıldığı görülmektedir. Söz 
gelimi Finlilerde eğer demir, neden olduğu yarayı iyileştirmezse, tietäjä şeklinde yerel dilde anılan 
bilge şifacı, demiri uyararak onun bu görevi ebeveyni ya da annesi çağrılmadan önce yerine 
getirmesi gerektiğini söylerdi. Eğer iyileştirme vazifesini yapmaz ve haltia çağırılırsa demirin 
üzüleceği ima edilerek onu korkutmak amaçlanırdı.24 

İzhor inanç sisteminde doğa ruhları önemli bir yer tutmakta olup özellikle orman ve suyla 
ilişkili ruhlar toplumun geleneksel doğa algısını şekillendirmiştir. Metsa-Emä (“Orman Anası”) ve 
Metsa-Tädi (“Orman Teyzesi”) olarak bilinen orman ruhları, doğanın düzenini koruyan varlıklar 
olarak kabul edilmiştir. Ormanda belirli yasakları ihlal eden kişilerin, özellikle de çobanların, bu 
ruhlar tarafından cezalandırılabileceğine inanılmıştır. Örneğin, ormanda rastgele dalları 
koparmak veya doğrudan çalıdan meyve yemek gibi davranışlar, Metsa-Emä tarafından hoş 
karşılanmaz ve çobanların sürülerinden bir koyun ya da inek kaybetmelerine neden olabilir. Aynı 
şekilde, çocukların ormandan getirdiği çiçekler veya meyveler, genellikle Metsa-Tädi tarafından 
verildiği düşünülen “orman armağanları” olarak kabul edilmiştir. Bunun yanı sıra, su ruhları İzhor 
halk inançlarında daha tehlikeli varlıklar olarak görülmüştür. Vesi-Emä (“Su Anası”) veya Vesi-
Emäntä (“Suyun Sahibesi”) olarak adlandırılan bu ruh, su kaynaklarını kontrol eden ve saygı 
gösterilmediğinde insanlara zarar verebilen güçlü bir varlık olarak betimlenmiştir. Bir kişinin 
suda boğulması, genellikle Su Anası tarafından alındığı şeklinde yorumlanmıştır. Bu inanç 
doğrultusunda, İzhor halkı, Luga Nehri kıyısındaki köylerde İlya Günü25 gibi belirli dönemlerde su 
ruhlarını yatıştırmak amacıyla kurban törenleri düzenlemiştir. Bu ritüellerde, bir koç kesilir ve iç 
organları ile başı suya bırakılarak Vesi-Emä’ye sunulurdu. Bu uygulamanın temel amacı, toplumun 
çocuklarını ve diğer üyelerini su kaynaklarında meydana gelebilecek olası felaketlerden 
korumaktı.26 Bu tür doğa ruhlarına yönelik inanışlar, İzhor halkının doğayla olan ilişkisini ve 
ekolojik dengeyi korumaya yönelik geleneksel inanç sistemini yansıtmaktadır. Aynı zamanda, 

 
22 Konʹkova, Ižora, 151-152. 
23 Mehmet Mustafa Erkal, “Estonların Geleneksel İnanışları Üzerine”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 65/2 (30 Kasım 2024), 909-910. 
24 Håkan Rydving - Konsta Kaikkonen, Religions around the Arctic: Source Criticism and Comparisons  
(Elektronisk resurs: Stockholm: Stockholm University Press, 2022), 96.  
25 O.İ. Konʹkova, “Kalendarnıye prozdniki ijor”, Elektronnaya biblioteka Muzeya antropologii i etnografii im. 
Petro Velikogo (Kunstkamera) RAN , ts., 333-334. 
26 “Vera i verovaniya”, Den’ Sankt-Peterburga - Korotko i yasno o samom intirisnom (blog) (Erişim 11 Mart 
2025). 



İZHORLARIN/İNGRİANLARIN İNANIŞLARI 

 ÇÜİFD 25/1 (2025), 192-205.   

198 

animist dünya görüşü ile halkın yaşam alanlarını şekillendiren doğal unsurlar arasında güçlü bir 
bağ olduğunu göstermektedir. 

İzhorların geleneksel inanışları ile ilgili 1534 tarihli belge oldukça ilginç bilgiler 
sunmaktadır. Başpiskopos Makariy tarafından kaleme alınan belgeye göre pek çok Ortodoks 
Hıristiyan inancından sapmıştır. Bu kişiler kiliseye saygı göstermemekte, kilise kurallarını ihmal 
etmekte ve ilahi okumak için tapınaklara gitmemektedir. Ayrıca, günahlarını itiraf etmek için 
ruhani önderlerine başvurmamakta, bunun yerine bozulmuş inançlarına göre ağaçlara ve taşlara 
taparak şeytanî uygulamalara yönelmektedirler. Çarşamba ve Cuma günleri ile kutsal oruçları 
ihmal etmekte, Aziz Petrus orucu sırasında yasaklanmış yiyecekleri tüketmekte, putperest 
uygulamalara uygun olarak kurbanlar sunmakta ve içkiler içerek kötü ruhlara adaklar 
adamaktadırlar. Ona göre insanları Hıristiyanlıktan uzaklaştıran ve sapkın öğretileri yayan arbui 
adı verilen yerel şaman ve büyücülerdir. İzhorların bir kısmı ölülerini kiliseler ve mezarlıklar 
yerine höyük ya da kutsal saydıkları eski mezarlıklara defnetmektedir. Ayrıca yeni doğan 
bebeklere vaftiz edilmeden önce arbuiler tarafından isim verildikten sonra papazlardan resmi 
olarak isimlendirme yapılması istenmektedir.27 Kilise görevlileri tarafından pagan tapınaklarının 
yıkılması, ağaç, taş ve diğer kutsal sayılan nesnelere ibadetlerin tamamen ortadan kaldırılması 
gerekmektedir. Sapkın büyücü ve şaman arbuilerin ve onların ruhani eğitimine katılanların 
yeniden Ortodoks inancına yönlendirilmesi, pagan inançlarını sürdürenlerin kesin bir şekilde 
cezalandırılması sağlanacaktır. Evliliklerin ve defin törenlerinin kilise kurallarına uygun şekilde 
yapılması zorunlu hale getirilecektir.28 Bu metne göre 16. yüzyılda İzhorların geleneksel 
inanışlarına bağlı oldukları, arbui adlı bir şamanın ruhani liderliğine inandıkları ve çeşitli tabiat 
varlıklarına kutsiyet atfettikleri anlaşılmaktadır.  

 İzhorlar arasında güneş kültü halen devam 
etmektedir. Güneş sembolleri, kıyafetlerin 
süslemelerinde ve ev dekorasyonlarında sıkça 
kullanılmıştır. Yaşlı bir İzhor kadını sabah 
erkenden kalkıp istavroz çıkardıktan sonra 
doğuya yönelerek güneşe tazimde bulunur. 
Bazıları tarafından bu ibadet öğle ve akşam 
vakitlerinde de yapılırken güneşten sağlık ve 
güç istenir. Kuzey İngermanland bölgesinde 
damat karşılanırken “merhaba ay, merhaba 
güneş, merhaba misafir gelenler” şeklinde eski 

bir şarkı okunur.29 Bu şarkının okunmasını ise 
ışık saçan güneş ve aya nispetle yine misafir 
olarak gelenlerin ışık saçtığı ve güneş ile ayın 

özelliklerini onlara aktardığını söylemek mümkündür. İzhor bayrağında belki de bu inançla 
doğrudan bağlantılı olarak güneş sembolü (Şekil 1) günümüzde halen kullanılmaktadır. Güneşle 
ilişkili olarak doğu yönüne kutsallık atfetme genel olarak Türk kültüründe de karşılaşılan bir 
olgudur. Güneş ile ilgili bu ibadetin bir benzerine Türk topluluklarından olan Çuvaşlarda da 
rastlanır. Çuvaşlar, evlerinin kapılarını kadim zamanlardan beri doğu yönüne yapar, ölülerinin 
yüzünü doğuya çevrili şekilde defnederler.30  

 İzhor halkı, zengin sözlü kültürleri ve müzik gelenekleriyle dünyanın en “şarkı dolu” 
topluluklarından biri olarak kabul edilmektedir. Günümüze kadar 100.000’den fazla İzhor şarkısı 
kaydedilmiş olup bu repertuar içerisinde dünyanın bir kuş yumurtasından yaratılışını anlatan en 

 
27 Jukka Korpela, The World of Ladoga: Society, Trade, Transformation and State Building in the Eastern 
Fennoscandian Boreal Forest Zone C. 1000-1555 (LIT Verlag Münster, 2008), 49. 
28 S.İ. Koçkurkina vd., Pis’menniye izvestiya o karelah (Petrozavodsk “Kareliya”: Kir’yaj Krayevedskiy tsentr 
p. Kurkiyoki, 1990), 60-64. 
29 Konʹkova, Ižora, 149. 
30 Durmuş Arık, Hıristiyanlaştırılan Türkler (Çuvaşlar) (Dışkapı-Ankara: Aziz Andaç Yayınları, 2005), 167-
168. 

Şekil 1 İzhor/İngria Bayrağı 



MEHMET MUSTAFA ERKAL 

 ÇÜİFD 25/1 (2025), 192-205.   

199 

eski destansı şarkılar da yer almaktadır. İzhor toplumu içerisinde, yüzlerce şarkıyı ezbere bilen 
usta halk ozanları önemli bir yere sahiptir. Bu isimler arasında en dikkat çeken figür, 1833 yılında 
St. Petersburg’un kuzeyindeki Mäkenkylä köyünde doğan ve olağanüstü hafızasıyla tanınan Larin 
Paraske (doğum adıyla Paraskeva Nikitichna Nikitina) olmuştur. Larin Paraske’nin derin kültürel 
birikimi sayesinde 1152 şarkı, 1750 atasözü, 336 bilmece ve çok sayıda ağıt yazılı hale 
getirilmiştir. Şiirsel anlatı geleneği açısından dikkate değer bir hafızaya sahip olan bu halk 
sanatçısının, 32.000’den fazla şiiri ezbere bildiği kaydedilmiştir. İzhor müzik ve anlatı geleneğinin 
en önemli taşıyıcılarından biri olan Larin Paraske, halk edebiyatı ve folklor araştırmaları açısından 
büyük bir öneme sahiptir.31 

Baltık-Fin halkları arasında ağaçlara yönelik dinî ve kültürel inanışlar tarihsel süreç 
içerisinde önemli bir yer tutmuştur. Günümüzde dahi bu inançların izleri belirli topluluklar 
arasında gözlemlenebilir. Özellikle Finler, Karelyalılar, Vepsiyalılar, Estonyalılar, Setolar ve Vodlar 
arasında ağaçlara tapınma geleneğinin farklı biçimlerde devam ettiği tespit edilmektedir. Arşiv 
kaynakları, 19. yüzyılda Şlisselburg yolu üzerinde kutsal kabul edilen bir çam ağacının varlığına 
işaret etmektedir. Benzer şekilde, Kuzey Ingermanland bölgesinde mezarlıklara giderken dua 
edilen “haç” çamları ve İzhora halkının, Ivan Kupala Gecesi öncesinde bir araya gelerek ateş yaktığı 
ve beyaz horoz kurban ettiği kutsal bir ıhlamur ağacına yönelik ritüelleri kayıt altına alınmıştır. 
20. yüzyılın ikinci yarısına kadar bu geleneklerin sürdürüldüğü anlatılmaktadır. Örneğin, 
Ozereshno köyündeki Oredega İzhora topluluğu, belirli ağaçlara yönelik “kurban verme” ritüelini 
uygulamaya devam etmiştir. Bu bağlamda, askere gidecek bir gencin annesi, köyün dışındaki yol 
kenarında bulunan bir huş ağacını kurdelelerle süsleyerek oğlunun güvenli bir şekilde geri 
dönmesi için dua etmiştir. Bu kurdelelerin hiçbir şekilde çıkarılmaması gerektiği ve ağacın kişinin 
korunmasına yardımcı olacağına inanıldığı aktarılmıştır. Benzer şekilde, Sojka yarımadasında yer 
alan Vistino köyü çevresinde yaşlı çam ağaçlarının kutsal kabul edildiği ve tapınma nesnesi olarak 
değerlendirildiği söylenmiştir. Halen İzhor halkı, özellikle yaşlı kadınlar, bu ağaçlara kurban 
niyetiyle yiyecek sunmakta, gövdelerin oyuklarına yumurta yerleştirmekte, ekmek ve bisküvileri 
ağacın altına serpmekte, dua etmekte ve ağaca yönelik saygılarını çeşitli ritüellerle ifade 

etmektedirler. Kodipuu (ev ağacı) olarak anılan bu 
ağaçların aynı zamanda evin koruyucusu olarak görüldüğü 
ve özel günlerde şarap, bira, çay gibi sıvıların dibine 
dökülerek önünde istavroz çıkartıldığı söylenmektedir. Bu 
çam ağaçları, özellikle ölüleri anma günlerinde veya 
mezarlıklara gitme imkânı bulunmadığında, kişilerin 
manevi bir bağ kurduğu önemli mekânlar olarak 
değerlendirilmektedir. Aynı zamanda, kişilerin sağlık 
sorunları yaşaması ya da günlük yaşamlarında 
olumsuzluklarla karşılaşması durumunda da bu ağaçlar 
ziyaret edilerek dinî ve kültürel ritüeller 
gerçekleştirilmektedir.32 Bu ritüeller, genel olarak Ural 
topluluklarının dinî ve kültürel yapılarında doğayla 
kurdukları mistik bağın önemli bir göstergesi olarak 
değerlendirilmektedir. 

İlginç bir şekilde, İngrialıların ruhani uygulamaları 
ve inançları, daha geniş Avrasya kültürel ve ruhani 
sürekliliğini yansıtan Türk gelenekleriyle önemli 
benzerlikler taşımaktadır. Her iki kültür de ritüeller, mitler 
ve doğal ruhlara duyulan saygı aracılığıyla doğayla güçlü 
bir bağlantı kurmaktadır. Kötülüklerden korunmak için 
tılsımların kullanılması, kozmik eksenlerin betimlenmesi 

ve şaman figürlerinin fiziksel ve ruhani dünyalar arasında aracılık etmesi gibi unsurlar, bu 

 
31 Tatyana Pangina, “İjorı. Çast vtoraya”, Pro Otradnoye (16 Şubat 2018). 
32 Konʹkova, Ižora, 149-150. 

Şekil 2 Ağaca tazimde bulunan İzhor kadını 
(Kon’kova, Ižora, 150.) 

 



İZHORLARIN/İNGRİANLARIN İNANIŞLARI 

 ÇÜİFD 25/1 (2025), 192-205.   

200 

kültürler arası bağlantıyı vurgulamaktadır. Ancak bu benzerliklere rağmen İzhor ve Türk 
halklarının farklı tarihsel ve kültürel yolları, ruhani sistemlerinde ve uygulamalarında kendine 
özgü farklılıklar yaratmıştır. 

İzhor inanışlarının en dikkat çekici yönlerinden biri, yerel inançların komşu kültürlerden 
gelen etkilerle harmanlandığı senkretizmidir. Bu özellikle, Türk geleneklerinde de görülen, ruhani 
iletişim için değiştirilmiş bilinç durumlarını içeren şamanistik uygulamalarda belirgindir. 
Ritüellerde ilahi iletişimin aracı manevi mirası daha da pekiştirmektedir. Bu senkretik unsurlar, 
İzhor inanışının uyarlanabilir doğasını vurgulamakla kalmaz aynı zamanda Avrasya kültürel 
uygulamalarının daha geniş çapta birbirine bağlılığını da ortaya koyar. 

Benzer şekilde, 19. yüzyıl kaynaklarından derlenen ve kökeni daha eski sözlü geleneklere 
dayanan Türk yaratılış mitleri, doğayla ve ilahi olanla derin bir bağlantıyı yansıtmaktadır. 
Türkçenin ait olduğu Altay dil ailesi, geniş düzlükler boyunca göç eden ve zengin sözlü gelenekleri 
taşıyan göçebe halkları içerir ve bu halklar Türk kültürel ve manevi inançlarını şekillendirmiştir. 
Altay dillerini konuşanların göçebe yaşam tarzı, toprak anlaşmazlıkları ve kültürel alışverişlerle 
dolu tarihsel deneyimleri, İngria halkının yaşadığı benzer süreçleri anımsatmaktadır. 

Hem İngrian hem de Türk gelenekleri, kültürel mirasın korunmasında ritüellerin önemini 
vurgulamaktadır. Türkiye'de hikâye anlatımı, danslar ve şarkılar gibi ritüeller, kültürel bilgi ve 
değerlerin nesiller arasında aktarılmasında kilit bir rol oynamaktadır. Bu nesiller arası bilgi 
aktarımı, kültürel kimliğin sürekliliğini sağlamanın yanı sıra topluluk üyeleri arasında derin bir 
aidiyet hissi geliştirmektedir. Benzer şekilde, genellikle müzik, dans ve geleneksel kostümleri 
içeren İngria festivalleri ve etkinlikleri, kültürel mirasın canlı ifadeleri olup geleceğe taşınmasına 
aracı olmaktadır. 

Geleneksel İngria inançları, doğa ve ruhani dünyayla derin bir bağ içinde olup diğer yerli 
dinlerde bulunan bazı özellikleri yansıtmaktadır. İngrian manevi anlayışının temel unsurlarından 
biri, doğayı yaşayan, nefes alan ve ruhla dolu bir varlık olarak görmektir. Bu animist perspektif, 
ormanları, nehirleri, dağları ve hayvanları, her biri kendi ruhuna veya tanrısına sahip kutsal 
varlıklar olarak kabul eder.33 Tüm yaşamın birbirine bağlılığı, doğal dünya ile uyum içinde 
yaşamayı amaçlayan çeşitli ritüel ve törenlerle kutlanmaktadır. 

Bu ritüellere katılım, bireylerin sahip olduğu inançlardan daha önemli görülmektedir. 
Amerikan yerlileri gibi birçok yerli kültürde, doktrinel doğruluk birincil bir kaygı değildir. Bunun 
yerine, topluluğun törenlerine ve günlük yaşantısına iyi niyetle katılım ön plandadır. Bu yaklaşım, 
çocuk yetiştirmenin önemli bir parçası olarak insan ve insan olmayan akrabalara karşı uygun 
davranışı öğreten ve topluluğun iş birliği ile bağlılığına odaklanan İngrian kültürüyle uyumludur. 

İngrian sözlü hikâye anlatımı geleneği, doğa, ruhlar ve mistik yaratıklarla ilgili mitler, 
efsaneler ve halk hikayelerinin aktarımında merkezi bir rol oynamaktadır. Bu hikayeler, İngria 
kültürünün gizemli cazibesine katkıda bulunarak zengin manevi mirasının korunmasına yardımcı 
olur. Geleneksel festivaller ve etkinlikler, topluluğun doğa ve atalarıyla olan güçlü bağını yansıtan 
müzik, dans, geleneksel kostümler ve yiyeceklerle İngrian kültürel mirasını sergileyen canlı 
kutlamalardır. Doğaya ve kutsala duyulan bu derin saygı, diğer yerli ve küçük ölçekli topluluklarda 
gözlemlenen uygulamalarla örtüşmektedir. Örneğin, din, birçok toplulukta sadece bir inanç 
sistemi değil, aynı zamanda bir uygulama biçiminde görülmektedir. Bu tür toplumlarda günlük 
yaşam, kutsal metinler olmaksızın, bireyleri kutsal dünyayla bağlayan ritüellerle doludur. Bu 
anlayışa göre, önemli olan doktrinel bağlılıktan çok, bu uygulamalara katılmaktır. 

İzhor halkının kuşlarla ilişkili inanç ve ritüelleri, kozmolojik ve mitolojik anlamlar taşıyan 
zengin bir kültürel gelenek içinde şekillenmiştir. Bu inanışlar arasında yer alan önemli mitolojik 
anlatılardan biri, bir kırlangıcın sonsuz su yüzeyinde uzun süre uçtuktan sonra gördüğü ilk 
yükseltiye yumurta bırakmasıdır; yumurtanın kırılmasıyla sarısı güneşe, beyazı aya, kabuğu ise 
yıldızlara dönüşür. Bu kozmogonik anlatı, kırlangıcı “güneş kuşu” olarak gören ve yumurtayı 
evrenin başlangıcına dair sembolik bir motif olarak kullanan İzhor gelenekleriyle paralellik taşır. 
Aynı zamanda kırlangıçların ve tarlakuşlarının iyi haberlerin müjdecisi olarak kabul edilmesi, halk 

 
33 Konʹkova, Ižora, 149. 



MEHMET MUSTAFA ERKAL 

 ÇÜİFD 25/1 (2025), 192-205.   

201 

hikâyelerinde sıkça işlenen bir imge haline gelmelerini sağlamıştır. Mevsim dönümleriyle ilişkili 
ritüeller ve geleneksel şarkılarda kuşların kutsal birer haberci ve yaratıcı güç olarak görülmesi, 
İzhor kültürünün animist ve totemist izlerini de ortaya koymaktadır. 34 Böylelikle İzhor halkının 
kuşlarla ilgili inançlarının ve mitlerinin hem evrensel kozmogonik sembollerle örtüştüğü hem de 
doğaya yönelik kadim saygıyı ve kültürel sürekliliği güçlü biçimde temsil ettiği söylenebilir. 

İzhorlar Hristiyanlığı başlarda isteksizce benimsemiş olsa da 17. ve 18. yüzyıllarda 
Ortodoks bayramları yerel inançlarla kaynaşarak yaygınlaşmıştır.35 Kadınların en sevdiği 
bayramlardan biri, hayvanların ilk kez otlatmaya çıkarıldığı "Yuriy günü" idi. Sabahları kadınlar, 
ağızlarında bıçak ve ellerinde Aziz Georgios’un ikonasını taşıyarak ahıra girer, hayvanları dolaşır 
ve onları koruması için azizden yardım diler. Daha sonra bıçağı kapı eşiğine saplayarak hayvanları 
hava nasıl olursa olsun dışarı çıkarırlar. Akşam saatlerinde köy halkı mutlaka bir kutlama 
düzenlerdi. Gençler, köyün dışına çıkarak büyük ateşler yakar, ateşlerin etrafında dans eder ve 
geleneksel “Yegoriy” şarkıları da dahil olmak üzere çeşitli halk ezgilerini seslendirirdi. Aynı alana 
yetişkin erkekler de gelir, genellikle bir kenarda oturarak bira içer ve yaklaşan hasat dönemi 
hakkında sohbet ederlerdi. Bunun yanı sıra, evli kadınlar için özel olarak düzenlenen ve yalnızca 
onların katılımına açık olan ayrı bir tören gerçekleştirilirdi. Geçmişte, bu tören doğurganlık kültü 
ile yakından ilişkili olup bazı köylerde “kadın bayramı” olarak adlandırılmış ve 1930’lara kadar 
Yegoriy yortusunun arifesinde kutlanmaya devam etmiştir. Bu özel törene kesinlikle erkeklerin 
katılımına izin verilmezdi; ancak tek istisna, çobanların varlığıydı. Çünkü Yegoriy gününden 
itibaren çoban, toplumsal bakış açısıyla “erkek” olarak kabul edilmezdi. Belki de çobanlara cinsel 
ilişki yasağının olması bu davetin bir sebebi olarak görülebilir. Çobanın cinsel ilişki yasağı ise 
nefsani duyguların hayvan bakımının önüne geçmesi endişesi şeklinde açıklanabilir. Eğer bir 
çoban davet edilemezse, törende bulunması için başka bir erkek çağrılırdı. Bu kişi genellikle şarap 
servisi yapar ve huş kabuğundan yapılan flüt veya hayvan boynuzundan üretilmiş bir nefesli 
çalgıyla müzik icra ederdi.36 

Kutlamalar için bir evde toplanan kadınların sayısı kimi zaman 40’ı aşabilirdi. Normalde 
kadınların başlarını örtmeleri zorunluyken, bu özel törende pek çoğu başları açık bir şekilde 
bulunurdu. Törenin mahremiyetine büyük önem verilir, kapılar sıkıca kapatılır ve hatta bazen 
pencereler bile örtülürdü. Kutlamalar ortak bir ziyafetle devam ederdi; sofrada genellikle 
yumurta bazlı yiyecekler, özellikle de omlet bulunurdu. Törenin önemli bir unsuru olarak yıl 
içinde evlenen genç kadınlar, ilk çocuğunu ya da ilk torununu doğuran anneler onurlandırılır ve 
şarkılar eşliğinde kutlanırdı. Daha sonra tüm kadınlar el ele tutuşarak köy sokaklarında uzun bir 
zincir oluşturur, halk oyunları oynayan genç kızların oluşturduğu “korovod” adı verilen düzende 
yürüyerek geleneksel şarkılar söylerlerdi.37 

Lutheran inancı, Fince konuşan Vodlar ve İzhorlar ile Fin İngrianlarını birbirinden ayıran 
en önemli unsur olarak öne çıkmaktadır. Fin İngrianları, Lutheran Kilisesi için Fince suomen kirkko 
Ortodoks Kilisesi için vennain kirkko ifadelerini kendilerine göre tanımlamaktadır.38 Benzer dilleri 
konuşan etnik grupların birbirinden ayrılmasında din etkin şekilde kullanılmaktadır. 17. yüzyılda 
Fin İngrianlarının Lutheran, İzhorların ise Ortodoks olarak tanımlandığı ve birbirlerinden 
ayrıldığı görülmektedir.39 İzhorların, Finliler arasında erimelerinin en önemli sebeplerinden birisi 
bu mezhep farklılığı olarak düşünülmektedir. Lutheran Fin İngrianlar kiliselerinde kendi 
dillerinde ibadet ederken Ortodoks İzhorlar ayinlerde kilise Slavcasını kullanmak zorundadır. Bu 
durum onların kendi dilleri ile ayin yapan Lutheran kilisesine yönelmelerine sebep olmuştur. 
Ayrıca Lutheran kilisesinde 16 ile 18 yaşları arasında konfirmasyon yapılmaktadır. Kilisede 
evlenebilmek için konfirmasyon şarttır ve konfirmasyon yapılması için adaylar okuma, yazma, 
sayma gibi sınavlara tabi tutulmaktadır. Çocuklarını eğitmek isteyen Ortodoks İzhorlar için bu 

 
34 Konʹkova, Ižora, 150-152. 
35 Konʹkova, “Kalendarnıye prozdniki ijor”, 323.  
36 O.İ. Konʹkova - N.A. D’yaçkov, Posobie po ijorskomu yazıku (Sankt Peterburg: Tsentr korennih naradov  
Leningradskoy oblasti, 2014), 74-75. 
37 Konʹkova, “Kalendarnıye prozdniki ijor”, 328-329. 
38 Konkova - Kokko, İngermanlandskiye finnı , 145-146. 
39 Fell, “Izhorians”, 209. 



İZHORLARIN/İNGRİANLARIN İNANIŞLARI 

 ÇÜİFD 25/1 (2025), 192-205.   

202 

durum bir fırsat ve motivasyon olarak görülmüş ve kendileriyle çocuklarını Lutheran kilisesine 
yazdırarak öz kimliklerini kaybetmişlerdir.40 Misyonerlik açısından değerlendirildiğinde eğitimin 
önemi İzhorlar için kimliklerini kaybetme pahasına dahi olsa cezbedici görülmüştür. Ayrıca daha 
dikkat çekici olan ise ana dilde yapılmayan bir ayinin, o ayini ana dilinde yapan topluluğa göre 
dezavantajlı olmasıdır. Her ne kadar ayinlerin kendine özgü dilleri olduğu söylense de bu 
durumun yalnızca ayin dilini konuşan topluluk için geçerli olduğu söylenebilir. Dolayısıyla her 
topluluğun kendi dilinde ayin yapmasının toplumsal kimliği koruyacak araçlar arasında olduğunu 
ifade etmek mümkündür. 

Son yıllarda yapılan bazı arkeolojik çalışmalar neticesinde Sojka yarımadasında bazı defin 
alanlarını ortaya çıkarmıştır. Buna göre İzhorların mezarlarında belirli bir işaret 
bulunmamaktadır. Esasen bu durum mezarların yerlerinin bulunmasını oldukça güç kılmaktadır. 
Arkeolojik çalışmalar sayesinde bulunan mezarların oldukça düzenli olması belki de bu 
mezarların eskiden bir işareti bulunabileceğine ancak zamanla kaybolmuş olabileceğine dair 
yorumlara sebep olmaktadır. Defin töreninin cesedi gömme şeklinde olduğu görülmektedir. Diğer 
Fin-Ugor topluluklarında olduğu gibi İzhorlar da ölülerini meridyenel şekilde yani kuzey güney 
istikametinde defnetmişlerdir. Bununla birlikte keşfedilen mezarlıkların doğal kumlu tepelerde 
ya da bu tepelerin yamaç tarafında olduğu belirtilmektedir.41 Düzenli şekilde yerleştirilmiş 
cesetlerin bulunduğu mezarlıklar bir ölüm sonrası inancına işaret etmektedir. Ayrıca her ne kadar 
zorlu arkeolojik çalışmalar ile bulunmuş olsalar da mezarlıkların kumlu tepeler veya yamaçlarda 
bulunması bir kutsal dağ/tepe fenomenini akla getirmektedir. 

SONUÇ 

İzhorların inanç yapısı, tarih boyunca yaşadıkları coğrafyanın getirdiği kültürel etkileşimlerle 
şekillenmiş, özellikle animist ve şamanist unsurların Hıristiyanlık ile sentezlendiği özgün bir dinî yapı 
ortaya çıkmıştır. Bu durum, yalnızca İzhorların dinî pratiklerini değil, aynı zamanda etnik kimliklerini 
ve toplumsal yapıyı da etkilemiştir. İnanç sistemlerinde doğa ile kurulan mistik bağ, koruyucu ruhlar 
(haltiaz), kutsal kabul edilen ağaçlar, su ve orman ruhları gibi unsurlar, Türklerin geleneksel 
inançlarıyla dikkat çekici benzerlikler göstermektedir. 

Geleneksel Türk inanışlarında görülen “Yer-Su” inancı, doğa varlıklarının kutsallığına duyulan 
saygıyı yansıtır. İzhorların “Metsa-Emä” (Orman Anası) ve “Vesi-Emä” (Su Anası) olarak 
adlandırdıkları doğa ruhları, Türk kültüründeki “Su İyesi” ve “Orman İyesi” kavramları ile benzer bir 
fonksiyon üstlenmektedir. Türk mitolojisinde olduğu gibi, İzhorlar da su ve orman ruhlarına adak 
sunmuş, doğanın gücüne ve koruyucu ruhların desteğine inanmışlardır. Aynı şekilde, ev ve ahır 
ruhlarına yönelik inanışlar da Türklerin “Ev İyesi” inancını çağrıştırmaktadır. 

İzhor halkında, şaman figürlerine benzer bir şekilde toplumsal hayatta aracılık eden arbui adlı 
bilge kişiler bulunmuş, özellikle onların şifa ritüellerinde ruhsal varlıklarla iletişim kurduklarına 
inanılmıştır. Bu, eski Türk toplumlarında “Kam” veya “Baksı” olarak bilinen şamanların işleviyle 
benzerlik göstermektedir. Ayrıca, İzhor halkının ölü gömme ritüelleri, ölünün ruhunun huzur içinde 
olması için gerçekleştirilen kurban törenleri ve doğaya sunulan adaklar, geleneksel Türk cenaze 
ritüellerini hatırlatmaktadır. Bunun yanı sıra, İzhor toplumunda halk şarkıları ve sözlü anlatım 
geleneği, inanç sisteminin korunmasında ve gelecek nesillere aktarılmasında önemli bir rol oynamıştır. 
Benzer şekilde, Türklerde de kopuz eşliğinde söylenen destanlar, toplumun mitolojik ve dinî 
hafızasının korunmasını sağlamıştır. 

Sonuç olarak İzhorların inanç sistemi hem animist hem de H ıristiyan etkileri bünyesinde 
barındıran, ancak özünde doğa merkezli ve ruhani varlıklara dayalı bir yapı sergilemektedir. Bu dinî 
yapı, geleneksel Türk inanışlarıyla birçok ortak noktaya sahiptir ve bu benzerlikler, Avrasya’nın geniş 
bozkırlarında yaşayan halklar arasında tarih boyunca devam eden kültürel alışverişin bir yansıması 
olarak değerlendirilebilir. İzhorlar, tarih boyunca Hıristiyan misyonerlik faaliyetlerine maruz 
kalmalarına rağmen, eski inançlarını halk pratikleri aracılığıyla belirli ölçüde korumuş ve doğayla iç 
içe olan bu manevi dünya görüşünü nesiller boyu aktarmayı başarmışlardır.  

  

 
40 Fell, “Izhorians”, 210. 
41 Sedov, Finno-ugrı i baltı v epohu srednevekov’ya, 42-43. 



MEHMET MUSTAFA ERKAL 

 ÇÜİFD 25/1 (2025), 192-205.   

203 

Zihin Haritası/Mind Map 

 

 

 



İZHORLARIN/İNGRİANLARIN İNANIŞLARI 

 ÇÜİFD 25/1 (2025), 192-205.   

204 

KAYNAKÇA 

Arık, Durmuş. Hıristiyanlaştırılan Türkler (Çuvaşlar) . Dışkapı-Ankara: Aziz Andaç Yayınları, 1. 
basım., 2005. 

Austin, Paul M. “Soviet Karelian: The Language that Failed”. Slavic Review 51/1 (1992), 16-35. 
https://doi.org/10.2307/2500259 

Bako, Elemer. “The Minor Finno-Ugrian Languages”. The Quarterly Journal of the Library of 
Congress 23/2 (1966), 116-137. 

Begunova, Yu. K. “Drevnerusskiye istoçniki ob içortse pelgusii-filippe, uçastnike nevskoy bitvı 
1240 g.” 1981. Erişim 04 Mart 2025. https://begunov.spb.ru/index5708.html 

Erkal, Mehmet Mustafa. “Estonların Geleneksel İnanışları Üzerine”. Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 65/2 (30 Kasım 2024), 903-922. 
https://doi.org/10.33227/auifd.1518719 

Fell, Elena. “Izhorians: A Disappearing Ethnic Group Indigenous to the Leningrad Region”. Acta 
Baltico-Slavica 43 (31 Aralık 2019), 206-228. https://doi.org/10.11649/abs.2019.010 

Kallio, Kati. “Interperformative Relationships in Ingrian Oral Poetry”. Oral Tradition 25/2 (01 
Ekim 2010). https://doi.org/10.1353/ort.2010.0019 

Koçkurkina, S.İ. vd. Pis’menniye izvestiya o karelah. Petrozavodsk “Kareliya”: Kir’yaj Krayevedskiy 
tsentr p. Kurkiyoki, 1990. 
https://www.koob.ru/kochkurkina_s_i/pismennye_izvestiya_o_karelah 

Konʹkova, O.İ. “Kalendarnıye prozdniki ijor”. Elektronnaya biblioteka Muzeya antropologii i 
etnografii im. Petro Velikogo (Kunstkamera) RAN. 323-336, ts. 
https://lib.kunstkamera.ru/files/lib/978-5-88431-189-3/978-5-88431-189-3_23.pdf 

Konʹkova, O.İ. - D’yaçkov, N.A. Posobie po ijorskomu yazıku. Sankt Peterburg: Tsentr korennih 
naradov Leningradskoy oblasti, 2014. http://www.forumnarodov47.ru/docs/-jtk.pdf 

Konʹkova, Olʹga Igorevna. Ižora: očerki istorii i kultury. Sankt Peterburg: MAĖ RAN, 2009. 

Konkova, O.İ. - Kokko, V.A. İngermanlandskiye finnı. Sankt-Peterburg: Rossiyskaya Akademiya 
nayk, 2009. 
https://www.academia.edu/23198281/%D0%98%D0%BD%D0%B3%D0%B5%D1%8
0%D0%BC%D0%B0%D0%BD%D0%BB%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D1%81%D0%B
A%D0%B8%D0%B5_%D1%84%D0%B8%D0%BD%D0%BD%D1%8B 

Korpela, Jukka. The World of Ladoga: Society, Trade, Transformation and State Building in the 
Eastern Fennoscandian Boreal Forest Zone C. 1000-1555. LIT Verlag Münster, 2008. 

Lettus, Henricus. The Chronicle of Henry of Livonia. çev. James A. Brundage. Madison: The 
University of Wisconsin Press, 1961. 

Matley, Ian M. “The Dispersal of the Ingrian Finns”. Slavic Review 38/1 (Mart 1979), 1-16. 
https://doi.org/10.2307/2497223 

The Chronicle of Novgorod 1016-1471. çev. Robert Michell - Nevill Forbes. London: Office of the 
Society, 1914. 

Okladnikova, Elena - Kandaryan, Levon. “Sacred Landscape in Modern Russia’s Cultural and 
Historical Policy Through the Eyes of St. Petersburg and the Leningrad Region Residents”. 
Sociologija i Prostor. https://doi.org/10.5673/sip.55.3.3 

Pangina, Tatyana. “İjorı. Çast vtoraya”. Pro Otradnoye. 16 Şubat 2018. Erişim 13 Mart 2025. 
https://protradnoe.ru/ 

Peregi, Dora. “The Ingrian Finns - A Historical Overview”. The Finno-Ugric World. ed. György 
Nanovfszky - Antal Bartha. Budapest: Teleki László Foundation, 2004. 



MEHMET MUSTAFA ERKAL 

 ÇÜİFD 25/1 (2025), 192-205.   

205 

Rydving, Håkan - Kaikkonen, Konsta. Religions around the Arctic: Source Criticism and 
Comparisons. Elektronisk resurs: Stockholm: Stockholm University Press, 2022. 

Sedov, V.V. Finno-ugrı i baltı v epohu srednevekov’ya. Moskva: Akademiya Nayk SSSR, 1987. 

Tatişçev, Vasiliy Nikitiç. “Sobraniye soçineniy toma 7 i 8 Istoriya rossiyskaya: okonçaniye, Rabotı 
raznih let”. Moskva: Ladomir, 1996. 

Västrik, Ergo-Hart. “The Waters and Water Spirits in Votian Folk Belief”. Folklore: Electronic 
Journal of Folklore 12 (1999), 16-37. https://doi.org/10.7592/FEJF1999.12.spirits 

Fenno-Ugria. “Isurid”. Erişim 23 Nisan 2025. https://fennougria.ee/rahvad/laanemeresoome-
rahvad/isurid/ 

Bol’şaya rossiyskaya entsiklopediya. “İjora”. 23 Haziran 2023. Erişim 11 Mart 2025. 
https://bigenc.ru/c/izhora-2d6463 

Vsya strana. “Religiya İjortsev — Vserossiyskiy konkurs etniçeskoy muzıki «Vsya strana»”. Erişim 
18 Ekim 2024. https://all-country.ru/articles/religiya-izhorczev/ 

Den’ Sankt-Peterburga - Korotko i yasno o samom intirisnom. “Vera i verovaniya”. Erişim 11 Mart 
2025. https://xn----stb8d.xn--p1ai/portfolio_categories/27-05-den-sankt-peterburga/ 

 

STRUCTURED ABSTRACT 

This study delves into the religious and spiritual traditions of the Ingrian people within the broader 
framework of Uralic cultural heritage, emphasizing their animistic and shamanistic beliefs, interactions with 
Christianity, and parallels with traditional Turkic spirituality. The Ingrians, residing in northwestern Russia, 
have historically been influenced by neighboring civilizations such as Sweden, Finland, and Russia, leading to 
a complex religious syncretism where indigenous beliefs coexisted with Orthodox and Catholic Christian 
elements. Their spiritual worldview is deeply rooted in nature worship, guardian spirits (haltiaz), and ancestor 
veneration, closely resembling the Turkic concept of iye spirits that protect homes, forests, and waters. Rituals 
such as offerings to sacred trees, water deities, and household spirits demonstrate their ecological 
consciousness and belief in the interconnectedness of all life, a perspective similarly found in Traditional Turkic 
beliefs. Despite widespread Christianization efforts, traditional Ingrian practices were not entirely eradicated 
but rather adapted into Orthodox religious customs, as seen in the integration of fertility rites, agricultural 
ceremonies, and seasonal festivals with Christian elements. The signifi cant role of women in Ingrian spiritual 
life, particularly in fertility-related rituals and nature veneration, closely aligns with matriarchal elements 
observed in Turkic shamanistic traditions. Moreover, the belief in spirits inhabiting natural elements, the 
practice of divination, and the reverence for ancestors mirror many aspects of early Turkic animistic and 
shamanistic thought. By analyzing historical sources, ethnographic records, and religious chronicles, this study 
highlights the resilience of Ingrian spiritual traditions and their place within the broader Eurasian cultural 
and religious landscape. The comparative perspective with Turkic traditions provides valuable insight into the 
continuity and adaptation of indigenous belief systems despite external influences, further enriching our 
understanding of how spirituality shapes cultural identity in historically contested regions.  

 


