
SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

72

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

-Araştırma Makalesi-

 Bu makale Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır.

Hollywood’da İyi Kadının Yeni Yüzleri: 
Film Klişelerini Tekrar Değerlendirmek

Yağmur Çağla Karakaş* 
Emrah Onat**

Özet
Kültürel üretimler, üretildikleri dönemin ve toplumun egemen düşünce yapısının izini taşırlar. 

Dolayısıyla tekrarlanan, kalıplaşmış ve ‘klasikleşmiş’ denilebilecek anlatıları analiz etmek hâkim 
dünya görüşüne ilişkin değerlendirme yapmayı olanaklı kılar. Bu makale, Hollywood sinemasında 
‘iyi kadın’a dair kalıplaşmış anlatıları yeniden değerlendirerek anlatıların zaman içinde geçirdiği 
dönüşümleri incelemektedir. Bu perspektifte, Batı düşüncesinde kadınların nesneleştirilme sürecini 
ve bu sürecin Hollywood filmlerindeki yansımalarını ele alır. Klasik Hollywood sinemasında 
kadınların ‘iyi’ olarak nitelendirilmesi, genellikle erkeklerle ve aileleriyle olan ilişkileri üzerinden 
yapılırken 2000’li yıllarda ortaya atılan Manic Pixie Dream Girl ve The Cool Girl gibi film 
klişelerine bakıldığında, ‘iyi kadın’ olmaya ilişkin niteliklerde bazı değişiklikler olduğu görülür. 
Ancak değişikliklere rağmen bu film klişeleri, kadını erkek fantezisine hizmet eden bir nesne olarak 
yeniden üretmeye devam etmektedir. İncelenen filmlerden hareketle çalışma, ilgili klişelerin 
görünüşte farklılık gösterse de özünde erkek merkezli bakış açısını sürdüren yapıları barındırdığını 
ortaya koymaktadır. Bununla birlikte, feminist hareketlerin ve toplumsal değişimlerin etkisiyle bu 
anlatıların zamanla nasıl evrildiği/evrilebileceği ve nasıl yeni anlatı biçimlerinin filizlenmesine olanak 
tanıyabileceği tartışılmaktadır. Bu bağlamda erkek egemen kültür içinde kadının konumunu ele alan 
Luce Irigaray, Julia Kristeva gibi feminist düşünürlerin kuramları ışığında Hollywood filmlerindeki 
‘iyi kadın’ karakter klişelerinin geçirdiği dönüşümler aktarılmıştır. Araştırmada, bu karakterlerin 
erkek karakterlerle olan ilişkileri ve öznelikleri tartışılmıştır. Ayrıca kadınların yer aldığı anlatıların, 
cinsiyete dayalı iktidar ilişkileri çerçevesinde nasıl bir söylemsel perspektiften sunulduğu incelenmiştir.

Anahtar Kelimeler: Hollywood Sineması, Film Klişeleri, İyi Kadın, Feminist Eleştiri, İkili Zıtlıklar

*Bağımsız Araştırmacı,Türkiye.
E-mail: yagmurckarakas@gmail.com
ORCID : 0000-0003-2850-748X
**Dr. Öğr. Üyesi, Dokuz Eylül Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Türkiye.
E-mail: emrah.onat@deu.edu.tr
ORCID : 0000-0001-9357-0739
DOI: 10.31122/sinefilozofi.1550782
Karakaş, Y. Ç., & Onat, E. (2025). Hollywood’da iyi kadının yeni yüzleri: Film klişelerini tekrar değerlendirmek. 
Sinefilozofi Dergisi, (20), 72–90. https://doi.org/10.31122/sinefilozofi.1550782

Geliş Tarihi: 16.09.2024
Kabul Tarihi: 08.01.2025



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

73

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

-Research Article-

 This article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.

*Independent Researcher, Türkiye.
E-mail: yagmurckarakas@gmail.com
ORCID : 0000-0003-2850-748X
**Asst. Prof., Dokuz Eylül University, Faculty of Fine Arts, Türkiye.
E-mail: emrah.onat@deu.edu.tr
ORCID : 0000-0001-9357-0739
DOI: 10.31122/sinefilozofi.1550782
Karakaş, Y. Ç., & Onat, E. (2025). Hollywood’da iyi kadının yeni yüzleri: Film klişelerini tekrar değerlendirmek. 
Sinefilozofi Dergisi, (20), 72–90. https://doi.org/10.31122/sinefilozofi.1550782

Recieved:16.09.2024
Accepted: 08.01.2025

The New Faces of the Good Woman in Hollywood: 
Revisiting Film Tropes

Yağmur Çağla Karakaş* 
Emrah Onat**

Abstract
Cultural productions reflect the dominant ideologies of their time and society. Thus, analyzing 

repetitive, stereotypical, and ‘classic’ narratives allows for a critical evaluation of prevailing 
worldviews. This article re-examines the stereotypical portrayals of the ‘good woman’ in Hollywood 
cinema, exploring how these representations have transformed over time. It addresses the objectification 
of women in Western thought and its reflections in Hollywood films. While classical Hollywood 
cinema typically defined women as ‘good’ based on their relationships with men and their families, 
film tropes such as the Manic Pixie Dream Girl and The Cool Girl that emerged in the 2000s 
indicate certain changes in the concept of the ‘good woman’. However, despite these changes, these 
tropes continue to reproduce women as objects serving male fantasies. Based on the analysis of the 
selected films, this study reveals that, despite appearing different on the surface, these films retain 
structures that perpetuate a male-centered perspective. Furthermore, it discusses how these narratives 
have evolved—and may continue to evolve—under the influence of feminist movements and social 
changes, potentially allowing new narrative forms to emerge. In this context, the study explores the 
position of women within male-dominated culture by drawing on the theories of feminist theorists 
such as Luce Irigaray and Julia Kristeva. It highlights the transformations undergone by the “good 
woman” character trope in Hollywood films. The study discusses these characters’ relationships with 
male characters and their subjectivities. Additionally, it analyzes how narratives featuring women 
are presented from a discursive perspective within the framework of gender-based power relations.

Keywords: Hollywood Cinema, Film Tropes, The Good Woman, Feminist Criticism, Binary 
Oppositions



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

74

Extended Abstract

Cultural productions are intrinsically linked to the dominant ideologies and worldviews of the 
societies in which they are created. Analyzing repetitive, stereotypical, and “classic” narratives allows 
us to critically evaluate prevailing thought structures. This article re-examines the archetypal portrayals 
of the ‘good woman’ in Hollywood cinema, exploring how these depictions have transformed over time 
while often perpetuating underlying patriarchal ideologies. By focusing on the evolution of film tropes 
such as the Manic Pixie Dream Girl and The Cool Girl, the study investigates the ways in which these 
stereotypes continue to objectify women and serve male fantasies. The study draws on Michel Foucault’s 
concepts of power and knowledge to emphasize how societal norms and power structures are reproduced 
through cultural narratives. Foucault posits that power and knowledge are inextricably linked, with 
power disseminating through knowledge across all social relations. This framework is applied to 
understand how gendered power dynamics are embedded in cultural productions, particularly in the 
portrayal of women in Hollywood films. Additionally, the article engages with feminist theories from 
scholars such as Luce Irigaray and Julia Kristeva. Irigaray critiques the phallocentric nature of Western 
thought, arguing that women are constructed as the ‘other’ and denied subjectivity through binary 
oppositions in language and culture. Kristeva’s concept of abjection is employed to analyze how societal 
norms dictate what is considered pure or impure, affecting the representation of women and reinforcing 
gender hierarchies. In classical Hollywood cinema, the ‘good woman’ was typically characterized by 
her relationships with men and her role within the family, embodying virtues like loyalty, domesticity, 
and passivity. These portrayals reinforced traditional gender roles and upheld a patriarchal social order. 
Laura Mulvey’s theory of the ‘male gaze’ is instrumental in understanding how women were objectified 
on screen, positioned as passive objects of visual pleasure for an active male viewer. Robin Wood’s 
analysis further illustrates how traditional gender roles were reinforced, with women depicted as either 
idealized wives and mothers or as dangerous and erotic figures, depending on their conformity to societal 
expectations. In the 2000s, new film tropes like the Manic Pixie Dream Girl (MPDG) and The Cool Girl 
emerged, signaling a shift in the qualities associated with the ‘good woman’. The MPDG is a quirky, 
energetic female character who exists solely to inspire the male protagonist and help him embrace life’s 
mysteries, lacking her own narrative depth and agency. Examples include characters like Claire in 
Elizabethtown and Sam in Garden State, who serve as catalysts for male growth without substantial 
storylines of their own. The Cool Girl trope, popularized by Gillian Flynn’s novel and film Gone Girl, 
describes a woman who is effortlessly attractive, enjoys traditionally male interests, and prioritizes the 
desires of men over her own. Despite appearing more liberated, these tropes continue to objectify women 
by framing them as idealized figures constructed to fulfill male fantasies. Characters like Mary in There’s 
Something About Mary and Mikaela in Transformers embody traits that cater to male desires while 
lacking independent narratives. Despite the apparent evolution in the portrayal of the ‘good woman’, 
these modern tropes perpetuate a male-centric perspective and reinforce gendered power dynamics. 
Both the MPDG and The Cool Girl lack authentic subjectivity and are defined primarily through their 
relationships with male protagonists. They represent a superficial change in the archetype, maintaining 
the patriarchal status quo under the guise of progressive characterization. Using Irigaray’s critique 
of phallocentrism, the article highlights how these tropes deny women genuine agency and reinforce 
binary oppositions that privilege masculinity. Kristeva’s notion of abjection is applied to illustrate how 
deviations from prescribed gender norms are marginalized or rendered invisible in cinematic narratives. 
The ‘good woman’ remains secondary to male characters, her value contingent upon her service to male 
narratives and desires. The article discusses how feminist movements and broader social changes have 
the potential to influence the evolution of these narratives. Increased visibility of diverse identities and 
challenges to traditional gender roles create opportunities for new storytelling paradigms that move 
beyond patriarchal constraints. However, the commercial nature of Hollywood cinema often resists 
substantive change, resulting in the persistence of stereotypical portrayals. While the portrayal of 
the ‘good woman’ in Hollywood cinema has evolved in form, it often remains tethered to male-centric 
ideologies that objectify women and limit their agency. The MPDG and The Cool Girl tropes exemplify 
how superficial changes can mask deeper continuities in gendered representations. The article calls for a 
critical reevaluation of these narratives and advocates for the development of more nuanced portrayals 
of women in film. By embracing feminist perspectives and acknowledging the influence of social 
movements, Hollywood has the potential to foster narratives that genuinely reflect the complexities and 
subjectivities of women’s experiences.



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

75

Giriş
Bilgi alanlarını/toplumsal üretimleri, üretim esnasındaki hâkim dünya görüşünden ayrı, 

bağımsız olgular olarak ele almak mümkün değildir. Foucault (2012, p. 36), iktidarı sürdüren 
özün bizatihi bilgi olduğunu ifade eder. Ona göre, ideoloji düşüncesini tüm bilgi sahalarına 
yayarak, “temsiller alanı”na yerleştirerek işlev gösterir ve bu noktada temsilin kökenini 
sorgulamaksızın “yasaların bilgisi”ni oluşturur (Foucault, 2001, pp. 340-342). Bununla birlikte 
sınıf veya devlet tahakkümü gibi büyük iktidarlar, mikro iktidar ilişkileri (ebeveyn-çocuk, 
işveren-işçi) olmaksızın varlığını devam ettiremez (Foucault, 2012, p. 176). O halde iktidarın 
ve bilginin birbirinden ayrılamayacak kadar iç içe olduğu, iktidarın kendisini bilgi aracılığıyla 
toplumsal hayattaki her türlü güç ilişkisine yaydığı ve toplumsal düzende hüküm süren 
kodları formüle ettiği yorumu yapılabilir. Foucaultcu anlamda, iktidar ilişkilerinden azade 
olamayan insanların, birtakım ideolojik bilgi alanları ışığında kendileriyle nasıl ilişki kurduğu 
ve nasıl öznel deneyimler oluşturduğu önemlidir (Keskin, 2014, pp. 13-20). Örneğin Foucault; 
Batı düşüncesinde cinsellik öznel deneyiminin kuruluşunu Cinselliğin Tarihi (L’Histoire de la 
sexualite, 1976)’nde, akıl hastalığı öznel deneyiminin kuruluşunu ise Deliliğin Tarihi (Histoire 
de la folie a l’age classique, 1961)’nde anlatır. Buradan hareketle belli deneyimlerin ve öznelerin 
kuruluşu ile hâkim düşüncenin bağı, ikili cinsiyet rejiminin hiyerarşik olarak tesis edilişi 
üzerinden incelenebilir.

Batı düşüncesinde erkeğin kadına kıyasla hiyerarşik biçimde üstün olarak kodlandığı 
birçok kültürel üretim alanında açıkça görülmektedir. Lloyd’a (2015, pp. 22-27) göre felsefi 
düşüncenin doğuşundan itibaren kadınlık, erkekliğin / aklın / rasyonelliğin / kültürün 
/ aktifliğin karşıtı olarak kurulmuş; bu perspektifte maddesel olanla / bedenle / tutkuyla 
/ doğayla / edilgenlikle eşleştirilmiştir. Örneğin Platon erken dönemlerinde ruhu/aklı 
bedenin tutsağı, onun gelişimini engelleyen şey olarak görürken ve olgunluk dönemlerinde 
ruhu beden üzerinde tahakküm kurması gereken bir şey olarak sunar (Lloyd, 2015, pp. 27). 
Aslında ilk dönemlerinde kurduğu yapı basit bir karşıtlık iken sonraki dönemlerinde bu 
karşıtlık hiyerarşik bir mahiyete bürünür. Kadının beden ve doğa ile ilişkili olarak kurulması 
onun direkt olarak rasyonel düşüncenin ve ilerlemenin karşıtı olarak inşa edilmesine hizmet 
eder. Bu ilişkilendirmedeki aynı fikir, Aristoteles’in kadınlarla ilgili düşüncelerinde de 
görünürdür. Aristoteles, kadınların “rasyonel eylem yetisi” anlamında eksik olduğunu ve 
kadınların kocalarının idaresinde olmaları gerektiğini savunur (Achtenberg, 2014, p. 290). 
Kadını eksiklikle ilişkilendiren bu düşünce biçimi, kadınların tahakküm altına alınmazlarsa 
rasyonel düşünce ve ilerleme önünde engel olacakları iddiasını içinde barındırır. Ardından 
cinsiyetli hiyerarşik ikilikler, Aydınlanma Çağı’nın da getirdikleriyle kamusal alan-özel alan, 
özne-nesne ayrımlarına değin genişlemiştir (Lloyd, 2015, pp. 94-114). Bu durumda da net bir 
biçimde ilk olan ikinciye karşıt, ondan üstün ve erkeklikle ilişkili; ikincisi ise aşağı ve kadınlık 
ile ilişkili şekilde kurgulanır. Mansfield’a göre (2021, pp. 32-34) Descartes’ın zihin-beden 
ayrımından türeyen Kartezyen Cogito modern Batı düşüncesinin temelini oluşturur ve ben’i / 
bilinçli benliği anlamı kuran ve çevresine ilişkin bilgi ve deneyimin merkezi olarak görür. Akıl 
ile bağdaştırılan bu bilinç aslında çevresini ölçen, yönlendiren, herkes için geçerli bir hakikati 
arayan öznedir. Kurulan bu Aydınlanma Çağı öznesi, akıl ile eşlenen erkeğin bir özne olmaya 
dair pozisyonuna temel oluştururken kadını nesne olarak incelenebilir pozisyonda görür. 
Erkeğin eyleyen, kadının ise etkilenen, edilgen bir varoluşu olduğuna dair bir yapı kurar.

Bu araştırmanın amacı Batı düşüncesini uzun yıllar boyunca yönlendiren ikili 
zıtlıkların hiyerarşik ve cinsiyetli olarak kurulmasının Hollywood sinemasındaki kadın 
karakter kurulumlarına nasıl yansıdığını ve yıllar içerisinde ne gibi değişiklikler gösterdiğini 
çözümlemektir. İdeolojik olarak kendini sürdürmesi için tekrarlanması gereken bu anlatılarda 
kemikleşmiş, klişeleşmiş hatta arketipleşmiş kadın karakterleri incelemek hedeflenmiştir. 
Hollywood filmlerinin incelenmesinin sebebi ise sinema sektöründe dünya çapında merkezi 
bir mahiyetinin olmasıdır. Dolayısıyla ikili zıtlıklara dayalı kadın karakterlerden temellenen 
film klişeleri örnekleri üzerinden stüdyo sisteminin hakim olduğu klasik dönem Hollywood 



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

76

filmleri ile yakın dönem olarak sınıflandırılabilecek 90’lar sonu 2000’ler başında üretilmiş film 
örnekleri karşılaştırılacaktır.

Araştırmanın yöntemi olarak çalışmalarını inşa edilen hiyerarşik ikiliklerin ifşası 
üzerinden temellendiren Luce Irigaray’ın felsefi eleştirisi ve bu karşıt kategorilerin 
birbirlerinin alanlarına girdikleri anda nasıl iğrenç (abject) olarak dışarı atıldığını analiz eden 
Julia Kristeva’nın teorik çerçevesi benimsenecektir. Dolayısıyla çalışmada öncelikli olarak 
kadın karakterlerin erkek karaktere göre ikincil ve onlara tabii olarak kuruluşunun sadece 
sinema değil edebiyat, felsefe, mit gibi birçok anlatı ve kuramda uzun yıllar tekrar edişi ve bir 
görme biçimi olarak yapılanışı aktarılmaya çalışılacaktır. Ardından bu kemikleşmiş düşünce 
şeklinin Hollywood’taki karşılıkları Irigaraycı bir ifşa ve Kristeva’nın iğrenç kuramı ile analiz 
edilecektir.

Toplumsal Düzlemde Kadının Nesne Olarak Kuruluşu 

Cinsiyetli hiyerarşik ikili zıtlıklar yalnızca felsefe tarihinde ve bilgi kuramlarında değil, 
toplumsal hayata hızla nüfuz eden mitlerde, masallarda, romanlarda da kendini gösterir. 
Direnç’e (2008, pp. 1-3) göre edebi eserler de toplumdaki birçok yapı gibi egemen ideolojiden 
bağımsız değildir ve bu hâkim görüşü onayarak arketipleşen metinler kadın ve onunla 
eşleştirilen doğa, beden gibi kavramların statü açısından aşağıda olduğu bir düşünce biçimini 
içerisinde barındırır. Yunan demonların çoğunun akla saldıran dişiler olması, karanlıkla ilişkili 
olmaları veya kadınların hayvanlara yakınlığını vurgulayan Gorgon Medusa’nın yarı yılan 
olması, Kibele’nin aslanla Havva’nın ise yılanla arkadaşlığı, Diyonisos rahibelerinin vahşi 
hayvanları emzirmesi gibi anlatılar aynı dünya görüşünün tezahürleridir (Berktay, 2010, pp. 
133-137). Bu dünya görüşünde ‘akıl/erkek’ özne iken nesnesi de ‘doğa/kadın’dır. Avrupa yağlı 
boya resim geleneğini detaylıca ele alan Berger de bu alanda kadının edilgen ve nesne olarak 
konumlandırışını çarpıcı bir biçimde ifade eder: “Erkekler kadınları seyrederler. Kadınlarsa 
seyredişlerini seyrederler” (Berger, 2018, p. 47). Kadınlarla eşleştirilen bu nesne konumu, 
sıklıkla anlatılarda tekrarlanan bir durumu ifade eden ve bunun sonucunda sözlüklerde 
kendine yer bulan damsel in distress deyimi ile net bir şekilde anlaşılabilir. Damsel in distress; 
filmler, kitaplar, oyunlar v.b. anlatılarda yardıma ve/veya kurtarılmaya ihtiyaç duyan, bir 
şekilde başı dertte olan genç bir kadını ifade eden bir klişe anlamını taşır (dictionary.com, t.y.). 
Dolayısıyla kadınların ikincil ve pasif olarak tariflenmesinin sıklıkla tekrar eden, klişeleşen bir 
yapı olduğu söylenebilir.

20. yüzyıla damga vurmuş kuramlardan biri olan psikanalizde de ilgili anlatılar tekrar 
eder. Freud’a (1924, pp. 423-424) göre kız çocukları oğlan çocukları gibi bir kastrasyon 
anksiyetesi yaşamadıklarından ödipal dönemi net bir biçimde tamamlayamazlar. Dolayısıyla 
süperego gelişimleri sekteye uğrar. Bu durumda penis sahibi olmamak hem fiziksel olarak 
eksik olmak hem de toplumsal düzeyde ahlaken eksik olmak anlamlarına gelmektedir. Aynı 
zamanda Freud (2011, p. 61) kadınların uygarlığın gelişimini engellediklerini ve uygarlığa 
karşı tavır aldıklarını da dile getirir. Ona göre bunun sebebi, erkeklerin, kısıtlı libidosunu 
kadınlar için değil uygarlık için kullanmalarıdır. Dolayısıyla Freud, erkeklerin uygarlığa fazla 
vakit harcamaları nedeniyle kadınların arzularını yeterince doyuramadığını ve bu yüzden de 
kadınların uygarlığa karşı kötücül bir tavır takındıklarını ifade eder. Bu durumda erkeğin 
işinin uygarlıkla uğraşmak, kadının işinin ise erkeği uygarlığın alanından çekmeye çalışmak 
olduğu söylenebilir. Görüldüğü üzere kadın olmak yeniden ve tekrar tekrar doğaya, arzulara, 
duygulara daha yakın; kültüre, uygarlığa, akla karşıt olarak imlenir. Lacancı psikanalize 
bakıldığında ise penis merkezliliğin yerini ondan çok da farklı olmayan fallus merkezli bir 
anlatının aldığı söylenebilir. Burada fallus, sembolik bir otoriteye tekabül eder. Sembolik 
düzene, dilin düzenine, toplumsal düzene dolayısıyla otoritenin düzenine geçiş ise anne 
bedeninden kopuş ile ilişkilendirir (Lauter, 1984, p. 8). Sonuç olarak annenin bedeni, düzenin/
erkeğin alanının dışında bir yerde konumlandırılmıştır.



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

77

Kadın ile ilişkilendirilen doğanın/bedenin/arzunun/duyguların kontrol altına alınması 
gibi temel bir dünya görüşü, kadın karakterlerin hikayelerinin değersiz olduğuna ilişkin 
bir tarihin yaratılmasında önemli bir rol oynamıştır. “Yüzyıllar boyunca kadınların iyi bir 
evlat, iyi bir kız kardeş, iyi bir eş ve sonra iyi bir anne olmaktan başka bir amaç taşımadığı, 
taşıyamayacağı düşünülen ‘sessiz’ ve ‘olaysız’ hayatlarının, kadınların kendileri de dahil, 
kimseye ilginç gelmeyeceği düşünülmüştür” (Tekcan, 2011, p. 147). Bu sessizlik durumu 
klasik Hollywood sinemasında da varlığını sürdürmüştür. Kaplan (2001, p. 7), Hollywood 
filmlerinde kadınların sesi ve kendilerine ait bir söyleminin bulunmadığını, arzularının 
ise erkek arzusunun bir nesnesi olduğunu ifade eder. Ona göre bu kadın karakterler sessiz 
ve hayal kırıklıklarıyla dolu bir hayat yaşarlar, karşı çıkmaya cesaret ettikleri takdirde ise 
bunu yaşamları ile öderler. Dolayısıyla klasik Hollywood filmlerinde kadınların yaşamaları 
‘gereken’ hayatların anlatılarda tekrar tekrar dikte edilerek normatif bir mahiyete sahip 
olduğu söylenebilir.

Tam da bu noktada araştırmanın temel yöntemini oluşturan Irigaray’a değinmek 
gerekmektedir. Lacan’ın öğrencilerinden biri olup aynı zamanda ona önemli anlamda eleştiriler 
getiren Luce Irigaray, eleştirisinin merkezine Batı kültüründe kadının nasıl dışlandığını ve 
tek cinsiyet rejiminin sürdürülüşünü alır (Irigaray, 1985a, pp. 134-137). Ona göre bu sistem 
dil aracılığıyla kurulan ikili zıtlıklarla yaratılır ve kadın, erkeğin ötekisi olarak olumsuzlanır, 
yok edilir, cinsel farkların üstü örtülür (Irigaray, 2014, pp. 49-55). Irigaray’a göre Lacan’ın 
penis yerine fallusu koyduğu, cinsiyet ilişkilerini diyalektik olarak formüle eden sembolik 
düzen kavramsallaştırması Oedipus kompleksine dair eksiklik anlatısını sorguya kapatır ve 
aynı zamanda ona yapısal bir boyut katarak geliştirir (Irigaray, 1985b, p. 62). Kadın, fallus 
merkezci yapı ile birlikte erkeğin alanının dışında bir nesne olarak konumlandırılır. Kadın “ne 
istediğini bilmez. Her şeye hazırdır ve hatta erkeğin ondan daha fazlasını arzulamasını talep 
eder. Yeter ki erkek -kadını- kendi [erkeğin] zevkini ararken “nesne” olarak ‘alsın’.” (Irigaray, 
1985b, p. 25). Irigaray’ın tam olarak amaçladığı şey yapay ikiliklerle kadını kurucu öteki 
olarak kuran merkezi görüşü analiz ederek ifşa etmektir. Bu hiyerarşik rejim birçok felsefi 
geleneğin ve toplumsal kodların kökeninde yer alan çekirdek bir dünya görüşüne tekabül 
etmektedir. Dolayısıyla Irigaray’ın ifşa yöntemini benimsemek, bu temel düşünceyi görünür 
kılarak güçsüzleştirme imkanını da içerisinde barındırır. Bu sebeple araştırmadaki ilk amaç, 
Hollywood’da kadın karakterlerin erkek özne karşısında nesne konumuna hapsedilmeye 
çalışıldığını ifşa etmektir.

Hollywood Sinemasında Kadının Nesne Olarak Kuruluşu ve ‘İyi Kadın’

Klasik dönem Hollywood filmlerinde kadın karakterlerin kuruluşunu incelemeden 
önce Hollywood sinemasının dünya çağındaki konumuna ve Hollywood stüdyo sisteminin 
özelliklerine bakmak gerekmektedir. Decherney (2019, pp. 40-42) Birinci Dünya Savaşı sonrası 
dönemde Hollywood’un, sinema endüstrisinde küresel liderliğe yükselerek dünya sinemasını 
derinden etkilediğini söyler. Ona göre Avrupa’daki film üretiminin savaş nedeniyle durması, 
Amerikan filmlerinin uluslararası pazarlarda hızla yayılmasına olanak tanımıştır. Will Hays 
önderliğindeki Motion Picture Producers and Distributors of America (MPPDA), Amerikan 
filmlerinin kültürel ve ekonomik bir araç olarak dünya genelinde tanıtılmasını sağlamış, 
böylece Hollywood’un uluslararası imajını ve etkisini güçlendirmiştir. Bu stratejik adımlar 
sonucunda, Hollywood’un uluslararası gelirleri yurtiçi hasılatını aşmış ve sinema üzerinde 
belirleyici bir etki yaratmıştır.

1930’da Amerikan sinema endüstrisinde ahlaki ve etik standartları belirlemek için 
oluşturulan bir dizi kural olan Hays Yasası, 1934’ten 1968’e kadar uygulanan bu düzenleme, 
sinematik anlatıda şiddet, cinsellik ve suç gibi temaların işleniş biçimlerini katı kurallara 
bağlamış; müstehcenlik ve ırkçı söylemler gibi unsurları yasaklamanın yanı sıra, dönemin 
toplumsal normlarını yansıtır biçimde eşcinsellik ve ırklar arası ilişkilerin temsiline de önemli 
kısıtlamalar getirmiştir (Rosenfeld, 2024). Malone (2011) da Hays Yasası’nın, özellikle kadın 



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

78

karakterlerin tasvirindeki katı sansür uygulamalarına dikkat çeker. Ona göre Hays Yasası, 
kadınların ekranda bağımsız, cinselliklerini ifade eden veya geleneksel rollerin dışında hareket 
eden bireyler olarak gösterilmesini ciddi şekilde kısıtlamıştır. Evlilik dışı seks, evlilik dışı 
hamilelik, eşini terk etmek, zina gibi davranışlarla çizgiyi aşan kadınlar için mutsuz ve/veya 
dersini almış bir son söz konusudur. Hays Yasası öncesindeki filmlerde ise kadın karakterler 
özellikle cinselliğiyle barışık ve özgür olarak toplumsal geleneklere meydan okuyan karakterler 
olarak temsil edilebildiği görülmektedir (Tang, 2010, p. 237). Yine de öyküsel ve görsel anlamda 
bazı temel ikili zıtlıklara dayalı geleneksel düşünceye bağlı kalmaktadırlar.

Mulvey (1993) Hollywood sinemasının izleyicisini konumlandırdığı skopofilik 
durumdan bahseder. Bu durum, Hollywood sinemasında kadının nesneleştirilme biçimini net 
bir biçimde betimler. Ona göre sosyal yaşamda teşhircilik fantezisi bastırılmakta, sinemada 
ise bu bastırılmış arzu oyuncuya yansıtılmaktadır. Bu konumlandırmada; erkek aktif/
bakan, kadın ise pasif/bakılan olarak yer almaktadır. Mulvey bu bakışı “erkek bakışı” olarak 
adlandırır (1993, p. 20). Bu bakışın ardından ‘narsisizm ve egonun kuruluşu’ denilen sinemasal 
imge ile özdeşleşme gerçekleşir. Seyircinin özdeşleştiği figür ise filmdeki eyleyici, öyküyü 
ilerleten, ‘aktif’ ve ‘ideal ego’ olan ve bu sayede özne olabilme gücüne sahip olan erkektir 
(Mulvey, 1993, p. 21). Seyircinin öyküyü ilerleten erkek özne ile özdeşleştirildiği yerde kadın 
bir nesne, bir ürün olarak izleyicinin röntgenci hazzına sunulur ve kadın bedeninin yakın 
çekimlerle parçalara ayrılarak gösterilmesi bu duruma örnek teşkil eder (Mulvey, 1993, p. 
22). Mulvey aynı zamanda kadının, bakışın sürekli nesnesi olmasının yanında bir yandan da 
erkek bilinçdışında varoluşu itibarıyla hadım edilme tehdidini simgelediğini söyler. Ona göre 
erkek, bu tehdit karşısında iki yol izlemektedir. İlki voyorizimdir. Voyorizmde suçlu kişinin 
cezalandırılması ya da affedilmesi aracılığıyla denetim ve boyun eğdirme sağlanır. İkinci yol 
ise fetişistik skopofilidir ve burada nesnenin fiziki güzelliği yüceltilir, nesne kendi başına tatmin 
edici bir hale getirilir (Mulvey, 1993, pp. 21-22). İlkinde kontrol etme ikincisinde ise kadının 
aşırı yüceltilerek kültleştirilmesi ve böylelikle fetişleştirilmeden ortaya çıkan rahatlamanın 
hadım edilme (kastrasyon) tehdidini gidermesi söz konusudur.

Mulvey (1993, p. 21) bacakların yakın çekimlerle fetişistik olarak sunumuna örnek 
olarak Marlene Dietrich’in Sternberg’in filmlerindeki biçimlendirilişini gösterir. Hays 
Yasası öncesinden bir film olan Blonde Venus (von Sternberg, 1932)1’te Marlene Dietrich’in 
canlandırdığı Helen karakteri eşine sadakatsiz olan ve bu sebeple ayrılmalarının ardından 
gece kulüplerinde çalışmaya başlayan bir karakterdir. Filmin sonunda ise Hays döneminde 
olduğu gibi büyük bir cezanlandırmayla karşılaşmaz ve eşiyle barışır. Yine de hikaye Helen’in 
ailesine (eşine ve çocuğuna) dönmesiyle ve temiz bir sayfa açmasıyla sonlanır. Sonuç olarak, 
affedilme vasıtasıyla erkeğin kontrolü altına girer. Dolayısıyla parçalanmış vücut parçalarının 
erkek izleyicinin voyoristik hazzına dayalı olan sunum biçimi, karakterin tam anlamda bir 
arzu nesnesi olarak kurulmasına hizmet eder. The Blue Angel (von Sternberg, 1930)2 filminde 
de aynı durum söz konusudur. Fakat bu filmdeki yine Marlene Dietritch’in canlandırdığı 
Lola karakteri erkek ana karakteri yoldan çıkaran bir karakter olarak kurulur. Gece hayatı 
ve sokakla ilişkilidir. Öğretmen olan ana erkek karakter Rath’ın Lola’ya olan tutkusu, aynı 
zamanda onun laneti olur. Film Rath’ın ölümüyle ve Lola’nın hayatına olduğu gibi devam 
etmesiyle sonuçlanır. Dolayısıyla film bir yandan erkeklerin fetişistik arzularına göre bir kadın 
karakter kurarken bir yandan da erkekleri ve toplumu bu kadına karşı uyarır. Lola, kötü bir 
kadındır. Lola bir femme fatale (ölümcül kadın) olarak tariflenebilir. Kara filmlerle stereotipleşen 
femme fatale, erkeğin alanı şehre giren, onu toplum normlarından alıkoyan, kötülüğe iten, 
baştan çıkarıcı ve günahkar bir profile sahiptir. Tam olarak erkeğin alanına girme ve ‘doğa’sına 
uygun davranarak erkeğin gücünü alma üzerinden yani ikili zıtlıklar üzerinden tanımlanır. 

Her iki filmde de fetişistik skopofili yoluyla karakterlerin güzelliklerinin kültleştirilmesi 
söz konusudur. Ancak ilk filmde suçlu kişi yanı kadına dair affedilme yoluyla denetim 
1 Sarışın Venüs, Josef von Sternberg (Yönetmen). (1932).
2 Mavi Melek, Josef von Sternberg (Yönetmen). (1930).



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

79

sağlanırken ikinci filmde kadının yıkıcılığı üzerinde durulur. Sonuç olarak bu iki Hays Yasası 
öncesi döneme ait popüler film örneğinde ana kadın karakter; sokakla, cinsellikle, gece 
hayatıyla ilişkili olarak ele alınmıştır. Onları baştan çıkarıcı ve ölümcül yapan şey tam da ikili 
zıtlıklar anlamında doğaya/bedene yakın davranmasıdır. Kadının ‘toplumsal düzeni bozucu 
doğası’na uygun davranması tam da onu kötü kılan şeydir. Toplumsal geleneğin tam karşısında 
olmasıyla mistik ve baştan çıkarıcı bir varlığa sahip olur.  Ya bir biçimde boyun eğdirilerek 
topluma entegre olurlar ya da erkeğe ahlaki kodlara uyması konusunda ders verecek bir arzu 
nesnesi olarak işlev görürler. Bu filmlerde iyi kadın aslında görünmezdir, kötü ise detaylıca 
tariflenmiştir. Kötü kadın özelliklerine sahip olmamak, iyi kadın olmak anlamına gelir. Ancak 
arzu ‘iyi kadın’ın alanından dışlandığından ‘iyi kadın’ların izleyiciyi çekecek, cezbedici bir 
hikayesi pek olmamaktadır. Bu noktada ‘iyi’nin tanımının tam da kötü olmayan üzerinden 
kurulduğu söylenebilir. ‘İyi kadın’ın sessiz de olsa bir karakter olarak görünür olduğu Hays 
Yasası öncesi filmlerinden Sunrise: A Song of Two Humans (Murnau, 1927)3 filmi ise şehirli bir 
kadının kırsal bir bölgede yaşayan evli bir adamı baştan çıkarmasını anlatır. Bu film, tamamen 
ikili zıtlıklar üzerine kurulmuştur. Karakterlerin isimleri yoktur. Karakterler sadece Adam 
(The Man), Karısı (The Wife) ve The Woman from the City (Şehirli Kadın)’dır. Yıkıcı olan 
Şehirli Kadın, ana erkek karakteri karısını öldürme konusunda ikna eder. Karısı ise sadakatli 
ve iyi bir eş olarak tariflenir. Film adamın, Şehirli Kadın ile hayatının rayından çıkması ve 
pişmanlıkla eve dönüşü ile sonuçlanır. Aile değerlerinin kutsallaştırılması evdeki melek kadın 
ile dışarıdaki baştan çıkarıcı ‘kötü kadın’ zıtlığı üzerinden gerçekleşir. Cinsel arzu taşıyan, 
seksi, cezbedici, yıkıcı kadının tam karşısında masum, sadakatli, affedici, eşinin mutluluğuna 
hayatını adayan kadın vardır.

Robin Wood Ideology, Genre, Auteur başlıklı yazısında Hollywood’un ilk dönem 
yapımlarından 1960’ların ortalarına kadar incelediği filmlerde tekrarlanan Amerikan 
değerlerini ve dolayısıyla ideolojisini detaylı bir biçimde ele alır. Burada ideal erkek 
“maceracı”, “kudretli”, “kısıtlanmayan”, “eylem adamı”; onun gölgesi yani ideal olmayan 
erkek ise “güvenilir” fakat “sıkıcı”, “evine bağlı koca/baba” iken ideal kadın “eş ve anne”, 
“mükemmel yol arkadaşı”, “evine sonsuz derecede bağlı”; onun gölgesi yani ideal olmayan 
kadın ise “erotik”, “maceracı”, “eğlendiren”, “büyüleyici” ancak “tehlikeli”dir (Wood, 2012, 
p. 80). Bu Amerikan değerlerinde olumlanan, ideal olan evlilik “yasallaştırılmış heteroseksüel 
tek eşlilik”tir ve ideal aile içerisinde kadın, erkeğin “benim evim, benim karım, benim 
çocuklarım” olarak kurduğu sahiplik ilişkisini içeren uygarlık değerlerini çocuğa aktaran kişi 
olarak işlev görür (Wood, 2012, p. 79). Görüldüğü üzere Hollywood’da uzun yıllar boyunca 
olumlanan kadınlık yani ‘iyi kadın’; aile değerlerini yücelten, sadakatli bir eş ve evine bağlı bir 
anne olmuştur. Burada dikkat çekici olan nokta kadınların erkeklerle ve çocuklarıyla ilişkileri 
üzerinden değerlendirilerek ‘iyi’ olabildiğidir. Dolayısıyla ‘iyi kadın’ arketipini incelerken 
genellikle kadınların erkeklerle ve aileleriyle olan ilişkilerinde nasıl bir konumu kapladığı 
sorusu önemli hale gelir.

Hays Yasası sonrası 1940’lara bakıldığında ‘kötü kadın’ları detaylıca tasvir eden ve 
makbul olmayan kadınlığı göstererek ‘iyi’ kadın’ın anlamını kuran kara film’den (film noir) 
bahsetmek gerekir. Kara film (film noir), 1940’lar (Hays Yasası sonrası) Hollywood’un klasik 
sinemasında ortaya çıkan, karanlık temaları, karmaşık karakterleri ve şehirlerle karakterize 
edilen özgün bir türdür (Krutnik, 1991). Bu türün örnekleri incelendiğinde femme fatale olarak 
kurulan kadın karakterler oldukça dikkat çeker. Türünün klasik örneklerinden Double Indemnity 
(Wilder, 1944)4 filminde kocasını öldürme ve hayat sigortasından büyük bir tazminat alma planı 
yapan Phyllis karakteri bir femme fatale olarak işlev görür. Ana erkek karakter Walter, Phyllis’in 
cazibesinden etkilenerek plana ikna olur. Film, Phyllis’in ‘çekici olduğu kadar güvenilmez’ 
olduğunu fark eden Walter’ın onu öldürmesiyle sonuçlanır. Walter’ın bütün hayatı bu ‘seksi’, 
‘şehirli’, ‘baştan çıkarıcı’ kadın sebebiyle alt üst olur. Yine ders verici bir niteliği olan bu film, 

3  Şafak, Friedrich Wilhelm Murnau (Yönetmen). (1927).
4  Çifte Tazminat, Billy Wilder (Yönetmen). (1944).



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

80

cinselliği ile ön planda olan ve kamusal alanda aktif rol alan bu kadının kötü olduğunun altını 
çizer. ‘İyi kadın’ ise yalnızca erkek ana karakterin destekçisi olarak yaşam bulduğundan var 
oluşu, genellikle ‘kötü’ bir kadın üzerinden sessizce onaylanır. It’s a Wonderful Life (Capra, 
1946)5 filmi iyi/kötü kadın ikiliğine ilişkin zıtlığı açıkça gösterir niteliktedir. Violet karakteri 
çekici ve özgür ruhlu bir kadın olarak karakterizedir. Mary ise ana karakter George’un eşi 
olarak destekleyici, aileyi ayakta tutan bir karakter olarak çizilir. Bu iki karakter, George’un 
bakışıyla sürekli olarak karşılaştırılır ve karşıt bir dizgeye oturtulur. Tam olarak bu karşıtlık 
Mary karakterinin ‘iyi’liğini parlatır ve onu ahlaki olarak yüceltir. Çekici ve özgür ruhlu olmak 
yine ‘iyi kadın’ olmanın alanından dışlanmış olur. Bütün bu örneklere bakıldığında özellikle 
kötü kadınlar aktif ve eyleyici bir rolü benimsemeye çalışsa da ana karakter, merkez her zaman 
erkektir. Kadınlar ise kontrol altına alınabildiği takdirde ‘iyi’ olabilmektedir.

Onat (2023, p. 14) da benzer biçimde özellikle kara filmlerle (Film Noir) ün ve görünürlük 
bulan Femme Fatale (Ölümcül Kadın) karakterler karşısında en zayıf haliyle varlık kazanan 
‘iyi’ kadın tiplemelerinden bahseder. Çoğu zaman derinlikten yoksun olarak ancak ‘tipleme’ 
statüsünde kalan bu kişilik temsilleri Femme Fatale’in ölümcül yöntemlerine karşı erkek 
karaktere hayatı, hayatta kalmayı, doğru yoldan sapmamayı öğütler (Onat, 2023, p. 20). 
Onat (2023, p. 20) bu kadın tipinin sadece kara filmlere özgü olmadığını, günümüz popüler 
filmlerinde de sıklıkla yer aldığını belirtirken, onları Femme Vitale (Hayat Veren Kadın) olarak 
niteler. Yazara göre Femme Vitale sosyokültürel tutucu değerleri izleyiciye ileten bir tebliğcidir 
ve seyircinin ahlaki pusulasına yön verir. … “erkek egemen limitleri sağlamlaştıran, basmakalıp 
hale gelmiş toplumsal cinsiyet rollerini meşrulaştıran, sosyokültürel düzlemde ideolojik bir 
yönlendirme aracı olarak işler” (Onat, 2023, p. 20). Femme Vitale, Femme Fatale’in cazibesiyle 
yolunu ve aklını yitirmiş erkeğin kulağına doğru yolu fısıldarken, izleyici bu fısıltıyı örtük 
bir muhafazakar çığlık olarak duyar. Hemen tüm ‘iyi’ ve ‘kötü’ kadın karakterler, Hollywood 
filmlerinde erkekler İÇİN olurlar; ‘var’olurlar, ‘eş’ olurlar, ‘anne’ olurlar, ‘metres’ olurlar, 
‘yardımcı’ olurlar. Olamadıkları tek varlık biçimi kendileridir. Zira Hollywood anlatılarının 
diegetik evreninde kerteriz noktası neredeyse her zaman erkek karakterlerdir.

Bütün bu filmler Irigaraycı sorgulamaya tabii tutulduğunda ikili zıtlıkların nasıl yapay 
bir biçimde kurulduğu gözler önüne serilmektedir. Kadınlar, bütün film örneklerinde erkeğin 
ötekisi olarak kurulmuştur. Toplumsal alanda olması, aktif olması direkt olarak topluma bir 
tehdit olarak kategorilendirilmesine hizmet etmiştir. Ancak bu kategorizasyon oldukça örtük 
biçimde yapılmıştır ve o yüzden de ifşası oldukça önemlidir. Çünkü buradaki tüm ‘kötü 
kadın’lar, ana erkek karakterlerle özdeşleşme yoluyla onların bakış açısından görülmektedir. 
Erkek karakterlerin hayatının dengesini bozan her kadın ‘kötü’, onlara ‘iyi’ gelen her kadın 
da ‘iyi’dir. Her nedense şehirli ve evlilik dışı cinsellik yaşayan kadınlar onlara ‘kötü’; evlerine 
sadık, uyumlu kadınlar ise ‘iyi’ gelmektedir. Tam da bu noktada temize karşı ‘iğrenç’i, 
günahsıza karşı günahı, toplumsal olana uyumlu olan ile direnç göstereni ayıran sınırlara 
vurgu yapan Julia Kristeva’nın ‘iğrençlik kuramı’ üzerinden analize devam etmek gerekir. 
Ona göre “oluşturulmuş bir sınıflandırmaya uygun olan temiz sayılırken, bu sınıflandırmayı 
altüst eden, karışıma ve düzensizliğe yol açansa kirli sayılacaktır” (Kristeva, 2014, p. 91). 
Bu durumda Kristevacı anlamda yukarıdaki örneklerde verilen ‘kötü kadın’lar, erkeğin 
alanı olarak sınıflandırılan konumlandırmaları ihlal ettiği müddetçe iğrenç olacaktır. Kendi 
‘öz’üne karşıt olarak görülen alanlara taşan bu kadınlar, filmin dünyasına uygun bir biçimde 
norma uydurulmaya çalışılacaktır veya ötekileştirilerek toplum dışına atılacaklardır. Karşıt 
kategorileri bulandırmayan kadınlar ise ‘iyi’ olacaklardır.

1990’lar ve 2000’ler Hollywood Sinemasında ‘İyi Kadın’ın Dönüşümü

Eğer belli bir coğrafya ve topluluk üzerinde egemen olan ideoloji, farklı ‘iyilik’ ve ‘kötülük’ 
tanımlarına cinsiyetlendirilmiş bir biçimde sirayet edip sanat eserlerinde tekrar tekrar kendine 

5  Şahane Hayat, Frank Capra (Yönetmen). (1946).



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

81

yer buluyorsa yakın dönem Amerikan sinema endüstrisinde ilgili tanımların bir değişime 
uğrayacağını düşünmek oldukça doğaldır. 2000’lerde ortaya atılan ve ‘film klişesi’ olarak 
Türkçeleştirilebilen iki adet film trope, Hollywood sinemasında ‘iyi kadın’ olarak nitelendirilen 
karakterlerin özelliklerinin de dönüştüğünü gözler önüne serer. Yine de bu klişeler ile kurulan 
arketipler, Hollywood’un erkek merkezli anlatısının özünün değil şeklinin değiştiğini gösterir. 
Sabit kalan önemli noktalardan biri, ‘iyi kadın’ın erkekle olan ilişkisi üzerinden ‘iyi’ kılındığı, 
erkeğe göre ikincil konumlandırıldığıdır. Bu perspektifte incelenecek ilk klişe Manic Pixie 
Dream Girl (Çılgın Afacan Rüya Kız), ikincisi ise The Cool Girl (Havalı Kız)’dür.

Film eleştirmeni Nathan Rabin Elizabethtown6 filmini incelediği yazısı ile birlikte Manic 
Pixie Dream Girl (MPDG) terimini ortaya atmıştır. Rabin’e (2007) göre Elizabethtown filmindeki 
Claire (Kristen Dunst) karakteri bir Manic Pixie Dream Girl’dür. Rabin yazısında bu kadın 
karakter klişesini “yalnızca hassas yazarların/yönetmenlerin hayallerinde kurulan, hisli genç 
erkeklere hayatı ve onun sonsuz gizemlerini kucaklamayı öğretmek için var olan” diye tarifler. 
Ona göre MPDG ya hep ya hiç kişisidir yani seyirciler ya çok sevip onunla hemen evlenmek 
isterler ya da ona zarar vermek isteyecek kadar ondan nefret ederler. Rabin aynı yazısında 
Garden State7 filminde Natalie Portman’ın canlandırdığı Sam karakterini de MPDG’e örnek 
olarak gösterir.

Solomon’a (2017, p. 3) göre Manic Pixie Dream Girl’ün özellikleri şunlardır:

1.	 Varlığı erkek protagonistin ona ihtiyaç duymasına bağlıdır. 

2.	 Karakterin bir iç dünyası ve hikayesinin herhangi bir arka planı yoktur.

3.	 Harika bir görünüme ve olumlu özelliklere sahiptir.

4.	 Çekingen olan protagonisti gerçekten sever, ondan herhangi bir şey beklemez. 
Sonsuz enerjisi ile erkeğin sıkıcı hayatına renk getirir. 

5.	 Neşeli ve hayat doludur. Erkek protagonistin ihtiyacına cevap verir. Dolayısıyla 
romantize ve idealize edilmiş, fetişleştirilmiş bir karakterdir. 

6.	 Geleneksel standartlara göre başarısız olan huysuz ve çekingen erkek ana karakteri 
olduğu gibi kabul eder ve ona tamamen kendini sunar.

Rabin, Manic Pixie Dream Girl teriminin aşırı popülerleşmesi ve terimin kendisinin 
kadın düşmanı bir etiket olduğunu ifade eden eleştiriler üzerine 2014 yılında bu terimi ortaya 
atmasına ilişkin duyduğu pişmanlığını belirten bir yazı daha yayımlar. Rabin’e (2014) göre bu 
kadın arketip uzun zamandır varlığını sürdürmektedir ancak buna bir isim ve net olmayan 
bir tanım vermek hem onu güçlendirmiş hem kontrolden çıkarmıştır. Buradan hareketle 
Rabin bu film klişesini ilk ortaya attığı zamandaki amacını açıklar. Aslında bu terimi, kültürel 
cinsiyetçiliğe ve erkek yazarların ideal kadına dayalı indirgemeci erkek fantezileri üretmelerine 
dikkat çekmek için kullanmıştır. Bu manada arketipi farklı biçimde içerisinde barındıran ve 
sıklıkla MPDG adı altında sınıflandırılan örnekler de mevcuttur. 

Eternal Sunshine of the Spotless Mind8 filmindeki Clementine, 500 Days of Summer9 
filmindeki Summer, Ruby Sparks10 filmindeki Ruby ana erkek karakterlere ilham veren, enerjik, 
hayat dolu, ideal ve diğer kadınlar gibi olmama özellikleri dolayısıyla Manic Pixie Dream Girl 
klişesine benzer niteliklere sahiptirler. Ancak filmlerde bu kadın karakterlerin, erkeklerin 
arzularına göre onların zihinlerinde yaratıldığına, bir mit olduğuna dikkat çekilir. Eternal 
Sunshine of the Spotless Mind’da Clementine’nın “Ben bir kavram değilim Joel. Sadece kendi iç 
huzurunu arayan mahvolmuş bir kızım. Mükemmel değilim.” (Gondry, 2004) sözü bu durumu 
6  Elizabethtown, Cameron Crowe (Yönetmen ve Senarist). (2005).
7  Eve Dönüş, Zach Braff (Yönetmen ve Senarist). (2004).
8  Sil Baştan, Michel Gondry (Yönetmen). (2004).
9   Aşkın (500) Günü, Marc Webb (Yönetmen). (2009).
10  Hayalimdeki Aşk, Jonathan Dayton ve Valerie Faris (Yönetmen). (2012).



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

82

özetler niteliktedir. Bu klişe o denli kemikleşmiştir ki onu sarsmaya yönelik bir mahiyeti olan 
bu filmler ilgili miti farklı biçimlerde tekrar etmek ve klişeyi katetmek durumundadırlar. 
Görüldüğü üzere Hollywood filmlerinde tekrar edilen ‘ideal’ ve ‘iyi’ kadın kategorisi yine 
erkek fantezisine göre kurulmaktadır. Irigaraycı ifşa üzerinden değerlendirildiğinde fantezinin 
içeriği yıllar içerisinde değişime uğrasa da fanteziyi üreten, patriyarkal düzende hiyerarşik 
olarak üstte konumlanan, ‘özne’ olan ‘erkek’tir. Kadınlar yüceltiliyor gibi görünürken aslında 
örtük bir biçimde yeniden nesneleştirilmektedir.

Manic Pixie Dream Girl klişesini daha iyi incelemek için Elizabethtown ve Garden State 
filmlerine yakından bakmak faydalı olacaktır. Elizabethtown (Crowe, 2005), Drew Baylor’ın 
(Orlando Bloom) başarısızlık hikayesiyle başlar. Çalıştığı şirkete büyük zarar veren Drew, 
işinden kovulur ve sevgilisi tarafından terk edilir. Hayatı bir nevi alt üst olur. İntihar edeceği 
esnada ise babasının ölüm haberini alan ve cenaze için Elizabethtown’a yola çıkan Drew en 
dibe vurduğu zamanda ilham perisiyle tanışır. Bu kişi neşeli, enerjik, esprili ve ilgili tavırları ile 
dikkat çeken hostes Claire Colburn’dur (Kirsten Dunst).  Claire, konuşmayı başlatan, meraklı 
ve hızlı şekilde aksiyon alan bir karakter olarak çizilir. Film ilerledikçe Claire’in yalnızca bu 
özelliklerden ibaret karton bir varlığı olduğu anlaşılır. Sadece Drew’a destek olmasıyla, onu 
koşulsuz kabul etmesiyle var olur ve ‘diğer kızlar’a benzememektedir. Örneğin Drew, Claire’le 
konuşurken “senin gibi kızlara alışık değilim” şeklinde bir ifade kullanır (Crowe, 2005). 
Sadece Drew değil, Claire ile tanışan herkes ona bayılır. Ancak Claire, insanların ve erkek ana 
karakterin kötü giden yaşamını renklendiren, etrafına neşe saçan bir varlıktan fazlası değildir. 
Filmdeki tüm işlevi Drew’a yardım etmek, onun kötü giden hayatını rayına sokmaktır. Film 
boyunca, Claire sadece hayata dair ilham verici veya sadece Drew ile bağ kurmaya yönelik 
genel-geçer sözler sarf eder. Sürekli olarak her anın değerli olduğunu hatırlatır. Mesleği dışında 
yaşamına dair pek bir şey öğrenilmez, hakkındaki her şey yalnızca Drew ile olan ilişkisine 
hizmet eder. Filmin sonunda Claire, Drew için uzun bir yolculuk rehberi oluşturur. Drew 
yolculuk ile birlikte artık eskisi gibi değildir. Başarısızlığıyla, hayatın acılarıyla yüzleşmeye ve 
en nihayetinde yaşama tutunmaya hazırdır. Claire, Drew’ün hayatını değiştiren başka kızlara 
hiç ama hiç benzemeyen ‘o kız’dır.

Garden State (Braff, 2004) filmi de Elizabethtown ile oldukça benzer bir karakterizasyona 
sahiptir. Film, hayatından pek keyif almayan ve baş ağrıları ile cebelleşen Andrew’un (Zach 
Braff), annesinin ölüm haberini almasıyla başlar. Andrew da Elizabethtown’da olduğu gibi 
cenaze için aile evine döner. Hayatı sadece dışarıdan izleyen, hissizleşmiş gibi resmedilen 
Andrew baş ağrıları için doktora gittiğinde Sam (Natalie Portman) ile tanışır. Sam de Claire 
gibi oldukça konuşkan, neşeli, renkli bir kişiliğe sahiptir. Tanışma esnasında Andrew, Drew 
karakterine benzer olarak konuşma içerisinde daha pasif kalır. Ardından Andrew’un Sam 
ile olan 4 günlük birliktelikleri sayesinde nasıl hayata bağlandığı, nasıl geçmiş travmalarıyla 
yüzleştiği, nasıl kendisinin daha iyi bir versiyonu olduğu anlatılır. Sam de Elizabethtown’ın 
Claire’i gibi yalnızca bir ilham perisidir. Bu da ‘farklı bir kız’ olmasıyla nedenselleştirilir. 
Yaşamın anlık güzelliklerini ortaya çıkaran, bir anda ‘garip’ bir ses veya ani dansı ile sıradanlığı 
bozan Sam, Andrew’un yaşamına heyecan ve canlılık getirir. Claire ile kıyaslandığında, Sam 
ve onun ailesine ilişkin daha çok şey söyleyen Garden State yine de derin bir karakter portresi 
çizemez. Öğrenilen hemen hemen her bilgi yine erkek ana karakteri etkilemek, ona hayat dersi 
vermek, onu yaşama tutundurmak adına heba edilir. Örneğin Sam’in sevgi dolu ailesinin 
tek işlevi, Andrew’un sevgi dolu bir aile ortamını tadabilmesidir. Sam’in ‘otantikliği’, onu 
adeta hayata döndürür. Yaşamına kattığı dinamizm ile birlikte artık aklındakileri söyleyen, 
yaşamı dışarıdan izleyen biri değil de ona müdahale eden birine dönüşür. ‘Masum’ olarak 
gördüğü Sam’i korumak istemesiyle daha fazla görünür hale gelmeye başlar. Hayatının 
kontrolünü eline alır. En nihayetinde travmalarıyla ve babasıyla yüzleşir. Andrew da artık 
Drew gibi değişmiştir. Claire’in de Sam’in de uçarılıkları, neşeleri, eğlenceli halleri yalnızca 
erkek ana karakteri depresif hayatından kurtararak onu özünde ‘iyi’ ve ‘anlamlı’ olan yaşama 
döndürmektir. Erkek ana karakterin dışında herhangi bir varlıkları yoktur. Herhangi bir 
varlıkları olmadıkları sürece de onlar için ‘iyi’dirler ve ‘farklı’dırlar. 



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

83

Manic Pixie Dream Girl temiz, günahsız ve ahlaklıdır. Fakat bu durum üstü örtülü bir 
biçimde ele alınmaktadır. Gizlenen düşünce yapısı, Irigaraycı bir bakışla ikili zıtlıklara 
bakılarak ortaya çıkarılabilir. Klişedeki kadın karakterlerin eksantrik bir biçimde sunulması 
tam da buna hizmet eder. Manic Pixie Dream Girl’ün otantikliği onun kendi içerisinde 
olumlandığı anlamına gelmez. Erkek ana karakterin ihtiyacına cevap verdiği sürece olumlanır, 
varlığı ona bağlıdır. En nihayetinde erkek ana karakterin karakter gelişimine fayda sağlar. 
Özne-nesne sınırlar korunur. Kadın karakterler ise bu sınırlar korunduğu takdirde iyidir. Ana 
erkek karaktere sadık olduğu, kendi isteklerinden ziyade onun isteklerini düşündüğü ve onu 
sadece mutlu ettiği sürece iyi / masum / ahlaklı olmaya devam edecektir. Tam da bu noktada 
Kristeva’nın ‘iğrençlik kuramı’na değinmek gerekir. Ona göre “kirli, simgesel (toplumsal olan, 
babanın yasasına uygun düşen) birliğe zarar veren şey haline gelecektir (Kristeva, 2014, p. 
129). Manic Pixie Dream Girl erkek ile olan ilişkisinde, erkek üzerinden alınan referansında ve 
bu referansla varlık bulması bağlamında asla sınırlarını, limitlerini ve ‘had’dini aşmaz. Bir 
karakter olarak (çoğu zaman filmlerde karakter değil, ancak bir tipleme derinliğinde olmasına 
rağmen) temiz kalmalıdır, kendine ayrılmış kategorisi içerisinde taşımak zorunda olduğu 
ahlaki ifadesini korumalıdır. Bu rüya kız hizmet etmek amacıyla eklemlendiği anlatı içerisinde 
sığ ve güçsüz olarak temsil edilen erkek karakter/ler/i ‘iyi’ olana, ‘doğru’ olana, ‘ahlaklı’ olana 
yönlendirecektir. 

Aşağıda da tanımlanacağı şekilde özellikle tensel nitelikleriyle öne çıkan havalı kızdan 
farklı olarak onun teni görünmez alanda gizlenir, ön plana çıkarılmaz. Çünkü yine Kristeva’nın 
belirttiği gibi Hıristiyan günah teorisi ten konusu etrafında düğümlenir (Kristeva, 2014, p. 153). 
Üstelik “bedenler kültürel yazıt alanlarıdır” (Nikolopoulou, 2022, p. 89) ve rüya kız bu bedeni 
dilediğince kullanamaz zira tek bir erkek film karakterinin hizmetindedir ve söylevleri tüm 
erkek izleyicinin hayallerine hitap etmektedir. “İğrenç, sınırlara, konumlara ve kurallara saygı 
göstermeyen bir şeydir” (Kristeva, 2014, p. 16). Rüya kız sınırların, konumların, kuralların, 
toplumsalın, babanın ve erkeğin yasasının/adının altında normlara hizmet ederek işlev görür. 
Kendisine saptanan yoldan çıkmaz, sapkınlığı bir alternatif olarak düşünemez. Çünkü Tutal’ın 
belirttiği gibi “sapkınlık da, tıpkı iğrenç gibi, iki arada olmaya ve karışmışlığa, saf olmamaya 
gönderme yapar” (Tutal, 2023, p. 61). Bu nedenlerle ne kadar çılgın (manic), ne kadar afacan, 
muzip ve yaramaz (pixie), ne kadar rüya kızı (dream girl) olsa da ‘iyi’ kız standartları gereği 
sapkın olanın (‘sapkın olanı’ kim tanımlıyor olursa olsun) yanında yer alamaz. Yerini bilmek ve 
steril alan içinde ikamet etmek zorundadır. Bu steril alan, filmin diegetik evreninde yürüdüğü 
yolda kirlenmiş olan erkek karakteri de sağaltacak biçimde örgütlenmiştir.

İkinci olarak ele alınacak film klişesi The Cool Girl’dür. The Cool Girl film klişesi yazar 
ve senarist Gillian Flynn tarafından 2012 yılında yayımlanan Gone Girl (Kayıp Kız) romanının 
içerisinde tanımlanmıştır. Bu terim romandan aynı isimle uyarlanan 2014 yapımı filminin de 
etkisiyle oldukça popülerleşmiştir. Gone Girl11 filmindeki Amy karakterinin monoloğu ile The 
Cool Girl klişesi şu şekilde tariflenir:	

Biz gerçekten var olmadık. Nick benim olmak için rol yaptığım kızı sevdi. Nick’in sevdiği kız aslın-
da ben değildim. Havalı kızdı. Erkekler kızlara iltifat etmek için hep bu lafı kullanır. Havalı bir kız. 
Havalı kız seksidir. Havalı kız her yola gelir. Havalı kız eğlencelidir. Havalı kız erkeğine hiç kızmaz. 
Boynu bükük halde hep gülümser, hep sevecendir. Sonrasında ağzını oral seks için erkeğine sunar. 
Erkeği neyi severse o da onu sever. Bir bakmışsın, kadın da plaktan müzik dinler ve fetiş manga 
sever. Adam porno seviyorsa kız alışveriş yapmayı seviyordur, futbol muhabbeti yapıyordur ve 
Hooters’ta bufalo soslu kanat yiyebiliyordur. Nick Dunne’la tanıştığımda Havalı Kız istediğini bi-
liyordum...Genital bölgeme ağda yaptım. Kutu bira içip Adam Sandler filmleri seyrettim. Soğuk 
pizza yedim. 34 beden kaldım. Ona neredeyse düzenli olarak oral seks yaptım (Fincher, 2014).

Görüldüğü üzere Havalı Kız olmak erkeklerin istediği şeyleri istemekle, istediği şeyleri 
uyumlulukla yapmakla ve onların cinsel arzularına mutlulukla cevap vermekle ilişkilendirilir. 
Bu özellikler, erkeklerin isteklerine göre ufak tefek değişiklikler gösterebilmektedir ancak 
11  Kayıp Kız, David Fincher (Yönetmen). (2004)



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

84

özünde durum, erkeklerin sevdiği şeyleri sevmek ve bununla mutlu olmaktır. Aslında The Cool 
Girl gerçek bir kadın değil; bir fantezidir, bir mittir. Başka kızlar gibi olmamak ile karakterize 
olan The Cool Girl film klişesine; There’s Something About Mary12 filmindeki Mary, Transformers13 
filmindeki Mikaela, Forgetting Sarah Marshall14 filmindeki Rachel örnek olarak verilebilir (The 
Take, t.y.)15.

Havalı kız erkek izleyici için kendi eril dünyasında homoerotik anlamda olmasa da 
homososyal bağlamda arzulanacak bir ahbap, kan kardeş (konuşma diliyle ‘kanka’), dost, vs. 
özelliklerine sahiptir. Bununla birlikte kadın cinsel çekiciliğinin (seksapel [sex appeal – ing.]) 
stereotipik nitelikleri ile donatılmış, arzu nesnesi konumuna itilmiştir. Ne de olsa “arzu, artık 
sürekli tahrik edilen, sürekli olarak doyurulması için yollar önerilen bir şey” (Kahraman, 2010, 
p. xiii) değil midir? Havalı kız da adı geçen ‘arzunun doyurulması için önerilen yollar”dan 
biridir. Bu tatmin edilmemiş hazların temsil ettiği, fakat erotik olandan pornografik olana 
asla bulaşmayan, kimi zaman güzelliği sınır tanımasa da cinselliği olabildiğince sınırlanmış, 
tanımlanmış ve iğdiş edilmiş bir yapıya sahiptir. Kristevacı manada kirli, iğrenç ve sapkının 
enfekte etmediği ‘temiz’ bir fanus içinde konumlanır. Irigaraycı anlamda ise havalı kız 
klişesinin kurulumundaki eril özellik olarak sınıflandırılan özelliklerin üstün olduğuna dair 
bir yapay ikili zıtlığın ifşası önemlidir. Erkekle ilişkilendirilen ahbaplık sohbetleri kadının 
dışında konumlandırıldığından dolayı ‘diğer kızlar gibi olmamak’ üstün bir özellik gibi 
övülmektedir. ‘Diğer kızlar’a ait olarak görülen özellikler ise tam da bu aşırı övülmeden dolayı 
aşağılanmaktadır. 

There’s Something About Mary (Farrelly ve Farrelly, 1998) filminde Cameron Diaz’ın 
canlandırdığı Mary karakteri erkeklerin hayalini kurduğu birçok özelliği kendisinde 
barındırarak havalı kız klişesine güzel bir örnek oluşturur. Çabasızca seksi olmasının yanı 
sıra ‘kafa dengi’dir. Spordan anlar, futbol maçlarını takip eder, ‘bir kadına göre’ fazlaca yemek 
yer ve zayıf olmaya devam eder. Güler yüzlü, iyi kalpli, masum, uyumlu, kaygısız, neşeli ve 
eğlencelidir. Filmde yer alan hemen hemen her erkeğin arzuladığı kadın olarak resmedilir. 
Herkes Mary ile birlikte olmak istemektedir. Film bir kadını tamamen ideal yapan, iyi yapan 
nedir sorusuna yanıt olarak Mary’i gösterir. Filmin erkek ana karakteri Ted (Ben Stiller) için 
ulaşılamaz ve oldukça havalıdır çünkü Ted şapşal ve içe dönük bir karakter olarak çizilir. 
Fakat bir şekilde Mary Ted’in karakterinden hoşlanmıştır. Normalde seksi bir kadın tehdit 
edici değerlendirilebilirken Mary’nin kafa dengi, uyumlu, en önemlisi de masum ve iyi kalpli 
biri olması onu ideal kadın yapmaktadır. Dolayısıyla diğer kadınlar gibi değildir, onda ‘bir 
şey’ vardır. O bir şey de tam olarak erkek karakterlerin istediği şeydir. Mary’nin bünyesinde 
barındırdığı rahatlığının ve eril olarak addedildiği varsayılan spor tutkusunun yanı sıra iyi 
kalpli (tehdit edici değil) ve güzel olması onu ‘ideal’ kadın yapmaktadır.

Transformers’ta (Bay, 2007) Megan Fox’un canlandırdığı Mikaela karakteri ise ilk etapta 
filmin ana erkek karakteri Sam Witwicky’in (Shia LaBeouf) gözünden ulaşılmaz ve seksi 
olarak tanıtılır. Ancak Sam, Mikaela ile diyalog kurmaya başladığında onun aslında ‘diğer 
kızlar gibi olmadığı’nın altı çizilir. Bozulan arabanın kaputunu açtığı ikonikleşen sahnede 
motor bilgisiyle Sam’i şaşırtan Mikaela, arabalardan çok iyi anlamaktadır. Bununla birlikte 
usta bir şofördür. Ana erkek karakter de beklenebileceği üzere arabalara oldukça düşkün, 

12  Ah Mary Vah Mary, Peter Farrelly ve Bobby Farrelly (Yönetmenler). (1998).
13  Transformers, Michael Bay (Yönetmen). (2007).
14  Aşkzede, Nicholas Stoller (Yönetmen). (2008).
15  Bu noktada, her ne kadar Cool Girl klişesine tanım getirse de Gone Girl filmini adı geçen yapımlardan ayırmak 
gerekecektir. Erkeğin Cool Girl arayışına dair bu eril fanteziyi mümkün kılan irade, bu filmde ana kadın karakter 
olan Amy Dunne’a aittir. Amy eşi Nick’I, haklı gerekçelerle manipüle etmekte fakat erkeğin gözünde kendisine 
(erkeğe) izin vermektedir. Burada yönlendirici olan, eyleyen özne kadındır. Amy Dunne karakteri, anlatı içinde, 
Özne / nesne mekanizmasında erkek aleyhine işleyen bir dinamik yaratmayı başarır. Bu nedenle Gone Girl filminin 
ana kadın karakteri ne Manic Pixie Dream Girl ne de Cool Girl klişelerine uygun bir ideolojik çerçeveye hapsedile-
bilir; aksine, bu klişeleri oyuncağa çeviren bir kimliktir.



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

85

konuşkan fakat pek de popüler olmayan bir karakter olarak yazılmıştır. Sam’in arabalara olan 
düşkünlüğü göz önünde bulundurulduğunda Mikaela’nın onun tam hayalini kurduğu ‘o 
kız’ olduğu söylenebilir. Ulaşılmaz görünümünün altında uyumlu ama aynı zamanda güçlü, 
komik, iyi kalpli, fedakar ve ilgili biri yatar. Ana erkek karakterin macerasına katılmaya fazla 
düşünmeden evet der. Aksiyondan keyif alan, hareketli ve eğlenceli biridir. Filmde Mikaela’nın 
hem seksi hem de kafa dengi oluşu sürekli olarak vurgulanır. Burada da ana erkek karakterin 
arzularına göre yaratılan, seksi olmasına ‘rağmen’ ana erkek karakteri seven ve tamamen 
uyumlu olan iyi kalpli bir ‘havalı kız’ vardır. Her iki filmde de ‘iyi kadın’ erkek ana karakterin 
istekleri doğrultusunda karton karakterler olarak, onlara ikincil bir biçimde var olmuştur. 
Aynı zamanda cinsel anlamda geçmişte olsa tehdit edici olarak sınıflandırılabilecek dış 
görünümleri anlatı içerisinde erkek ana karaktere olan koşulsuz sevgileriyle, masumiyetleriyle, 
acayiplikleriyle ehlileştirilmiştir.

Havalı kız klişesi, temelde bir arzu nesnesi yaratmayı amaçlar, fakat bu arzulanan 
kadının elinde hiçbir güç bırakmaz. Havalı olmak tam anlamıyla erkek ana karakterin 
isteklerini keyifle yapmaktan ve sürekli olarak seksi kalmaya devam etmekten geçer. Erkeklerle 
anlaşabilen, kadınların anlamadığı/ilgilenmediği düşünülen alanlar hakkında konuşabilen, 
‘aşırı duygusal’ olmayan, tamamen uyumlu, rahat, özgür ruhlu ve bağımsız olmasıyla birlikte 
erkek ana karakteri seçen, ona aşık olan kimselerdir. Manic Pixie Dream Girl de olduğu gibi 
kendilerine ait bir hikayeleri yoktur. Bütün var oluşları, kişisel özellikleri erkeğin arzu nesnesi 
olmak üzere dizayn edilir. Bu tasarım da tekrarlı bir şekilde bu kızın başka bir kız olduğunu, 
havalı olmak için ne gibi özelliklere sahip olunması gerektiğini vurgular. En nihayetinde eril 
olarak kodlanan özellikler yüceltilir, feminen olarak kodlanan özellikler ise aşağılanır.

Manic Pixie Dream Girl ve The Cool Girl film klişeleri 2000’lerde ortaya atılmıştır. Bu terimler 
bir hayal fabrikası olarak nitelendirilen Hollywood filmlerinde tekrarlayan ve olumlanan 
bir ‘iyi kadın’ prototipini gözler önüne sererler. Sürekli olarak farklı filmlerde ve popüler 
televizyon dizilerinde kurulan bu erkek fantezisi günümüzde bir arketip haline gelmektedir. 
Klasik dönem Hollywood sinemasında ‘iyi kadın’ kategorisi aile içerisinde iyi bir eş ve iyi 
bir anne olmak, evine bağlı olmak, hiyerarşide erkeğe göre olan aşağı konumu kabullenmek 
ile özdeşleştirilirken günümüzde bu sınırlarda bazı değişiklikler meydana gelmiştir. Artık 
‘iyi kadın’ evlilik ile sınırlanmaz. Hatta Hollywood’un ilk dönemlerinde ‘kötü kadın’ olarak 
nitelendirilebilecek bazı özelliklere sahiptir. Seksidir, eğlencelidir, maceracıdır, özgür ruhludur 
ve erkek ile özdeşleştirilen, onun sevdiği şeyleri yapmayı seven bir bireydir. Evle, özel alanla 
sınırlanmaz ve kamusal alanda, erkeklerin yanında var olur. Kadınlar kamusal alanda daha 
çok yer aldıkça, ‘iyi kadın’ evin dışında da var olabilmektedir. Masumiyetini koruduğu ölçüde 
ise (ana erkek karaktere karşı) evlilik dışı cinsel ilişki yaşayabilmektedir. Fakat Irigaraycı 
eleştiri perspektifinden bakıldığında, yapay ikiliklerin sürdürüldüğü satır aralarından 
görülmektedir. Her iki klişede de kadın özne konumundan uzaktır. Erkeğin arzusuna göre 
şekillenen nesnelerdir. Özgür gibi görünseler de erkek ana karakterin mutluluğu dışında bir 
özgürlükleri söz konusu değildir. Kristevacı bakışla ise merkezde yer alan erkek karakterlerin 
konumlarını sarsmadıkları müddetçe iğrenç olarak olmayacakları ve ‘iyi’lik durumlarını 
sürdürebilecekleri söylenebilir.

Klasik dönem Hollywood sinemasında kadının nesneleştirilme biçimi genellikle şehirli, 
baştan çıkarıcı ve evlilik dışında konumlandırılan kadınların hikayeleri üzerinden olmaktadır. 
Arzu duyan ve erkekteki arzuyu uyandıran bu kadın bedenli varlığının oldukça bilincindedir. 
‘Doğa’sından kaynaklanan ‘kadın’lığını kullanır. Tam da bu yüzden ‘kötü’dür. ‘İyi’ kadınlar 
ise genellikle filmin öyküsünde önemli bir yer kaplamaz. Erkeklerin evlerine dönmeye karar 
verdiklerinde huzurlu bir yaşam bulduğu sığınaklardır. ‘İyi’ olmaları tamamen erkek ana 
karaktere her ne olursa olsun destek olmalarından geçer. ‘Kötü kadın’lar gibi cazibelerini 
kullanarak onları yönlendirmeye çalışmazlar. Erkeklerin hayatlarını daha ‘iyi’ bir hale 
getirmek için çabalarlar ve onlara asla sorun çıkarmazlar. ‘Kötü kadın’ ise sürekli olarak erkeğin 



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

86

özneliğini tehdit edici bir nitelik taşır. Erkeğin alanına yani kamusal alana, öznenin alanına, 
aktifliğin alanına ve ona yasaklı olan cinselliğin alanına girerler. Bu da kategorileri bulandıran, 
iğrenç olan şeydir. Dolayısıyla ‘kötü kadın’lar olarak konumlandırılan karakterler erkeğin 
görsel hazzına yönelik sunularak güçsüzleştirilir, öyküsel anlamda da boyun eğdirilmeye 
çalışılır. ‘İyi kadın’ ise hep ‘iyi’dir. ‘Kötü kadın’ özelliklerinden herhangi birine sahip olmadığı 
için ‘iyi’dir ve filmlerin gidişatında tesirsizdir.

Cinsel Devrim ile birlikte 1960’lı yıllarda birçok ülkede insanların cinselliğe ilişkin 
düşüncelerinde önemli değişiklikler olmuştur (Cambridge University Press, t.y.). İkinci dalga 
feminist hareketin kadınların cinselliğini kısıtlayan patriyarkal sistemleri sorgulaması, LGBT 
hareketinin heteronormatif toplumsal düzeni eleştirmesi ve aynı dönemde doğum kontrol 
haplarının yaygınlaşması gibi faktörler, Cinsel Devrim’in şekillenmesinde önemli bir rol 
oynamıştır (Gerhard, 2001). 1990’larda ve 2000’lerde yayınlanan filmlerin incelendiği Manic 
Pixie Dream Girl ve The Cool Girl film klişelerinin varlığı da böyle bir dönemin sonrasına tekabül 
eder. Yakın tarih Hollywood sinemasında incelenen örneklerde şehirde yaşayan, evlilik 
dışı cinsel birliktelikleri olan kadınlar ‘iyi’ olarak sınıflandırılabilmektedir. Onları ‘iyi’ kılan 
tek işlev, klasik dönemde olduğu gibi erkek ana karakteri destekleyici olmalarıdır. Erkeğin 
istekleri öncelendiği sürece kamusal alanda aktif ve özgür bir cinselliğe sahip olmak ‘iğrenç’ 
görülmemektedir. Manic Pixie Dream Girl ve The Cool Girl klişeleri incelendiğinde, tarihsel 
gelişmelerle birlikte hiyerarşik ikili zıtlıklara dayalı kategoriler bulandırılıyor olsa da erkek 
öznenin merkezde olduğu o temel düşüncenin aynı kaldığı saptanmıştır. Dolayısıyla yalnızca 
tarihsel anlamda kadınlarla ilişkili fantezilerde bir değişiklik olduğu ancak fanteziyi kuran ve 
sürekli üreten grubun aynı kaldığı söylenebilir. Ancak yine de feminist hareket ve LGBTİQ+ 
hareketinin yıllar süren/sürmeye devam eden mücadeleleri ile elde edilen haklar ve toplumun 
birçok alanında kazanılan görünürlük; erkek merkezli ve onun heteroseksüel arzusuna dayalı 
anlatıların arasından yeni anlatıların filizlenmesine olanak tanır ve tanımaya devam edecektir. 

Deleuze ve Guattari (2014, s. 360-363) kapitalist makinede olarak tariflediği günümüz 
toplumsal sisteminde anlamlandırma süreçlerinin sermayeye / paraya göre şekillendiğini 
ifade eder. Bu perspektiften bakıldığında, artık parayı elinde bulunduran kesimin yalnızca 
dev stüdyolar olmadığı söylenebilir. Hollywood’un büyük film stüdyoları dışında örneğin 
A24 gibi sadece gişe odaklı değil, prestij kazanmayı önemseyen bir vizyona sahip ve geniş 
kitlelere ulaşabilen yapım şirketlerinin çoğalması sinemada kompleks kadın karakterlerin 
oluşumuna katkı sağlayacaktır. A24’ün yapımını üstlendiği Lady Bird16, Everything Everywhere 
All at Once17 gibi kadınları merkezine koyan ve onların iç dünyalarını çatışmalarıyla beraber 
ele alan filmler, bu yeni anlatılara örnek olarak gösterilebilir. Bununla birlikte, etki gücü 
yüksek yapım şirketleri de gişe kaygıları nedeniyle toplumsal değişime ayak uydurmak 
zorunda hissedebilirler. Bu durum da erkek merkezli ve heteronormatif olmayan anlatıların 
da oluşabilmesine zemin hazırlayabilir.

Sonuç
Erken dönem Hollywood filmleri ile 1990’lar ve 2000’ler Hollywood filmleri ‘iyi kadın’ 

karakter klişeleri açısından incelenmiştir. Sonuç olarak, Hollywood sinemasında ‘iyi kadın’ 
arketipinin cinsiyetlendirilmiş ikili zıtlıklara dayalı olarak inşa edildiği ve zamana bağlı 
olarak birtakım değişikliklere uğradığı yorumu yapılabilir. Yakın dönem film örneklerinden 
hareketle, erkeklerle ile ilişkilendirilen bazı özelliklere sahip olan kadınların ARTIK ‘iyi’ 
olduğu görülmektedir. Ancak burada gizli bir küçümseme vardır. Bu özellikler erkeğin 
isteğine ve arzusuna uygun olduğu müddetçe olumlanır ve ‘diğer kadınlar’ gibi olmamak 
ile yüceltilir. ‘Diğer kadınlar’ yani basmakalıp ‘kadın özellikleri’ne sahip olan ötekiler ise 
aşağılanır. Değişmeyen yaklaşım ise kadınların erkek ana karaktere destek olmak dışında 

16  Uğur Böceği, Greta Gerwig (Yönetmen). (2017).
17  Her Şey Her Yerde Aynı Anda, Daniel Scheinert ve Daniel Kwan (Yönetmenler). (2022).



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

87

bir işlevlerinin olmamasıdır. Onlar yine uyumlu hayat arkadaşı, güvenli sığınaktır. Yaşam 
dolu olarak erkekleri hayata bağlamakla, onlara destek olmakla varlıklarına anlam katarlar. 
Bunun dışında başka bir özellikleri, yaşamsal bir derinlikleri mevcut değildir. Yalnızca erkek 
protagonistin ihtiyacı doğrultusunda var olurlar.

Hem Manic Pixie Dream Girl hem de The Cool Girl eril tahakküme ve bakışa hizmet eder. 
Kendi içlerinde bir özden yoksundurlar ve var olabilmeleri için bir çabaya ihtiyaç duyarlar. 
Birer persona olarak benimsenmek ve performatif anlamda icra edilmeleri gerekir. Erkek 
karakterlerle iletişime geçilmediği sürece aktif hale gelebilen kimlikler değildirler ve varlık 
kazanmaları için mutlaka erkek egemen sistem içinde eril anlayış ile tetiklenmeleri gerekir. 
Bu anlamda, kavram olarak kadına ait olsalar da erkeğin denetimi altındadırlar, erkeklerce 
tasarlanırlar ve yine eril alımlayıcının kullanımına sunulurlar. Temel olarak sinemasal bir 
kimlik üretim mekanizması içinde tasarlanmışlar ve satışa çıkarılmışlardır. MPDG de The Cool 
Girl de kadınlara nasıl olmaları gerektiğini söyleyen meta karakterlerdir.

Erkeklerin hikayelerinde destekleyici rolü üstlenen ‘iyi kadın’lar hem fiziksel hem 
de kişilik özellikleriyle ana erkek karakterlerin hayalinde yarattığı birer mitten ibarettir. 
Erkeğin arzusuna/hayat amacına hizmet etmeyen hiçbir özelliğe sahip değildirler. Ne kadar 
‘harika’, ‘farklı’, ‘destekleyici’ ve ‘güzel’ birer kadın oldukları dışında bir anlamları yoktur. 
Manic Pixie Dream Girl ve Cool Girl klişelerinde dikkat çekici olan nokta, erken dönem 
Hollywood filmlerindeki iyi kadın/kötü kadın ikiliğinin bu yeni klişelerde iç içe geçişidir. 
MPDG’de öne çıkan maceracılık ve kamusal alanda var oluş iddiası erken dönem filmlerinde 
kötü -tehlikeli- olarak sınıflandırılabilecekken günümüzde erkeğe ilham verme amacıyla 
idealleştirilebilmektedir. Cool Girl’de öne çıkan ‘erkeğe ait olarak görülen özellikler’e sahip 
ve ‘baştan çıkarıcılık tehlikesi’ barındıran, fiziksel anlamda ‘çekici’liğe vurgu yapan karakter 
sunumu ise masumiyeti yitirmeksizin erkekle kurulan ilişki ile ‘iyi’ kılınmaktadır.

Erken dönem Hollywood filmlerinde ‘iyi kadın’ olmak iyi bir anne, iyi bir eş, evine 
bağlı, uyumlu bir hayat arkadaşı olmak ile ilişkilendirilmiştir. Arzu nesnesi olan, tutkulu, 
çekici, baştan çıkarıcı ve/veya ekonomik anlamda bağımsızlık arayışındaki kadınlar ise ‘kötü 
kadın’ olarak konumlandırılmıştır. Yakın dönem Hollywood sinemasında ‘iyi kadın’ olmak ise 
hem ‘baştan çıkarıcı’ hem de erkeğin ihtiyacına yanıt veren, uyumlu bir yol arkadaşı olmak 
anlamına gelebilmektedir. Erkek karakterin sevdiği şeyleri yapan, ona dert değil neşe getiren, 
destekleyici, eğlenceli, ilham veren, maceracı, özgür ruhlu ve güzel bir kadın karakter; erkek 
yazarların hayallerini süsleyen ideal bir prototiptir. Erkekle ilişkisi üzerinden ‘iyi’ olur, onun 
nesnesidir. Ancak buradaki hiyerarşik zıtlıkların üstü; özgür’müş gibi’ sunulmasıyla, hatta 
kadının aşırı fetişleştirilerek övülmesiyle örtülür. Irigaraycı bir bakışla değerlendirildiğinde 
gizlenen şey tam anlamıyla erkeğin özne, kadının da onun nesnesi oluşudur. Övülme ise 
‘diğer kadınları’ yerme üzerinden gerçekleşir. Bu süreç de bir kefaret ödeme, kurban verme / 
kurban olma mekanizmasıdır. Kristevacı terimlerle ifade etmek gerekirse bir ‘arınma’ işlevine 
tekabül eder.  Simgeselin / toplumsalın / fallusun kadına atfettiği, dikte ettiği sınırları, 
kuralları kabullenme, bu saha içinde var olma, erkeğin tanımladığı ve meşrulaştırdığı kadınlık 
personasını takınma zorunluluğudur.

Temelde yer alan, merkezi konumu kaplayan erkek ana karakter iken arzu nesnesi yine 
kadın karakterdir. Ancak bu arzu nesnesi konumu geçmişteki gibi genellikle ‘kötü kadın’ların 
kapladığı bir alan olmaktan çıkmış, belli şartlarda olumlanan, ‘iyi’ bir özellik haline gelmiştir. 
Bugün erkek merkezli, ırkçı ve heteronormatif olmayan anlatıların artışı ile sinemada birçok 
kompleks kadın karakterlerin hikayeleri görünür olmaya başlasa da Hollywood, niceliksel 
anlamda yoğun bir biçimde ‘iyi kadın’ kategorisini erkek merkezli bir bakış açısıyla inşa eden 
yapımlar üretmeye devam etmektedir. Ele alınan filmlerden yola çıkarak, Hollywood’un 
‘iyi kadın’ klişesini ele alış biçiminin klasik dönem filmlerine göre farklılaştığı ancak 
erkeğin fantezisi üzerinden heteronormatif bir bakışla üretilmesi açısından pek bir değişime 
uğramadığı söylenebilir. Değişen toplumsal ve zihinsel koşullara uyumlu biçimde erkek 



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

88

karakterlere ‘iyi’ olan kadın prototipi dönüşmüş ama yine de erkekten bağımsız, bir özne 
konumuna sabitlenmemiştir. Kadının çekiciliğinin ve özgürlüğünün kıstası ve referans noktası 
hala erkek karakterdir. Manic Pixie Dream Girl ve The Cool Girl’den çıkan ‘iyi kadın’ klişesi 
biçimsel anlamda farklılaşmış ancak içeriksel düzeyde hegemonik erkek egemen muhafazakar 
anlayıştan uzaklaşamamıştır. 

Çıkar Çatışması Beyanı:

Makale yazarı herhangi bir çıkar çatışması olmadığını beyan etmiştir.

Araştırmacıların Katkı Oranı Beyan Özeti

Yazarlar makaleye %50 ve %50 oranda katkı sağlamış olduklarını beyan ederler.

Kaynakça
Achtenberg, D. (2014). Feminist düşünce için Aristotelesçi kaynaklar. Cogito: Aristotelesçilik, 78, 
287-313.

Berger, J. (2018). Görme biçimleri. (Çev. Salman, Y.). İstanbul: Metis Yayınları.

Berktay, F. (2010). Tarihin cinsiyeti. İstanbul: Metis Yayınları.

Bay, M. (Yönetmen). (2007). Transformers [Sinema filmi]. Paramount Pictures.

Braff, Z. (Yönetmen ve Senarist). (2004). Garden state [Sinema filmi]. Fox Searchlight Pictures.

Cambridge University Press. (t.y.). The sexual revolution. İçinde Cambridge dictionary. Erişim 
tarihi 6 Aralık 2024, https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/sexual-revolution

Capra, F. (Yönetmen). (1946). It’s a Wonderful Life [Sinema Filmi]. Liberty Films.

Crowe, C. (Yönetmen ve Senarist). (2005). Elizabethtown [Sinema Filmi]. Cruise/Wagner 
Productions; Paramount Pictures; Vinyl Films.

Decherney, P. (2019). Hollywood (E. Ünver, Çev.). Dost Kitabevi Yayınları. 

Deleuze, G. ve Guattari, F. (2014). Anti-Ödipus: Kapitalizm ve şizofreni 1. (Çev. Ege, F. Erdoğan, 
H. ve Yiğitalp, M.). Ankara: Bilim ve Sosyalizm Yayınları. 

Dictionary. (t.y.). Damsel in stress. Erişim tarihi 12 Haziran 2024,  
https://www.dictionary.com/browse/damsel-in-distress

Direnç, D. (2008). Kadın yazarlardan eski masallar yeni meseller. İzmir: Ege Üniversitesi Basımevi.

Farrelly, B., & Farrelly, P. (Yönetmenler). (1998). There’s something about mary [Sinema filmi]. 
20th Century Fox.

Fincher, D. (Yönetmen). (2014). Gone girl [Sinema Filmi]. 20th Century Studios; Regency 
Enterprises; TSG Entertaintment.

Foucault, M. (2001). Kelimeler ve şeyler: İnsan bilimlerinin bir arkeolojisi. (Çev. Kılıçbay, M. 	 A . ) . 
Ankara: İmge Kitabevi Yayınları.

Foucault, M. (2012). İktidarın gözü: Seçme yazılar 4. (Çev. Ergüden I.). İstanbul: Ayrıntı 
Yayınları.

Freud, S. (1924). The passing of the oedipus complex. International Review of Psycho-Analysis, 
5, 419–424.

Freud, S. (2011). Uygarlığın huzursuzluğu. (Çev. Tura, S. M.). İstanbul: Metis Yayınları.



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

89

Gerhard, J. (2001). Desiring Revolution: Second-Wave Feminism and the Rewriting of Twentieth-
Century American Sexual Thought. Columbia University Press. http://www.jstor.org/
stable/10.7312/gerh11204

Gondry, M. (Yönetmen). (2004). Eternal sunshine of the spotless mind [Sinema Filmi]. Focus 
Features; This Is That Productions; Anonymous Content; Blue Ruin.

Irigaray, L. (1985a). Speculum of the other woman. Ithaca N.Y: Cornell University Press.

Irigaray, L. (1985b). This Sex Which is Not One (Çev. Catherine Porter). New York: Cornell 
University Press.

Irigaray, L. (2014). Başlangıçta kadın vardı. (Çev. Özallı, İ. ve Odabaş, M.). İstanbul: Pinhan 
Yayınları.

Kahraman, H. B. (2010). Cinsellik, Görsellik, Pornografi. İstanbul: Agora Kitaplığı.

Kaplan, E. A. (2001). Women and film: both sides of the camera. Taylor & Francis e-Library.

Keskin, F. (2014). Özne ve iktidar. İçinde: Foucault, M. Özne ve iktidar: Seçme yazılar 2. (Çev. 
Ergüden, I ve Akınhay, O.). (s. 11-24). İstanbul: Ayrıntı Yayınları

Kristeva, J. (2014). Korkunun Güçleri. (Çev. Nilgün Tutal). İstanbul: Ayrıntı Yayınları.

Krutnik, F. (1991). In a lonely street: Film noir, genre, masculinity. Routledge.

Lauter, E. (1984). Women as mythmakers: poetry and visual art by twentieth-century women. 	
Indiana University Press.

Lloyd, G. (2015). Erkek akıl. (Çev. Özcan, M.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları.

Malone, A. (2011). Censoring Hollywood: Sex and violence in film and on the cutting room 
floor. McFarland & Company, Inc., Publishers.

Mansfield, N. (2021). Öznellik: Freud’dan Haraway’e benlik kuramları. (Çev. Okan Gezmiş, 
E.). İstanbul: Babil Kitap.

Mulvey, L. (1993). Görsel haz ve anlatı sineması. (Çev. Abisel, N.). 25. Kare, 3, 18-24. 

Murnau, F. W. (Yönetmen). (1927). Sunrise: A Song of Two Humans [Sinema Filmi]. Fox Film 
Corporation.

Nikolopoulou, K. (2022). Other than (Bio)politics: Nature and the Sacred in Tragic Life. Biopolitics 
and Ancient Thought içinde. J Backman ve A. Cimino (Ed.). İngiltere: Oxford University Press, 
90-105.

Onat, E. S. (2023). Kara Filmin Evcimen Kadını: Femme Vitale. Uluslararası Sosyal Bilimler 
ve Sanat Araştırmaları Dergisi. Cilt 2 - Sayı 1. ISSN: 2792-0968. https://doi.org/10.32955/
neuissar202321608

Rabin, N. (2007). The bataan death march of whimsy case file #1: Elizabethtown. A.V. Club. Erişim 
tarihi: 16 Haziran 2024, https://www.avclub.com/the-bataan-death-march-of-whimsy-case-
file-1-elizabet-1798210595 

Rabin, N. (2014) I’m sorry for coining the term Manic Pixie Dream Girl. Salon. Erişim tarihi: 16 
Haziran 2024, https://www.salon.com/2014/07/15/im_sorry_for_coining_the_phrase_
manic_pixie_dream_girl/

Rosenfeld, J. (2024, October 28). Hays Code. Encyclopedia Britannica. https://www.britannica.
com/art/Hays-Code 



SineFilozofi Dergisi
www.sinefilozofi.com

No/Sayı: 20 (2025)
ISSN: 2547-9458

90

Solomon, C. T. (2017). Anarcho-Feminist Melodrama and the Manic Pixie Dream Girl. Clcweb-
comparative Literature and Culture, 19, 6. http://docs.lib.purdue.edu/clcweb/vol19/iss1/6

Tang, J. (2010). Teaching Notes The Forgotten Women of Pre-Code: An Annotated 
Filmography and Bibliography. Feminist Teacher, 20(3), 237–248. https://doi.org/10.5406/
femteacher.20.3.0237

Tekcan, R. (2011). Sessiz Sedasız Yaşayanlar: Biyografide Kadın. İçinde S. Irzık ve J. Parla (Der.), 
Kadınlar dile düşünce: Edebiyat ve toplumsal cinsiyet (145-156). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Tutal, N. (2023). Julia Kristeva: Anlamlandırılamayanla Yüzleşmek. İstanbul: Beyoğlu Kitabevi.

The Take. (t.y.). The Cool Girl Trope, Explained [Video]. Erişim tarihi 4 Haziran 2024, https://
the-take.com/watch/the-cool-girl-trope-explained

von Sternberg, J. (Yönetmen). (1930). The Blue Angel [Sinema Filmi]. UFA.

von Sternberg, J. (Yönetmen). (1932). Blonde Venus [Sinema Filmi]. Paramount Pictures.

Wilder, B. (Yönetmen). (1944). Double Indemnity [Sinema Filmi]. Paramount Pictures.

Wood, R. (2012). Ideology, Genre, Auteur. In B. Grant (Ed.), Film Genre Reader IV (pp. 78-92). 
New York, USA: University of Texas Press. https://doi.org/10.7560/742055-010


	Blank Page



