
 

 
635 

FUZÛLÎ’NİN TÜRKÇE ŞİİRLERİNDEKİ ZÂHİD TABİRİ HAKKINDA BİR 

DEĞERLENDİRME 
 

Abuzer KALYON* 

 

Öz 

Klasik Arap, Fars ve Türk edebiyatlarında din anlayışı yoğun bir şekilde işlenmiştir. İslamî terminoloji 

bu edebiyatların esin kaynaklarından birisi olmuştur. Klasik Türk edebiyatı, Osmanlı edebiyatı veya divan 

edebiyatı olarak isimlendirilen mevzubahis bu edebiyatın ana kaynaklarının mühim kısmını İslamiyet’le alakalı 

temeller teşkil etmektedir. Kur’an-ı Kerim başta olmak üzere hadis-i şerifler, peygamberler tarihi, 

peygamberler kıssaları, İslam hukuku olarak da bilinen fıkıh vb. unsurlardan Osmanlı edebiyatı kaynak olarak 

beslenmiştir. İslami anlayış doğrultusunda hareket etmekte olan tasavvuf anlayışı da zaman içinde İslam 

toplumları arasında mühim gelişmeler kaydetmiştir. Tasavvufi anlayışın gelişmesiyle birlikte eş zamanlı olarak 

şiirlerde de bu anlayışın hususiyetleri yer almaya başlamıştır. Tasavvuf anlayışının hususiyetleri derken 

özellikle tasavvufi ıstılahları kast etmekteyiz. Tasavvuf terimleri Arap dili belagati ve tasavvuf erbabının tarz 

ve benimseyişleri ile ilmi bir hüviyet alarak tasavvufi metinlerle tasavvuf mensuplarının icraatlarında yer 

almaya başlamıştır. Yetişme yeri Anadolu coğrafyası olmamakla beraber Klasik Türk şiirinin beş büyük 

şahsiyeti içinde yer alan şairlerden birisi de hiç şüphesiz ki Fuzûlî’dir. Klasik Türk edebiyatının mühim 

şairlerinden olan Fuzûlî hiç şüphesiz pek çok şairi şiirlerinde işlediği duygu ve düşüncelerle etkilemiş olan bir 

şahsiyet hüviyetine sahiptir. Özellikle “Su Kasidesi”nde Hz. Peygambere olan muhabbetini oldukça sanatlı bir 

tarzda işlemiştir. Fuzûlî, kendi ifadesiyle bürc-ı evliya olarak vasıflandırdığı Bağdat havalisinde yetişip eserler 

kaleme almıştır. Hazreti Muhammed (sav)’e karşı derin bir muhabbet beslemekte olan Fuzûlî’nin bu muhabbeti 

hususan Su Kasidesi’nde açıkça görülmektedir. İslami bir hassasiyete sahip olan Fuzûlî şiirlerinde zaman 

zaman İslami terminolojiyi de kullanma yoluna gitmiştir. Bu noktadan hareketle Fuzûlî’nin şiirlerinde 

tasavvufi terimlerin bir kısmını yoğun bir şekilde kullandığını müşahede etmekteyiz. Bu terimler içinde yer 

alıp Fuzûlî’deki kullanım sıklığı açısından dikkatimizi çeken terimlerden birisi de zâhid terimidir. Zâhid, klasik 

Türk edebiyatında bir tip olarak şiirlerde işlenmiştir. Fuzûlî’nin şiirlerinde de zâhid kavramının sıradanlığın 

dışında yani bu şekilde tip olarak işlenmiştir. Bu çalışmada Fuzûlî divanında geçen tasavvufi terimlerden 

“zâhid” teriminin geçtiği kaside ve gazellerdeki beyitleri topluca vermeye çalıştık. Mevzubahis olan bu 

beyitlerde tasavvufi ifade olarak yer almakta olan “zâhid” kavramı azımsanamayacak sayıdadır. Beyitleri 

Abdülhakim Kılınç tarafından neşredilen Fuzûlî Divanı’ndan seçtik. Zâhid kavramı, Fuzûlî’nin Türkçe 

Divanı’ndaki şiirlerinde, üç kasidede; gazellerde ise toplam 36 beyitte ve bir rubaide geçmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Klasik Türk edebiyatı, divan şiiri, Fuzûlî, tasavvuf, zahid. 

.  

 
* Dr. Öğrt. Üyesi, Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Polatlı Fen-Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, 

Ankara/TÜRKİYE, abuzerkalyon@gmail.com, ORCID: 0000-0003-0594-9920 

Kalyon, A., (2025). Fuzûlî’nin Türkçe Şiirlerindeki Zâhid Tabiri 

Hakkında Bir Değerlendirme. Folklor Akademi Dergisi. Cilt:8, Sayı: 3, 635 

– 646. 

 

Makale Bilgisi / Article Info 

Geliş / Received: 19.09.2024 

Kabul / Accepted: 05.08.2025 

Araştırma Makalesi/Research Article 

 

DOI:  10.55666/folklor.1553094 

 

 

mailto:abuzerkalyon@gmail.com


 

 636 

AN EVALUATION OF THE TERM ZÂHİD IN FUZÛLÎ’S TURKISH POEMS 

 
Abstract 

Classical Arabic, Persian, and Turkish literatures have extensively addressed the concept of religion. 

Islamic terminology has been one of the sources of inspiration for these literatures. A significant portion of the 

primary sources of this literature, known as classical Turkish literature, Ottoman literature, or divan literature, 

are Islamic-related. Ottoman literature drew heavily on elements such as the Quran, hadith, the history of the 

prophets, the stories of the prophets, Islamic law, and other elements. Sufism, which operates in line with 

Islamic understanding, has also made significant progress within Islamic societies over time. With the 

development of Sufism, its characteristics began to appear in poetry simultaneously. When we speak of the 

characteristics of Sufism, we specifically refer to Sufi terminology. Sufi terms, through the rhetoric of the 

Arabic language and the style and adoption of Sufi masters, acquired a scholarly character and began to appear 

in the practices of Sufi members through Sufi texts. Although not born in Anatolia, Fuzuli is undoubtedly one 

of the five great figures of Classical Turkish poetry. One of the important poets of Classical Turkish literature, 

Fuzuli undoubtedly possesses a personality that has influenced many poets through the emotions and ideas he 

conveys in his poems. In particular, in his "Water Ode," he expresses his love for the Prophet Muhammad in a 

highly artistic manner. Fuzuli grew up in the Baghdad area, which he describes as a "burc-ı sainti" (a type of 

saint), and wrote poems in Turkish. Fuzuli's deep affection for the Prophet Muhammad (peace be upon him) is 

particularly evident in his "Qasida al-Water." Possessing an Islamic sensibility, Fuzuli occasionally employed 

Islamic terminology in his poems. Therefore, we observe Fuzuli's extensive use of some Sufi terms in his 

poems. Among these terms, one that draws our attention due to its frequency of use in Fuzuli is the term 

"zuhid." The "zuhid" is a type of poetry in classical Turkish literature. In Fuzuli's poems, the concept of "zuhid" 

is also treated as a type, beyond the ordinary. In this study, we have attempted to compile a collection of 

couplets from odes and ghazals in which the term "zuhid," a Sufi term found in Fuzuli's Divan, appears. The 

concept of "zuhid," a Sufi term, appears in significant numbers in these couplets. We selected the couplets from 

Fuzuli's Divan, published by Abdülhakim Kılınç. The term "zuhid" appears in three odes in Fuzuli's Turkish 

Divan, and in a total of 36 couplets and one rubai in the ghazals. 

Keywords: Classical Turkish literature, divan poetry, Fuzûlî, Sufism, zahid. 
 



Abuzer KALYON 

 
637 

Giriş 

Divan şiiri birçok mazmun ve benzetmeyi ihata eden geniş bir sahadır. Bu sahanın önemli bir 

bölümü olan mazmunlar, kimi zaman bir şekli bazen de bir şahsı ele alır. Bunlardan biri olan zâhid 

tiplemesi divan şiirinde birçok şair tarafından temsili olarak kullanılan bir unsurdur. Arapça “zühd” 

kelimesinden türetilmiş olan “zâhid” kelimesi, dünyaya değer vermeyen, vaktini ibadetle geçiren, 

nefsî arzulardan yüz çeviren insanlar için kullanılan bir tabirdir.  

İmam Gazâlî’ye göre “zühd” herhangi bir şeyden vazgeçip onun yerine daha iyi ve daha 

güzeline dönmek anlamına gelmektedir (Serdaroğlu. 1975: 4/398). Şiirlerde oldukça önemli yer tutan 

bu ifadeyi Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü isimli kitabında Ethem Cebecioğlu şu şekilde 

açıklamaktadır:  

Arapça, “takdir ve tahmin eden rağbet etmeyen” gibi çeşitli anlamları olan bir kelime. Kur'an-

ı Kerim'de sadece bir yerde, Hz. Yusuf'un satılması konusunda geçen bu kelime, onun satın alımı 

konusunda insanların rağbetsiz olduğunu gösteren (Yusuf/20) bir manaya sahiptir. Kendisini 

dünyadan çeken ve dinî hayata veren âhirete yönelen kişiler için kullanılır bir tâbirdir. Dünyaya gönül 

vermemek de zühddür. Mevlânâ'nın para gönülde değil cepte olduğu müddetçe, zengin kişilerin de 

zâhid sayılacağını ileri sürmesi, bu terime yüklenen enteresan bir tanımdır.  

Zühd dört çeşittir.  

1. Dünyadan yüz çevirme,  

2. Halktan yüz çevirme,  

3. Haram ve şüphelilerden yüz çevirme,  

4. Helâllerden yüz çevirme (yani haramdan kaçınmanın da ötesinde, helâl konusunda bile 

perhizkâr bir tutum içinde olmak) (Cebecioğlu, 2009: 708). 

Zâhid tabirinin divan şiirindeki algılanışı hususunda Mine Mengi önemli tespitlerde 

bulunmaktadır: “Divan şairinin rindin ağzından çattığı, kafa tuttuğu kimi zaman vaiz, molla, sufi 

dediği zâhid, eski edebiyatımızda katı şeriat kurallarının, değişmez sayılan inançların ve her türlü 

toplumsal baskının savunucusu ve uygulayıcısı olarak tanıtılır. Çevresindekilere hep çatık kaşla 

bakan, insanların bütün davranışlarını haram olduğu gerekçesiyle kınayan zâhid, rindin tersine, 

dünyasını ve âhiretini kazanma kaygısı içindedir. Hırslıdır, açgözlüdür, başkalarına yüksekten bakar, 

özü ile sözü bir değildir, ikiyüzlüdür, biçimcidir, insanın içine değil, dış görünüşüne, kalıbına değer 

verir (Mengi, 2000: 216-217). 

Klasik Türk şiirinde yani divan şiirinde rind tipi, umumiyetle tenkid konusu yapılmayacak 

şekilde işlenmiştir. Rind tipinin bu değerlendirilişine karşılık zâhid tipi özellikle rindin hayat tarzını, 

dini ve dünyevi pozisyonlar karşısındaki duruşunu daha doğrusu vurdumduymazlığını eleştiren bir 

fikir yapısına sahiptir. Aynı şekilde rind de zâhidin hayat tarzını genel olarak tutum ve davranışlarını 

alaycı bazen rindane bir tavırla tenkit eder. Divan şiirinde âşık rindi temsil eden bir yapıdayken, 

zâhid onu ve hissettiği duyguları hoş görmeyen, yasakçı bir duruş sergiler.  

Fuzûlî’de Zâhid 

Zâhid kavramı aynı zamanda Fuzûlî’nin eserlerinden birisinin ismini (Rind ü Zâhid) 

taşımaktadır. Klasik edebiyat mensubu pek çok şair tarafından kullanılmış olan bu tabirin, Fuzûlî’nin 

Türkçe şiirlerinde tasavvufi terim izahındaki manasıyla da örtüşmesini dikkat çekici olarak telakki 

etmekteyiz.  

Fuzûlî’nin şiirlerinde zâhid sadece beşerî aşkı engelleyen bir kişi değildir, aynı zamanda dini 

hususlarda da insanların tepkisini çeken bir yapıya sahiptir. Fuzûlî bir şiirinde tutulan yolun ya da 

fikrin samimiyetsizliğinden bahsederken bu samimiyetsizliği “dışı takva ile süslenmiş ama içi haram 

ile dolu ikiyüzlü zâhide” benzetmektedir:  

Bir riyâyî zâhide benzer sulûkun kim ola 

Daşrası takvâ ilen zîbâ içi dolu harâm (ks. 16/11) 



Fuzûlî’nin Türkçe Şiirlerindeki Zâhid Tabiri Hakkında Bir Değerlendirme  

 638 

Bir diğer beyitte Fuzûlî zâhidin, aşk ehlinin içip kendinden geçtiği aşk şarabından habersiz 

olduğunu dillendirir. Bu beyitte Fuzûlî’nin tasavvufi manayı da kastettiği düşünüldüğünde elest 

bezminde içilen and hatırlanmaktadır. “zevk” kelimesi Arapça tatmak anlamına da gelmektedir. Elest 

bezminde içilen and bilindiği gibi divan şiirinde çoğu zaman mey ya da şarab kelimeleriyle 

karşılanmaktadır. Bir defa verilen söz ya da andın tadılan bir şaraba benzetilmesi ve bu şarabın 

tadının verdiği zevkin unutulmaması şiirde zâhidin bilmediği, tatmadığı bir duygu olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Bahsi geçen beyit şu şekildedir:   

Zâhid-i bî-hod ne bilsin zevkını ışk ehlinün 

Bir aceb meydur mahabbet kim içen huşyâr olur (gz. 82/4) 

Fuzûlî’nin bir başka beytinde ise sevgilinin gamzesini göstermediği halde kan dökmesi yani 

âşığı yaralaması zâhidin şarabı gizli içişine benzetilmiştir. Kan mazmunu divan şiirinde sevgilinin 

âşığı yaralaması şeklinde kullanıldığı gibi tasavvufi manada da nefis ve dünyevi hazlardan 

kurtulmayı işaret eder. Fuzûlî’nin meşhur beyti 

Şeb-i hicran yanar canum döker kan çeşm-i giryanum 

Uyadur halkı efganum kara bahtım uyanmaz mı (gz. 257/4). 

Beytinde kullanıldığı gibi gözden akan gözyaşların kuruyup yerini kana bırakması kulun nefsi 

arzularından kurtulması anlamına gelmektedir. Aşağıdaki beyitte de Fuzûlî sevgilinin zulmünü kulun 

çektiği acılar ya da dünyevi uğraşlarla, ona sabretme ya da nefsi terbiye etme yolundaki gayretlerini 

de dökülen kanlarla karşılamıştır. Âşığa bir diğer deyişle ilahi aşkla hemhâl olan kişiye göre bu 

durum zâhidin gizli gizli şarap içmesi gibidir:  

Gamzen görinmeyüp göze kanlar içer müdâm 

Zâhid gibi ki bâdeni elden nihân içer (gz. 85/5) 

Bir diğer beyitte Fuzûlî zâhide seslenerek kendisinin tüm bedeniyle yanıp tutuşan bir ocak 

olduğunu ve zâhidin kendisinden uzak durması gerektiğini söyler. Ocak ifadesi sadece yanan içinde 

ateş olan bir mekânı işaret etmez, aynı zamanda hâlâ Anadolu’da bilinen küçük tekke ya da tarikatlar 

için de kullanılan bir ifadedir. Ayrıca sürekli yanmakta olan ateşle Allah’ın varlığı da 

kastedilmektedir. Kur’an-ı kerimde bu ateşin tasviri Nur suresi 35. âyette şu şekilde geçmektedir: 

“Allah göklerin ve yerin nûrudur. Onun nûrunun misali, içinde kandil bulunan bir kandilliktir. 

Kandil bir cam içindedir, cam inciyi andıran bir yıldızdır; (bu kandil) doğuya da batıya da ait 

olmayan, yağı neredeyse ateş dokunmasa bile ışık veren mübarek bir zeytin ağacından yakılır. Nûr 

üstüne nûr. Allah nûruna dilediğini kavuşturur. Allah insanlar için misaller veriyor, Allah her şeyi 

hakkıyla bilmektedir.”1 

Fuzûlî kapıyı, duvarı kaplayacak kadar sürekli yanan bu ateşin varlığını kendi bedeninde 

hisseder, zâhidi bu ateşin verdiği güç hususunda şöyle uyarır: 

Zâhidâ gör sîne çâki şu’lesin bizden sakın 

Bir ocağuz biz ki sûzândur der u dîvârumuz (gz. 106/2) 

Fuzûlî’nin, yukarıda birkaçı verilen beyitleriyle birlikte Türkçe şiirlerinde yer alan “zâhid” 

ifadesinin geçtiği diğer beyitler aşağıda sıralanarak özetle açıklama yoluna gidilmiştir.2 

Füsûrde zâhid eger âşık-ı ciger-sûza 

Refâkat etse yüz il zulmetine düşmez nûr  (ks. 2 /5) 

Eğer hissiz zâhid, ciğerini yakan bir âşıkla arkadaşlık etse, yüz yıl karanlıkta olsa bile ona ışık 

düşmez. 

Bir riyâyî zâhide benzer sulûkun kim ola 

Daşrası takvâ ilen zîbâ içi dolu harâm (ks. 16/11) 

Senin yolda gidişin dışı takva ile süslü içi haram dolu riyakâr bir zâhide benzer.  



Abuzer KALYON 

 
639 

Verür Kur'ân yerine sıhhat-i tâat eger zâhid 

Namâz içre duâ-yı devleti vird-i zebân eyler (ks. 17/19) 

Eğer zahid namazda mutluluğu için duayı dile getirirse bu dua ona Kur’an yerine daha sağlıklı 

bir ibadet getirir. 

Zâhid su'âl ederse ki meyden nedür murâd 

Bizde safâdur anda kudûret cevâb ana (gz. 9/2) 

Zâhidin meyden maksadınız nedir, şeklindeki sorusu karşısında ona cevap şudur: Bizde saflık, 

onda bulanıklık. Zâhid, burada mey yani şarap düşkünü olanlara sorusunu yöneltmektedir. Soruda 

meye düşkün olanların asıl maksatlarının ne olduğunu sormaktadır. Bu soruya karşılık tereddütsüzce 

verilecek cevap bellidir. Kendilerindeki maksadın saflığa ulaşmak olduğu vurgulanıyor. Şarabın 

manevi özelliğini bilmeyenler içinse sadece bulanıklık olduğu belirtilmektedir. 

Fuzûlî burada zâhidi karşısına alınca “mey”in aşk-ı İlâhî olduğu meydana çıkar. Hakiki aşk 

kalbi masivadan temizler, köpürür, üzerindeki su kabarcığı temiz, şeffaf bir ayna hâlini alır. 

Silk-i ehl-i hâle çekmiş zâhidi eşk-i riyâ 

Mis gibi kim sîm kadrin bildürür sîm-âb ana   (gz. 12/8) 

Riyakâr gözyaşları zâhidi hâl ehli olan kişilerin safına çekmiş. Aynen gümüşün değerinin civa 

ile bildirildiği gibi hâl ehli olanların değeri de bu şekilde bilinmektedir.  

Burada hâl ehli olanların ayırt edici özellikleri de bu şekilde bildirilmiş oluyor.  Hâl ehli kişiler 

maddiyatla maneviyatın ayrımını net şekilde gördükleri için maneviyatı tercih etmişlerdir. Hâl ehli 

olan kimselerin tüm tutum ve davranışları samimiyetten kaynaklanmaktadır. Oysa maddiyatla 

maneviyat arasındaki ayrımda manevi hakikatlere sırtını çevirmiş olan zâhid gerçekleri görecek 

durumda değildir. Samimi olmaması gerçekleri görmesine engeldir. Davranışlarında samimi 

olmayan zâhidin döktüğü gözyaşları da samimi değildir. Sadece gösteriş için yani aldatıcı bir özelliğe 

sahiptir. 

Zâhidâ sen kıl teveccüh gûşe-yi mihrâba kim 

Kıble-yi tâ’at ham-ı ebrû-yı dil-berdür mana   (gz. 21/6) 

Ey zâhid, sen mihrap köşesine yönel yani namaza dur. Benim için ise ibadet edilecek yer 

sevgilinin kaşının kıvrımıdır.  

Burada zâhidin mihraba yönelerek namaz kılmasında bile samimiyet olmadığını 

vurgulamaktadır. Şair kendisi için de bir mihrap olduğunu belirtiyor. Kendisi için mihrap, zâhidin 

yani herkesin yöneldiği mihrap değildir. Hakiki sevgilinin kaşlarının kıvrımıdır. 

Ol büt ebrûsın koyup mihrâba döndurmen yüzüm 

Koy meni zâhid mana çoh verme Tanrı’yçün azâb   (gz. 28/6) 

O put gibi güzel sevgilinin kaşını terk edip de mihraba yüzümü yöneltmem. Ey zâhid, Allah 

için bırak beni bana çok sıkıntı çektirme.  

Şair, puta benzetilen eşsiz güzellikteki sevgilinin kaşına yönelmeyi terk edip de mihraba 

yönelmeyeceğinde ısrar etmekte ve bu durumu vurgulamaktadır. Aynı zamanda da zâhidin artık onu 

yolundan çevirme ısrarından vazgeçmesi hususunda net bir tavırla zâhidi uyarmakta âdeta ona 

yalvarmaktadır. Allah için beni bırak ifadesiyle sanki artık yakamdan düş demektedir.  

Muvahhidlere kılma inkâr zâhid 

Mey-i vahdeti sanma ümmu’l-habâ’is    (gz. 26/3) 

Ey zâhid, tevhid yolunu tutanlara karşı çıkma; birlik şarabını kötülüklerin anası olan şarapla 

karıştırma.  

  



Fuzûlî’nin Türkçe Şiirlerindeki Zâhid Tabiri Hakkında Bir Değerlendirme  

 640 

Burada şair yine zâhidi uyarmaktadır. Bu uyarışın sebebi zâhid, sürekli tevhid yolunu tutanları 

asıl yollarından alıkoymaya çalışmaktadır. Şair bu alıkoyma çabası karşısında zâhidi uyararak 

çabasından vazgeçmesini salık vermektedir. Zâhid, sürekli dış görünüşe baktığı için yine 

yanılmaktadır. Vahdet şarabı yani hakiki birlik şarabı ile yeryüzündeki tüm kötülüklerin anası, sebebi 

olan şarabı bir tutmaktadır. Şair zâhitteki bu yanlış tutumu tenkit etmektedir. Birlik şarabı ile 

kötülüklerin anası olan içkinin aynı şeyler olmadığını belirtmektedir. Oysa zâhid her zaman olduğu 

gibi kendisini tamamen dış görünüşe odakladığı için manevi şarapla alkollü şarabın farkını bile 

anlayamamaktadır. 

Câm dut der sâkî-i gül-çihre zâhid terk-i câm 

Ey gönül fikr eyle gör kim kansıdur dutmalu pend   (gz. 62/6) 

Gülyüzlü sâki, kadeh tut; Zâhid ise kadehi bırak der. Ey gönül bir düşün, hangisi tutulması 

gereken nasihattir? 

Sâki, divan şiirinin karakteristik özelliği doğrultusunda burada da gül yüzlü olarak ifade 

edilmiştir. Gül yüzlü olan saki kendisine eline kadeh almasını yani içmesini tavsiye ederken zâhid 

ise kadehi bırakmasını tavsiye etmektedir. Bu ikilem karşısında kalan şair kendi kendisine hangisinin 

nasihatini tutması gerektiğini sormaktadır. Soruyu sorarken de kendisine yani gönlüne düşünüp öyle 

cevap vermesini beklemektedir. Sâki tasavvufi anlamda Allah aşkı sunan pîr anlamına da gelir. Şairin 

Allah aşkını tercih etmesi muhakkaktır. 

Riyâyî zâhid-i huşkun semâından n’olur hâsıl 

Hoş ol kim rind-i mey-hˇâre içüp câm-ı şarâb oynar   (gz. 78/5) 

Kuru zâhidin sema etmesinden ne çıkar… İyi olan, şarap içen rindin oynamasıdır. 

Gösteriş peşinde olan zâhidin yani kuru, ham sofunun sema etmesi nedir ki… Asıl oyun, şarap 

içip kendinden geçen rindin sergilediği gösterişten uzak oyundur. Yani sema yapmak gösteriş 

meraklılarının işi olamaz demekte ve eklemektedir. Asıl oyun şarap içtikten sonra kendisinden geçip 

içindeki hakikati hâl ve hareketiyle dışa vurmakta olan rindin sergilediğidir… 

Işk aybını bilürsen hüner ey zâhid-i gâfil 

Hünerün aybdur ammâ dedigün ayb hünerdür   (gz. 81/4) 

Ey gâfil olan zâhid, aşkı sen ayıplayarak hüner yaptığını zannediyorsun. Senin hünerin ayıptır 

ama ayıp dediğin de hünerdir.  

Zâhidin her zamanki gibi gaflet yani aymazlık içinde olduğunu vurgulamaktadır. Zâhid o 

kadar aymazlık içindedir ki aşkı ayıplamaktadır. Bununla da yetinmeyip aşkı ayıplamayı da hüner 

saymaktadır. Oysa zâhidin ayıpladığı aşk gerçek bir hünerdir.  

Zâhid-i bî-hod ne bilsin zevkini ışk ehlinün 

Bir aceb meydür mahabbet kim içen huşyâr olur   (gz. 82/4) 

Kendinde olmayan zâhid aşkın zevkini ne bilsin; Aşk tuhaf bir meydir ki onu içenin aklı başına 

gelir.  

Zâhidin aşk zevkini ve özelliğini bilmediğinden daha doğrusu onun aşktan anlamayacağından 

bahsetmektedir. Aşkın sıradan bir içki olmadığını aşkın içen kimseleri kendisine getiren bir içecek 

olduğunu ifade etmektedir. Aşk şarabının bu özelliğini doğal olarak onu içmeyenin yani zâhidin 

bilemeyeceğini vurgulamaktadır.  

Gamzen görinmeyüp göze kanlar içer müdâm 

Zâhid gibi ki bâdeni elden nihân içer  (gz. 85/5) 

Senin gamzen, halktan gizli şarap içen zâhid gibi göze görünmeyip gizlice kanlar içer.  

Burada sevgiliye seslenmektedir. Senin can alıcı gamzen göze görünmeyerek gizli şekilde kan 

içmektedir. Zâhidin yani ham sofunun halktan gizli olarak şarap içmesi gibi senin gamzen de gizlice 



Abuzer KALYON 

 
641 

kan içer. Zâhidin gizlice içtiği şarap ile sevgilinin gamzesinin âşığı yaralayarak gizlice kanını içmesi 

arasında paralellik kurulmaktadır. Şarabın yaygın rengi kızıldır. Sevgilinin gamzesiyle yaralayıp 

kanlarını içtiği âşıkların kanlarının rengi de kırmızıdır. Sevgilinin gamzesi görünmeyip yani gizlice 

sinsi şekilde kan içmektedir. Bu durumu örneklemek açısından şair, zâhidin halktan gizli şarap 

içmesini vermektedir. 

Meger dîvânedür sevdâ-yı ebrûsıyla zâhid kim5 

Bahup mihrâba dâyim öz öziyle güft ü gû eyler   (gz. 86/2) 

Zâhid, mihrabın kaşının sevdasıyla divane olmuştur. Mihraba bakarak sürekli kendi kendine 

konuşmaktadır.  

Camideki mihrabın tepe kısmı, sevgilinin kaşına benzetilmektedir. Zâhid de sürekli namaz 

kıldığı için mihrabın kaşına âşık olduğunu ileri sürmektedir. Ama bu sıradan bir aşk değil; kendinden 

geçip kendi kendine konuşma biçimine getiren bir aşktır. Namaz kılan kişiler mescit veya camilerde 

mihraba karşı dururlar. Namaz esnasında dudaklar hafifçe oynatılarak namaz sureleri okunur. Zâhid, 

aslında namaz kılmak için mihraba yönelmiştir. Oysa şair onun bu tutumunu mihrabın kaşa benzeyen 

üst kısmına olan aşkından dolayı zâhidin böyle yaptığını ifade etmektedir. Aslında zâhid sadece 

namaz kılmak için mihraba yönelmiştir. Dışarıdan bakınca kendi kendine konuşurmuş gibi 

görünmesi de gerçekte namaz surelerini okumasından ibarettir.   

Lebün devrinde zâhidler dutup mey-hâneler küncin 

Kılup tesbîh târın terk zülf-i çeng dutmışlar   (gz. 89/6) 

Zâhidler senin dudağının devrinde meyhane köşelerini tutarak tespih ipini terk etmiş onun 

yerine çeng tellerini tutmuşlardır. 

Sevgiliye seslenerek senin dudağının devir vaktinde zâhidler meyhane köşelerine 

çekilmektedirler. Sürekli olarak ellerinden düşürmedikleri tespih ipini de terk etmişler onun yerine 

çalgı tellerini ellerine almışlar. 

Mahabbet lezzetinden bî-haberdür zâhid-i gâfil 

Fuzûlî  ışk zevkin zevk-i ışkı var olandan sor   (gz. 100/7) 

Ey Fuzûlî, gafil olan zâhid, aşk lezzetinden habersizdir. Bu durumda sen aşk zevkini aşk 

zevkini bilenden sor. 

Gaflette olan, yani aşkı tanımayan zâhide aşk zevkini sorma. Çünkü gafil olan zâhid aşk 

zevkinden de habersizdir. İkinci mısrada şair kendisine seslenerek “Fuzûlî, aşkın zevkini sormak, 

öğrenmek istiyorsan bunu aşk zevkinin farkında olanlardan sormalısın. Kısaca aşk zevkine sahip 

olmayan zâhid aşk zevkinden ne anlar ki… Aşk zevkinin nasıl olduğunun sorulup öğrenileceği kişi 

kesinlikle aşk zevkine sahip olan yani aşktan anlayan daha doğrusu âşık olan kimselerdir. 

Zâhidâ gör sîne çâki şu’lesin bizden sakın 

Bir ocağuz biz ki sûzândur der u dîvârumuz   (gz. 106/2) 

Ey zâhid, bizim parçalanmış bağrımızın alevini gör ve bizden uzak dur; biz kapısı ve duvarı 

yanan ocağız. 

Şair, kendisinden emin bir şekilde zâhide seslenerek sinesinde yani göğsünde yanmakta olan 

aşk ateşinin alevini görmesini istiyor. Aynı zamanda zâhidin kendisinden sakınmasını istiyor. Aşk 

alevinin yanış şeklini de kendi vücudunu ocağa benzeterek ifade etmektedir. Ocağın özelliği 

yanarken alev çıkarmasıdır. Ayrıca bir de tasavvuf büyüklerinin ocakları var ki sürekli yanmaktadır. 

Kendi göğsünü de aşk ateşiyle sürekli yanarak alev çıkaran ocağa benzetmektedir. 

Sanur zâhid özin hâlî hayâlünden galatdur bu 

Bu hayrân oldugındandur ki hayrân oldugın bilmez   (gz. 112/6) 

Zâhid, özünde senin hayalinin olmadığını sanır ki bu yanlıştır. O hayrandır ama hayran 

olduğunu bilmez. 



Fuzûlî’nin Türkçe Şiirlerindeki Zâhid Tabiri Hakkında Bir Değerlendirme  

 642 

Hakikati göremeyip hayal içinde yaşamaya devam eden zâhid, kendisinde senin hayalinin 

olduğunu fark edemediği için senin hayalinin kendisinde olmadığını sanır. Bu çok yanlıştır. Zâhid, 

hakikati bilmediğinden dolayı her zamanki gibi yine yanılmakta ve senin hayalinin gerçekte onda 

olduğunu fark etmemektedir. 

Ham-ı ebrû-yı müşgînün görurse zâhid-i kec-bîn 

Dahı kâmet sücûd-ı gûşe-yi mihrâba ham kılmaz   (gz. 118/2) 

Eğri gören zâhid senin kaşının kavisli oluşunu görse mihrap köşesine secde etmeyi bırakır.  

Sevgilinin kaşının kıvrımı camilerdeki mihrabın kavisli olan üst kısmına benzetilmiştir. 

Sürekli namaz kılmak için mescide gidip mihraba yönelen zâhid, senin kaşının kıvrımını görse 

mihraba secde etmek için eğilmez.  

Kâbe ihrâmına zâhid dediler bel bağladı 

Eyledüm tahkîk anun bağlanduğı zünnâr imiş   (gz. 127/4) 

Zâhidin Kâbe ihramına bel bağladığını söylediler. Ben araştırıp anladım ki onun bağlandığı 

kemermiş. 

Hacca giden erkekler Kâbeyi tavaf esnasında ihram ismi verilen düğmesiz ve dikişsiz ve 

görünüş olarak da kefene benzeyen beyaz bezlere sarınırlar. Kefene benzeyen elbise vari bu 

kumaşların da vücutlarından düşmemesi için de bele sarılan ip veya kemerle bağlanır. Bu kemere 

zünnar da denilmektedir. Burada da şair, zâhit için insanların onun ihrama bel bağladığını 

söylediklerini belirtmektedir. Kendisinin durumu incelediğini ve inceleme sonunda ise zâhidin 

gerçekte ihrama değil ihramı bağlayan zünnara bağlandığını gördüğünü belirtmektedir. Bel bağlamak 

iki anlamda kullanılmaktadır. Gerçek anlamıyla kuşak sarma yani beli bağlama diğer anlamıyla da 

birilerine güvenmek şeklinde bağlanmaktır.  

Zâhidâ terk etme şâhidler visâli râhatın 

Ger azâbundan hemîn gılmân u havrâdur garaz   (gz. 133/2) 

Ey zâhid, dünya zevkini Cennetteki gılmanlar ve huriler için terk ediyorsan bunun için sıkıntı 

çekmene gerek yok. Dünyadaki güzellerin zevkini yaşa. 

Şair, zâhidin asıl maksadının Cennetteki güzeller ve güzellikler olduğunu ifade etmektedir. Bu 

güzellere erişmek için de zâhidin dünyadaki güzellerden uzak durmasına gerek yok demektedir. Yani 

asıl maksadı Hakk’a ulaşmak olmayan zâhidin Cennetteki huri ve gılmanlar için dünyadaki güzelleri 

terk edip eziyet çekmesine gerek yok. Cennetteki huriler asıl maksat ise dünyadakilerin de onlardan 

pek farkı yoktur. 

Ey Fuzûlî zâhid er davâ-yı akl eyler ne sûd 

Nefy-i zevk-ı  ışkdur cehline  ayn-ı i’tirâf   (gz. 144/7) 

Ey Fuzûli, zâhid kişi kendisinin akıllı olduğunu iddia etmektedir. Ne fayda ki onun aşk zevkini 

inkâr etmesi cehaletinin itirafıdır.  

Burada Fuzûlî, zâhidin kendisinin akıllı olduğu iddiasında bulunduğunu belirterek itiraz 

etmektedir. İtiraz ederken de zâhidin aşkın zevkini inkâr etmesinin tamamen onun cehaletinden 

kaynaklandığını ifade etmektedir.  

Mey-i gül-gûnı dedün akla ziyândur zâhid 

Bu mıdur akl ki terk-i mey-i gül-gûn etdün   (gz. 150/2) 

Ey zâhid, gül renkli şarabın akıl işi olmadığını söyledin. Sen gül renkli şarabı terk ettin bu 

akıllı işi midir? 

  



Abuzer KALYON 

 
643 

Şair burada zâhide seslenerek onun gül renkli şarap için akla ziyan yani akıl dışı olduğunu 

ifade ettiğini belirtmektedir. Zâhidin gül renkli şarabı bırakmasının asıl akıl dışı olay olduğunu 

vurgulamaktadır. Burada zâhidin kırmızı şarabı terk edişini onun hakikate sırt çevirmesi olarak 

düşünmektedir.  

Severem zâhidi kim kûşe-yi mihrâbı sever 

Ham-ı ebrûna rakîbüm olup olmaz mâyil   (gz. 170/6) 

Ben zâhidi seviyorum, çünkü o mihrap köşesini seviyor. Senin kaşının kıvrımını severek bana 

rakip olmuyor. 

Şair, sevgilinin kaşının kıvrımına âşıktır. Oysa zâhid, sevgilinin kaşının kıvrımının 

güzelliğinin farkına varmadığı için mescitte bulunan mihrabın üst kısmının kıvrımını sevmektedir. 

Şair, zâhidin bu tutumu karşısında mutlu olduğunu ifade ediyor. Eğer zâhid, mihrabın kıvrımı yerine 

sevgilinin kaşının kıvrımını sevmiş olsaydı; kendisine rakip olacaktı. Bu durumda şair zâhidin rakip 

olmayışından dolayı mutludur. 

Hûblar mihrâb-ı ebrûsına kılmazsan sucûd 

Dînüni donder gel ey zâhid ki yahşi dîn degül   (gz. 171/4) 

Sen güzellerin kaşının kıvrımına secde etmezsin. Dininden vazgeç bu güzel bir din değildir. 

Zâhide seslenerek sen asıl sevgilinin kaşının kıvrımına secdede bulunmuyorsun, yani Hakk’ı 

gerçek anlamda göremiyorsun. Göremediğin için de Hakk’a değil başka yere secde etmektesin. Senin 

secde ettiğin mihrap, seni gerçek sevgili olan Allah’a secde etmekten alıkoymaktadır. Bu sebeple de 

sen dinini değiştirip seni Hakk’a secdeden alıkoymayacak bir dine yönelmelisin, demektedir. 

Her kimün takdîrden maksûdı öz kadrincedür 

Ehl-i ışk ister zülâl-i vasl zâhid selsebîl   (gz. 174/3) 

Herkes takdirden kendi miktarınca ister. Aşk ehli kavuşmanın berrak suyunu zâhid ise 

Selsebili ister.  

Burada Hakk’ın gerçekten algılanıp algılanmadığından bahsetmektedir. Hakk’ı gerçekten 

algılayan gerçek inanç sahipleri Hakk’a kavuşmayı arzu etmektedirler. Zâhid ise Hakk’ı tam anlamı 

ile algılayamadığı için Cennetteki Selsebil ırmağını istemektedir. Selsebil yaratılandır Hak ise 

yaratandır. Gerçek âşık Hakk’ı yani yaratıcıya kavuşmayı isterken bu hakikatin farkına varamayan 

zâhid ise yaratılanı istemekle yetinmektedir.  

Cennete zâhid bilür cân vermedin yetmez velî 

Câna kıymaz öz temennâsındadur miskîn bahîl   (gz. 174/4) 

Zâhid, can vermeksizin Cennete gidilemeyeceğini bilir. Ama o miskin cimri sadece kendisini 

düşünmektedir. 

Zâhidin can vermeksizin yani ölmeden cennete gidilmeyeceğini bildiğini belirtmektedir. 

Gerçekte ise miskin, hasis, cimri zâhidin yine sadece kendisini düşündüğünü vurgulamaktadır. 

Hem-sohbet oldı dâne-yi engûr zâhide 

Aslı budur ki ohıdılar bâdeni harâm   (gz. 181/7) 

Üzüm tanesi zâhid için sohbet malzemesi oldu. Badeye haram demelerinin sebebi budur. 

Üzüm tanesi zâhidin sohbet ortamında bulunduğu için aynı zamanda bâde yani içkinin temeli 

de üzüm tanesi olduğu için bâdeye haram dediler. 

Zâhidâ menden ne hâsıl kim ohırsan mescide8 

Mende tâat yoh hemân âlâyiş-i seccâdem   (gz. 189/5) 

  



Fuzûlî’nin Türkçe Şiirlerindeki Zâhid Tabiri Hakkında Bir Değerlendirme  

 644 

Ey zâhid, benden ne bekleyip mescide davet ediyorsun? Bende taat ve ibadet yok, ben seccade 

üzerinde kibirlenirim. 

Şair kendisini mescide çağıran zâhide tepki göstererek hangi beklenti ile kendisini mescide 

çağırdığını sormaktadır. Yine cevabı da kendisi vermektedir.  

N’ola kılsam terk-i mey minnet kılup zâhidlere 

N’eylerem mey neş'esin men kim senün hayrânunam   (gz. 201/3) 

Ben zâhitlere minnet edip şarabı terk etsem ne olur ki Şarap neşesini ne yapayım, ben senin 

hayranınım.  

Şair burada Allah’a seslenerek kendisinin zâhitlere minnet duygusuyla şarabı terk etmesinin 

hatalı olacağını belirtmektedir. Asıl maksadının şarap içilirken alınan neşe olmadığını asıl olanın 

kendisinin Hakk’a olan hayranlığı olduğunu vurguluyor. 

Tavruma zâhid eger sûretde eyler i’tirâz 

İhtilât etsem anı şermende eyler sîretüm   (gz. 203/3) 

Eğer zâhid, benim tavrıma bakıp itiraz ederse bir süre benimle yaşarsa benim ahlakımdan 

utanır. 

Şair, zâhidin bilgisiz bir şekilde yani cahilane onun tutum ve davranışlarına bakarak ona itiraz 

etmesi durumuna değinmektedir. Zâhidin bu itirazı kendi cehaletinden kaynaklandığını bir süre 

benimle birlikte hareket etse bendeki kişilik ve özelliklerden utanır demektedir. 

Deme zâhid ki terk et sîm-ber bütler temâşâsın 

Meni kim kurtarur Tanrı sataşdurmış belâlardan   (gz. 204/4) 

Ey zâhid bana gümüş göğüslü güzelleri seyretmeyi bırakmayı salık verme; Allah’ın beni 

bulaştırdığı bu belalardan beni kim kurtarır ki, demektedir. 

Zâhidun ta’n ile dönderdüm yuzin mihrâbdan2 

Nice bulmaz ecr bin kâfir muselmân eyleyen   (gz. 206/8) 

Ben ayıplayarak zâhidin yüzünü mescitten çevirdim. Bin kâfiri Müslüman eden kişi hiç sevap 

almaz mı? 

Şair, kendisinin sürekli olarak zâhidin mescide gittiğini ayıplayıp kınayarak onun üzerinde etkili 

olduğunu ve sonunda onu mescitten uzaklaştırmayı başardığını belirtmektedir. Aynı zamanda yaptığı 

işle övünerek sormaktadır, bir kâfirin Müslüman olmasına sebep olan kişi hiç sevap almaz mı? 

N’ola zâhid bilse küfr-i zülfün îmân oldugın 

Şimdi görmişler midur kâfir müselmân oldugın   (gz. 207/1) 

Ne olur zâhid saç karanlığının iman olduğunu bilse… Kâfirin Müslüman olduğunu gören 

olmuş mu ki… 

Sevgilinin saçları klasik edebiyat algısına göre uzun ve simsiyahtır. Siyah saç sevgilinin 

yüzünü örtmektedir. Sevgilinin yüzü mushafa benzetilirken sevgilinin yüzünü örten saçlar da küfür 

olarak telakki edilmiştir. Sevgilinin yüzünü kaplayan saç aynı zamanda imandır ama zâhid bunu 

bilmemektedir.  

Der imiş zâhid ki olmak aybdur rüsvâ-yı ışk2 

Bu sözi fâş etmesün rüsvâ-yı âlem olmasun   (gz. 227/6) 

Zâhid, aşk çılgını olmayı ayıplıyormuş; Sakın bu sözü açıklayarak kendisi herkese rezil 

olmasın… 

Âşıklar âşık olmanın gereğince çılgına dönerler aynı zamanda delicesine çılgıncasına 

hareketler yaptıkları için insanlar tarafından ayıplanırlar. Burada zâhidin herkes gibi davranarak 



Abuzer KALYON 

 
645 

âşıklar için delirmişler gibi ifadeler kullanması durumunda asıl kendisinin el âleme rezil olacağını 

ifade etmektedir. 

Sanemler secdesidur bizde tâ’at Tanrı-çün zâhid 

Kimi görsen sen öz dînünde teklîf-i namâz eyle   (gz. 244/2) 

Ey zâhid bizdeki ibadet putlar için secdedir, kendi dinince yaşayıp giden kimi görsen ona 

namaz teklifinde bulunma. 

Allah’a ibadet bizim için put gibi olan güzellerin önünde eğilmektir. Sanem yani put fevkalade 

güzellik kavramını ifade etmektedir. Bu sebeple bizim ibadet anlayışımız da bu şekildedir. Yani 

böylece biz de herkesin yaptığı gibi kendi dinimizin gerektirdiğini yapmaktayız. Burada zâhide 

uyarıda bulunarak “Sen bizim gibi kendi dininin ibadet gereklerini yapanları hemen namaz kılmaları 

için çağırma. Bu aslâ uygun bir davranış olmaz.” demektedir.  

Za’f-ı tâli kesdi dunyâdan nasîbin zâhidün 

Yohsa öz re'yiyle zâhid terk-i dunyâ etmedi   (gz. 258/6) 

Zâhidin talihsizliği onun dünyadan nasibini kesti. Değilse o kendi iradesiyle dünyayı terk 

etmedi. 

Zâhidin de âşıklarda bulunması gereken özellikler gibi dünyayı terk etmesini onun kendi kararı 

ve hür iradesiyle olmadığını bilakis bu durumu onun talihsizliğine bağlamaktadır.  

Gâyet-i zühd u vera’ zâhid visâl-i hûr ise9 

Vechi yoh men’ etmegun hûrî-likâlardan meni   (gz. 259/6) 

Ey zâhid, takvalı oluşun gayesi cennetteki hurilere kavuşmak ise beni huri yüzlülerden men 

etmenin anlamı yoktur. 

Burada tasavvuf terimlerinden zühd ve vera birlikte kullanılmaktadır. Vera’ tasavvufta dünya 

nimetlerinden vb. kaçınmak uzaklaşmak anlamındadır. Zâhide hitap ederek zühd ve vera ile asıl 

maksat cennetteki hurilere kavuşmak ise beni niçin huri yani melek yüzlülerden alıkoymaya 

çalışmaktasın, demektedir. 

Zâhid çoh etme ta’ne mey uftâdesine kim10 

Çohları yıhdı pîr-i mugânun kerameti   (gz. 286/6) 

Ey zâhid, şarap düşkünlerini çok ayıplama çünkü piri muganın yani meyhanedeki mürşid-i 

kâmilin kerameti çoklarını mahvetmiştir. 

Zâhid mey-i nâbdandur ikrâh galat 

Sen hâh sözüm sahîh dut hâh galat   (rb. 42/1) 

Ey zâhid, senin içtiğin şarap aslında sahici değil, bir yanlışlığın itirafıdır. Sen istersen sözlerimi 

doğru, istersen yanlış kabul et. 

Sonuç 

Zâhid tiplemesinin divan şiirindeki işlenişi âşık ve onun temsil ettiği rind çerçevesinde 

olmaktadır. Bu ıstılahı şiirlerinde kullanan şairlerin başında Fuzûlî gelmektedir. Fuzûlî’nin Türkçe 

şiirlerinde geçmekte olan zâhid kavramı divan şiirindeki klasik kullanışının yanında tasavvufi 

manasıyla da kullanılmıştır. Bu manaya göre beyitlerin ikili okumaya münasip hale gelmesine vesile 

olan zâhid tabiri, âşık ile sevgili arasındaki muhabbeti hoş görmeyen bir fikir yapısına sahiptir. 

Tasavvufi anlamda Allah ile kul arasına giren nefis, dünyevi hazlar ya da dinin gerektirdiği katı 

kurallar gibi hususiyetleri işaret eden zâhid tiplemesi Fuzûlî’nin şiirlerinde farklı bir şekilde 

işlenmiştir. Fuzûlî’nin şiirlerinde işlenen zâhid tipine eleştirel bir bakış söz konusudur. Fuzûlî bu 

şekilde eleştirel bakışta bulunurken haklılığını kullandığı ifadeleriyle âdeta gözler önüne 

sermektedir. Fuzûlî şiirlerinde işlediği zâhid tipinin cenneti isteyen bu isteminde bulunurken de kendi 

merkezli yani bencil bir karakter olduğunu vurgulama yoluna gitmektedir. Fuzûlî şiirlerinde hal ve 



Fuzûlî’nin Türkçe Şiirlerindeki Zâhid Tabiri Hakkında Bir Değerlendirme  

 646 

hareketlerini tasvip etmediği zâhid tipine zaman zaman da yol gösterici bir tavır takınmaktadır. 

Elbette şiirlerde zâhid karakteri de şaire aynı şekilde bilgiçlik taslayıp yol yordam öğretme 

hevesindedir. Ama şiirlerde görüldüğü gibi zâhid, yol göstericiliğinde son derece tutarsız bir tarz 

ortaya koymaktadır. Şairin şiirlerde zâhid tipini tenkide tabi tutması da gerçekçi yani akla yatkın bir 

tarzda meydana gelmektedir. Bu çalışmada bahsedilen bu işleyişe işaret eden beyitler verilmiş olup 

Fuzûlî’inin şiiirlerinden hareketle zâhid tiplemesinin farklı anlamları üzerinde durulmuştur.  

Sonnotlar 

 

 
1  Nur suresi, 35. âyet. https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/N%C3%BBr-suresi/2826/35-ayet-tefsiri, Erişim 

Tarihi: 21/09/2024 
2 Beyitlerin açıklanmasında kısmen istifade edilen kaynak için bkz. Ali Nihat Tarlan, Fuzûlî Divanı Şerhi, 

Akçağ Yay. Ank. 2017 

Kaynaklar 

AKYÜZ, K. vd. (1990). Fuzûlî Divanı. Ankara: Akçağ Yay. 

CEBECİOĞLU, E. (2009). Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü. İstanbul: Ağaç Kitabevi. 

KILINÇ, A. (2021). Fuzûlî Divanı. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Yay. 

MENGİ, M. (1999), “Rind ve Zâhid Tipleri, Orta İnsan Tipi”, Osmanlı Divan Şiiri Üzerine 

Metinler, (ed. Mehmet Kalpaklı) s. 288-290, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

MENGİ, M. (2000). Divan Şiiri Yazıları. Ankara: Akçağ Yay. 

PARLATIR, İ. (2017). Osmanlı Türkçesi Sözlüğü. Ankara: Yargı Yay. 

SERDAROĞLU, A. (1975).  (ter.), İmam Gazâlî, İhyâu Ulûmi’d-dîn. İstanbul: Tuğra Neşriyat 

TARLAN, A. N. (2017). Fuzûlî Divanı Şerhi. Ankara: Akçağ Yay. 

 
 


