
Felsefe Arkivi
Archives of Philosophy,

felsefearkivi 2025, (62): 96–107

https://doi.org/10.26650/arcp.1576863

Felsefe Arkivi
Archives of Philosophy

Başvuru | Submitted 31.10.2024
Revizyon Talebi | Revision Requested 10.02.2025

Son Revizyon | Last Revision Received 03.03.2025
Kabul | Accepted 20.03.2025

Online Yayın | Published Online 28.04.2025

Araştırma Makalesi | Research Article  Açık Erişim | Open Access

Yaşam ve Reflektif Yargı Bağlamında Kant’ın Transendental
Kavramını Yeniden Düşünmek
Rethinking Kant’s Transcendental Concept in the Context of Life and Reflective
Judgment

Mehmet Barış Albayrak ¹

¹ İzmir Ekonomi Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, Sosyoloji Bölümü, İzmir, Türkiye

Öz Bu makale, Kant'ın transendental kavramını, yaşam ve reflektif yargı bağlamında yeniden incelemektedir. A priori
kavramların kökenlerini araştıran makale, Saf Aklın Eleştirisi'nde ve Yargı Gücünün Eleştirisi'nde vurgulanan “prefor-
masyon-epigenesis” karşıtlığından yola çıkarak a priori kavramların verili değil, kendiliğinden oluştuğu epigenetik
bir modele dayanabileceğini savunur. Bu noktada, Blumenbach'ın Bildungstrieb (oluşum dürtüsü) kavramından da
yararlanılarak, yaşam formlarının gelişimi ile rasyonel kavramların kendi kendine oluşumu arasındaki paralelliklere
işaret edilmektedir. Bu bağlamda, Yargı Gücünün Eleştirisi'nde, akıl ve yaşam arasındaki ilişkinin, nedensellik ve
olumsallık gibi kavramları dönüşüme uğrattığı iddia edilmektedir. Bu bağlamda, Yargı Gücünün Eleştirisi'ndeki re-
flektif yargı, yaşamın olumsallıklarına yanıt olarak yeni ilkeler yaratabilen otonom bir yeti olarak analiz edilmektedir.
Catherine Malabou'nun çağdaş Kant yorumundan da yararlanan makale, transendentalin, en azından reflektif yargı
çerçevesinde dinamik ve evrim geçiren bir yapısının olduğunu savunmaktadır. Bu sav aynı zamanda transendental
kavramının yeniden yorumlanmasını talep etmektedir.

Abstract This article re-examines Kant's transcendental concept in the context of life and reflective judgment. It explores
the origins of a priori concepts, arguing, based on the preformation-epigenesis opposition emphasized in the
Critique of Pure Reason and the Critique of Judgment, that a priori concepts are not pre-given but may be based
on an epigenetic model of self-generation. Drawing on Blumenbach's concept of Bildungstrieb (formative drive),
the article highlights the parallels between the development of life forms and the self-formation of rational
concepts. In this context, it is argued that the relationship between reason and life, as discussed in the Critique
of Judgment, transforms concepts such as causality and contingency. Reflective judgment, as presented in the
Critique of Judgment, is analyzed as an autonomous faculty capable of generating new principles in response to
the contingencies of life. Utilizing Catherine Malabou's contemporary interpretation of Kant, the article advocates
for a dynamic and evolving structure of the transcendental, at least within the framework of reflective judgment.
This argument also calls for a reinterpretation of the concept of the transcendental.

Anahtar Kelimeler Kant • transendental • reflektif yargı • yaşam • nedensellik

Keywords Kant • transcendental • reflective judgement • life • causality

Atıf | Citation: Albayrak, Mehmet Barış. "Yaşam ve reflektif yargı bağlamında Kant’ın transendental kavramını yeniden
düşünmek ". Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy no. 62 (2025): 96-107. https://doi.org/10.26650/arcp.1576863
This work is licensed under Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License. 
2025. Albayrak, M. B.
Sorumlu Yazar | Corresponding author: Mehmet Barış Albayrak mebarisal@gmail.com

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy
https://felsefearkivi.istanbul.edu.tr/
e-ISSN: 2667-7644

96

https://iupress.istanbul.edu.tr/
https://doi.org/10.26650/arcp.1576863
https://crossmark.crossref.org/dialog?doi=10.26650/arcp.1576863&domain=pdf&date_stamp=2025-04-28
https://orcid.org/0009-0007-1983-9278
mailto:mebarisal@gmail.com
https://doi.org/10.26650/arcp.1576863
mailto:mebarisal@gmail.com
https://felsefearkivi.istanbul.edu.tr/


Yaşam ve Reflektif Yargı Bağlamında Kant’ın Transendental Kavramını Yeniden Düşünmek  Albayrak, 2025

Extended Summary

Traditionally, Kantian thought is rooted in the notion that a priori concepts are fundamental, universal, and necessary
preconditions for experience. These concepts are usually seen as independent of empirical influences, forming a
core part of Kant’s epistemology as laid out in the Critique of Pure Reason. However, this article argues for a nuanced
reinterpretation, challenging the conventional understanding by proposing an epigenetic model for the formation
of a priori concepts. This approach not only revisits the core of Kantian epistemology but also brings in a dynamic
perspective on how rationality and autonomy interact within the context of life.

One of the key philosophical debates underpinning this re-evaluation is the opposition between preformationism
and epigenesis, a contrast that Kant himself draws upon, particularly in the Critique of Pure Reason and the Critique
of Judgment. Preformationism suggests that all traits and structures are pre-determined, much like pre-written codes
that only need to unfold over time. In contrast, epigenesis emphasizes a formative process, where structures are not
pre-given but develop through interaction and adaptation. The article argues that a priori concepts can be better
understood through an epigenetic framework, where they are not fixed and predetermined but rather self-generated
through cognitive processes. This allows for a more flexible and evolving understanding of these concepts, resonating
with the dynamic interplay between reason and experience.

To support this interpretation, the article draws parallels with the biological concept of Bildungstrieb (formative
drive), introduced by the German biologist Johann Friedrich Blumenbach. Blumenbach’s theory was influential in the
late 18th century and emphasized the capacity of living organisms to self-organize and develop autonomously. By
drawing on this concept, the article suggests that rational concepts, much like living organisms, exhibit a form of
self-organization. This interpretation positions a priori concepts not as rigid structures imposed upon experience
but as emergent properties that arise from the interaction of the cognitive faculties. This approach is not merely
metaphorical; it seeks to underline a genuine parallel between biological development and cognitive formation,
suggesting that understanding the latter could benefit from insights gained from the former.

Reflective judgment, as examined in Kant’s Critique of Judgment, serves as a central point in this argument. Unlike
determinative judgment, which applies existing concepts to specific objects, reflective judgment is concerned
with finding new principles that can unify diverse phenomena. The article posits that reflective judgment has an
autonomous and creative role, capable of generating new principles that arise from engaging with the contingencies
of life. This capacity for adaptation and responsiveness to the unexpected aligns with the epigenetic model, where
concepts develop not in isolation but through an ongoing process of reflection and adjustment. In this way, reflective
judgment embodies a form of self-organization that challenges the static, preformed nature of traditional a priori
concepts.

The article further builds on this reinterpretation by engaging with contemporary philosophical discussions, partic-
ularly the work of Catherine Malabou. Malabou’s interpretation of Kant introduces the idea of a "plastic" or flexible
transcendental, suggesting that even the most fundamental structures of cognition can undergo transformation. This
plasticity is likened to biological plasticity, where organisms can adapt to changing conditions. Malabou’s insights
help to support the article’s claim that Kant’s transcendental framework should not be seen as a rigid, unchangeable
system but as one that is capable of evolution and adaptation, particularly through the mechanism of reflective
judgment. Thus, the transcendental is reimagined as a dynamic and living structure, open to change rather than
confined to static, predetermined rules.

In rethinking the transcendental through the lens of reflective judgment, the article also revisits Kant’s ideas on
causality and contingency. Traditional Kantian causality is deterministic and operates according to universal laws.
However, when applied to the realm of life, strict determinism falls short of capturing the adaptive, contingent
nature of living beings. The article suggests that reflective judgment allows for a reconceptualization of causality that
accommodates contingency, providing a framework that can account for the flexibility and unpredictability inherent
in life processes. This form of "contingent causality" does not undermine the structure of reason but rather expands it,
allowing for a richer understanding of how principles can emerge from experience without being entirely determined
by it.

Ultimately, the article argues that this reinterpretation has broader implications for how we understand the rela-
tionship between autonomy, rationality, and nature. If a priori concepts can be understood as emergent rather than

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 96–107   97



Yaşam ve Reflektif Yargı Bağlamında Kant’ın Transendental Kavramını Yeniden Düşünmek  Albayrak, 2025

pre-given, then rationality itself can be seen as a more fluid, adaptive, and creative force. This perspective contrasts
sharply with more rigid, classical notions of rationality, where reason is viewed as a purely deterministic and inflexible
system. By proposing that reason, much like life, has the capacity for self-organization and adaptation, the article
suggests a new way of thinking about autonomy—one that emphasizes flexibility, responsiveness, and the ability to
generate new principles rather than merely applying pre-existing ones.

The implications of this argument extend beyond Kantian philosophy to contemporary debates in fields like
philosophy of biology, cognitive science, and epistemology. By framing the transcendental in a way that allows for
contingency and self-organization, the article opens up possibilities for dialogue with modern theories of complexity,
emergence, and systems thinking. It challenges the idea that Kantian philosophy is inherently rigid or closed off from
new interpretations, instead presenting it as a system that can accommodate growth, change, and adaptation. This
reimagining of the transcendental as a living, evolving structure calls for a re-examination of classical concepts, such
as rationality and reflection, and suggests that Kant's insights can still offer valuable frameworks for understanding
the dynamic, contingent processes of life and cognition.

In conclusion, this extended analysis repositions Kant’s transcendental philosophy not as a closed, static system
but as an open, adaptive framework. By drawing on biological concepts and modern philosophical interpretations, it
argues for a model where a priori concepts are seen as products of a formative process akin to the self-organization
found in living systems. This perspective encourages a reevaluation of how we understand the interaction between
reason and experience, offering a more nuanced, dynamic account of autonomy and rationality that remains relevant
to contemporary philosophical discourse.

Giriş
Bu makalenin temel amacı, Kant’ın transendental felsefesine ve bu bağlamda a priori kavramların

kökenine, Yargı Gücünün Eleştirisi’ndeki belirleyici ve reflektif yargı ayrımı üzerinden yeni bir bakış açısı
getirmektir. Bu yolda, öncelikle a priori kavramların kökenine ilişkin Saf Aklın Eleştirisi ve Yargı Gücünün
Eleştirisi’nde kullanılan preformasyon ve epigenez kavramları ele alınacak, daha sonra bu kavramların Yargı
Gücünün Eleştirisi’nin ikinci bölümünde özel bir rolü olan yaşam kavramı ile bağlantısı ve reflektif yargının bu
bağlantıdaki özel rolü irdelenecektir. Bunun sonucunda Kant’ın Yargı Gücünün Eleştirisi’nde transendental
sözcüğünün anlamını ve içerdiği a priori kavramların kapsamını kendi sistemi içinde çelişkiye düşmeden
genişletmeye çalıştığı öne sürülecektir.

“Transendental” teriminin özünü şu ifadede bulabiliriz: Her türlü deneyimin (bilginin) imkânının koşulları
aynı zamanda bu deneyimin (bilginin) nesnesinin imkânının koşullarıdır.¹ Bu imkânın koşulları ise, a priori
görüler (uzay ve zaman) ile a priori kavramlardan (kategoriler) başka bir şey değildir. Bu bağlamda akla
gelecek ilk sorulardan biri şu olacaktır: Sözü edilen a priori koşulların kaynağı nedir? Bu sorunun yanıtı
aynı zamanda Kant’ın kendi düşünsel gelişiminde bir dönüm noktasına ve eleştirel felsefesinin başlangıcına
denk düşer. 1770 tarihli Duyulur ve Anlaşılır Dünyanın Form ve İlkeleri başlıklı tezinde² a priori koşulları
ne deneyimin oluşturabileceğini, ne de bu koşulların doğuştan (angeboren) bizde bulunduğunu, bunun
yerine onların bilme yetilerimizde köklenen yasalardan edinilmiş (erworben) olduğunu ifade eder.³ Kant
için mesele, deneyimin ve deneyimin nesnesinin örtüşmesinin imkânının bilme yetilerimizden edindiğimiz
a priori koşullarını ortaya sermektir.

Kant bu meseleyi Saf Aklın Eleştirisi’nde yeniden ele alır ve bu bağlamda doğuştan ideler ya da kavramlar

¹I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, (Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1998), B197. Buradan itibaren Saf Aklın Eleştirisi’ne verilen referanslarda SAE
kısaltması kullanılacaktır.

²I. Kant, De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis (Von der Form der Sinnen- und Verstandeswelt und ihren Gründen; Latince
orjinalinden çeviren: Norbert Hinske) Schriften zur Metaphysik und Logik, Cilt III, Werke in sechs Bänden (Ed. W. Weischedel), Wissenschaftliche
Buchgesellschaft Darmstadt, 1998.

³Kant, De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis, § 8.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 96–107   98



Yaşam ve Reflektif Yargı Bağlamında Kant’ın Transendental Kavramını Yeniden Düşünmek  Albayrak, 2025

anlayışını bu kez “preformasyon”⁴ terimi bağlamında eleştirirken, buna karşıt olarak a priori kavramların
kökenine ilişkin “edinme” (erworben) kavramı yerine saf aklın epigenezi⁵ ifadesini kullanır. Bu, kavramların
akıl tarafından oluşturulma sürecini ifade eder. Buna göre kavramlar ne doğuştan ne de duyular yoluyla
verilidir; onlar selbstgedacht’tır⁶, yani kendi kendine düşünülüp edinilmiştir. Bu ise yine Kant’ın aynı
pasajdaki ifadesiyle “saf aklın epigenez sistemi” aracılığıyla mümkün olmaktadır, ama Kant bu sistemin
ne anlama geldiğini açıklamaya devam etmez. Diğer taraftan “preformasyon” ve “epigenez” terimleri Yargı
Gücünün Eleştirisi’nde yine karşımıza çıkar.⁷ İlk bakışta Kant bu terimleri farklı bir bağlamda kullanıyor
gibi görünmektedir çünkü konu, bilme yetilerimizden türeyen a priori kavramlar değil, inorganik doğadan
türeyen organik canlılardır. Ama yakından bakıldığında ilginç ve bu makaleye ilham veren bir benzerlik de
vardır: Kant, tıpkı Saf Aklın Eleştirisi’ndeki gibi, bu sefer biyoloji bağlamında olsa da, epigenezi, doğadaki
oluşumu anlamamız bakımından preformasyon teorisine karşı savunur. Doğadaki canlı varlıkların kendine
özgü gelişimi, mekanik nedensellikten farklı türde bir nedensellik anlayışı geliştirmemizi gerektirecektir.
Kant bu farklı nedenselliği, aşağıda inceleyeceğim üzere belirleyici ve reflektif yargı ayrımından hareketle,
reflektif yargı gücünden türeyen ve bu nedenle nesnel bir zorunluluk içermeyen a priori bir kavram
olarak niteleyecektir. Peki bu noktada Kant’ın transendental anlayışını yeniden değerlendirmemiz gerekir
mi? Makalenin devamı bu soruya bir yanıt getirmeye çalışacaktır. Ancak devam etmeden önce, anlaşılırlık
açısından, epigenez ve preformasyon kavramlarının tarihçesine kısaca göz atarak tartışmanın bağlamının
sınırlarını daha iyi çizmek istiyorum.

Preformasyon ve epigenez, aslında Kant döneminde tartışılan temel biyoloji terimleridir. Preformasyon
ya da diğer adıyla ön oluşum, Kant dönemine kadar hâkim görüştür: Bu görüşe göre bir embriyoda, onun tam
gelişmiş halinin parçaları halihazırda mevcuttur, tek mesele parçaların büyümesi-gelişmesidir. Herhangi bir
içsel gelişim yerine, embriyonun yalnızca mikro insan olduğunu varsayan bir görüştür bu.⁸

Diğer taraftan Kant döneminde ortaya çıkan ve embriyolog Wolff ile Blumenbach tarafından geliştirilen
epigenez kavramı (ya da günümüzdeki modern versiyonu epigenetik) kalıtımsal bilginin aşamalı olarak
maddi ve davranışsal sürece dönüştüğünü ve bu sürecin içinde çevrenin de önemli bir rolü olduğunu
vurgular. Yargı Gücünün Eleştirisi’nden çok önce, 1763 tarihli “Tanrı’nın Varlığının Kanıtına İlişkin Tek Olası
Argüman Zemini” adlı metninde Kant, preformasyon öğretisine itiraz eder.⁹ Buna göre preformasyon, canlı
varlıkların doğrudan Tanrı tarafından yaratıldığını ileri sürer ama Kant, isim vermeden Maupertuis gibi
evrim kuramının öncülerinden faydalanarak, canlı varlıkların bizzat kendilerinin belirli bir oluşum ve gelişim
kudreti olması gerektiğini üstü kapalı biçimde öne sürer.

Kant’ın döneminde genetik terimleriyle konuşmasalar da paralellik belirgindir: Epigenezin preformasyon-
dan en önemli farkı, büyümenin-yetişmenin, daha önceden programlamayla değil, içsel bir dürtüyle-içsel
bir hareketle aşamalı ve çevreyle etkileşimli olarak gerçekleşmesidir. Bu dürtüye Blumenbach Bildungstrieb
(oluşum dürtüsü) adını verir ve Kant bu terimi Yargı Gücünün Eleştirisi’nde doğrudan kullanır. Bu kavramı
ilerleyen bölümlerde inceleyeceğim, ancak göstermeye çalışacağım gibi Kant, a priori kavramların oluşu-

⁴Bkz. SAE B167-168. Kant’ın preformasyon kavramını kullanışındaki tarihsel bağlam için ayrıca bkz. Goy, I. (2023). “Kant’s views on preformation and
epigenesis,” Kant e-prints, DOI: 10.20396/kant.v17i3.8673695.

⁵Bkz. SAE B167-168.

⁶Bkz. SAE B167.

⁷I. Kant, Kritik der Urteilskraft, (Hamburg: Felix Meiner Verlag, 2006), YGE, § 81. Buradan itibaren Yargı Gücünün Eleştirisi’ne verilen referanslarda
YGE kısaltması kullanılacaktır.

⁸Epigenesis kavramının tarihsel bağlamı için bkz. D. Nassar, “The metaphor of Epigenesis,” Studies in History and Philosophy of Science (2016),
98-107.

⁹I. Kant, Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins Gottes, (Hamburg: Felix Meiner Verlag, 2011), 73-74.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 96–107   99



Yaşam ve Reflektif Yargı Bağlamında Kant’ın Transendental Kavramını Yeniden Düşünmek  Albayrak, 2025

munu, biyolojiye indirgemeden biyolojik bir terminolojiyle tartışmaktadır ve bu biyolojik söylemin içinde
preformasyondan ziyade epigenez anlayışa yakın durmaktadır.

Gerçi Günther Zöller gibi yorumcular, Kant’ın her şeye rağmen minimum bir preformasyonu savunmak
zorunda olduğunu ileri sürer¹⁰ çünkü aksi taktirde kavramlar a priori özelliklerini kaybedebilirler. Bir diğer
görüş ise, transendental diye bir şeyin olamayacağını, böyle görünen kavramların aslında deneyim yoluyla
oluştuğunu ileri sürer ki bu Kant’ın eleştirisinde kesinlikle yadsıyacağı bir şeydir.

Bu bağlamda önce Kant’ın bu iki yoruma ilişkin itirazını hatırlayalım. Kant şöyle der: “Deneyim ile dene-
yimin nesnelerine ilişkin kavramların zorunlu örtüşmesinin iki yolu vardır: Ya deneyim bu kavramları üretir
ya da bu kavramlar deneyimi mümkün kılar. Birincisi kategoriler (ve saf duyusal görü) nedeniyle mümkün
değildir, çünkü onlar a priori kavramlardır, dolayısıyla deneyimden bağımsızdırlar…”¹¹ O halde geriye ikinci
yol kalacaktır ve Kant burada epigenez kavramını ortaya atar: “Dolayısıyla geriye yalnız ikinci yol (saf aklın
epigenez sistemi) kalır: Kategoriler, anlama yetisi bakımından, tüm deneyimin mümkün olmasının temelle-
rini içermektedir.”¹²

Epigenez burada mantıksal bir işlevsellik temelinden ziyade, kavramların gelişimine dair metaforik bir
ifade olarak değerlendirilebilir. Diğer taraftan aynı kavram, Yargı Gücünün Eleştirisi’nde, doğrudan içsel
amaçlılık bağlamında canlı varlıkların büyüyüp gelişmesini ifade etmek için kullanılır.¹³ Dolayısıyla Saf Aklın
Eleştirisi’nde epigenez, Yargı Gücünün Eleştirisi’ndeki gibi bir amaçlılık çerçevesinde düşünülmez.

Ama yine de Kant’ın Saf Aklın Eleştirisi’nde epigenez kavramını neden kullandığını sormak boşuna
değildir: Hem de yine bir biyoloji terim olan preformasyon sistemini de anarak ve açık bir şekilde ona karşı
kullanarak. Bu bağlamda soruyu şöyle genişletebiliriz: Acaba Kant’ın Saf Aklın Eleştirisi’nde a priori kavram-
ların kökenini tartışırken epigenez kavramını kullanması, acaba bu kavramların hazır ya da verili olarak bizde
bulunmalarından ziyade, en azından aşağıda inceleyeceğim reflektif yargı bağlamında bir tür kendi kendine
oluşum ve gelişim sürecine uğradığını varsaymamızı mümkün kılabilir mi?

Reflektif Yargının Yaşam Bağlamında Önceliği
Yukarıdaki ipuçlarından yola çıkarak, Kant’ın, yaşam kavramını ve Blumenbach’ın Bildungstrieb ve epige'

nez kavramlarını ayrıntılı biçimde ele aldığı Yargı Gücünün Eleştirisi’nde transendental kavramını yeniden
yorumlayıp yorumlamadığını incelemek istiyorum.

Bu noktada öncelikle Bildungstrieb kavramına daha yakından bakmak yararlı olacak. Blumenbach,
Bildungstrieb kavramını Bildungskraft’tan, eş deyişle oluşum dürtüsünü oluşum kuvvetinden ayırır.¹⁴ Kraft
dışarıdan uygulanan bir kuvveti, Trieb ise içsel bir itkiyi, dürtüyü ifade eder. Blumenbach’ın bu ayrımı önemle
vurgulamasındaki amacı, biyolojiyi kendi başına bilgi üreten bir disiplin ya da Kant’ın ünlü ifadesiyle bir
Gebiet olarak kurma arzusudur.

Kant elbette Blumenbach’ın niyetinin farkındadır; buna paralel olarak Kant’ın arzusu, aklın epigenezine
vurgu yaparak, transendental felsefeyi otonom bir temelde inşa etmektir. Ancak burada şuna dikkat etmekte
fayda var: Kant, her ne kadar biyoloji terimlerine başvursa da, aklın doğallaştırılmasına karşıdır. (Kant’ın,
aklın epigenezi ifadesiyle, doğal bir nedenselliğin ötesinde, aşağıda irdeleyeceğim bir tür rasyonaliteyi ve
amaçlılığı ima ettiğini düşünüyorum.) Yukarıda ifade ettiğim gibi Saf Aklın Eleştirisi’nde ve Yargı Gücünün

¹⁰G. Zöller, “On the Generation of Metaphysical Knowledge,” Kant: Analysen-Probleme-Kritik, ed. H. Oberer ve G. Seel, (Würzburg: Königshausen &
Neumann, 1988), 71-90.

¹¹SAE B166.

¹²Bkz. SAE B167.

¹³Bkz. YGE, § 81.

¹⁴Nassar, “The metaphor of Epigenesis,” 102.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 96–107   100



Yaşam ve Reflektif Yargı Bağlamında Kant’ın Transendental Kavramını Yeniden Düşünmek  Albayrak, 2025

Eleştirisi’nde epigenez kavramı doğrudan karşılaştırılamaz, çünkü Yargı Gücünün Eleştirisi’nde epigenez
ve onun içsel amaçlılığı açıkça “teleolojik ilke” çerçevesinde söz konusu edilir. Saf Aklın Eleştirisi’nde de
aslında sistematize etme anlamında amaçlılık vardır, ama bu yalnızca bilme koşullarının sistematik birliği
hakkındadır ve aklın epigenezi sistemi ifadesi de büyük olasılıkla bunu ifade etmektedir.

Saf Aklın Eleştirisi’nde yaşam ve yaşamın içsel amaçlılığı, aklın çözmesi gereken bir mesele olarak henüz
ortada değildir. Oysa Yargı Gücünün Eleştirisi’nde yaşam ve onun epigenezi Kant için merkezi bir mesele
olacaktır, çünkü organik yaşamın epigenezi, çevreyle etkileşim halinde bir süreçtir, dolayısıyla olumsal bir
içeriği olmalıdır. Bu bakımdan Yargı Gücünün Eleştirisi’ndeki epigenez, olumsallık olmadan tasavvur edile-
mez. Ama bildiğimiz üzere Saf Aklın Eleştirisi’nde a priori kavramların oluşumu ya da epigenezinde olumsallık
düşünülemez; Saf Aklın Eleştirisi’nde a priori kavram ve transendental felsefe kesin bir şekilde evrensel ve
zorunludur.

Bu bakımdan Kant’ın Saf Aklın Eleştirisi’ndeki epigenez metaforu konuyla tam ilişkili değil gibidir. Ama
bu noktada, plastisite kavramı üzerine çalışmalarıyla tanıdığımız Fransız filozof Catherine Malabou ilginç bir
öneriyle gelir ve transendental kavramına Yargı Gücünün Eleştirisi’nden geriye dönerek yeniden bakmamızı
önerir.¹⁵ Bu retrospektif bakış gösterecektir ki belki de bizzat Kant’ın “transendental” kavramı bir epigeneze
uğramıştır: “Transendentalin epigenezi” ifadesi bu noktada hem a priori kavramların hem de transendental
kavramının, genel sistemin dışına çıkmadan akıl aracılığıyla bir dönüşüme tâbi kılındığını vurgular. Malabou
bu noktada, Kant’ın transendental kavramını, biyolojide ve spesifik olarak genetik biliminde gelişen ve epi-
genez kavramına dayanan epigenetik kavramı çerçevesinde, ama yine de natüralist bir yoruma indirgemeden
yeniden yorumlamayı öneriyor.¹⁶ Malabou’ya göre Yargı Gücünün Eleştirisi’nde Kant, kendi sistemini zorluyor
gibi görünen yaşam kavramını bütün filozof dürüstlüğüyle ele alır. Malabou’ya göre akıl, yaşamda deyim
yerindeyse kendisini canlı bir varlık olarak görür ya da yaşam akla ayna tutarak (burada refleksiyon kavramını
da hatırlayabiliriz) onu başta nedensellik olmak üzere, transendental kavramlarını yeniden düşünmeye
zorlar.¹⁷

Peki ama Yargı Gücünün Eleştirisi’nde yaşam neden bir mesele olarak ortaya çıkmaktadır? Başka türlü
sorarsam: Mekanik nedensellikle kavranabilen doğada, kendi otonomisine ve içsel bir amaçlılığa sahip
gibi görünen, dolayısıyla mekanik doğayla çelişen canlılığı Kant’ın felsefesinde nereye oturtacağız? Aşağıda
yeniden değineceğim “Yargı Gücünün Antinomisi” bu sorunu şöyle dile getirir: Yargı gücü, maddi şeyleri ve
oluşumları salt mekanik yasalara göre yargılar. Ama diğer yandan yargı gücü, maddi doğanın bazı ürünlerini
(yaşayan varlıklar) de sanki salt mekanik değillermiş de kendi içlerinde amaçlılarmış gibi yargılar.¹⁸ Buradaki
“mış gibi” ifadesi önemlidir, çünkü bu ifade, reflektif yargının öznelliğine vurgu yapar. Zaten Kant antinomin
çözümünü de reflektif ve belirleyici yargı gücü arasındaki ayrımda bulacaktır: Buna göre antinominin nedeni,
reflektif yargı gücünün otonomisinin (tikel deneyim yasaları açısından aklın salt öznel kullanımı), anlama
yetisi tarafından verilen (evrensel ve tikel) yasalara göre hareket eden belirleyici yargının heteronomisi ile
karıştırılmasıdır.¹⁹

Yine de bu antinomi gerçek bir mesleye işaret eder: Kant neden yaşamı incelerken belirleyici yargı
gücünde kalmamakta ve bu temelde doğayı yalnızca mekanik olarka açıklamakta yetinmemektedir? Kant
neden başka bir nedensellik türünü ima eden şöyle bir ifadede bulunur: Tek bir çimen yaprağını bile

¹⁵C. Malabou, Before Tommorow: Epigenesis and Rationality, (Cambridge: Polity, 2016), 157.

¹⁶Malabou, Before Tommorow, 90.

¹⁷Malabou, Before Tommorow, 178-179.

¹⁸Bkz. YGE, § 69.

¹⁹Bkz. YGE § 71.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 96–107   101



Yaşam ve Reflektif Yargı Bağlamında Kant’ın Transendental Kavramını Yeniden Düşünmek  Albayrak, 2025

mekanik nedensellikle açıklayacak yeni bir Newton çıkacağını umamayız.²⁰ Kant’ın bu meselesini anlamak
için yukarıda işaret ettiğim tarihsel bağlamın yanı sıra, filozofun kendi sisteminden çıkmadan nasıl türden
bir teleolojiye kapıyı açtığına bakmakta yarar var.

Kant’ın buradaki yanıtı açıktır: Eğer yalnızca belirleyici yargının mekanik açıklanmasında kalınırsa, en
ufak bir ihtimal bile olsa, doğada herhangi bir amaçlılık ilkesine dair hiçbir şey keşfedilemez.²¹ Ve farklı
türden nedenselliği bize sağlayan reflektif yargı gücünden başka bir şey değildir. Reflektif yargı gücünün
teleolojisi bize doğa araştırmalarında bir kılavuz (Leitfaden) olacaktır ve bu kılavuzluk sayesinde mekanik
doğada aynı zamanda doğa amaçlarına sahip doğal varlıklar olduğunu öne sürme yeteneği kazanırız.
Bu gereklidir çünkü canlı varlıkları evrensel bir yasa, burada örneğin mekanik zorunluluk yasası altına
getirmekte zorlanılmaktadır. Yaşama baktığımızda, zorunluluk yerine bir tür olumsallık görürüz, yaşamı
belirleyici yargı gücüyle evrensel bir zorunluluk yasası altına sığdıramamaktayız. Yaşamın işleyişi için,
reflektik yargı gücüne başvurmamız, başka bir ifadeyle yaşamın tikel ve olumsal görünümler için evrensel
bir ilke yaratmamız gerekmektedir. Bu da bizi olumsallığın yasalılığına ve teleolojiye götürecektir. Bu “doğa
kendinde teleolojiktir” demek değildir, doğa hâlâ tamamen mekanik olabilir, ama Kant burada, reflektif yargı
gücünün kılavuzluğunda, “doğanın bilmediğimiz içsel zemininde, fiziksel-mekanik ve amaçlı bağlantıların
aynı şeylerde tek bir ilkede bağdaşıp bağdaşmadığına”²² dair en ufak bir olasılık varsa bile onu yok etmemek
peşindedir.

Bu noktada belirleyici ve reflektif yargı arasındaki ilişkiye biraz daha değinmek gerek diye düşünüyorum:
Genel olarak transendental felsefede belirleyici yargının bir önceliği vardır çünkü sonuçta zorunlu ve evren-
sel yargıların kaynağı odur. Kant’ın Yargı Gücünün Eleştirisi’nde reflektif yargıdan söz ederken kullandığı bloβ
reflektives Urteil ifadesi de bu bağlamda çoğu zaman İngilizcede bu yargının daha düşük bir statüye sahip
olduğunu ima eden “merely” ya da Türkçesiyle “yalnızca” ifadesiyle karşılanır. Reflektif yargı nesnel (evrensel
olarak geçerli) bir bilgi sağlamadığından bu belki doğrudur ancak bloβ ifadesi aynı zamanda “mutlak” ya da
“koşulsuz” anlamlarına da gelir; bu bağlamda herhangi bir kavramsal dolayımla koşullanmadan, belirli bir
a priori kavram altına getirilmeden verilen bir yargı olarak reflektif yargının, nesnel olmasa da en azından
öznel bir evrensellik ve aşağıda açacağım üzere farklı türde bir otonomi iddiası vardır.

Bu noktada Kant’ın transansendental refleksiyon kavramını hatırlatarak, yargının tasarımlarını bilme
yetileriyle karşılaştırma yetisi olarak reflektif yargının belirleyici yargıya göre en azından otonomi çerçeve-
sinde bir önceliğini savunan görüşü takip ediyorum.²³ Belirleyici yargıda anlama yetisi belirli bir kuralı verir
ve hayal gücü duyusal içeriği bu kuralın altına getirir. Diğer taraftan duyusal tikel içerik bir kural bulunama-
dığında, hayal gücü yetisi diğer bilme yetileriyle özgür bir oyunun içine girer ve reflektif yargı bu oyunun
sonucuna göre verilir. Elbette bu öznel amaçlılık dahilinde verilen bir yargıdır ama aynı zamanda yaşam
bağlamında özel bir bir anlamı vardır.

Akıl yaşama baktığında tikel deneyimini halihazırdaki bir kural altına getiremez çünkü yaşam olumsal
olmak zorundadır. Salt mekanik işleyen bir yaşam, varlığını uzun süre devam ettiremez; kendi iç dinamiğini
ve devamlılığını sürekli değişen çevreye karşı adapte etmelidir. Yaşamın içsel zorunluluğu ancak dışarısının
olumsal olarak yorumlanışıyla mümkün olur. Bu yorumlama bağlamında reflektif yargının bir tür otonomisi
vardır ve Kant bu öznel otonomiyi heautonomie olarak da adlandırır.²⁴ Diğer taraftan belirleyici yargı

²⁰Bkz. YGE, § 75.

²¹Bkz. YGE § 70.

²²Bkz. YGE § 70.

²³Bu tartışmayla ilgili bkz. N. Dunn, “Subsuming ‘determining’ under ‘reflecting’: Kant’s power of judgement, reconsidered”, Inquiry: An Interdisci-
plinary Journal of Philosophy (2021), çevrimiçi makale, DOI: 10.1080/0020174X.2021.1986291.

²⁴YGE, Giriş, III kısım.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 96–107   102



Yaşam ve Reflektif Yargı Bağlamında Kant’ın Transendental Kavramını Yeniden Düşünmek  Albayrak, 2025

gücünün böyle bir otonomisi yoktur, o verili kurala dayanmak zorundadır. Reflektif yargı ise kendi ilkesini
yaratır, dolayısıyla belirleyici yargı gücüne göre daha yüksek bir bilişsel yeti olarak görülebilme imkânı en
azından bu bakımdan vardır.

Yaşam, belirleyici yargıların kurallılığı dışında teleolojik olarak yargılanır. Aslında böyle bir zorunluluk
yoktur çünkü teleoloji burada belirleyici yargının bir kuralı değildir. Ama neden teleolojik olarak yargılanır?
Bu, yaşamın inorganik doğadaki konumuyla ilişkilidir. Yaşam, inorganik doğanın içinde olumsal bir varoluş-
tur. Evren tamamen Newton yasalarına göre açıklanabilir; yaşam olmasa da evren kendi içinde tutarlı bir
işleyişi bize sunuyor gibi görünmektedir. Yaşam da evrenin halihazırdaki yasalarına göre mekanik kendi
içinde ayrı bir rasyonalite ve amaçlılık taşımadan oluşabilirdi. Ama akıl yaşamı böyle bir mekaniklik içinde
bir türlü kavrayamaz. Bu da Kant’ın “Yargı Gücünün Antinomisi” dediği şeyi meydana getirir.²⁵ Buna göre
reflektif yargı, belirleyici yargı gibi ilke olarak verili yasalara ve kavramlara tâbi değildir, dolayısıyla henüz
verili olmayan bir yasaya tâbi olmalıdır. Tam da bu noktada, verili yasalara tâbi olması gerektiğinden Kant’ın
ifadesiyle “otonom olmayan”²⁶ belirleyici yargı gücüne karşı reflektif yargı gücünün otonomisi belirginleşir
çünkü reflektif yargı gücü olumsallığa açık bir yeti olarak yeni kavramlar oluşturma imkânı sahiptir. Hatta
reflektif yargı gücü, görü içeriğinin tasarımını bir kavrama dönüştürme faaliyeti olarak, tam da Deleuze ve
Guattari’nin ifade ettiği felsefenin temel “kavram yaratma” uğraşını temsil eder.²⁷

Transendental Kavramının Yeniden Yorumlanışının İmkânı
Peki belirleyici yargı yaşamı neden evrenselleştiremez, ona Saf Aklın Eleştirisi’nde halihazırda sunulan

doğa yasası uygulayamaz? Burası kilit bir noktadır çünkü yaşam olgusunun akla deyim yerindeyse meydan
okuduğu ve onu dönüşüme zorladığı yer tam da burasıdır.

Her şeyden önce yaşamın, mekanik zorunluluk içinde zorunlu bir yeri yoktur. Aslında yaşam olmasa
da doğa nedenselliği kavranılabilir. Bu noktada yaşam olmazsa olmaz değil, olumsal bir görüngü olarak
ortaya çıkmaktadır. Kant’ın burada yaşamın ayırt edici özellikleri için verdiği örnekleri hatırlayabiliriz: Her
şeyden önce yaşamın süreci, mekanik bir düzenekten farklı biçimde, kendi kendinin neden ve sonucu olarak
gözlemlenir.²⁸ Bu bakımdan bir otonomiye sahip gibi görünmektedir: Canlı varlık, salt parçalar tarafından
kontrol edilen mekanik bir olgu değildir; daha çok bütünün kavramı parçaları belirler.²⁹ Yalnızca bu da değil:
Parçaların kendi arasında ve bütünle karşılıklı-dinamik bir ilişkisi vardır.³⁰ Bütün de en baştan beri aynı şey
değildir; dönüşür. Bu bakımdan doğa amaçları kendi kendisinin nedeni ve sonucudur. İçsel bir nedensellik
döngüsüne sahiptir. Örneğin bir bütün olarak ağaç, parçalarının büyümesine bağlıdır. Parçalar da kendini,
bir bütün olarak ağacın işleviyle ayakta tutar. Bütün, organize bir büyüme sağlar, parçalar da bütünün
oluşumunu.

Bu tür bir amaçlılıkta olumsallık merkezdedir. Organik varlık salt zorunlu olarak düşünülemez. Tersine
yaşamın amaçlılığında olumsallığın zorunluluğu vardır. Yaşam kendini spontane ve olumsala açık bir şekilde
gerçekleştirmelidir. Bu nedenle Kant bu tür amaçlılığı, “olumsalın yasalılığı” olarak adlandırır.³¹ Sonuç olarak
akıl, doğa yasasının zorunluluğu içinde beliriveren yaşamın olumsallığı için bir yasalılık arar ve olumsalın
yasalılığı olarak teleolojiye varır.

²⁵Bkz. YGE § 69.

²⁶Bkz. YGE § 69.

²⁷G. Deleuze, & F. Guattari, What is Philosophy? (New York: Columbia University Press, 1996), 7-8.

²⁸Bkz. YGE § 64.

²⁹Bkz. YGE § 65.

³⁰Bkz. YGE § 65-66.

³¹Bkz. YGE § 76.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 96–107   103



Yaşam ve Reflektif Yargı Bağlamında Kant’ın Transendental Kavramını Yeniden Düşünmek  Albayrak, 2025

Olumsalın yasalılığı bir doğa bilimi bilgisi üretmez, yalnızca regulatiftir, yaşamı anlamada bir tür kıla-
vuzdur. Yaşam Kant’a göre salt teorik bir incelemenin konusu olamayacağı teleolojik olarak yorumlanmak
zorundadır. Elbette burada teleoloji, genel metafizik anlamında tüm nesnelere uygulanan bir şey değildir.
Kant hiçbir zaman “yaşam teleolojiktir,” demez. Bunun yerini şunu der: Yaşamı ancak onu teleolojikmiş
gibi, belirli bir tür amaçlılık içinde gözlemlersek anlamlandırabiliriz. Yaşamın hareketi hiçbir zaman salt
bir teorik inceleme nesnesi olamaz. Bu tespit biyolog Varela tarafından şu ifadeyle onaylanır: “Yaşam şu
ya da bu moleküldedir diyemeyiz; yaşam ancak akışta gözlemlenir. Akışı durduğunuzda gözlemlenecek bir
yaşam yoktur.”³² Kant’a göre de biyoloji bir yaşam bilimidir ve gözleme dayanır. Ama yaşam yalnızca tam
anlamıyla bir Naturwissenschaft (doğa bilimi) değil, aynı zamanda Naturlehre’dir (doğa öğretisi).³³ Biyoloji
organik yaşamın işlevlerini bize ileride bütünüyle sunacak olsa da yaşam biz canlılar için her zaman genel
bir refleksiyon alanı olarak kalmaya devam edecektir, tıpkı sinirbilimin ileride beynin haritasını ve işlevini
bize tüm ayrıntısıyla sunabilecek olsa da, bunu önünde sonunda bilincin değerlendirecek olması gibi.

Kısacası yaşam mutlak anlamda bilgi nesnesi olmadığı için aklı yeni yasalar bulmaya zorlar. Malabou’ya
aklın yaşamı böyle değerlendirmeye zorlayan şey, aklın organik yaşamda, kendisinden bağımsız bir otono-
miyle karşılaşmasıdır³⁴ çünkü organik varlıkların biçimleri, yalnızca onların içsel amaçlılıklarıyla belirlenmiş
gibi görünür: Yaşamın fenotipi salt genotipe ya da epigenez salt genetik aktarıma bağlı değildir. Çevresel ve
olumsal faktörler her zaman işin içindedir, elbette bu, çevresel ve olumsal faktörler organik yaşamı belirler
demek değildir, tersine yaşam, hem evrensel ve olumsal faktörlere göre hem de fenotipi ve genotipine göre
kendini içsel olarak belirler. Bu ise, daha önce ifade ettiğim gibi, inorganik doğadan çıkan zorunlu bir sonuç
değil; niteliksel ve hatta olumsal bir dönüşümdür.

Yaşam deyim yerindeyse akla meydan okur: Yaşam, sanki hem inorganik doğadan hem de akıldan
bağımsız bir şekilde kendi organizasyonunu oluşturuyor gibidir. Hatta bir adım ileri gidersek, yaşam kendi
anlamını oluşturur: Örneğin bir glikoz molekülünü düşünelim. Basit bir yaşam formu olan tek hücreden
önceki aynı glikoz molekülü, tek hücre için bir enerji, bir besin kaynağıdır; deyim yerindeyse şeker anlamını
alır. Hücrenin varlığından öncekinden başka bir anlama sahip olur glikoz molekülü.³⁵ Akıl böylece, yaşamın
teleolojisinde ilk defa kendisinin dışında bir olgunun anlam ürettiğine tanık olur.

Buna göre, yaşamla karşılaşan akıl, deneyimin koşullarını imkânını yeniden yorumlar: Deneyimin ona
sunduğu ama deneyim tarafından şekilendirilemeyen bir şey, bizzat deneyimin imkânının koşulunu deyim
yerindeyse dönüşmeye zorlar.³⁶ Bu mümkündür çünkü transendentalin anlamı, Malabou’ya göre zaten
plastiktir³⁷, yani kendi kendini dönüştürebilir. Kant’ın Saf Aklın Eleştirisi’nde de ifade ettiği gibi doğuştan
olmayan, deneyim tarafından da verilmeyen a priori kavramların selbstgedacht, eş deyişle kendi kendini ve
kendi kendine düşünen yapısı, ancak plastik bir yapı olarak yorumlanabilir. Bu bağlamda, en azından Yargı
Gücünün Eleştirisi’nde, yaşamla karşılaşma neticesinde, nedensellik kategorisi altında amaçlılık kavramı
oluşur'gelişir. Yukarıda yaşamın temel özellikleri çerçevesinde dile getirdiğim nedensellik, birbirini takip
eden bir neden-sonuç dizisine değil, yaşamın içsel amaçlılığı temelinde nedenlerin sonuç, sonuçların da
neden olduğu karşılıklı bir nedenselliğe işaret eder.

³²Varela, F. (2001). Gentle Bridges (ed. Jeremy W. Hayward, Francisco J. Varela), Boston & London, 71.

³³Bkz. YGE § 79.

³⁴Malabou, Before Tommorow, 174.

³⁵Bu örnek için bkz. E. Thompson, “Life and mind: From autopoiesis to neurophenomenology”, Phenomenology and the Cognitive Sciences 3
(2004), 386.

³⁶Malabou, Before Tommorow, 90.

³⁷Plastisite, bir tür biçim alma ve biçim üretme kapasitesidir; belirli bir esneklik, ortama açıklık ve belirli bir öz-belirlenim ya da otonomi
gerektirir. Örneğin beynin plastisitesi bağlamında bu, beynin çevre uyaranlara yönelik kendisini sürekli dönüştürme, hatta fiziksel olarak bile şekil
değiştirme kapasitesini ifade eder. Buna karşı elastiklik ise pasiftir, öznel bir otonomiden yoksundur, dışsal olarak belirlenir; bu bağlamda çekilen
bir lastiğin bırakıldığında yeniden az çok eski formuna dönüşünü hayal edebiliriz. Kısacası plastisite içsel, elastisite ise dışsal bir belirlenim taşır.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 96–107   104



Yaşam ve Reflektif Yargı Bağlamında Kant’ın Transendental Kavramını Yeniden Düşünmek  Albayrak, 2025

Dahası akıl-yaşam ilişkisi, aklın yaşama bakışı ve bu bakışta kendisini yaşamda ve dolayısıyla canlı bir
varlık olarak konumlandırması, yalnızca nedensellik kavramında bir revizyona yol açmaz, aynı zamanda
zorunluluk kavramının da kaplamını genişletir. Geleneksel olarak zorunlu olan, çelişkiye düşmeden redde-
dilemeyen şeydir, karşıtı imkânsız olandır. Olumsal olan ise, karşıtı mümkün olandır. Ama yaşam, olumsal
olana açık olmak zorundadır; canlı varlıklar kapalı sistemler değil açık sistemlerdir, yoksa hayatta kalamazlar.
İçsel, katı bir nedensellik-zorunluluk, yaşamın sonu demektir. Akıl, nedensellik zinciri içinde karşılaştığı
yaşamda bu olumsallığı tanır ve bu tanımada kendisini de yeniden tanır: Yaşama bakışı kendisine geri yansır
ve kendisi ile kavramları üzerine yeniden düşünür (reflexio). Burada, zorunluluk ve olumsallık kavramlarının
deyim yerindeyse epigenetik bir dönüşümü söz konusudur. Elbette bu türden transendental dönüşümler
reflektif yargı gücüyle ilişkilidir ve epistemolojik-teorik bir dönüşüm içermez, aksi taktirde Kant’ın sisteminin
dışına çıkarız.

Diğer taraftan, anlama yetisi çerçevesinde değil de saf aklın dinamiği temelinde yeni bir bağlamdan
söz edebiliriz: Saf Aklın Eleştirisi, deyim yerindeyse Yargı Gücünün Eleştirisi ile genişletilmiştir. Saf Aklın
Eleştirisi’ndeki “saf aklın epigenezi” ifadesi, Yargı Gücünün Eleştirisi’nde artık bir metafor olmaktan çıkmıştır;
kelimenin gerçek anlamıyla saf aklın bir epigenezi, yani yaşamla karşılaşan ve onu zorunluluğun yasası
altına getiremeyen aklın, kendi içinde, “amaçsız amaçlılık” gibi yeni ilkeler araması söz konusudur.³⁸ Bu,
aklın kendisinden gelen bir anlamlandırma talebine yine aklın bir yanıtır. Bu bağlamda Kant, en azından
Yargı Gücünün Eleştirisi’nin gözünden geriye baktığımızda, olumsallığın ve zorunluluğun sınırında transen-
dentali plastik ve yaratıcı bir yeti olarak yeniden düşünebileceğimizi göstermek istiyor gibidir. Yargı Gücünün
Eleştirisi’nde reflektif yargı gücüyle üretilen a priori kavramlar, bize tikelden yola çıkarak geneli anlamlan-
dırmamızı sağlar. Yargı Gücünün Eleştirisi’nin ikinci bölümünde akıl ve yaşam ilişkisi, tüm maddi deneyim
sürecine ilişkin yepyeni a priori kategoriler üretir. Akıl, yaşam aracılığıyla kavramsal anlamda doğurganlaşır,
yaratıcı bir hale gelir.

Transendentali bu şekilde yorumlamak ne salt deneyime ne de salt içsel-doğuştan kurallara bağlı olan
saf aklın otonom (kendi yapısını koruyan) ve yaratıcı gelişimini varsaymayı gerektirir. Burada aynı zamanda
yeni bir rasyonalite geliştirme imkânı doğar: Buna göre eleştirel rasyonalite, yalnızca deneyiminin nesneleri
üzerine dışarıdan refleksiyonda bulunan bir rasyonalite değil, aynı zamanda düşündüğü şeylerle birlikte
gelişen, yeniye ve olumsala açık, canlı ve yaratıcı bir rasyonalitedir. Tam bu noktada epigenez, eleştirel
rasyonalitenin bir paradigması olarak, transendentalin otonomisini yok etmeden ve onu biyolojik temele
indirgemeden esnetmenin bir aracı haline gelebileceğini gösterir. Bu noktada Kant, kendi sisteminin
sınırlarını zorlama pahasına olumsallığa sisteminde bir yer arayarak yaşam olgusunu sorgular ve yaşamın
hareketinin hiçbir şekilde düşüncenin kavramsal mekanizmasına, en başta a priori nedensellik kavramına
uymadığını kabul eder. Bunun sonucunda da transendental kavramının, en azından reflektif yargı gücü
bağlamında esnetilmesinin imkânını açar.

Sonuç
Malabou’nun analizinin vurucu ifadelerinden biri şudur: “Akıl, yalnızca kendisini canlı varlığın aynasında

görmez, o aynada aynı zamanda kendi yaşamını görür: kendini canlı olarak görür.”³⁹

Bu şu demektir: Akıl, yaşama baktığında aynı zamanda kendi hareketini ve otonomisini keşfeder. Kendi-
sinin deyim yerindeyse gökten zembille inmediğini, varlıktan kopuk, saf aşkın bir yapıya sahip olmadığını
fark eder. Burada yaşamın otonomisi ve aklın otonomisi arasında bir ikilik yoktur. Gerçi ikisi aynı şey değildir
ve birbirlerine indirgenemez.

³⁸Bkz. YGE § 81.

³⁹Malabou, Before Tommorow, 178-179.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 96–107   105



Yaşam ve Reflektif Yargı Bağlamında Kant’ın Transendental Kavramını Yeniden Düşünmek  Albayrak, 2025

Peki burada neden bir ikilik yoktur diye sorulursa şöyle yanıt verilebilir: Organik yaşam nasıl inorganik
yaşamda kendi özgü koşulları ve amaçlılığı içinde beliriverdiyse, aklın yaşamı da organik yaşamın içinde
kendi transendental koşulları içinde belirivermiştir. Biraz şiirsel bir örnek vermeme izin verilirse: Akıl
yaşamı incelediğinde, yağmurdan sonra toprağı kokladığımızdaki hisse benzer bir hisse kapılır. Biz toprağı
kokladığımızda, beynimizdeki rahatlık ve mutluluk hormonu salgılayan nöronlar hızla ateşlenmeye başlar
çünkü toprağa ait olduğumuzu, oradan şekillendiğimizi, oranın evimiz olduğunu biliriz. Aynı şekilde akıl da
kendisini yaşamı gözlemlerken evinde hisseder. Kendinin oradan nasıl oluştuğunu sezer.

Transendentalin bu yeni kavranışına göre, transendentalin ne deneyimsel ne de metafiziksel bir temeli
vardır; o ne doğuştandır ne de deneyim yoluyla oluşmuştur. Transendental, yaşamın içinde, organik yaşama
bağlı ama aynı zamanda ondan ayrı bir epigenez etkinliğidir. Bu Kant’ın eleştirel yoluna uygundur, çünkü
eleştirellik böyle bir köksüzlüğü, bir yere tam olarak ait olmamayı da gerektirir. Kant’ın en zayıf olduğu yer
olarak görülen temellendirme sorunu, onun aslında en güçlü yerlerinden biri olarak da görülebilir.

Bu noktada şu sorular meşruiyetini koruyor: Saf aklın böyle bir dinamik gelişimi nasıl saf olarak kalacak
ve ne ölçüde deneyimden bağımsız olduğu iddia edilebilir? Nasıl oluyor da akıl, deneyime bakarak ama ta-
mamen deneyimden bağımsız biçimde, yine de deneyimi anlamlandırabilecek bir kavramı, teleolojiyi ortaya
atabiliyor? Böyle bir teleolojik anlayış nasıl oluyor da yaşamın olumsallığını ve olgusallığını kapsayabiliyor?
Saf akıl nasıl oluyor da, yukarıda ifade ettiğim gibi, teorik akıldan farklı olarak bambaşka bir amaçlılık (içsel-
döngüsel-reflektif bir amaçlılık) ve zorunluluk (olumsallığın yasası) üretebiliyor?

Tüm bu sorular, yukarıda dile getirdiğim bazı a priori kavramların, yaşamın ve canlılığın bağlamında
oluşuma ya da epigeneze uğrayabileceğine dair bir tartışmada bize kılavuzluk edebilir. Diğer taraftan, aklın
yaşama yönelik dinamik bakışı da, yaşamı statik-durağan (salt teorik) bir yerden değil, kendi akışı içinde
ele almamızı sağlayabilir. Sözün özü, yaşam ve akıl arasındaki ilişkiyi, salt anlama yetisinin mantıksal ve
teorik (belirleyici) çerçevesinin dışında düşünmek, Kant’ın transendental felsefesini de, kendi sınırları dışına
çıkmadan, daha esnek (Malabou’nun ifadesiyle plastik) biçimde ele almamıza yol açabilir. Böylece şu ifadeyi
de “transendental” kavramına ters düşmeyecek biçimde yeniden düşünebiliriz: “Yaşam, yalnızca yine yaşam
tarafından tanınabilir.”⁴⁰

Hakem Değerlendirmesi Dış bağımsız.
Çıkar Çatışması Yazar çıkar çatışması bildirmemiştir.
Finansal Destek Yazar bu çalışma için finansal destek almadığını beyan etmiştir.

Peer Review Externally peer-reviewed.
Conflict of Interest The author has no conflict of interest to declare.

Grant Support The author declared that this study has received no financial support.

Yazar Bilgileri
Author Details

Mehmet Barış Albayrak
¹ İzmir Ekonomi Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, Sosyoloji Bölümü, İzmir, Türkiye

 0009-0007-1983-9278  mebarisal@gmail.com

⁴⁰A. Weber, & F. J. Varela, “Life after Kant: Natural Purposes and the Autopoietic Foundations of Biological Individuality,” Phenomenology and
Cognitive Sciences 1 (2002), 110. H. Jonas, Organismus und Freiheit. Ansätze zu einer philosophischen Biologie (Göttingen: Vandenhoeck and
Ruprecht, 1973), 91.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 96–107   106

https://orcid.org/0009-0007-1983-9278
mailto:mebarisal@gmail.com
mailto:mebarisal@gmail.com


Yaşam ve Reflektif Yargı Bağlamında Kant’ın Transendental Kavramını Yeniden Düşünmek  Albayrak, 2025

Kaynakça | References
Deleuze, Gilles & Guattari, Felix. What is Philosophy?. New York: Columbia University Press, 1996.

Dunn, Nicholas. “Subsuming ‘determining’ under ‘reflecting’: Kant’s power of judgement, reconsidered”, Inquiry: An Interdisciplinary
Journal of Philosophy, çevrimiçi makale, DOI: 10.1080/0020174X.2021.1986291, 2001.

Goy, Ina. “Kant’s views on preformation and epigenesis”, Kant e-prints, DOI: 10.20396/kant.v17i3.8673695, 2023.

Immanuel Kant. De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis. (Çev. N. Hinske: Von der Form der Sinnen- und Verstandeswelt
und ihren Gründen), Schriften zur Metaphysik und Logik, Cilt III, Werke in sechs Bänden (Ed. von W. Weischedel), Wissenschaftliche
Buchgesellschaft Darmstadt, 1998.

Kant, Immanuel. Kritik der reinen Vernunft, Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1998.

Kant, Immanuel. Kritik der Urteilskraft, Hamburg: Felix Meiner Verlag, 2006.

Malabou, Catherine. Before Tomorrow: Epigenesis and Rationality, Cambridge: Polity, 2016.

Meillassoux, Quentin. After Finitude, New York: Continuum, 2010.

Nassar, Dalia.“The metaphor of Epigenesis”, Studies in History and Philosophy of Science 58, (2016): 98-107.

Thompson, Evan. “Life and mind: From Autopoiesis to Neurophenomenology”, Phenomenology and the Cognitive Sciences 3 (2004):
381-398.

Varela, Francisco. Gentle Bridges (ed. Jeremy W. Hayward, Francisco Varela), Boston: Shambhala, 2001.

Weber, A. & Varela, F.J. “Life after Kant: Natural Purposes and the Autopoietic Foundations of Biological Individuality”, Phenomenology
and Cognitive Sciences 1 (2002): 97- 125.

Zöller, G. “On the Generation of Metaphysical Knowledge”, Kant: Analysen' Probleme'Kritik, ed. H. Oberer ve G. Seel, Würzburg: Königs-
hausen & Neumann, (1988), 71-90.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 96–107   107


	Extended Summary
	Giriş
	Reflektif Yargının Yaşam Bağlamında Önceliği
	Transendental Kavramının Yeniden Yorumlanışının İmkânı
	Sonuç
	Kaynakça | References

