
 

 
Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır.  

 

    391 

 

Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 

Hacettepe University Journal of Faculty of Letters 

Aralık/December 2025 – 42(2), 391-409 

doi:10.32600/huefd.1578065 

 

Araştırma Makalesi – Research Article 

Geliş Tarihi / Received: 02.11.2024 Kabul Tarihi / Accepted: 23.09.2025  

 

Behcetü’l-Hadâʾık Fî-Mevʿizati’l-Halâʾık’ta “İlim” ve “Âlim” 

“Knowledge” and “Scholar” in the Behcetü’l-Hadâʾık Fî-Mevʿizati’l-Halâʾık 
 

 

Muhittin TURAN* 
 

Öz 

 
Anadolu Selçuklu Devleti’nin son dönemlerinde kaleme alınan Behcetü’l-Hadâʾık Fî-Mevʿizati’l-Halâʾık, özellikle 

Orta Asya’dan ve İran’dan Anadolu’ya göç eden Türklerin oluşturmaya çalıştıkları Türk dili ve edebiyatı mahsüllerinin 

ilk örneklerindendir. Arapça ve Farsçanın Türkçeden daha çok rağbet gördüğü bu dönemde kısa adıyla Behcetü’l-

Hadâʾık’ın hem Doğu Türkçesi hem de Batı Türkçesi ile kaleme alınan “karışık dilli” bir eser olduğu söylenebilir. 

Anadolu’nun Türkleşme ve Müslümanlaşma faaliyetlerinin yeni başladığı XII ve XIII. yüzyıllarda kaleme alınan edebî 

eserlerin öncelikli hedefinin insanlara “fayda sağlamak” olduğu bilgisinin Behcetü’l-Hadâʾık’ta karşılık bulduğu 

görülür. Dolayısıyla birçok konuya değinen ve didaktik bir yapı arz eden eserde sanattan çok, söz konusu öncelikli 

hedefin yansımaları manzum ve mensur olarak açıkça görülür. Anadolu’da yazılan ilk Türkçe eser olma ihtimali 

taşıyan Behcetü’l-Hadâʾık, ortaya koyduğu nasihatlerle ilmin ve âlimin önemine dair bölümler içermektedir. Eserde 

âlimin vasıfları, dereceleri, değeri, tesiri, görevleri, din ve ahlaktaki yeri; âlimde bulunması gereken özellikler ve ilmin 

değeri ayrıntılı bir şekilde ele alınmıştır. Söz konusu bilgiler hem müstakil bölüm olarak hem de diğer bölümlerde 

konu içerisinde verilmiştir. İlim, dinin ve ahlakın vazgeçilmez bir ögesi olarak sunulmuştur. Anadolu halkının ihtiyacı 

olan birlik ve beraberlik, iyi insan olma gibi içtimai hayatı ilgilendiren unsurlar ilim çerçevesinde değerlendirilmiştir. 

Eser, Anadolu’da yazı dilinin yerleşmeye başladığı dönemde sade bir dille kaleme alınmış ve böylece ilmin ortaya 

koyacağı olumlu etkiler halkın rahatça anlayabileceği bir şekilde verilmiştir. Bu yazıda XIII. yüzyıl Anadolu’sunda 

ilmin ve âlimin rolü söz konusu eser çerçevesinde ortaya konulmaya çalışılacaktır. 

Anahtar sözcükler: Behcetü’l-Hadâʾık, Anadolu Selçuklu Devleti, klasik Türk edebiyatı, ilim, âlim. 

 

Abstract 

 
Written in the last period of the Anatolian Seljuk State, Behcetü’l-Hadâʾık Fî-Mevʿizati’l-Halâʾık is one of the first 

examples of the Turkish language and literature products that the Turks who migrated to Anatolia, especially from 

Central Asia and Iran, tried to create. In this period when Arabic and Persian were more popular than Turkish, it can 

be said that Behcetü’l-Hadâʾık, with its short name, is a “mixed language” work written in both Eastern and Western 

Turkish. It is seen that the knowledge that the primary goal of literary works written in the 12th and 13th centuries, 

when the Turkification and Islamization activities of Anatolia had just begun, was to “benefit” people, finds its 

reflection in Behcetü’l-Hadâʾık. Therefore, in the work, which touches on many subjects and has a didactic structure, 

the reflections of this primary goal are clearly seen in verse and prose, rather than art. Possibly the first Turkish work 

written in Anatolia, Behcetü’l-Hadâʾık includes sections on the importance of knowledge and scholars with the advice 

 
* Doç. Dr., Zonguldak Bülent Ecevit Üniversitesi, Teoman Duralı İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Türk Dili ve 

Edebiyatı Bölümü. E-posta: muhit_33@hotmail.com, ORCID: 0000-0003-1499-7916 

 

 Alan Editörü / Field Editor: Hayrunisa TOPÇU 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.tr


 

Muhittin TURAN 

 

    392 

it provides. These sections and information are given in a way that cannot be compared to other Turkish works written 

in the period. The work covers in detail the qualities, degrees, value, influence, duties of the scholar, their place in 

religion and morality; the characteristics that a scholar should have and the value of knowledge. The information in 

question is given both as an independent section and within the subject in other sections. Knowledge is presented as 

an indispensable element of religion and morality. Elements that concern social life, such as unity and solidarity that 

the people of Anatolia need and being a good person, are evaluated within the framework of knowledge. The work 

was written in a plain language during this period when the written language was just beginning to take hold in 

Anatolia. Thus, the positive effects that knowledge would create are written in a way that the people can easily 

understand. In this article, the elimination of ignorance in Anatolia in the 13th century and the role of science and 

scholars in social rise will be tried to be revealed within the framework of the work in question. 

Keywords: Behcetü’l-Hadaʾık, Anatolian Seljuk State, classical Turkish literature, science, scholar. 

Giriş 

Anadolu Selçuklu Devleti döneminde kaleme alınan eserlerin hemen hepsinin tıp, astronomi, 

matematik gibi fen bilimlerine ait olduğu görülür.1 Bu yönelimin bir sonucu olarak Anadolu’da kaleme 

alınan ilk eserin de Keşfü’l-Akabe adında bir Farsça eser olduğu bilinmektedir (Bayram, 1981)2. Devletin 

kuruluşunu takip eden ilk 150 yıl (yaklaşık 1220’ye kadar) ve Danişmendliler döneminde kaleme alınan bu 

ilmî eserlerin hepsi Arapça ve Farsça idi. Bu durum, Anadolu’nun kapılarının Türklere kısa zaman önce 

açılmasına (26 Ağustos 1071) bağlanabildiği gibi her iki dil (Arapça ve Farsça) için ayrı sebeplerle de 

açıklanabilir. Arapça eserlerin varlığı, en genel manada İslamiyet’in etkisiyle ve Büyük Selçuklu’nun 

medrese dilinin Arapça olmasıyla ilgilidir. Farsça eserlerin çoğunlukta olmasının sebebi ise I. İzzeddin 

Keykâvus ve I. Alâüddin Keykûbad dönemlerinde özellikle Mâverâünnehr, Hârezm, Âzerbaycan 

bölgelerinden Anadolu’ya gelen Türklerin beraberlerinde İran kültürünü de getirmelerine bağlanabilir. 

Buna, bu göçler esnasında Türklerle birlikte Farsların da Anadolu’ya gelmeleri eklenebilir. 

XIII. yüzyılda Türkçe Anadolu topraklarında varlık göstermeye başlamıştır. Selçuklu Devleti’nin 

Moğol baskısı ile zayıflaması üzerine, bulundukları bölgelerde kendi adlarına hüküm sürmeye başlayan 

Türkmen beylerinin millî geleneklerine ve kendi bölge ağızlarına oldukça önem verdikleri görülür. Türk 

beylerinin Arapça ve Farsçadan tercüme yaptırma konusundaki yakın ilgi ve teşviklerinin yanında Ahilik 

teşkilatının da varlığı Türk unsurunun artmasında etkin bir rol oynamıştır.3 

Kendisini II. İzzeddin Keykâvus’un oğlu olarak tanıtan Alâüddin Siyavuş, diğer adıyla Cimrî’nin 

Selçuklu tahtına oturtulmasından sonra divan kurulup “bugünden sonra hiç kimse divanda, dergâhta, 

bârgâhta, mecliste ve meydanda Türkçeden başka dil konuşmayacak” kararı alınarak (Merçil, 2000, s. 56) 

Türkçe resmî dil olmuştur.4 Bu şekilde Türkçe, Anadolu’da özellikle edebî dil olarak güçlenmeye 

başlamıştır.  

Arapça ve Farsçadan Türkçe eserler yazmaya geçiş denemelerinin bir sonucu olarak mülemmalar 

kendisini gösterir. Bunun ilk örneklerini Evhadüddin-i Kirmânî’nin 

 

Merâ ezeddür mescid der-i hammâr olısar 

Seccâde neyem lâyık me-râ zünnâr olısar 

(Meyhane olduğu zaman mescit bana zıttır. Zünnâr olduğunda ise seccade bana gerekmez.) 
 

 
1 Anadolu Selçuklu Devleti döneminde yapılan ilmî çalışmalar hakkında bk. Kahya, 2004. 
2 Bu eser, 1101-1105 yılları arasında İbnü’l-Kemâl İlyâs b. Ahmed tarafından telif edilmiş olup Melik Ahmed Gazi’ye 

ithaf edilmiştir. Hikmet konusunu merkeze alan müellif, daha çok coğrafya ve astronomi bilgileri üzerinde durmuştur. 

Dört “makale”den oluşan eserin diğer konularını cennet, cehennem, insan ruhu ve madde âlemi oluşturur. 
3 Ahilik teşkilatı ve Anadolu’daki etkileri hakkında bk. Köksal, 2015. 
4 Genel kanıya göre bu ferman, Karamanoğlu Mehmed Bey tarafından verilmiştir fakat Erdoğan Merçil, fermandan 

yaklaşık dört sene sonra (1281) kaleme alınan ve olayın olduğu tarihe en yakın tarih kitabı olan İbni Bîbî (öl. 1285’ten 

sonra)’nin El-Evâmirü’l-Alâ’iyye fi’l-Umûri’l-Alâ’iyye isimli eserini kaynak göstererek fermanın, başında Cimrî’nin 

olduğu bir divan tarafından alındığını ortaya koymuştur (Merçil, 2000). 



 

Behcetü’l-Hadâʾık Fî-Mevʿizati’l-Halâʾık’ta “İlim” ve “Âlim” 

 

    393 

beytiyle başlayan “olısar” redifli mülemma gazeli oluşturur. Yalnızca ilk beyti elimize ulaşan bu 

gazel, Anadolu’da yazılmış ve elimizde bulunan ilk Türkçe şiirdir (Kartal, 2008b, s. 140-141). 

Anadolu Selçuklu Devleti’nde XIII. yüzyılın ikinci yarısından itibaren vücuda getirilen Türkçe 

eserler, genellikle dinî ve tasavvufi bir yapı arz etmektedir.5 Moğollar’ın, Anadolu hâkimiyetini ele 

geçirmelerinden sonra ivme kazanan bu durumun sebepleri birbiriyle ilişkilidir. XIII. yüzyılın ilk 

çeyreğinden itibaren çok sayıda mutasavvıf ve sufi, Moğol istilasından kaçarak huzur ve refahın mekânı 

olarak gördükleri Anadolu’ya gelmiş ve burada gösterdikleri faaliyetler neticesinde Anadolu’da dinî ve 

tasavvufi düşünce ilerleme kaydetmiştir. Moğollar’ın Anadolu’daki olumsuz etkilerinden dolayı birçok 

aydın ya öldürülmüş ya da Anadolu’yu terk etmiştir. Böylece hızlı bir şekilde mistikleşmeye doğru giden 

Anadolu halkının pozitif ilimlere karşı olan ilgisi azalmaya başlamıştır. Bunun bir sonucu olarak XIII. 

yüzyılın ikinci yarısından itibaren dinî, ahlaki ve tasavvufi konularda ilk Türkçe eserler verilmeye 

başlanmıştır. 

Bunun yanında bu dönemde kaleme alınan Türkçe eserler hem Farsçanın hâkimiyetini kırmak hem 

de Anadolu’da Türkçeyle birlikte birleştirici bir unsur olarak İslamiyeti yaymak amacını taşımaktadır 

(Karaismailoğlu, 2001, s. 68-73). Bu sayede Anadolu’ya da birçok âlim, mutasavvıf, sanatçı, din adamı ve 

edipler gelmiş ve bu kişiler Anadolu’daki Türk-İslam medeniyetini geliştirmişlerdir. Bu gelişim, 

Anadolu’da kaleme alınan ilk edebî eserlerle kendisini gösterir. Anadolu Selçuklu Devleti’nin son 

dönemlerindeki bu ilk temsilcileri (Argunşah, 2021) arasında Yûnus Emre, Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, 

Sultan Veled ve Nâsırî’nin bazı Türkçe şiirleri gösterilebilir.6 Mecdut Mansuroğlu bu dönemde eski Türk 

dilinin devamı sayılabilecek bu eserlere Behcetü’l-Hadâʾık’ı7 da ekler (Canpolat, 1968, s. 168-169).8 

Behcetü’l-Hadâʾık Hakkında Kısa Bilgiler 

Yukarıda belirtildiği gibi XIII. yüzyılın ikinci yarısında her ne kadar ilmî eserlerde bir azalma görülse 

de bu durum kendisini keskin bir biçimde göstermemiş, içinde “bilgi”nin önemi hakkında az veya çok 

malumat bulunan Türkçe edebî eserler yazılmıştır. Yûnus Emre, Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, Sultan Veled 

ve Nâsırî’nin bazı Türkçe şiirlerinde bu konuya kısmen değinilmiştir. Döneminde yazılan bu Türkçe eserler 

içerisinde ilim ve âlimin önemi konusuna bariz olarak en geniş dokunan eser tam adıyla Behcetü’l-Hadâʾık 

fî-Mevʿizati’l-Halâʾık’tır. Bu durum, onu devrindeki diğer Türkçe eserler arasında farklı bir yere koyar. 

Sadeddin Buluç ile İsmail Hikmet Ertaylan’ın Bursa Orhan Kütüphanesi’nde çalışırken keşfettikleri bu eser, 

ilk olarak 1949 yılında Ertaylan tarafından ilim âlemine tanıtılmıştır. Hakkında dört sayfalık bir bilgiden 

sonra metinden örnek sayfaları verilen eserin “henüz lehçelerin edebîleşerek tamamiyle taazzî ve teşekkül 

 
5 Ayrıntılı bilgi için bk. Kartal, 2008a, s. 289-299. 
6 Hekim Bereket’in Tuhfe-i Mübârizî’si her ne kadar XIII. yüzyıl eseri olarak kabul görmüşe de son yapılan araştırmalar 

onun XIV. yüzyıl eseri olduğunu ortaya koymaktadır (Koç, 2011, s. 61-62). Aynı şekilde XIII. yüzyılda yaşadığı 

düşünülen (Mazıoğlu, 2014, s. 122) Dehhânî’nin de XIV. yüzyıl şairlerinden olduğu ortaya konmuştur (Ersoy ve Ay, 

2015, s. 9; Peacock, 2023, s. 194-195). Ahmet Fakih’in de XII. yüzyıl değil XIV. yüzyıl şairi olduğu Semih Tezcan 

tarafından tespit edilmiş ve “bu Fakih (Ahmed Fakih), 14. yy.’da gelişmeye başlayan Anadolu Türk edebiyatının ilk 

yazarlarından biridir” (Tezcan, 1994, s. 88; Peacock, 2023, s. 194-195) ifadesiyle ortaya konmuştur. Tezcan ayrıca, 

Hazibe Mazıoğlu’nun Ali bin Ebû Tâlib’in Salsal adlı bir devle mücadelesinin anlatıldığı Salsal-nâme adlı metnin 

sahibi Şeyyad Îsâ’nın XIV. yüzyıl şairi olması gerektiği konusundaki kanaatini aktarır (Tezcan, 1994, s. 83). Bu kanaati 

Peacock da taşır (Peacock, 2023, s. 196). Tezcan, “13. yy.’da Anadolu’da Türkçe yazanlar hakkındaki bilgimiz ise -

Köprülü’nün tahminlerinin yanlış çıkmasından sonra- yine 20. yüzyıl başındaki bilgilerle sınırlı kalmaktadır. Yani, 

Sultan Veled ve belki Yûnus Emre’den başka 13. yy.’da Türkçe yazmış başka bir yazar bilinmemektedir” (Tezcan, 

1994, s. 88) şeklinde düşünerek söz konusu yüzyılı sadece iki Türk şairin temsil ettiğini ihtiyatla söyler. 
7 Behcetü’l-Hadâʾık’ın Anadolu’da kaleme alınmış ilk Türkçe eserlerden olması konusunda Peacock, Mansuroğlu’nu 

destekler nitelikte “Aslında Rûmî ve Sultan Veled’deki parçaları bir yana koyacak olursak Anadolu’da telif edilmiş ve 

güvenilir bir şekilde tarihlendirilmiş en eski Türkçe eserimiz Behcetü’l-Hadâʾık’tır” (Peacock, 2023, s. 199). 
8 Mansuroğlu, bu döneme Şeyyad Hamza’nın bir manzumesini de ekler fakat Metin Akar, Şeyyad Hamza’nın XIV. 

asır divan şairi olduğunu dellilleriyle birlikte ortaya koyarak “Bugüne kadar zannedildiği gibi o, XIII’üncü asrın değil, 

XIV’üncü asrın adamıdır. En iyimser bir tahminle o, XIII’üncü asrın son çeyreği ile XIV’üncü asrın ilk yarısında 

yaşamış olmalıdır” demektedir (Akar, 1987, s. 9). 



 

Muhittin TURAN 

 

    394 

edemediği, Şark ve Garp Türkçelerinin katışık ve kaynaşık bulunduğu bir yerde ve bir devrede meydana 

getirilmiş bir Türk dili örneği” (Ertaylan, 1949, s. 275) olduğu söylenir. Dolayısıyla eserin Doğu ve Batı 

Türkçesi hususiyetlerini birlikte barındırdığının ve Eski Türkiye Türkçesinin yeni oluşmaya başladığı bir 

dönemde kaleme alındığının altı çizilir. Bu makaleden sonra da konu ile ilgili bir dizi yayın (Koç, 2011, s. 

169-172) başlamış, eserin dil ve edebî kıymeti anlatılmaya çalışılmıştır. 

Anadolu’da yazılmış ilk Türkçe eser olduğu konusunda muhtelif görüşler ortaya konan Behcetü’l-
Hadâʾık9, Karahisar Develi’de10 (Kayseri) Fahrüddîn bin Mahmûd ibni’l-Hüseyn ibni Mahmûd et-Tebrîzî 

tarafından III. Gıyaseddin Keyhüsrev (1266-1284) döneminde 1270-1286 yılları arasında kaleme alınmıştır 

(Koç, 2011, s. 167-168). Anadolu’nun birlik ve beraberliğinin temellerinin atıldığı dönemde vücuda getirilen 

eser, Anadolu’nun Türkleşmesi ve Müslümanlaşması konusunda verilen gayretlerin bir ürünü olarak 

gösterilebilir. Bu konuda kaleme alınmış diğer edebî eserlerde olduğu gibi bu eserde de insanların Yaratıcı 

ile olan münasebetiyle toplum içerisinde takındıkları ahlaki tavırlar birbirinden ayrı düşünülmemiştir. İslam 

dininin emirleri merkeze alınarak çeşitli öğütler verilmiş ve bu şekilde insanlar doğruya, güzele, birlik ve 

beraberliğe sevkedilmeye çalışılmıştır. 

Behcetü’l-Hadâʾık, didaktik bir eserdir. Arapça başlıklarla 41 “meclis”e ayrılmıştır. Buralarda tevhit; 

Recep, Ramazan, Şaban aylarının önemi; bayram ve aşuranın faziletleri; Hz. İbrahim, Hz. Yakup ve Hz. 

Musa’nın vefatları; Hz. Yûsuf kıssası; Kerbelâ vak’ası; ilmin ve âlimin değeri; hayatın faniliği, ahlaklı ve 

doğru yaşamanın erdemi gibi konular işlenmiştir. Mensur olarak yazılan eserin çeşitli yerlerinde, işlenen 

konuyu pekiştirmek için serpiştirilmiş nazım parçaları da vardır. Bu parçaların büyük çoğunluğu müellif 

tarafından Farsça ve Arapçadan Türkçeye tercüme edilmiştir. Bazı parçalar özgün hâliyle bırakılmıştır. 

Manzum kısımlarda başta nazım tekniği ve aruz vezni olmak üzere bazı aksaklıklar mevcuttur. Hatta bu 

aksaklıklar, veznin bazı şiirlerde bulunmasını imkânsız hâle getirecek derecededir. Bunlar da Anadolu’da 

yazı dilinin yerleşmeye başladığı bu dönemde gayet tabiidir.11 

Behcetü’l-Hadâʾık’ta İlim ve Âlim Hakkında Verilen Genel Bilgiler 

Behcetü’l-Hadâʾık, “nasihatname” türü içerisinde değerlendirilebilecek bir eserdir. Eski Türk 

edebiyatında İslam, tasavvuf, gelenek ve görenekleri temel alarak hemen her konuda ahlaki öğütlerin 

verildiği manzum ve mensur eserler (Aça ve ark., 2011, s. 403) olan nasihatnameler sade, akıcı, halkın 

anlayabileceği bir şekilde kaleme alınmıştır. Bu tür eserler, Yaratıcı’ya iyi kul olmanın yollarını göstermeyi 

hedef edindiğinden insanın ruhi yapısını geliştirmekle birlikte içtimai düzene de katkılar sağlamaya 

yardımcı olur. 

Nasihatname türünün şekillenmesinde Keykâvus bin İskender (öl. 1082’den sonra)’in Kâbûsnâme’si, 

Ferîdüddîn-i Attâr (öl. 1221)’ın Pendnâme’si, Genceli Nizâmî (öl. 1214?)’nin Mahzenü’l-Esrâr’ı, Sa’dî-i 

Şîrâzî (öl. 1292)’nin Bostân ve Gülistân’ının yanında, 1270-1286 yılları arasında kaleme alınan Behcetü’l-
Hadâʾık önemli bir yer edinir. 

Birçok konunun ele alındığı eserde ilmin ve âlimin önemi üzerinde ayrıca durulur. Eserde Hz. 

Peygamber’in Ramazan ayı içinde ilim meclisine gidip orada ilim öğrenilmesinin bin defa hacca gitmekten, 

bin defa umre yapmaktan, bin kez Allah yolunda gazi olmaktan daha üstün olduğu konusundaki sözleri 

verilir. Bu şekilde yeryüzünde ilim meclisine gidenlerin Allah’a daha sevgili göründüğü anlatılır. Zilhicce 

ayının ilk günlerinde bir ilim meclisine girenin peygamberler meclisinde hazır bulunmuş gibi olacağı rivayet 

edilir. İslam tarihinde Hz. Ali’nin ilim konusundaki görüşleri üzerinde durulur (Canpolat, 2018, s. 100, 128, 

238, 241). 

 
9 Bu konudaki tartışmalar için bk. Kartal, 2008b, s. 137-139; Koç, 2011, s. 159-172; Canpolat, 2018, s. 18-19. 
10 Yeni adıyla Kayseri’nin şimdiki ilçelerinden “Yeşilhisar” (Sezen, 2017, s. 818) olan bu yer, Peacock tarafından 

yanlış bir şekilde “Afyonkarahisar” olarak isimlendirilmiştir. İleriki satırlarında da zaten eserin Afyonkarahisar’da 

yazılmasının “şaşırtıcı” olduğunu da söyleyecektir (Peacock, 2023, s. 200-201). 
11 Sadece bu dönemde değil XIV. yüzyıl ve hatta XV. yüzyıl Türkçe edebî metinlerde de aruzla yazılan Türkçe şiirlerde 

aksaklıkların bulunduğu bilinmektedir. 



 

Behcetü’l-Hadâʾık Fî-Mevʿizati’l-Halâʾık’ta “İlim” ve “Âlim” 

 

    395 

Bununla birlikte eserde ilim ve özellikle âlimlerle ilgili müstakil iki bölüm vardır. “El-Meclisü’s-

Sāminu ʿAşere fī-Ḥaḳḳi’l-ʿUlemā” ve “el-Meclisü’t-Tāsiʿu ʿAşere” başlıklı bu 18 ve 19. bölümlerde âlimin 

vasıfları, önemi, değeri, tesiri, din ve ahlaktaki yeri ayrıntılı bir şekilde ayet ve hadisler delil gösterilerek 

verilir.  

Eser, âlimlerin Allah’ı hakkıyla sevdiğinden ve onun büyüklüğünü gördüğünden; âlimleri sevmenin 

ve onlarla birlikte olmanın öneminden ve onların cennetteki durumlarından şu şekilde bahseder: 

 

“Taŋrı ʿazze ve celle ḳorḳulu ʿālimleri ögmiş durur: İnnemâ yaḫşallâhe min-ʿibâdihi el-
ʿulemâ12 Ne yirde Taŋrı kimseyi ögse anuŋ yüzine baḳmaḳ ʿibādet durur. Nitekim Peyġāmber 

ayıttı, ʿaleyhi’s-selām ve’t-taḥiyye: النظر الی وجه العلماء عبادة Azīz-i men, ḳatlanġıl, ʿālim bolu 

körgil. Eger ʿālim bolmas erseŋ ʿālimleri sevici bolġıl. Anuŋ içün kim mihter ayıttı, ʿaleyhi’ṣ-

ṣalātü ve’s-selām: من احب العلماء فقد احبنی Her kim ʿālimleri severise eyle durur kim meni sevmiş 

kibi durur. Ḫaberde kelmiş durur kim yarınġı kün uçmaḳ ḳapusında nūrdan kürsīler ḳoyalar, 

ʿālimler Çalapdan elvān ḫilʿat keyeler, nūrdan tāclar başlarına uralar, Çalap emri birle ol 

kürsīler üzre oturalar, Taŋrı taʿālāya senā ḳılalar. Uçmaḳ ehli uçmaḳ derecesinden baḳalar, 

ʿālimleri köreler, rāḥat anuŋ birle bulalar. Pes maʿlūm boldı, her kim uçmaḳ yüzin körmege 

ümīẕi barısa ʿālimler yüzine baḳmaġı ġanīmet duta. Bu dükeli ol ḫaber maʿnīsi durur kim 

Peyġāmber ayıttı, ṣalla’llāhu ʿaleyhi ve sellem:   النظر الی وجه العلماء عبادة Ālimler yüzine baḳmaḳ 

ʿibādet durur, didi. Yā Rabbi, bizge ḳıyāmette ʿālimler birle ḳopmaḳ rūzī ḳılġıl (Canpolat, 

2018, s. 178).” 

(Tanrı, kendisinden korkan âlimleri övmüştür: “Kulları içinden ancak bilenler, Allah’ın 
büyüklüğü karşısında heyecan duyarlar.” Tanrı kimi övse, onun yüzüne bakmak ibadet olur. 

Nitekim Hz. Peygamber “Âlimlerin yüzüne bakmak ibadettir.” demiştir. Benim azizim! 
Zorluklarına katlanarak âlim ol. Eğer âlim olmasan bile âlimleri sevici ol. Bu konuda Hz. 

Peygamber “Her kim âlimleri severse beni sevmiş gibi olur.” dedi. Yarın cennettin kapısında 

nurdan kürsüler koyulacak, Tanrı tarafından renkli renkli elbiseler giydirilip başlarına yine 
nurdan taçlar takılacak olan âlimler de o kürsüler üstüne oturtulacak ve bu şekilde Tanrı’ıyı 

övecekler. Her cennet ehli, kendi derecesinden âlimlerin olduğu makama bakıp 

rahatlayacaklar. Her kim cennete girmek istiyorsa  âlimlerin yüzüne bakmayı ganimet bilmeli. 

Bu konuda Hz. Peygamber “Âlimlerin yüzüne bakmak ibadettir.” demiştir. Ey Allah’ım! 

Kıyamet günü bizi âlimlerle birlikte kaldır.) 
 

Bu iki bölümde Hz. Peygamber’e ait olduğu söylenen “gerçek âlimlerin yüzüne bakmak ibadettir” 

ifadesi birkaç kere tekrar edilir. “Allah kimi överse onun yüzüne bakmak ibadettir” gibi farklı şekillerde de 

geçen bu ifade, gerçek âlimin bizzat yüzüne bakmak şeklinde olabileceği gibi gerçek âlimlerin izinden 

gitmek, onların anlattıklarını dinlemek ve dolayısıyla cehaletten kurtulmak anlamında da anlaşılabilir. 

Müellif, “Kim cennete girmek istiyorsa âlimlerin yüzüne bakmalıdır. Hz. Peygamber ‘âlimlerin yüzüne 

bakmak ibadettir’ der.” diyerek âlimin önemini ortaya koyar. Hâl böyleyken bu bilgiye “bir âlimin öğrendiği 

ilimle yaşaması” şartı konur. Dolayısıyla müellife göre âlim, sadece hakikati söyler, gerçek dışı şeylerden 

bahsetmez. Eğer bahsederse o, âlim değildir ve yüzüne bakmak da ibadet olmaz. Eserden bu konuda şu 

misal verilebilir: 

 

“Ol ʿālim dimek anuŋ üzre ḥaḳīḳat bolsa, mecāz bolmasa. Kimseler kim ʿālim adı bularġa 

mecāz bolsa bularuŋ yüzine baḳmaḳ ʿibādet bolmaz. Caʿfer-i Ṣādıḳ’a raḍıya’llāhu ʿanh 

ṣordılar kim: ‘Ol ḳanġı ʿālimdurur kim anuŋ yüzine baḳmaḳ ʿibādetdurur?’ Ayıtdı: ‘Şerīʿati 

doġru bolsa ve her ʿilmden kim kereklüdurur dīn içinde küci yittüginçe ögrense ve anuŋ birle 

ʿamel ḳılsa.’ didi (Canpolat, 2018, s. 169).” 

(Âlim, sadece hakikati söyler. Âlim olan kişi hakikati söylemezse onun yüzüne bakmak ibadet 
olmaz. Cafer-i Sâdık’a hangi âlimlerin yüzüne bakmanın ibadet olduğu sorulduğunda o da 

 
12 Fâtır suresi, 28. ayet. 



 

Muhittin TURAN 

 

    396 

“Şeriati doğru olan, her ilimden dini için gerekli olanı alan ve onlarla amel edendir.” cevabını 
verir.) 

Behcetü’l-Hadâʾık’ta Âlimlerin Gruplandırılması 

İlim ve özellikle âlimlerle ilgili “el-Meclisü’s-Sāminu ʿAşere fī-Ḥaḳḳi’l-ʿUlemā” ve “el-Meclisü’t-

Tāsiʿu ʿAşere” başlıklı müstakil bölümlerde genel bilgilerden sonra âlimler kendi arasında “ismî”, “resmî”, 

“kesbî” ve “aslî” olmak üzere dört gruba ayrılır. “İsmî” yani “sahte âlim”lerin en belirgin özelliklerinin 

başında ilimleri az olmasına rağmen kendilerini âlim olarak tanıtmaları gelir. “Resmî” ise “ilmiyle amel 

etmeyenler”dir. “Kesbî” şeklinde isimlendirilen grup, ilmi bir karşılık için öğretir. İdeal âlim tipi ise “aslî” 

olarak verilir: 

 

“Ammā bilgil kim ʿālimler dört dürlü durur. Bir bölügi bulardan ‘ismī’ durur, bir bölügi 

bulardan ‘resmī’ durur, üçinçi bölügi ‘kesbī’ durur ve dördünçi bölük ‘aṣlī’ durur (Canpolat, 

2018, s. 169).” 

(Ama bil ki âlimler dört türlüdür. Bir bölüğün adı “ismî”dir, bir bölüğün adı “resmî”dir, 

üçüncü bölüğün adı “kesbî”dir ve dördüncüsünün adı da “aslî”dir.) 

 
“Aslî” âlimler Allah’ın ve Hz. Peygamber’in övgülerine mazhar olan ve toplumun ilmî ve ahlaki 

manada en önemli dinamiği olarak gösterilen grubu oluşturur. Âlimlerin dereceleri hakkında malumat 

verilirken konu ile ilgili kısa ve pekiştirici özelliğe sahip bazı manzumeler eklenmiştir. Bu dört grup şu 

şekilde verilebilir: 

İsmî (Sahte Âlimler) 

Behcetü’l-Hadâʾık’a göre bu tür âlimlerin ilmi azdır. Onlar, az ilimleriyle kendilerini “âlim” olarak 

tanıtarak halkı kandırır ve yoldan çıkarırlar. Dolayısıyla onların sahtecilik ve yalan söyleme özellikleri 

yerilir: 

 

“Bular ol durur kim ʿ ilmüŋ az ḳadar adın bilürler ve anuŋ birle kendülerine az ḳadar ʿ ālim adın 

adamışlar, destār ve cübbe yapıdurlar, mechūl ḳavm içine düşerler ve kendülerin bulara ʿālim 

kösterürler. Ve bular anı ʿālim ṣanurlar ve aŋa uyarlar, güm-rāh bolurlar” (Canpolat, 2018, s. 

169). 

(Bunlar ilimden az pay almalarına karşı kendilerine ‘âlim’ adını vermişler, sarık ve cüppe 

yaptırmışlardır. Tanınmadıkları bir kavim içinde kendilerini ‘âlim’ diye tanıtırlar. Oradakiler 
de ona uyar ve yoldan çıkar.) 

 
Bu tür âlimlerin durumuna Kur’an-ı Kerim’den örnek verilerek konu pekiştirilir: 

 

“Bunun meseli yalḳıma salḳıma meŋzer kim Taŋrı ʿazze ve celle mesel urdı, kāfirler ʿamelini 

yalḳıma salḳıma meŋzetti ve kāfirleri ṣusamış kimseye meŋzetti. Ḳavluhu taʿālā: Elleẕīne 

keferū aʿmâluhum ke-serâbin bi-ḳīʿatin yaḥsebuhu’ẓ-ẓamānü māʾ13Āyet maʿnīsi bu durur kim 

be-dürüstī ve rāstī anlar kim kāfirlik diler, bularuŋ ʿameli yazıdaġı yalġıma salġıma meŋzer, 

kim ṣusamış kimseler anı ṣu sanurlar. Ḳaçan yaḳın kelseler yazıdan ayruḳ hīç nese yoḳ… 

Bundayuḳ ol ʿālimüŋ çavı çıḳar. Iraḳdan işiden anı ʿālim sanurlar, yaḳın kelüp sınasalar nese 

bulmaslar (Canpolat, 2018, s. 169).” 

(Bunların durumu bir seraba benzer. Tanrı, kâfirleri susamış bir kimseye ve amellerini de bir 

seraba benzetti. Allah buyurdu: “İnkâr edenlerin yapıp ettikleri, susamış kimsenin geniş 

düzlüklerde görüp su zannettiği serap gibidir.”Ayette belirtildiği gibi kesinlikle kâfirlerin 

 
13 Nûr suresi, 39. ayet. 



 

Behcetü’l-Hadâʾık Fî-Mevʿizati’l-Halâʾık’ta “İlim” ve “Âlim” 

 

    397 

ameli, bir ovada görünen serap gibidir ve susamış kimseler onu su sanırlar. Yaklaştıklarında 
ortada hiçbir şey olmadığını fark ederler. Aynı bu örnekte olduğu gibi bu tür âlimlerin de 

uzaktan şöhreti duyulur fakat onu yakından tanıyanlar gerçek âlim olmadığını anlar.) 

 

İslam tarihinden Hz. Musa’nın asasının ejderhaya dönüşmesi, Hz. İsa’nın nefesinin kudreti 

hadiseleri ve kurban ibadeti, gerçek âlim ile sahtesinin farkını daha iyi anlatmak için verilir: 

 

“Degme Mūsā ʿaṣāsı evrān bolmas. Degme ʿĪsā -nefes- ursa sökel dermān bulmas. Degme 

aġaç yiri bustān bolmas. Degme ḳoyun şerʿ içinde ḳurbān bolmas. Taŋrı sözinden ayruḳ söz 

Ḳurʾān bolmas. Ḳurbān bolmaġa ḳoyun kerek ʿ aybsuz bolsa, sökel dermān bulmaġa ʿ Īsā kerek 

kim dünyānı bıraḳmış bolsa. ʿAzīz-i men, bustān bolmaġa aġaç kerek kim yimişi bolsa, ʿaṣāsı 

evrān bolmaġa Mūsā kerek kim Çalap birle keleçi ḳılsa, yüzine baḳmaḳ ʿibādet bolmaġa ʿālim 

kerek kim ʿameli bolsa (Canpolat, 2018, s. 169).” 

(Sahte Musa’nın asası ejderha olmaz. Sahte İsa’nın nefesi hastaya çare olmaz. Sahte 

ağaçların olduğu yerde bostan olmaz. Sahte koyundan İslam hukukuna göre kurban olmaz. 

Tanrı sözünden başka söz Kur’an olmaz. Kurban ancak ayıpsız/gerçek koyundan olur. 

Hastaya ancak dünyadan elini eteğini çekmiş olan [gerçek] İsa’nın nefesi derman olabilir. 

Benim azizim! Bostan ancak yemişli ağaçtan olur. Asası ejderha olacak olan Musa, ancak 
Allah’la konuşan [gerçek] Musa’dır. [Bunlar nasıl böyleyse] yüzüne bakması ibadet olan âlim 

de ancak ameli olandır.) 

 

Müellif, şiirin gerek nesre göre akılda daha uzun süre kalmasından gerek etkileyiciliğinden gerekse 

verilen nasihatin daha kısa ve öz bir biçimde verilişi gibi imkânlarından faydalanarak konuyla ilgili bazı 

manzumelere yer vermiştir. Bu konuda verilen manzume şu şekildedir: 

 

1. “Bilmedin kendüzüŋe ʿālim adın daḳmaġıl14 

Bilmedin bildüm sanup ḳaşnı aşru baḳmaġıl 

 

2. Düriş ʿilmi ögrenü ʿālim ḳamunuŋ serveri 

Ögrenesi yaraḳlu zinhār kirü baḳmaġıl 

 

3. Dīn sarāyı belürdi ʿilim ögrenmek birle 

Cehil birle ey oġul saḳla dīnüŋ yıḳmaġıl 

 

4. Bilgil ışbu cāhillik yaḳar od yanar yalıŋ 

ʿĀḳil ersen özüŋni cehl odına yaḳmaġıl (Canpolat, 2018, s. 170)” 

 

(Bilip öğrenmeden kendine âlim sıfatını koyma ve bildiğini zannedip büyüklenme/ Çalışıp ilim 
öğrenerek halkın önderi ol ve öğrendiğin şeylere tekrar bakma [yani hep yeni şeyler öğren] / 

Ey oğul! Din sarayı ilim ile ortaya çıktığı için cehaletle dinini yıkma/ Bil ki cahillik yalın ateş 

gibi yakar. Akıllı isen kendini cehalet ateşiyle yakma.) 

Resmî (Öğrendiklerini ve Anlattıklarını Kendi Hayatında Uygulamayan Âlimler) 

Bu tür âlimler öğrendikleri ve anlattıkları bilgileri kendi hayatında uygulamazlar. Başkalarına 

öğrendiklerini tatbik ediyormuş hissi verirler. Eserde de ilim sahibi insanlarda tutarlılığın ve samimiyetin 

olması gerektiği anlatılmaya çalışılır. Verilen öğütler/anlatılanlar ile yapılanların arasında fark olmasının, 

diğer bir ifadeyle “rol model” olması gereken bir eğitimcinin “rol yapması”nın öğrenci veya dinleyiciler 

üzerinde pedagojik manada etki yapmayacağının altı çizilir: 

 
14 Metindeki arkaik kelimeler için şu kaynağa bakılabilir: Yıldırım ve Ulucan, 2024. 



 

Muhittin TURAN 

 

    398 

“Bular kitāb ve ʿilm oḳırlar ve ders aydurlar ve mesʾele cevābın birürler. Velīkin ʿamelden 

avuçları boş durur. Bunuŋ kibi ʿālim meseli ḥac ḳılmadın ḥac sözin söyleyiciye meŋzer. 

Nitekim bir niceler bilürler, ḥac ḳılmadın ve menzillerinden düşün birmedin, yolı nişānın 

ḥācīlerden ṣorup işidüp ögrenmiş bolur. Ḳaçan aŋa ṣorsalar, ḥac nişānın dükel bilürler, Mekke, 

Medīne körmedük bolurlar. Bilmeyenler anı ḥācī ṣanurlar. Velīkin ol ḥac ḳılmaduḳ bolur ve 

ḥac sermāyesinden kīsesi boş olur. Ol ‘resmī’ ʿālim meseli andayuḳ bolur: Kitāb bilürler, ders 

aydurlar, mesʾele cevābın birürler. Ve līkin ʿamele baḳsaŋ elleri ḳuru durur. Bularuŋ yüzine 

baḳmaḳ daġı ʿibādet bolmas (Canpolat, 2018, s. 170).” 

(Bunlar kitap okur, ilimle ilgilenir, ders anlatır ve sorulara cevap verirler ama anlattıklarıyla 

amel etmezler. Bunlar hac menzillerinde konaklamadan, hacca gitmeden tüm bu bilgileri 

oraya gitmiş olan hacılardan öğrenenler gibidir. Kendilerine hac konusunda sorular 
soranlara sanki Mekke ve Medine’ye gitmiş gibi cevap verirler. Bilmeyenler onu hacı sanır 

ama o, hacca gitmemiş, hac sermayesinden mahrum kalmıştır. O “resmî” âlimler şu şekilde 
olur: Kitap okurlar, ders anlatırlar, sorulara cevap verirler ama dediklerini kendileri 

uygulamazlar. Bunların yüzüne bakmak da ibadet olmaz.) 

 

Konuyla ilgili şu manzumeye yer verilmiştir: 

 

1. “Ögrendüŋ erse ʿilmni ḳılġıl ʿamel 

Aldamasun dünyā seni uzun emel 

 

2. Dünyā içre mengü degül hīç kimerse 

Bolma osaŋ kele bir kün saŋa ecel 

 

3. Nisye durur ol āḫiret yarın kele 

Dünyā içün ḳayġurmaġıl birür elel 

 

4. Yazuḳ ḳılmaḳ müʾminlerġa dīn içinde 

Taŋrı sevmes bāṭıl işdür çirkin çepel 

 

5. İleyüŋde baranları baḳup közin körgil 

Düşmediyse közlerüŋe senüŋ sepel 

 

6. ʿİlmni ögrenüben ʿamel ḳılmama cān 

Ḥaḳīḳate baḳar erseŋ dīne ḫalel (Canpolat, 2018, s. 170)” 

 

(Öğrendiğin ilimle amel et. Dünya ve uzun emel seni aldatmasın/ Hiç kimse dünyada ebedî 

olarak kalmayacak. Gafil olma, bir gün sana da ecel gelecek/ Ahiretin yakında geleceği 
unutulur. Dünyaya gönül verme, seni aldatır/ Müminlerin günah işlemesini Tanrı sevmez. 

[Günah], bâtıl, çirkin ve kirli bir iştir/ Eğer gözüne perde inmediyse karşında duran [tehlikeli 

durum]ları gör/ Ey can! İlim öğrenip onunla amel kılmamak, hakikatte dini bozmak demektir.) 

 

Kur’an-ı Kerim’in âlimi ve ilmi öven emirlerinin anlatıldığı bir bölümde, bazı kimselerin bu emirleri 

öğrendikten sonra sadece dillerinde dolaştırdıkları, kendi hayatlarına taşımadıkları konusunda eleştirildiği 

görülür: 

 

“Ve üküş kimseler bar kim bu ḫaberi söylerler, ḳavmi īmin ḳılurlar ve kendüler bu işi 

ḳılmaslar. Lā-cerem ḳıyāmet küninde muʿāḳabet bolalar ve ʿaẕāb içinde ḳalalar ve bularuŋ 



 

Behcetü’l-Hadâʾık Fî-Mevʿizati’l-Halâʾık’ta “İlim” ve “Âlim” 

 

    399 

söyledügini yüzlerine vuralar, lime tekûlûne mâ lâ tefʿalûn15 Nişe söylersiz anı kim işlemessiz? 

diyeler (Canpolat, 2018, s. 157).” 

(Ve çok kimse var ki bu ayeti söyler, çevresindekileri de inandırır ama kendileri bunun 

gereğini yapmaz. Kesinlikle kıyamet gününde azap çekecekler ve anlattıklarını yüzlerine 

vuracaklar, ‘Neden yapmayacağınız şeyleri söylüyorsunuz?’ diyecekler.) 

Kesbî (Bir Karşılık İçin Öğreten Âlimler) 

Bu tür âlimler ilim öğrenirler, onu meslek hâline getirirler fakat öğrendiklerini menfaat karışığı 

öğretirler. Müellif burada ilmin kıymetinin herhangi bir şeyle kıyas edilemeyecek kadar yüce ve tüm 

insanlığın ortak malı olduğunu söylemeye çalışır: 

 

“Anlar durur kim ʿilm ögrenürler, anı pīşe eylenürler. ʿİlmni ayıtmaḳ birle köceŋlenürler. 

Ḫalḳdan nese ṭamaʿ ḳılurlar, dünyālik anuŋ birle direrler. Dünyā fānīdurur ʿilm bāḳī. Bāḳīni 

birürler, fānī alurlar. Renc birle ögrenürler, ḳıymetin bilmesler, rāyegān birürler... Bunuŋ kibi 

ʿālim meseli Yūsuf ḳarındaşlarına meŋzer. Bular Yūsuf’ı ṣatdılar. Bu dürlü ʿālimler, ʿilmni 

ṣatdılar. Yarın kim ḳıyāmetde ol Yūsuf ṣatanlaruŋ daʿvācısı Yaʿḳūb peyġāmber bolġa ve bu 

ʿilmni ṣatanlaruŋ daʿvācısı ʿAllāmu’l-Ġuyūb bola.” 

(Onlar ilim öğrenirler ve onu meslek edinirler. İlimlerini öğretmekten övünürler. Halktan 

[bunun karşılığında] erzak alırlar ve hayatlarını bu şekilde idame ettirirler. Dünya geçicidir, 
ilimse ebedîdir. Ebedî olanı verirler, geçici olanı alırlar. Binbir zorlukla ilim tahsil ederler 

ama kıymetini bilmezler… Bunun gibi âlimler Hz. Yusuf’un kardeşlerine benzer. Kardeşleri 

Hz. Yusuf’u sattı. Bu türlü âlimler de ilimlerini sattı. Yarın kıyamette nasıl Hz. Yusuf’u 
satanların davacısı Hz. Yakup peygamber olacaksa, ilmi satanların da davacısı Allah 

olacaktır.) 
 

Konu ile ilgili manzume şu şekildedir: 

 

1. “ʿİlmi ögrendüŋ erse zinhār anı sen ṣatma 

Ḫalḳa ḫoş kelsün diyü sözüŋe yalan ḳatma 

 

2. Dīni dünyāya ṣatup yarın cühūẕlar kibi 

Maḥrūm ḳalup uçmaḳdan özüŋ ṭamuya atma (Canpolat, 2018, s. 171)” 

 

(İlim öğrenirsen sakın onu satma / Halka hoş gelsin diye sözüne yalan katma/ Dinini dünya 
için satıp yarın Yahudiler gibi/ Cennetten mahrum kalıp kendini cehenneme atma.) 

Aslî (Gerçek Âlimler) 

Eserde “aslî” yani “gerçek” olarak nitelendirilen bu âlim tipi, ilmi kapsamlı bir şekilde öğrendikten 

sonra onları kendi hayatında da uygulayan, tevazu, sabır gibi birçok makbul özelliğe sahip kişiler olarak 

gösterilir. Hz. Peygamber ve Hz. Eyüp’ün, çektikleri sıkıntılara karşı nasıl sabrettikleri kıssalarla anlatılarak 

bu tür âlimlerin sabır konusunda ortaya koydukları irade izah edilir. Aşağıdaki başlıkta daha ayrıntılı ele 

alınacağı üzere bir âlimde bulunması gereken kesin bilgiye ulaştırma, alçak gönüllülük, dostluk, cömertlik, 

yumuşak sözlülük, samimiyet ve takva gibi hasletler, işte bu ideal âlim tipinde toplanmaktadır: 

 

“Bular anlar kim ʿilm aṣlın bilmiş bolurlar ve ferʿin ögrenmiş bolurlar. Aṣlı birle maʿrifet 

bulurlar ve ferʿi birle ṭāʿat ḳılurlar ve kendüler nite bilür erse ayruġa taḳı eyle ögredürler. Eger 

bu iki arada niʿmet bulurlarısa şükr ḳılurlar ve eger miḥnete düşseler ṣabr ḳılurlar. Bunuŋ kibi 

 
15 Saff suresi, 2. ayet. 



 

Muhittin TURAN 

 

    400 

ʿālimler meseli… Seyyidü’s-sādāt ḫˇāce-i kāyināt Muḥammed Muṣṭafā ṣalavātu’r-raḥmān 

ʿaleyhi ayıttı: Müʾmin meseli buġday sapına meŋzer. Ekinde ḳaçan yil esse buġday ṣapı yil 

birle ḫoşlıḳ ḳılur. Yil ḳançaru eser erse aŋaru öŋinçe egilür, yil birle tevāżuʿlıḳ ḳılur. Ança kim 

yil eser rükūʿa iner, bilgil kim sücūd ḳılur. Ol aşaḳlıḳ ḳılduġı içün yil anı sımas. Ḳaçan yil 

keçse ol kirü aġaç kibi doġru durur (Canpolat, 2018, s. 171).” 

 

(Bunlar ilmin aslını bilir ve alt kollarını da öğrenir. İlmin aslı ile marifet elde ederler, alt 

kollarıyla da itaat ederler. Öğrendiklerini olduğu gibi insanlara anlatırlar. Öğrenme ve 
öğretme ameliyesi arasında buldukları nimet için de şükrederler. Sıkıntıya düşerlerse 

sabrederler. Bu tür âlimlerin özellikleri Hz. Peygamber’in sözünde karşılık bulur: “Mümin 

buğday sapına benzer. Yel ne tarafa eserse o da o tarafa eğilir, yel ile birlikte tevazu gösterir. 
Yel bu şekilde eserek rükûya varır, bil ki secde etmektedir. O, [yani buğday sapı] tevazu 

gösterdiği için yel onu kırmaz. Ne zaman yel esmezse o da ağaç gibi doğrulur.”) 

Behcetü’l-Hadâʾık’a Göre İdeal Bir Âlimde Bulunması Gereken Özellikler 

Yukarıda anılan söz konusu iki müstakil “meclis”te, ideal bir âlimde bulunması gereken özellikler ya 

da âlimin görevleri hakkında bilgiler verilir. Önce “aslî âlim” başlığı altında verilen sabır, cömertlik, 

yumuşak sözlülük gibi hasletler sıralanır, ardından da bunlar hakkında örnekler verilir ve açıklamalarda 

bulunulur. Eserin muhtelif yerlerinde bu konuyla ilgili diğer özelliklerle birlikte ideal bir âlimin portresi 

çizilir.  

Esere göre bir âlim, özellikle içtimai düzen ve birlikteliğin temini için gerekli olan gayreti 

samimiyetle ve yumuşak bir dille yerine getirmelidir. Bunu yaparken söylediği sözleri ilk önce kendi 

hayatına uygulaması ve bu şekilde “rol model” olması gerektiği vurgulanır. Hâl böyleyken “halk içinde bu 

tür âlimlerin az bulunduğu” da eklenmektedir. Müellif, insanların birlikte yaşama adabını Kur’an-ı Kerim’in 

ayetleri ve Hz. Peygamber’in sözlerini kaynak alarak aktarmakta ve böylece dinin, içtimai hayatı düzenleyen 

önemli bir etken olduğunun altını çizmektedir: 

 

“Ol ʿālem faḫrı Muḥammed Muṣṭafā böyle buyurur kim oturmaŋ degme ʿālim katında meger 

ol ʿālim ḳatında kim sizi biş neseden ündeye biş neseye: Şekden yaḳīne ündeye, 

tekebbürlikden tevāżuʿluġa ündeye, düşmenlıḳdan dūstluḳa ündeye, riyādan iḫlāṣa ündeye, 

ḫarīṣlıḳdan zāhidlige ündeye… تتعلموا الامن علماء استعمل هذه الخمسة ثم یدعوا من ضدها الی یقینها   الخبر ان

معنیف  Ve bu ḫaber maʿnīsi andayuḳ bolur kim aydur: Ögrenmeŋ illā ʿ ālimden kim bu biş neseyi 

işlemese, andan ayruḳları aŋa ündese anuŋ kibi ʿālim ḳatında oturuŋ ve andan ʿilm ögrenüŋ. 

Ammā bunuŋ kibi ʿālimler bu zamāŋ içinde az bulunur (Canpolat, 2018, s. 157).” 

(Âlemin övüncü olan Hz. Muhammed, sizi şu beş şeyden şu beş şeye davet edenlerin dışında 

kalan âlimlerin yanında oturmamanızı emretti: Şekten yakine, büyüklenmeden 

alçakgönüllülüğe, düşmanlıktan dostluğa, ikiyüzlülükten samimiyete ve hırstan takvaya. Bu 
hadisin manası şöyledir: Hangi âlim bu beş özelliğe sahipse ve bunları öğütlerse onun gibi 

âlimlerin yanında bulunun ve onlardan ilim öğrenin ama bu tür âlimler bu zamanda az 
bulunur.) 

 

Söz konusu bu beş özellik ya da görev, başlıklar hâlinde şu şekilde verilebilir: 

Şekten Yakine 

Müellif, öncelikle “şek” ve “yakin” kelimelerinin ne ifade ettiğini anlatır. “Şek”i, “küfür, şirk, bidat, 

Allah’a karşı isyan, hayatı sonsuzmuş gibi görmek, her şeyin ölümlü olduğunu gözardı etmek ve rızıktan 

emin olmamak” şeklinde verir. “Yakin”i ise “iman, tevhit, sünnet, taat, dünyanın yok olacağını bilmek, 

ölümü hatırlamak, rızıktan emin olmak” olarak tanımlar. Ardından bu tanımlara Hz. Peygamber’in bir 



 

Behcetü’l-Hadâʾık Fî-Mevʿizati’l-Halâʾık’ta “İlim” ve “Âlim” 

 

    401 

hadisini tanık gösterir. Sonuçta “şek”in şahsi hayatta ama daha çok içtimai sahada yaptığı tahribata işaret 

ederek ideal bir âlimin “yakin”i hem yaşaması hem de salık vermesi gerektiğini anlatır: 

 

“Ḫaber maʿnīsi bu durur kim aydur: Şekten yaḳīne ündese didügi yaʿnī küfrden īmāna ündese, 

bidʿatdan sünnete ündese, maʿṣiyetden ṭāʿata ündese, dünyādan āḫirete ündese, dirlik 

yaraġından ölüm yaraġına ündese, nevmīẕlıḳdan īminlige ündese, rūzī ḳaçan böyle ḳılsa 

şekden yaḳīne ündemiş bolur (Canpolat, 2018, s. 158).” 

(Bu hadiste Hz. Peygamber şöyle der: [Bir âlim] şekten yakine, yani küfürden imana, bidatten 
sünnete, isyandan itaate, dünyadan ahirete, hayat yerine ölüm için hazırlık yapmaya, 

ümitsizlikten eminliğe davet ederse, şekten yakine davet etmiş olur.) 

 

Müellif, bu iki terimi biraz daha açıp ne ifade ettiklerini benzetme yoluna başvurarak somutlaştırır. 

“İman”ı “vücud”a, “şek”i imana zarar veren “zehir”e, “yakin”i ise imanı besleyen bir “yemeğe” benzetir. 

Vücud nasıl yemekle beslenirse imanın da “yakin” ile beslendiğini söyler: 

 

“Ammā bilgil kim şek birle yaḳīn aġu birle ṭaʿāma meŋzer. Yaḳīn meseli ṭaʿām kibi durur. 

Nite ki ṭaʿām tene ḳuvvet durur, yaḳīn dīne ḳuvvet durur. Nite kim tenüŋüzi ṭaʿām birle 

bislersiz, dīnüŋüzi yaḳīn birle bisleŋ. Nitekim ṭaʿāmsuz ten helāk bolur, yaḳīnsüz dīn helāk 

bolur. Ten helākligi  ol durur kim cānsuz ḳalur ve dīn helākligi ol durur kim īmānsuz ḳalur. 

Yine şek aġuya meŋzer. Yine ten helākligi aġudan durur. Nitekim tenüŋ aġudan saḳlarsın, 

dīnüŋ şekden saḳlaġıl (Canpolat, 2018, s. 158).” 

(Ama bil ki şek ile yakin, zehir ile yemeğe benzer. Yakin, yemek gibidir. Yemek, vücuda kuvvet 

verir. Yakin de dine kuvvet verir. Nasıl vücudunuzu yemek ile besliyorsanız dininizi de yakin 
ile besleyin. Yemeksiz vücut nasıl helak olursa yakinsiz din de öyle helak olur. Vücudun helak 

olması cansız olması anlamına gelir ve dinin helak olması ise imansız kalmak demektir. Şek, 

zehire benzer. Vücudun helak olması zehirdendir. Nasıl vücudunu zehirden saklıyorsan dinini 
de şekten sakla.) 

 

Konu ile ilgili verilen manzume şöyledir: 

 

1. “İşbu dirlik şek durur bilgil soŋ ucı ölüm bayıḳ 

Müʾmin erseŋ bayıḳı ḳop sen bu şekni dutmaġıl 

 

2. Bayıḳ rūzī vaʿde birle künde degrür-le saŋa 

Kice bolsa rūzī içün ḳayġu birle yatmaġıl 

 

3. İste rūzuŋnı ḥelālden bir Çalapġa yalvaru 

Birge rūzuŋnı ḥelālden herze loḳma yutmaġıl 

 

4. Āḫiret bāḳī saraydur baḫtlu ḳamu ḫalḳlara 

Aldanup sen bu cihānġa āḫiretni atmaġıl 

 

5. Vāfī degül uşbu ʿömür bil kemişge bir kün seni 

Ol ʿömür kim vāfī degül, köŋül aŋa ḳatmaġıl 

 

6. Ölmegüŋ bayıḳ bilürseŋ āḫiretġa barġasuŋ 

Aldanup bu dünyāġa sen āḫiretni satmaġıl 

 

7. Dürlü yazuḳ eyledüŋ sen dünye içre ġāfilīn 

        Yavşınup dut tevbe ipin maʿṣiyete batmaġıl (Canpolat, 2018, s. 162)” 

 



 

Muhittin TURAN 

 

    402 

(Bu dünyaya güvenilmez, sonunun kesin olarak ölüm olduğunu bil. Mümin isen ölümü unutma, 
güvenilmez olanı tutma/ Nasibin belirlenen zamanda sana ulaşacak. [O yüzden] gece rızık 

kaygısıyla yatma/ Rızkın helal olanını Allah’tan iste. [O], sana rızkını helalinden verir, haram 

lokma yeme/ “Yakin” bilgisine sahip olan herkese ahiret ebedî bir saraydır. Bu dünyaya aldanıp 

ahiretini [çöpe] atma/ Bu ömür vefalı değil, [onun] bir gün seni [bir köşeye] atacağını bil. Bu 

ömür vefalı değil, ona gönül verme/ Öleceğini kesin olarak bilirsen ahirete [güzelliklerle] 
varırsın. Bu dünyaya aldanıp sen ahiretini satma/ Gafiller gibi sen dünyada çeşitli günahlar 

işledin. Yapışıp tövbe ipini tut, günaha batma.) 

Kendini Beğenmekten Alçak Gönüllülüğe 

Bir âlimde bulunması gereken ya da diğer bir ifadeyle gerçek âlime bu sıfatı kazandıran özellikler 

anlatılırken “gönül ululuğu” şeklinde ifade edilen büyüklenme, katiyen olmaması gereken unsurlar arasında 

sayılır. “Gönül alçaklığı” olarak verilen alçakgönüllülük de ideal bir âlimin en belirgin özellikleri arasında 

gösterilir. Bu sebeple büyüklenmenin, bir âlimi cahil derekesine düşürebileceğinden bahsedilir. Bu tür 

âlimlerin temel hasletleri arasında yumuşak sözlü olmaları, başkalarına faydalı olamadıklarını 

anladıklarında üzülmeleri, dinlerine sadık olmaları, itaat etmeleri, cömert olmaları, nefislerini 

dizginlemeleri, dünyanın aldatmasından kaçmaları, ölüme hazılık yapmaları ve kıyamette dirilecekleri 

düşüncesini taşımaları verilir: 

 

“Pes aşaḳ köŋüllüler nice erse ʿālimler derecesini bulġalar. Anuŋ içün kim aşaḳlıḳ ʿilmni 

semeresi durur. Tekebbür ḳılmaḳ ve köŋüllü bolmaḳ niceme ʿālim erse cāhil menzilesinde 

bolġası durur. Anuŋ içün kim tekebbürlik cāhilüŋ cehli semeresi durur.  İblīs ʿ ālim erdi, velīkin 

tekebbürliginden ötürü ʿilmi aŋa assı ḳılmadı. Ḥaḳ dergāhından sürükdi. ʿAzīz-i men, ʿālim ol 

durur kim aşaḳ köŋüllü bola, yumşaḳ sözlü bola, yoḳ kim bir söze degmedin buşaḳ bola. Aşaḳ 

köŋüllü ʿālimler altı16 iş ḳılurlar: ururlar, dutarlar ve birürler ve ṣıyurlar ve yaraḳ ḳılurlar. 

Ammā bilgil ol kim ayıttum “dutarlar” dīnlerini dutarlar ve ṭāʿat ḳılurlar. Ve ol kim ayıttum 

“birürler” cūmerdlıḳ ḳılurlar. Ve ol kim ayıttum “ṣıyurlar” kendü hevāların ṣıyurlar. Dünyādan 

ḳaça yörirler. Ve ol kim ayıttum “yaraḳ ḳılurlar”, ölüm berkin eylenürler. Gūrda yatmaḳ 

yaraḳın ḳılurlar, ḳıyāmette ḳopmaḳ saġınçın sanurlar (Canpolat, 2018, s. 173).” 

(Alçakgönüllüler birçok âlimin derecesine erişebilir. Onun için ki alçakgönüllülük ilmin 

meyvesidir. Büyüklenenler, ne kadar âlim olsa da cahil derekesindedir. Onun için büyüklenme, 

cahilin cehalet meyvesidir. Şeytan âlimdi ama kibrinden ötürü ilmi ona fayda vermedi. Benim 
azizim! Âlim, alçakgönüllü, yumuşak sözlü, başkalarına faydalı olamadığını anladığında 

kederli olandır. Alçakgönüllü âlimler altı işle tanınırlar: Vururlar, tutarlar, verirler, kırarlar 
ve hazırlanırlar. Bil ki dinlerini “tutarlar” ve itaat ederler. “Verirler”, cömerttirler. 

“Kırarlar”, kendi nefislerini dizginlerler. Dünyanın aldatmasından kaçarak giderler. 

“Hazırlanırlar”, ölüme, mezarda yatmaya hazılık yaparlar. Kıyamette dirilecekleri 
düşüncesini taşırlar.) 

 

Ardından “taş” ile “ağaç” örnekleri ve Hz. Âdem ile şeytan arasındaki münasebet verilerek kibrin 

insanda yaptığı tahribat ve âlimlerin yukarıda sayılan yüksek hasletlerinin derecesini oldukça düşüreceği 

nasihat yoluyla anlatılmaya çalışılır: 

 

“Ol ʿālimler ḳatında oturuŋ kim sizi tekebbürlükden tevāżuʿluġa ündeye, yaʿnī köŋül 

ululuġından köŋül aşaḳlıġına ündeye. Anuŋ içün kim aşaḳlıḳ ululıḳ sebebidür. Her kim düşt-

ḫˇār boldı erse tekebbürlükden boldı. Körmes müseŋ eger bir direm ṭaşı deŋize kemişeseŋ 

dibine degin durmas ve eger yüz batman aġacı deŋize kemişseŋ ilk düşdükden biraz aşaġa iner, 

kirü ṣu üstine çıḳar. Bunuŋ içinde ḥikmet ol durur kim ḳaçan yaġmur yaġsa ṭaş üzre, ṭaş 

 
16 Metinde “altı iş”in “beş”i anılmış ve “vururlar” ifadesi açıklanmamıştır. 



 

Behcetü’l-Hadâʾık Fî-Mevʿizati’l-Halâʾık’ta “İlim” ve “Âlim” 

 

    403 

tekebbürluḳ ḳılur, ṣuvı altına alur. Yine yaġmur aġaç üzre yaġsa aġacuŋ dibine iner, aġaç 

tevāżuʿluḳ ḳılur, ṣuvı dibinden kökleri birle, ṭamarları birle ṭartar, budaḳlarına kötürür, baş 

üzre tāc eylenür… ʿAceb mü durur kim tevāżuʿluḳ birle ululuḳa deginse? Ādem ʿaleyhi’s-

selām aşaḳlıḳ ḳıldı, yücelik buldı, şeyṭān yücelik ḳıldı aşaḳlıḳ buldı. İblīsden tekebbürlik 

sebebinden feriştelik ṭonın çıḳardılar, dergāhdan sürdiler… Ādemüŋ tevāżuʿluḳından ötrü 

yazuḳın çıḳardılar, maġfiret tācın başına urdılar. Uçmaḳa kivürdiler… Kösterdi tevāżuʿ 

ḳılanlar yoḳaru aġçı durur, tekebbür ḳılanlar aşaġa düşiçi durur... İblīse Ādeme sücūd ḳılmaḳ 

buyurdılar. Ol sücūd ḳılmaġa tekebbürlük ḳılduġı içün nūrdan çıḳardılar, ḳaraŋuluġa 

kemişdiler… Bilgil kim tekebbürlik İblīsden mīrās ḳalmış durur. Tevāżuʿluḳ Ādemden mīrās 

ḳalmış durur… Pes tekebbürlük ḳomaḳ aşaḳlıḳ bolur ve aşaḳlıḳ īmān bolur (Canpolat, 2018, 

s. 162-164).” 

(Sizi büyüklenmekten alçakgönüllü olmaya çağıran âlimlerle oturun. Onun için 

alçakgönüllülük, yücelik sebebidir. Her kim zor durumda kaldıysa bu, büyüklenmekten oldu. 
Bir dirhem taşı denize attığında denizin dibine kadar battığını ve orada kalığını ama yüz 

batman ağacı denize attığında önce battığını ve sonra hemen su üstüne çıktığını görmez misin? 

Ne zaman yağmur yağsa taş, büyüklenerek üstündeki suyu altına alır. Ağaç alçakgönüllülük 

yaparak yağmur suyunu dibine kadar çeker ve kökünden damarlarına kadar yayar ve baş tacı 

yapar… Alçakgönüllülük ile yüceliğe erişilirse buna şaşılır mı? Âdem aleyhisselam 
alçakgönüllülük gösterdi, yücelik buldu. Şeytan ise büyüklendi, aşağılık oldu. Şeytandan 

büyüklenmesi sebebiyle cennet elbisesini çıkardılar, dergâhtan sürdüler... Âdem’in 

alçakgönüllülüğü sebebiyle günahını affettiler, ona bağışlanma tacı giydirdiler, cennete 
girdirdiler… Alçakgönüllülük gösterenlerin mertebeleri arttı, büyüklenenlerin ise derecesi 

düştü… Şeytana Âdem’e secde etmesi emredildi ama büyüklenip bunu reddettiği için onu 
nurdan çıkardılar, karanlığa attılar… Bil ki büyüklenme şeytandan, alçakgönüllülük ise 

Âdem’den bu zamana gelmiştir… Büyüklenen aşağılık bulur, alçakgönüllülük ise imanı 

güçlendirir.) 

Düşmanlıktan Dostluğa 

Müellife göre ideal bir âlim, müslümanlar arasındaki düşmanlığın zarar verdiğini, dostluğun 

olmaması için hiçbir gerekçenin olmadığını, asıl düşmanın insanlar değil şeytan olduğunu, onunla mücadele 

etmek gerektiğini söyleyendir: 

 

“Ol ʿālim ḳatında oturuŋ kim sizi düşmānlıḳdan dūstlıġa ündese. Bilgil kim müʾminler birle 

düşmānlıḳ ḳılmaḳ hīç ḥālde ṣavāb degül. ʿAzīz-i men, düşmānlık ḥālinden ögüt birgil özüŋe 

kim ud ketürmeyesin yüzüŋe fe-tuṣbiḥu ʿalā mā faʿaltum nādimīn.17 Bolmaya kim ilk ḥālde 

düşmānlıḳ ḳılasaŋ ve soŋ ḥālde peşīmān bolasan. İmdi ögüdi özüŋe nite bireseŋ, ayıtġıl: Ey 

ten, eger doḳışur erseŋ şeyṭān birle doḳuşġıl, ʿadāvet üzre. Ol ʿadāvet ḳılduġuŋ kimse ikidin 

daşdın degül: Ya devlet ḥālinde bolġa ya miḥnet ḫālinde bolġa. Eger devlet ḥālinde erse anuŋ 

birle başa çıḳmayasen ve miḥnet ḥālinde erse düşmānlıḳ ḫoẕ ḥācet degül aŋa. Uçmaḳlıḳdur ya 

ṭamuluḳ. Eger uçmaḳlıḳ erse cefāŋ hīç aŋa ziyānı yoḳ. Eger ṭamuluḳ erse aŋa ṭamudan beter 

hīç nese ḳılmayasın… Ḳaçan bu maʿnīleri bildürse düşmeni dūstluġa ündemiş bolur (Canpolat, 

2018, s. 164).” 

(Sizi düşmanlıktan uzak tutup dost yapmak için gayret eden âlimin yanında bulunun. Bil ki 

müminler arasında düşmanlık yapmak hiçbir şekilde doğru değil. Benim azizim! Düşmanlık 
konusunda [dikkatli olmak adına] kendine ögüt ver ki [sonunda] utanma. Başta düşmanlık 

edersen sonra pişman olursun. Şimdi bu konuda kendine öğüt ver: Ey kendim! Eğer savaşırsan 

sadece şeytanla düşmanlık ederek savaş. Senin düşmanlık edeceğin insan ya mutlu olan ya da 

sıkıntı içinde olandır. Eğer mutlu ise zaten yapacağın düşmanlık onları etkilemeyecektir. Eğer 

 
17 Hucurât suresi, 6. ayet. 



 

Muhittin TURAN 

 

    404 

sıkıntı içindeyse ona düşmanlık yapmaya gerek kalmayacaktır. İşte o, cennetlik veya 
cehennemliktir. Cennetlik ise senin vereceğin cefadan etkilenmeyecektir. Eğer cehennemlik ise 

[bir şey yapmana gerek yok. Çünkü] cehennemden daha büyük cefa yoktur… İşte bir âlim, ne 

zaman bu bilgileri verse insanları düşmanlıktan dostluğa davet etmiş olur.) 

İkiyüzlülükten Samimiyete 

Müellif, riyanın tanımını “Riyā, ṭāʿatı ḫalḳa köceŋletmek bolur.” yani “İkiyüzlülük, taatini 

başkalarına güzel göstermektir.” şeklinde yaparak bu özelliğin müminlerde ve âlimlerde kesinlikle 

olmaması gerektiğini söyler. 

Müellife göre ikiyüzlülük (riya) müminlerden ve âlimlerden uzak olmalıdır. İbadetin içerisine riya 

katılırsa bütün ibadetler rüzgârın, önüne kattığı her şeyi dağıttığı gibi yok olur: 

 

“Ol ʿālim ḳatında oturuŋ kim sizi riyādan iḫlāṣa ündese. Eyle kim kösterür kim riyā 

müʾminlerden ṣavulmış durur muḫliṣīne lehu’d-dīn.18 Yine riyā munlar yüzine vurulmış durur 

yurâûne’n-nâs.19 Ḳaçan kim riyāya kendü ṭāʿatuŋ içinde yol birseŋ, kendü ṭāʿatuŋı yile 

birmege rıżā birmiş bolursın. Riyā, ṭāʿatı ḫalḳa köceŋletmek bolur. Ey dūst, ḳılduġuŋ ṭāʿatı 

ḫalḳa köceŋletmek, oġurlıḳ ḳılur erken it çeŋiletmek kibi bolur… Ṭāʿatuŋızı riyā birle yalıŋ 

ḳılmaŋ. Ṭāʿat meseli aġaca meŋzer. Aġacuŋ ṭonı topraḳ birle ḳabı durur, ṭāʿatuŋ donı iḫlāṣ 

durur. Nitekim aġacuŋ ḳabın ṣoysaŋ ve ṭopraḳın ḳabın kidersen aġaç ḳurır. İssi yimişden 

maḥrūm ḳalur. Yine ṭāʿatı iḫlāṣ donından yalıŋ ḳılsaŋ aġacı ḳurır, issi sevābından maḥrūm 

ḳalur. Her kim riyā birle ṭāʿatuŋ perdesin yırtdı ḳıyāmette yüzine ḳara dürtdi yevme tebyażżu 

vücūhun ve tesveddü vücūh20 (Canpolat, 2018, s. 164-165).” 

(Sizi ikiyüzlülükten samimiyete çağıran âlimlerin yanında oturun. Ayette belirtildiği gibi 

ikiyüzlülük, “içten bir dindarlıkla” yaşayan müminlerden çeklip alınmıştır. İkiyüzlülük, 
“insanlara gösteriş yapanlar”ın işidir. Taatine ikiyüzlülük karıştırırsan, tüm ibadetlerini boşa 

yapmış olursun. İkiyüzlülük, taatini başkalarına güzel göstermektir. Ey dost! Yaptığın taati 

halka güzel göstermek, hırsızlık yaparken bir köpeği dayakla ağlar gibi bağırtmaya benzer… 

Taatinizi ikiyüzlülükle yakmayın. Taat, ağaç gibidir. Ağacın elbisesi toprak ile kabuğudur. 

Taatin elbisesi de samimiyettir. Nitekim ağacın kabuğunu soysan ve toprağını çeksen ağaç 
kurur, faydalı yemişten mahrum kalır. Aynı şekilde taati de samimiyet elbisesinden soysarsan 

ağacı kurutmuş olursun, tüm sevaptan mahrum kalırsın. Kim ikiyüzlülükle taatin perdesini 

yırtarsa kıyamette yüzüne kara sürülecektir: “Bir gün ki nice yüzler ağaracak, nice yüzler de 
kararacaktır.”) 

 

Konu ile ilgili manzume şu şekildedir: 

 

1. “Diler erseŋ yarınġı kün yavuz bolmaya ḥālüŋ 

Ḳulluḳ ḳıl iḫlāṣ birle ṭāʿatuŋ ḳılma yalıŋ 

 

2. Ḳılur erseŋ iḫlāṣ birle dükel dürlü ṭāʿatı 

Mengü uçmaḳ içinde döşegüŋ bolġa ḳalıŋ 

 

3. Riyā birle öderseŋ namāz birle zekātı 

Yarınḳı kün müzdden boş ḳala iki eliŋ 

 

4. Saḳınġıl sen riyādan ʿāḳil erseŋ dut ögüt 

 
18 Müʾmin suresi, 14 ayet. 
19 Nisâ suresi, 142. ayet. 
20 Âl-i İmrân suresi, 106. ayet. 



 

Behcetü’l-Hadâʾık Fî-Mevʿizati’l-Halâʾık’ta “İlim” ve “Âlim” 

 

    405 

Riyā ehlinüŋ yiri yanar od yaḳar yalıŋ 

 

5. Her ne ḫayr kim ḳılursaŋ yir yüzinde ey ʿāḳil 

Assı ḳılmaya saŋa bil anda dükel mālıŋ (Canpolat, 2018, s. 164-165)” 

 

(Yarınki hâlinin kötü olmasını istemiyorsan ihlasla kulluk yap, [yani] taatini çıplak bırakma/ 
Bütün taatini ihlasla yaparsan, ebedî cennet içinde döşeğin kalın olur / Namaz ve zekâta 

ikiyüzlülük karıştırırsan, yarın iki elin mükâfattan boş kalır/ İkiyüzlülükten sakın, akıllı isen 
öğüt tut. İkiyüzlü olanların yeri, yalın bir şekilde yakan ateştir/ Ey akıllı! Yeryüzünde ne kadar 

hayır yaparsan [bu senin kârınadır. Çünkü] hiçbir malın sana fayda sağlamayacağını bil.) 

Hırs ve Tamahkârlıktan Takvaya 

Diğer başlıklarda olduğu gibi burada da önce ideal bir âlimin özellikleri, söylem ve tavırları verilmiş, 

ardından bunların ne mana ifade ettiği ayrıntılı bir şekilde ve örnekleriyle anlatılmıştır. Bu bölümde diğer 

bölümlere göre içtimai birlikteliğin yanında kişinin iç dünyasını düzenlemeye yönelik bilgiler de verilir. Bu 

durum bir âlimin, insanın hem şahsi hayatını hem de içtimai düzen noktasındaki tavırlarını belirlemede söz 

sahibi olduğunu gösterir.  

Burada müellif bir âlimin, ahireti unutturacak olan dünya hırsından uzak bir tavrı ya da yaşantıyı 

hayatına yerleştirmesi gerektiğini söyler. Ahireti unutmamak, namaz kılmak, tamahkârlık etmemek, 

zamanını faydalı işlerle değerlendirmek, dünyaya aldanmamak, nefsinin kölesi olmamak gibi konular 

bunlardandır: 

 

“Ol ʿālim ḳatında oturuŋ kim sizi dünyādan āhirete ündese, eyle kösterür kim dünyānı ḳısmet 

ḳılmış durur. İşlese işlemese birür. Yine āḫireti işleyene birür ve işlemeyene birmes. Dünyānı 

kime işlep birür kime işlemedin birür. Anuŋ içün dürişürsiz, bir yarmaḳ içün ḳırışursiz, 

ḳarındaşuŋuz birle vurışursiz. Āḫireti işlemeyinçe birmes, anı kemişürsiz. İş bitirdüm 

diyübenin andan dumışursiz. İssi ṭumlu dimedin dünyeligi dirişürsiz. Namāz ḳılası vaḳtın 

sovuḳ diyüp üşirsiz. Yazla işüm bar diyüp namāzdan savışursiz. Taŋrı ḥaḳḳın bir diseler 

eŋseŋizi ḳaşırsiz. Bu muʿāmele birle yirüŋ eylemeyesin, ḳorḳu durur uçmaḳ yıyısın 

yıylamayasın. Ey miskin, meger ʿāḳil degülseŋ, eger dünyā işini anuŋ içün işler erseŋ kim 

dünyāyı artuḳ bulġasın, ol artuḳ ḳısmetden degir, rencden degmes. Ol kim ezelde yazılmış 

durur, artmas. Eger artar dir erseŋ artmas, velīkin ḥarīṣlıḳ artar. Anuŋ içün kim miŋ birse iki 

miŋ isterseŋ. Ol miŋ kim birdi, ḳısmet durur, iki miŋ istedügüŋ ḥarīṣlıḳ durur. Nice kim birür 

erse taḳı artuḳ istersin. Bu artuḳluġuŋ hīç ḳıyı bolmas. Uçsuz ḳıyısuz bu cihānda hīç nese 

bolmas.” 

(Dünya[ya kapılıp] ahireti [unutmamaya] davet eden âlimlerle oturun. [Allah] dünyayı nasip 

alma yeri yapmıştır. [Burada] çalışsan da çalışmasan da dünyalıkları elde edebilirsin [ama] 
ahireti [orası için] çalışana verir, çalışmayana vermez. Dünyayı çalışana da verir 

çalışmayana da verir. O yüzden para için birbirinizi öldürürsünüz, kardeşinizle bile 
savaşırsınız. [Oysa] ahireti [Allah] çalışmayana vermediği için onu bırakırsınız [ya da] “Ben 

ahiret için yeterince çalıştım.”  deyip [kendinizi kandırarak] bir köşeye çekilip beklersiniz. 

Hiç ölçüp biçmeden dünyalıkları toplarsınız. Namaz kılma vaktinde “soğuk” deyip üşürsünüz. 
“Çok günahım var zaten.” deyip namazdan uzaklaşırsınız. “Allah’ın sözünü dinle!” deseler 

ensenizi kaşırsınız.21 Bu durumda yerinizi sağlama alamazsın (yani) korkarım ki cennet kokusu 
alamazsın. Ey miskin! Eğer aklın yoksa ve eğer [sadece] dünya için çalışıyorsan emeline 

ulaşırsın ve dünyalıklar sana ulaşır, [bu dünyada] sıkıntı yaşamazsın. [Her şeyde olduğu gibi] 

bu durum da ezelde yazılmıştır. Ne artar ne de eksilir ama [dünyaya olan] hırsın artar. Onun 

içindir ki [Allah] bin verse iki bin istersin. O’nun bin vermesi kısmettir. İki bin istemekse 

 
21 “Ensesini kaşımak” deyimi “Ne yapacağını bilemeyip kötü kötü düşünmek.” (Aksoy, 2016, s. 768) manasına gelir. 



 

Muhittin TURAN 

 

    406 

hırstır. Çok verse daha da çok istersin. Bu isteklerinin hiç sınırı olmaz. Sınırsız isteklerin 
olduğu bu dünya bir işe yaramaz.) 

 

Konu ile ilgili iki manzumeden ilki şu şekildedir: 

 

1.  “Dünyālikni dirşürüp altunları ṣayınça 

 Dünyā içre yörigil peyġāmberler ṣuyınça 

 

2. Işbu dünyā bir deŋiz dek mevc urur ol 

 Ḳapmasun sini mevci yörimegil ḳıyınça 

 

3. İmdi kim sen ortasınġa düşdüŋ erse 

 Yalvar ol Subḥānġa yazuḳuŋnı yoyınça 

 

4. Seni dünyā ḳoyasıdur aŋsuz cān 

 Dünyānı sen ḳoġıl cān ol ḳoyınça 

 

5. Ḳulluḳ ḳıl ḳorḳu ṭonın key ʿāḳil erseŋ 

Ḳorḳu ḳulluḳ birle nefsüŋ sıyınça 

 

6. Dürlü dürlü ṭonlar keyüp bu ne duşaŋlıḳ 

 Yatġasıŋız yir ṭopraḳı içre boyınça” 

 

(Dünyalık toplayıp altınları sayacağına, dünyada peygamberlerin yolundan yürü/ Bu dünya 

bir deniz gibi dalgalanır. Dalgası seni kapmasın, kıyısında dolaşma/ Şimdi sen [bu denizin] 

ortasına düştün ise Sübhan’a günahlarını yok edinceye kadar yalvar/ Dünya senin canını 
ansızın bırakır. O seni bırakmadan sen onu bırak/ Akıllı isen kulluk et, korku elbisesini giy. 

Nefsini yeninceye kadar korku ile kulluk et/ Türlü türlü elbiseler giyip de bu ne caka satmak! 

[Sonunda] toprak altında boylu boyunca yatacaksınız.) 

 

İkinci manzume de şöyledir: 
 

1. “Dünyā dipsüz deŋizdür ṣanmas musaŋ batmaġı 

Revā körme dünyāġa āḫiretni ṣatmaġı 

 

2. Ḥaḳ emrinçe yörigil Ḥaḳ sevgüsi bulġasaŋ 

Ḳoġıl bidʿat ipine bāṭıl başıŋ çatmaġı 

 

3. ʿAyyār sevgü durur dünyā yalġandur dūstluġı 

ʿĀḳil erseŋ kes andan uzun ümīẕ dutmaġı 

 

4. Ey ḥarīṣ bolup turmaġıl dünyāġa 

Aġır ziyān durur dünyā seni utmaġı 

 

5. Dīn issine dünyā sevmek eygü degül 

Müʾmin erseŋ dünyā saŋa sevgü degül 

 

6. Az üküş kim direrse bu dünyānı 

Bellü bilsün dükedü yigü degül 

 

7. Sanmaġıl dünyā saŋa mengü ḳala 



 

Behcetü’l-Hadâʾık Fî-Mevʿizati’l-Halâʾık’ta “İlim” ve “Âlim” 

 

    407 

Dünyā keçer kimsege mengü degül (Canpolat, 2018, s. 167, 168)” 

 

(Dünya dipsiz bir denizdir, batmayacağını mı sanırsın? Dünya için ahiretini satmayı reva 

görme/ Allah’ın emrince yaşarsan O’nun sevgisini bulursun. Dine sonradan giren şeyleri 

bırak, batıldan uzaklaş/ Dünya sevgisi hilekârdır, dünyanın dostluğu da yalandır. Akıllıysan 

ona uzun ümit bağlamayı kes/ Dünyada hırslı olarak yaşama, dünya seni alt üst eder, ağır 
ziyanda olursun/ Dini bilene dünyayı sevmek iyi değil. Mümin isen dünya sana sevgili gelmez/ 

Az veya çok dünya için yaşayarak zamanını tüketmek iyi değil/ Dünyanın sana ebedî 
kalacağını sanma. Dünya geçer, kimseye ebedî değil.) 

 

Behcetü’l-Hadâʾık’taki tüm bu bilgiler ilmin, şahsi ve içtimai hayatta başat öge olduğunu 

göstermesinin yanında ahlakla birlikte mana kazandığını gösterir niteliktedir. Diğer bir ifadeyle, ideal bir 

“öğretmen”de sadece bilgi değil, yukarıda sayılan ahlaki özelliklerin de olması gerektiğine vurgu yapılır. 

“Öğretmen”in çok yönlü ve halka dönük, alçak gönüllü, samimi, liyakat sahibi olması gerektiği bu şekilde 

verilmiş olur. Eserde, “Hocanın dediğini yap, yaptığını yapma.” sözündeki samimiyetsizliğin bir öğretmeni 

olması gerektiği yerde konumlandırmayacağının altı çizilir. Bu durumun da söylem ve hareketleriyle 

topluma yön vermesi gereken bir eğitimciyi “rol model” olmaktan çok “rol yapan” konumuna düşüreceği 

mesajı verilir. Hâl böyleyken müellif, bunun gibi âlimlerin, yaşadığı zamanda az bulunduğunun da  altını 

çizer. 

Ele alınışı bakımından farklı olsa da ilim ve âlim konusunda Behcetü’l-Hadâʾık’tan sonra Osmanlı 

Devleti döneminde kaleme alınan bazı eserler vardır. Bu eserler, Behcetü’l-Hadâʾık’ın ilmi ve âlimi geniş 

bir tasnife tabi tutması, bilgileri çeşitli açılardan örneklendirmesi, diyaloglara yer vermesi, dinî ögelere 

ağırlık vermesi gibi birtakım özellikler bakımından ayrılırlar. Bu tür eserlerden olan nasihatnamelerde ilmin 

çeşitli benzetmelerle insana kazandırdıkları, toplum içerisinde insanı getirdiği yüksek konum vb. konularda 

doyurucu bilgiler verilmiştir. XVII. yüzyıl divan şairi Nâbî’nin Hayriyye-i Nâbî’sindeki (Kaplan, 2015) 

“Matlab-ı Dâniş-i Envâʿ-ı Ulûm” (s. 197-201) bahsinde ilim öğrenmenin hayvanla insanı ayıran en önemli 

özellik olduğu ve cehaletin zararları konusunda öğütler verilir. XVIII. yüzyıl divan şairi Sünbülzâde 

Vehbî’nin Lutfiyye’sinde (Beyzâdeoğlu, 1994) “Der-Fezâʾil-i İlm-i Şerîf”, (s. 24-26), “Der-Tarîk-i Ulemâ” 

(s. 119-120), “Der-Tarîk-i Hâcegânî” (s. 120-124) gibi bölümlerde de aynı konular benzer şekillerde ifade 

edilmiştir. Buralarda ilmin, insanın yaratılış gayelerinden biri olduğu ve ahlaki yapısının vazgeçilmez bir 

ögesini teşkil ettiği anlatılır. 1890-91 yılında kaleme alınan Mahzenü’l-Ulûm (Sergis ve Seyyid, 1308) adlı 

ilim ve fenlere dair yazılmış olan kitapta da ilmin kapsamı (s. 9-16), mevzuatı (s. 29-31), mahiyeti ve 

tanımları (s. 17-22), “fazileti” (s. 50-52), tahsilinin şartları (s. 74-78), çeşitleri (s. 84-319) gibi konular 29 

bölümde etraflıca ele alınmıştır. Taşköprî-zâde Ahmed Efendi (öl. 1561)’nin oğlu Kemâleddin Mehmed 

Efendi, babasının Miftâhü’s-Saʿâde ve Misbâhü’s-Siyâde isimli Arapça eserini Türkçeye tercüme etmiştir. 

1895-96 yılında basılan ve Mevzûʿatü’l-Ulûm (Kemâleddin, 1313) adını alan bu eser, Behcetü’l-Hadâʾık’la 

söz konusu manalarda benzerlik göstermektedir. İlim hakkında malumat veren ve aynı zamanda 

bibliyografik özellik taşıyan bu eserin “Üstâdın İntihâbı”, yani öğretmenin nasıl seçilmesi gerektiğini 

anlatan bölüm ve 10 maddede özetlenen “Vezâif-i Muallim” (s. 67-68) bölümü, Behcetü’l-Hadâʾık’taki “bir 

âlimde olması gereken özellikler” bölümüyle hemen aynıdır. “Muallim, Tilmîzine Emrettiği Efʿâl ile Ola, 

Kendisi Âmil Olmalıdır” başlığıyla verilen bilgiler ve buradaki bir nazım parçası, Behcetü’l-Hadâʾık’taki 

“resmî” yani “ilmiyle amel etmeyen” âlimlerin anlatıldığı bölümle neredeyse aynılık arz etmektedir: 

 

1. “Ey muʿallim çün merâmın âhara taʿlîmdir 

Nefsini taʿlîme niçün eylemesin ihtimâm 

 

2. Vasf edersin hastaya durmaz devâ-yı nâfiʿi 

Anı bilmezsin ki sende dahi muhkemdir sakkâm 

 

3. Saʿy idersin kılmaya ıslâh u irşâd bizi 

Kendi hâlinde velî yoktur sedâd u intizâm 



 

Muhittin TURAN 

 

    408 

 

4. Evvelâ gayy u şakâdan nefsini nehy eyle sen 

Sende eylerse eser teʾsîr eder gayra kelâm 

   

5. Ol zamânda vaʿz u taʿlîmât olur makbûl-ı hulk 

Âlem içinde olursun muktedâ-yı hâs u âm (Kemâleddin, 1313, s. 84)” 

 

Ayrıca “Fazîlet-i İlm” (s. 27-30), “Fazîletü’t-Taʿlîm” (s. 32-39), “Ulûmun Manâ ve Şerefini Bilmek” 

(s. 66-67) gibi bölümler de Behcetü’l-Hadâʾık’ın verdiği bilgilerle oldukça benzeşmektedir.  

Dolayısıyla Anadolu’da kaleme alınmış muhtemel ilk Türkçe edebî eser diyebileceğimiz Behcetü’l-

Hadâʾık’tan sonra bu konuda -işleniş tarzı bakımından bazı farklılıklar olsa da- birtakım eser, klasik Türk 

edebiyatı geleneği içerisinde yerini almıştır. 

Sonuç 

XII. ve XIII. yüzyıllarda özellikle Anadolu coğrafyasında siyasi ve sosyal alanda gelişen olaylar ve 

Selçuklu Devleti, bu coğrafyada ilmin, sanatın ve edebiyatın gelişmesi için uygun bir zemin hazırlamıştır. 

Her ne kadar Selçuklu döneminin hâkim dilleri Farsça ve Arapça olsa da zamanla Türk ediplerin ve âlimlerin 

kaleme aldıkları telif ve tercüme eserlerle Türkçe ve Türk kültürü süratle Anadolu’nun diğer köşelerine 

yayılmıştır. Böylece Türk kültür ve medeniyetinin Orta Asya’dan sonra diğer önemli halkasını oluşturacak 

bir edebî dil oluşmaya başlamıştır. Anadolu Selçuklu devrinde Yûnus Emre, Sultan Veled ve Nâsırî gibi 

şairler tarafından kaleme alınan şiirlerden önce Anadolu’da yazılan ilk eser olma ihtimali kuvvetli olan 

Behcetü’l-Hadâʾık, bu edebî dilin oluşumuna öncülük etmiştir. 

Dönemindeki edebî eserler arasında Behcetü’l-Hadâʾık’ın yeri ve önemi farklıdır. Eserin bu 

coğrafyada yazılan ilk Türkçe edebî eser olma ihtimali bu farklılıkların başında gelir.  Döneminde kaleme 

alınan Yûnus Emre’nin Divan’ı ve Risâletü’n-Nushiyye’si, Nâsırî ve Evhadüddîn-i Kirmânî’nin 

manzumeleri yanında Behcetü’l-Hadâʾık hem nazım hem de nesir olarak daha zengin bir yapı arz etmektedir. 

Baştan sonra Türkçe kaleme alınmış bu eserle çağdaş olan Sultan Veled’in Divan, Velednâme ve Rebâb-

nâme isimli eserlerinde ve Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’de Türkçe beyitlerin sayısının oldukça az olması da 

Behcetü’l-Hadâʾik’i özgün bir yerde konumlandıran diğer bir husustur. 

Eser, sıcak ve samimi bir dille, Anadolu halkına birlik ve beraberlik, iyi insan olma gibi özellikle 

içtimai manada gerekli olan konuları anlatmaktadır. Bu bilgiler “bilmek” ve öğretmek” ameliyeleri etrafında 

şekillenerek şahsi ve içtimai hayatın anlam bulmasında büyük önem arz eder. Esere göre en çatı ifade olarak 

“etkili öğretim” başlığı altında amacına uygun bir biçimde işlenebilen ilim, salt ve soyut bir varlık olarak 

değil, faaliyet sahasına geçirildiği zaman mana kazanan bir güç olarak görülür. O güç, ahlakı inşa eden bir 

unsur olarak düşünülmekte ve toplumun temel ögelerini oluşturmaktadır.  

Sonuç olarak Anadolu’da XIII. yüzyılda kaleme alınmış bu Türkçe edebî eserde eğitim öğretimle 

ilgili önemli bilgilerin verilmesi, “bilme”nin ve “öğretme”nin kutsal inançlarla yoğrularak Türklere 

anlatılmaya çalışılması, eserin aynı coğrafyada yaşayan insanların hem iç dünyalarını imar etmede ama daha 

çok birbirleriyle münasebetlerini belirlemede bir kılavuzluk yaptığı söylenebilir. Bu bilgiler birlikte 
düşünüldüğünde Behcetü’l-Hadâʾık, Anadolu Selçuklu Devleti döneminde ilim ve âlim konusunda önemli 

bilgiler veren ve sonuçta birlik ve beraberliğin, yani içtimai düzenin teminine yönelik bir adım olarak 

düşünülebilecek Türkçe edebî eser olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Çıkar çatışması: Yazar çıkar çatışması bildirmemiştir. 

Mali destek: Yazar bu çalışma için mali destek almadığını bildirmiştir.  

Etik kurul onayı: Yazar bu çalışmada etik kurul onayına gereksinim duymadığını beyan etmiştir. 

Kaynakça  

Aça, M., Gökalp, H., Kocakaplan, İ. (2011). Başlangıçtan günümüze Türk edebiyatında tür ve şekil bilgisi. Kesit Yayınları. 



 

Behcetü’l-Hadâʾık Fî-Mevʿizati’l-Halâʾık’ta “İlim” ve “Âlim” 

 

    409 

Akar, M. (1987). Şeyyad Hamza hakkında yeni bilgiler. Türklük Araştırmaları Dergisi, 2, 1-14. 

Aksoy, Ö. A. (2016). Atasözleri ve deyimler sözlüğü (Cilt 2). İnkılâp Yayınları. 

Argunşah, M. (2021). Anadolu’da ilk Türk şairleri ve Yunus Emre. Y. Topaloğlu, L. Doğan, A. N. Özdemir ve M. Atakan (Yay. 

haz.), Vefatının 700. yılında Yunus Emre hatıra kitabı içinde (ss. 159-180). Trakya Üniversitesi Yayınları. 

Bayram, M. (1981). Anadolu’da telif edilen ilk eser: Keşfü’l-Akabe-İbnü’l-Kemâl İlyâs b. Ahmed. Hayra Hizmet Vakfı Yayınları. 

Beyzâdeoğlu, S. A. (1994). Vehbî-Lutfiyye. Bedir Yayınevi. 

Canpolat, M. (1968). Behcetü’l-Hadâik’in dili üzerine. Türk Dili Araştırmaları Yıllığı - Belleten, 15, 165-175. 

Canpolat, M. (2018). Behcetü’l-Hadâik Fî Mev‘izati’l-Halâik. Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Ersoy, E. ve Ay, Ü. (2015). Hoca Dehhânî hakkında yeni bilgiler. Divan Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, 15, 1-26. 

Ertaylan, İ. H. (1949). VII. H./XIII. M. asra ait çok değerli bir Türk dili yadigârı: Behcetü’l-Hadâik Fi Mev’izet il-Halâik. Türk Dili 

ve Edebiyatı Dergisi, 3, 275-293. 

Kahya, E. (2004). Anadolu Selçukluları ve beylikler dönemindeki bilimsel çalışlmaların kısa bir değerlendirmesi. Türkiye 

Araştırmaları Literatür Dergisi 2(4), 73-80. 

Kaplan, M. (2015). Hayriyye-i Nâbî. Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Yayınları. 

Karaismailoğlu, A. (2001). Klasik dönem Türk şiiri incelemeleri. Akçağ Yayınları. 

Kartal, A. (2008a). Şiraz’dan İstanbul’a Türk-Fars kültür coğrafyası üzerine araştırmalar. Kriter Yayınları. 

Kartal, A. (2008b). Anadolu Selçuklu devleti döneminde dil ve edebiyat. Divan Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, 1, 95-168. 

Kemâleddin Mehmed Efendi (1313). Mevzûatü’l-Ulûm. İkdam Matbaası. 

Koç, M. (2011). Anadolu’da ilk Türkçe telif eser. Bilig, 57, 159-172. 

Köksal, M. F. (2015). Ana kaynaklarıyla Türk ahiliği. Doğu Kütüphanesi Yayınları. 

Mazıoğlu, H. (2014). Eski Türk edebiyatı makaleleri. Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Merçil, E. (2000). Türkiye Selçukluları devrinde Türkçe’nin resmî dil olmasını kim kabul etti? Belleten, 64(239), 51-58. 

Sergis Orpilyan ve Seyyid Abdülzâde Mehmed Tâhir (1308). Mahzenü’l-Ulûm. A. Asadoryan Şirket-i Mürettebiye Matbaası. 

Peacock, A. C. S. (2023). Moğol Anadolu’sunda İslam, edebiyat ve toplum. Koç Üniversitesi Yayınları. 

Sezen, T. (2017). Osmanlı yer adları. T.C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü Yayınları. 

Tezcan, S. (1994). Anadolu Türk yazınının başlangıç döneminde bir yazar ve Çarḫ-nāme’nin tarihlendirilmesi üzerine. Türk Dilleri 

Araştırmaları 4, 75-88. 

Yıldırım, A., ve Ulucan, M. (2024). Mecmu’a-i lügat sözlük. Kitabevi Yayınları. 


	Giriş
	Behcetü’l-Hadâʾık Hakkında Kısa Bilgiler
	İsmî (Sahte Âlimler)
	Sonuç
	Kaynakça



