
533

Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi
Journal of Modern Turkish History Studies
XXV/50 (2025 Bahar/Spring), ss. 533-570.

Geliş Tarihi: 8 Kasım 2024
Kabul Tarihi: 16 Nisan 2025

	 Araştırma Makalesi /Research Article

*	 Bu makalede Etik Kurul Onayı gerektiren bir çalışma bulunmamaktadır.
	 There is no study that would require the approval of the Ethical Committee in this article.
**	 Dr., 
	 (e-posta: nagehaneren38@gmail.com), (ORCİD: 0000-0003-2820-1288).

DOI: 10.18244/cttad.1581347

TÜRKİYE’NİN 1970’Lİ YILLARINDA
SANAT VE İDEOLOJİ BAĞLAMINDA

MİLLİYETÇİ FRAKSİYONUN FAALİYETLERİ*

Nagihan EREN**

Öz
Türk siyasi ve fikri hayatında 1961 Anayasası kendinden sonraki yaklaşık 

yirmi yılı etkileyecek çok önemli gelişmelerin önünü açmıştır. Anayasanın getirdiği 
özgürlük ortamında sosyalist-komünist düzen tasavvurlarının açıktan söylenmeye 
başlanması, öğrenci örgütlerinin üniversite içinde ve dışında yaptıkları eylemler, 
köylü ve işçi sınıflarının örgütsel mücadelesi, Türk solunda daha önce yaşanmamış 
gelişmeler olarak ortaya çıkmıştır. Bu gelişmeler karşısında ise milliyetçi öğrenci 
örgütleri kurulmaya başlamış ve 1969’da Cumhuriyetçi Köylü Millet Partisi’nin 
(CKMP) Milliyetçi Hareket Partisi’ne (MHP) dönüşmesiyle milliyetçi kesim sol 
düşünce grupları karşısında kendi fikirlerini inşa etmeye ve genişletmeye çalışmıştır. 
Literatüre sağ-sol çatışması şeklinde geçen bu dönemde kültür ve sanat faaliyetleri 
de siyasallaşmıştır. Dönemin en belirgin özelliği olan ideolojik mücadele, sanatın 
çeşitli kollarında çok yoğun bir şekilde kendini göstermiştir. Bilhassa 1970’ler 
boyunca Türk solu kültür-sanat faaliyetleriyle sesini duyururken ideolojiyi sanatla 
sentezleme çalışmalarında öne çıkmıştır. Bu durumu fark eden milliyetçi fraksiyon, 
hem kendi camiasında kitle bilincini artırmak hem de olumlu bir kamuoyu inşa 
etmek için kültür-sanat faaliyetlerine yönelmiştir. 

Bu çalışma milliyetçi bir yapı olarak faaliyetlerine başlayan Töre Musiki 
Folklor Eğitim Derneği’nin (TÖMFED) ve Ülkü Ocakları Sosyal Faaliyetler 
Merkezi’nin (ÜOSFM) kuruluş amacı, faaliyetleri ve etki gücüne odaklanmaktadır. 
Bu çerçevede araştırmayla ilgili olarak arşiv belgelerinden ve süreli yayınlardan 
doküman incelemesi tekniği ile veri toplanmıştır. Elde edilen veriler içerik analizi 
tekniğiyle çözümlenmiştir. Bununla birlikte çalışmanın güvenirliğini artırmak 



Nagihan EREN

534

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

amacıyla mülakat tekniğine de başvurulmuştur. Bütün bunların sonucunda 
TÖMFED’in ve ÜOSFM’nin yaptığı faaliyetlerin milliyetçi kitleye duygusal 
güç ürettiği sonucuna ulaşılmıştır. Ayrıca Türk ulus kimliğinin milliyetçi kitle 
tarafından algılanışına etkisi farklı açılardan tartışılmıştır. Çalışma sonucunda 
milliyetçi fraksiyonun sanatsal faaliyetlerinin bazı alanlarında başarılı olurken bazı 
alanlarında ise yeteri kadar başarılı olamadığı sonucuna ulaşılmıştır.

Anahtar Kelimeler: Töre Musiki Folklor Eğitim Derneği, Ülkü Ocakları Sosyal 
Faaliyetler Merkezi, Türk Solu, MHP, 1961 Anayasası.

ACTIVITIES OF THE NATIONALIST FRACTION IN
THE CONTEXT OF ART AND IDEOLOGY IN TÜRKİYE’S 1970s 

Abstract
The 1961 Constitution paved the way for very important developments 

that would affect the next twenty years in Turkish political and intellectual life. The 
open expression of socialist-communist order ideas in the environment of freedom 
brought by the constitution, the actions of student organizations inside and outside 
the university, and the organizational struggle of the peasant and working classes 
were developments that had not been experienced before in the Turkish left. In 
response to these developments, nationalist student organizations began to be 
established, and with the transformation of the Republican Peasant Nation Party 
(RPNP) into the Nationalist Movement Party (NMP) in 1969, the nationalist segment 
tried to construct and expand its own ideas against left-wing groups. During this 
period which is recorded in literature as a right-left conflict, cultural and artistic 
activities also became politicized. The ideological struggle which was the most 
prominent feature of the period, showed itself very intensely in various branches 
of art. Especially during the 1970s, while the Turkish left made its voice heard with 
cultural and artistic activities, and came to the forefront in its efforts to synthesize 
ideology with art. Realizing this situation, the nationalist fraction turned to cultural 
and artistic activities to both increase mass awareness within its own community 
and to build a positive public opinion. 

This study focuses on the founding purpose, activities and influence of 
the Töre Music Folklore Education Association (TMFEA) and Ülkü Ocakları Social 
Activities Center (ÜOSAC) which started their activities as a nationalist structure. In 
this context, data related to the research was collected from archive documents and 
periodicals using the document review technique. The data obtained were analyzed 
using the content analysis technique. In addition, interview techniques were also 
used to increase the reliability of the study. In this study, the impact of the activities 
of TMFEA and ÜOSAC on the Turkish national identity was discussed from different 
perspectives. As a result of all these, it was concluded that the activities of TMFEA 



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

535

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

and ÜOSAC produced emotional power for the nationalist masses. In addition, the 
impact of the Turkish national identity on the perception of the nationalist mass has 
been discussed from different perspectives. As a result of the study, it was reached 
of conclusion that the nationalist fraction was successful in some areas of artistic 
activities, but not in others.

Keywords: Töre Music Folklore Education Association, Ülkü Ocakları Social 
Activities Center, Turkish Left, NMP, 1961 Constitution.

Giriş

Adnan Menderes Hükümeti’ne 27 Mayıs 1960’ta askeri müdahaleyle 
yönetimden el çektirilmesi, sonrasında 1961 anayasası hazırlanmış ve 
yürürlüğe konulmuştur. Anayasa Türk siyasi tarihinde oldukça liberal açılımları 
beraberinde getirmiştir.1 Öyle ki Türkiye İşçi Partisi (TİP) bu özgürlük 
ortamında kurulmuş, böylece ilk kez Türk siyasi tarihinde sosyalist fikirler 
kitleselleşme imkânını yakalamıştır.2 TİP’in Türkiye’nin problemlerine karşı 
sosyalizmi etkili bir reçete olarak sunması, sosyalist devrim düşüncesinin 
kitlelere yayılmasında etkili olmuştur.3 Ayrıca grev ve sendikalaşma hakkını 
elde eden işçi sınıfı4, TİP’in de söz konusu faaliyetleriyle 1970’li yıllara daha 
güçlü bir şekilde girmiştir. 

Sosyalist devrim konusunda kamuoyunda oluşan olumlu bakış, 1970’li 
yıllarda oldukça etkili olmuştur. Hiç şüphesiz bu konuda Yön dergisi önemli 
bir yayın olarak öne çıkmıştır. Yön, 27 Mayıs’ta olduğu gibi aydın, ordu ve 
gençliğin ortak mücadelesiyle devrim gerçekleştirme planını savunmuştur.5 
Diğer taraftan ABD ve SSCB arasında yaşanan Soğuk Savaş, her iki devletin 
dünyada etkili olma politikalarını daima canlı tuttuğu için SSCB’nin komünist 
sistemi Orta Doğu’ya yayma planlarında Türkiye stratejik bir noktada yer 
almıştır.6 Bu durum ise Türkiye’de sosyalist temayülün canlı kalmasına 
neden olmuştur. Bununla birlikte köyden kente doğru yapılan göçler, çarpık 
kentleşmenin oluşturduğu problemler, sanayileşmenin hızla artması Türk 
solunun ideolojisini anlatma ve yayma hususunda önünü açmıştır.7 Türk 

1	 Bülent Tanör, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri, (İstanbul: YKY, 2017), 378.
2	 Nagihan Eren, Türk Siyasi Tarihinde Bir “Devlet” Mücadelesi, (Ankara: Nobel Yayınları, 

2024), 29.
3	 Harun Karadeniz, Olaylı Yıllar ve Gençlik, (İstanbul: May Yayınları, 1975), 54-55.
4	 Resmî Gazete, 24 Temmuz 1963, Sayı: 11462.
5	 Tevfik Çavdar, Türkiye’nin Demokrasi Tarihi, (Ankara: İmge Yayınları, 2013), 183-186.
6	 Eric Hobsbawm, Kısa 20. Yüzyıl. çev. Yavuz Alogan, (İstanbul: Sarmal Yayınları, 1996), 346.
7	 Metin Heper, Türkiye’de Devlet Geleneği. çev. Nalan Soyarık, (Ankara: Doğu Batı Yayınları, 



Nagihan EREN

536

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

solunda yaşanan bu gelişmeler sağ düşünce gruplarında komünist sisteme 
doğru temayülü artırdığı için rahatsızlık uyandırmıştır. Bu nedenle bir grup 
akademisyen ve aydın kadronun oluşturduğu Üniversiteler Kültür Kulübü, 
üniversite öğrencileri arasında verdikleri antikomünist eğitim ve seminer 
çalışmalarıyla etkili olmaya çalışmıştır.8 Bu doğrultuda 1966’da Ankara 
Hukuk Fakültesi’nde ilk Ülkü Ocağı kurulmuştur.9 Böylece milliyetçi gençler 
arasında Marksist temayüle karşı bir direnç oluşmaya başlamıştır. Diğer 
yandan CKMP’nin 1969’da MHP’ye dönüşmesiyle Marksizm karşısında 
doktriner milliyetçi düşünce etkili bir güç olarak ortaya çıkmıştır.10 1970’li 
yıllara gelindiğinde iki karşıt ideolojik güç, işçi, köylü ve öğrenci örgütleriyle 
ve siyasi teşkilatlarıyla güçlü bir görüntü sunacaktır. Bununla birlikte 12 Mart 
askeri muhtırası,1115 Mayıs 1974’te yürürlüğe giren af kanunu12 ve 6 Mayıs 
1972 idamlarının yarattığı öfke ve intikam duyguları 1970’li yılların ideolojik 
mücadelesinin daha kesif bir hal almasına neden olan etkili olaylar olarak 
öne çıkmıştır. Ayrıca siyasi istikrarın sağlanamaması ve yüksek enflasyon 
toplumsal gerginliğin artmasının başlıca nedenlerini oluşturmuştur.13 Hiç 
şüphesiz söz konusu bu şartlar altında sağ ve sol düşünce grupları sanatın 
kitle hareketleri üzerinde etki gücünü fark etmiştir. Bu nedenle ideolojik 
mücadelenin bir yönü de sanatın çeşitli dallarında etkili olma mücadelesine 
sahne olmuştur. Dönemin ideolojik mücadele ortamında sanatın etki gücünü 
fark eden milliyetçi fraksiyon, TÖMFED’i ve ÜOSFM’yi kurarak kitleler 
üzerinde etkili olmaya çalışmıştır.

Milliyetçi camia ve Ülkü Ocakları Türkiye’nin 1970’li yıllarıyla 
ilgili yapılan çalışmalarda bilhassa artan şiddet olaylarının diğer tarafı 
olarak ele alınmıştır. Hiç şüphesiz 1977 ve sonrasında ideolojik mücadelede 
şiddetin artması bir realitedir. Ancak diğer yandan milliyetçi camianın 
sol düşünce gruplarının sanat faaliyetleri karşısında mücadelesi üzerinde 
durulmayan bir gerçekliktir. Milliyetçi Hareket’in ve Ülkü Ocaklarının 
sanat alanındaki etkililiği hususunda milliyetçi kitlenin sanatla ideolojiyi 
sentezleyen faaliyetlerinin son derece önemli olduğu düşünülmektedir. 
Zira sanat bir sosyal aktivite formudur ve ait olduğu kitlenin özelliklerini 
taşır. Bu bağlamda sanat ve toplumun birlikte oluştuğu söylenebilir. Bir 
sanat eseri bir kültüre özgüyse estetik unsurlar, sanatçıyı tanımlayan sadece 
bir tarz ya da stil olarak kalmaktadır. Zira bu aşamada toplumun değer 
yargıları sanat eserini anlamlandırmaktadır.14 Bu bağlamda çalışmada dönem 
içerisinde çok iyi bilinen sanat akımları veya sanatçıların yüksek sanat olarak 

1985), 149.
8	 Acar Okan, İsmi Lazım Değil, (Ankara: Ötüken Yayınları, 2015), 107-112.
9	 Turhan Feyizoğlu, Fırtınalı Yıllarda Ülkücü Hareket, (İstanbul: Ozan Yayınları, 2000), 29.
10	 Eren, Türk Siyasi Hayatında Bir “Devlet” Mücadelesi, 91.
11	 Muhsin Batur, Anılar ve Görüşler, (İstanbul: Milliyet Yayınları, 1985), 300-301.
12	 Resmî Gazete, 18 Mayıs 1974, Sayı: 14890, Kanun No: 1803.
13	 Eren, Türk Siyasi Hayatında Bir “Devlet” Mücadelesi, 280.
14	 Nathalie Heinich, Sanat Sosyolojisi. çev. Turgut Arnas, (İstanbul: Bağlam Yayıncılık, 2013), 55-56.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

537

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

tanımlanabilecek eserleri estetik değerler kapsamında ele alınmamıştır. Bu 
çalışma küresel ve yerel meseleleri kendi dünya görüşüyle yorumlamaya 
çalışan milliyetçi ideolojiye sahip kitlelerin Türkiye özelindeki faaliyetlerine 
mercek tutmaktadır. Niteliği konusunda yaratıcı ya da yüzeysel olduklarına 
dair yapılabilecek değerlendirmeler bu çalışmanın konusu değildir. İnsanları 
harekete geçirme yeteneğine sahip olan sanattan milliyetçi camianın 
politik olarak nasıl yararlandığı tartışılmıştır. Bu sayede Türk milliyetçiliği 
bağlamında sanat ve siyaset arasındaki ilişkinin hatları keşfedilmeye 
çalışılmıştır. Araştırma sonucunda milliyetçi fraksiyonunun sanatsal 
çalışmalar için kurduğu TÖMFED ve ÜOSFM’nin yaptığı etkinliklerin 
dönemin ideolojik mücadelesinde farklı etkileri olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 
Bu konuyla ilgili milliyetçi camianın bizatihi dönem içerisinde yayınladığı 
basın-yayın organlarına müracaat edilmiştir. Ancak elde edilen bilgilerin 
yetersiz olması nedeniyle TÖMFED’in ve ÜOSFM’nin yöneticisi ve üyesi 
olan kişilerle mülakat tekniği kullanılarak veri toplanmıştır. ÜOSFM Başkanı 
Muzaffer Şenduran, Ülkü Ocakları Genel Sekreteri ve ÜOSFM Başkanı Haşim 
Akten, Sosyal Faaliyetlerin Tiyatro Kurulu Sorumlusu Yağmur Tunalı, Müzik 
Sorumlusu ve Yönetim kurulu Üyesi Rafet Yetikkul ile TÖMFED Başkanı 
Erdoğan Ocaklı ve TÖMFED kurucu üyesi ve yöneticisi Muzaffer Kılıç, 
Türk Ülkücüler Teşkilatı Ankara Şubesi yöneticisi Osman Çakır ile mülakat 
yapılmıştır. Mülakatlarda yarı yapılandırılmış görüşme formu uygulanmıştır.15 
Ayrıca verilerin objektif bir şekilde değerlendirilmesi ve mülakat yapılan 
kişinin görüşlerini çarpıcı bir şekilde yansıtmak için doğrudan alıntılara yer 
veren betimsel analiz de kullanılmıştır.16

1. Tarihi Süreç İçerisinde Sanata Yaklaşım

İmparatorluk sorumluluğundan dolayı diğer fikir akımlarına göre 
geç bir dönemde uygulanmaya konan ve imparatorluğu yekpare tutmak 
için çözüm olarak görülen milliyetçi ideoloji17 2. Meşrutiyet döneminde bir 
aydın hareketi olarak başlamıştır. Bu dönemde Türk milliyetçiliği, devleti 
kurtarma misyonuyla göçmen Türklerin fikirleriyle olgunlaşma aşamasına 
geçmiştir.18 20. yüzyılın başında güçlenen Türkçü düşünce, süreli yayınlarla 
ve dernek faaliyetleriyle devam ettirilmiştir. Türk milliyetçiliği edebiyat, 
dil, kültür ve tarih alanında yapılan çalışmalarla kendini göstermiştir.19 
Cumhuriyet dönemine gelindiğinde ise Türk milliyetçiliği yurttaşlık kimliği 
tanımlamasıyla ele alınmıştır. Diğer yandan etnik kökenle yurttaşlığa ait 

15	 Sharan B. Merriam, Nitel Araştırma. çev. Selahattin Turan, (Ankara: Nobel Yayınları, 2018), 87.
16	 Ali Yıldırım-Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, (Ankara: Seçkin 

Yayınları, 2016), 240-241.
17	 Sina Akşin, Kısa Türkiye Tarihi, (İstanbul: Türkiye İş Bankası Yayınları, 2007), 113.
18	 Bernard Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu. çev. Boğaç Babür Turna, (Ankara: Arkadaş 

Yayınları, 2018), 471.
19	 Yusuf Akçura, Türkçülük, (İstanbul: İlgi Kültür Sanat Yayıncılık, 2007), 197-198.



Nagihan EREN

538

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

değerler birleştirilmeye çalışılmıştır. Ural-Altay dağlarına kadar giden Türk 
tarihi araştırmaları ve araştırma sonuçlarının ders kitaplarında öğretilmesi 
bunun en açık ispatı olmuştur.20 1940’lı yıllarda ise sanatsal gelişmelerin iki 
koldan geliştiği söylenebilir. İlki sosyalist gerçekçilikle halkçı gerçekçiliği 
bütünleştirerek sosyalist solun nüvesini oluşturan Sabahattin Ali ve Nazım 
Hikmet’in şiir, roman, tiyatro vb. alanlarında yaptığı çalışmaları olmuştur. 
Her iki isim de orta sınıfların, Anadolu köylüsünün ve işçisinin sefaletini, 
açlığını ilk kez sosyalist bir bakış açısıyla ele alan kişiler olarak öne 
çıkmıştır.21 İcra ettikleri sanatı, davalarının lokomotifi olarak görmüşlerdir. 
Onların bu alanda başlattıkları söz konusu temayül Orhan Kemal’den 
başlayarak Kemal Tahir, Fakir Baykurt, Yaşar Kemal, Talip Apaydın, Rıfat 
Ilgaz, Oktay Rıfat, Mustafa Niyazi gibi daha pek çok kişiyi etkilemiştir.22 
Aynı dönemde fikrî yönünü milli vasıflarla temellendiren bir başka kol da 
kendisinden sonraki milliyetçi kuşakların yetişmesi hususunda doğal liderler 
olmuşlardır. Bu grubun düşünürlerinden olan Orhan Seyfi Orhon, resim, 
tiyatro, heykeltraşlık gibi sanatların bir günde Avrupa’dan Osmanlı Devleti’ne 
gelmediğini, bir mazisinin bulunduğunu belirterek sanatın Türk kültüründeki 
köklü geçmişine dikkat çekmiştir. Bu bağlamda sütun başlıklarından, 
mermer kabartmalarından, mezar taşlarından yola çıkarak heykel sanatını; 
karagöz, orta oyunundan hareket ederek tiyatroyu; minyatürden, Battalgazi 
tablolarından, resimli Köroğlu ve Aşık Kerem kitaplarından başlayarak resim 
sanatını çok eski dönemlere dayandırmış ve bu sanatların 19. yüzyılda sadece 
garp usulüne girdiğini savunmuştur.23 Aynı şekilde Yusuf Ziya Ortaç da sahne 
sanatlarını milliyetçi bir bakış açısıyla değerlendirerek yazarla oyuncular 
arasındaki bütünlüğü ve tiyatronun başarısını dahi milli vasıflardaki 
paydaşlıkla temellendirmiştir.24 Bu grubun en etkili isimlerinden olan Nihal 
Atsız ise romanları ve neşrettiği dergilerle kardeşi Nejdet Sançar ile birlikte 
milliyetçi neslin yetişmesinde öncülük etmiştir.25 Türk solunun, sosyalizmle 
sanatı bütünleştirme çalışmalarında Nazım Hikmet’i ön plana çıkartan ve bir 
sanat devi olarak gören yaklaşımına karşı Atsız ve Sançar, Nazım Hikmet’i 
milliyetçi düşüncenin hasmı olarak temellendirerek26 milliyetçi kuşakların 
fikri bakışlarının şekillenmesinde etkili olmuşlardır.

İdeolojik olarak iki koldan ilerleyen sanat, devlet politikası olarak da 
üzerinde hassasiyetle durulan hususların başında gelmiştir. Bu alanda resmî 

20	 Thomas Smith, Thomas W., “Civic Nationalism and Ethnocultural Justice in Turkey”, Human 
Rights Quarterly 27, 2 (2005): 441.

21	 Nazım Hikmet, “Sabahattin Ali Üstüne”, Devrimci Savaşımda Sanat Emeği, 2 Nisan 1978, 9-11.
22	 Hasan Denizli, “Nazım Hikmet ve Sanatı”, Barış, 1 Temmuz 1950, 3; Asım Bezirci, “Sabahattin 

Ali’nin Suçu” Devrimci Savaşımda Sanat Emeği, 2 Nisan 1978, 24.
23	 Orhan Seyfi Orhon, “Biz ve Güzel Sanatlar, Çınaraltı, 24 Haziran 1944, 3.
24	 Yusuf Ziya Ortaç, “Türk Sahnesi”, Çınaraltı, Ocak 1942, 8.
25	 Nuri Gürgür, Yüzyıldan Yüzyıla, (İstanbul: Ötüken Yayınları, 2021), 10; Namık Kemal Zeybek, 

Siyaset Yolu, (İstanbul, Doğan Kitap, 2014), 22. 
26	 Nejdet Sançar, “Nazım Hikmet’in Türklüğü ve Şairliği Meselesi”, Ötüken, 18 Ocak 1965, 1; 

Atsız, “Bir Millet Nasıl Çökertilir?”, Ötüken, Nisan 1971, 3-4.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

539

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

kanallar tarafından desteklenen Türk Ocakları, tiyatro ve sinema alanında 
yaptığı etkinliklerle halkın estetik beğenisi üzerinde etkili olmaya çalışmıştır.27 
Türk kültürünü halka tanıtmak ve yaymak amacıyla çeşitli konserler, sergiler ve 
tiyatro faaliyetleri düzenlemiştir.28 Öyle ki Ankara’ya Türk Ocakları tarafından 
getirilen tiyatro heyetlerinin tren ücretlerine Atatürk tarafından yüzde elli 
indirim dahi uygulanmıştır.29 Ancak 1931’de Türk Ocakları kapatılıp CHP’ye 
intikal edince30 sanat faaliyetlerini, Türk Ocaklarının yerine kurulan Halkevleri 
gerçekleştirmeye başlamıştır. Türk geleneklerinin tarihsel köklerini araştıran 
Halkevleri laikliğin yılmaz savunucuları olmuştur.31 Cumhuriyet inkılaplarını 
halka anlatmak ve benimsetmek amacıyla Halkevlerine bağlı olarak resim, 
müzik, heykel mimarlık vb. sanatlarla meşgul olacak güzel sanatlar kolu 
kurulmuştur. Diğer yandan temsil şubesi kurularak tiyatro eğitimi vermek 
için çalışmalara başlamıştır. Bu kapsamda kurulan tiyatro ekipleri Anadolu’da 
turnelere çıkmıştır.32 Söz konusu ekiplerin halkla buluşmasının sağlanmasında 
Halkevleri mekân ve misyon bakımından etkin bir şekilde çalışmıştır.33 Zira 
devlet politikalarının telkin yoluyla halka benimsetilmesi hususunda bilhassa 
Halkevlerinde icra edilen tiyatro faaliyetleri önemli görülmüştür.34 

Cumhuriyet döneminde önem verilen bir diğer husus, ulusal gurur 
kaynağı olarak kabul edilen halk edebiyatı olmuştur. Zira halk şiirini 
oluşturan ve aktaran, İran ve Arap etkilerine karşı direnerek milli dili 
koruyan âşıklar, halk tarafından anlaşılmış ve yüzyıllarca beğenilmiştir. 
Osmanlı aydınları tarafından önemsenmeyen âşıklar, Cumhuriyet döneminde 
yönetenler ile yönetilenler arasındaki uçurumu kapatmak için birer kültür 
kahramanı olarak görülmüşlerdir.35 Bu amaçla birçok yöreye ait türküler, 
şiirler, deyimler, atasözleri, hikâyeler derlenmiştir. Mesela Antalya Halkevi, 
Öztürkçe ve Halkbilgisi derlemeleri kapsamında Karacaoğlan’ın eserlerini 
kayıt altına almıştır.36 Çorum Halkevi, halk türkülerini ve rakslarını korumak 
için müsamerelerde bunlara yer verildiğini bildirmiştir.37 Ankara radyosunda 
yapılacak sanat gecesinde Elazığ Halkevi’nden gelen folklor ekibi dinleyici 
ile buluşmuştur.38 Ancak bu çalışmaların koordineli ve muayyen bir plan 
ve program altında devam ettiği söylenemez. Zira Sücüllü Halkevi’nin 
halk türkülerini ve rakslarını korumak için halkevine gelen kişilere şarkı 

27	 Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Cumhuriyet Arşivi (BCA), 
f. 30-10-0-0, y. 136-974-15, 09.12.1930.

28	 Lord Kinross, Atatürk. çev. Necdet Sander, (İstanbul: Altın Kitapları, 1994), 331. 
29	 BCA, f. 30-18-1-2, y. 15-72-16, 09.11.1930.
30	 BCA, f. 490-1-0-0, y. 2-7-25, 28.12.1931.
31	 Kemal Karpat, Kimlik ve İdeoloji, (İstanbul: Timaş Yayınları, 2021), 241.
32	 Anıl Çeçen, Halkevleri, (Gündoğan Yayınları: Ankara, 1990), 188-192.
33	 BCA, f. 490-1-0-0, y. 4-16-1, 14.01.1938.
34	 BCA, f. 490-1-0-0, y. 3-15-25, 29.05.1937.
35	 İlhan Başgöz, “Folklore Studies and Nationalism in Turkey”, Journal of the Folklore Institute 

9, 2/3 (1972): 168.
36	 BCA f. 490-1-0-0, y.14-73-8, 12.05.1935.
37	 BCA, f. 490-1-0-0, y.1036-985-1, 13.06.1947.
38	 BCA, f. 490-1-0-0, y.1036-986-1, 25.11.1946.



Nagihan EREN

540

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

söylettirmesi39 profesyonel bir çalışmanın olmadığını göstermektedir. Kayseri 
Halkevi, ozanlara belli bir maddi yardım karşılığında faydalandıklarını 
ifade etse de halk raksları konusunda hiçbir çalışmanın yapılmadığını 
bildirmektedir.40 Elbistan Halkevi, türkülerin çoğunun meraklılar tarafından 
defterlerde toplandığını ifade etmektedir.41 Adana Halkevi ise türküleri, 
halk danslarını koruma ve yayma hususunda hiçbir faaliyet yapılamadığını 
bildirmektedir.42 Söz konusu folklor çalışmalarının aksamasında resmî 
makamların yaklaşımı sebep olarak gösterilebilir. Zira Halkevlerinden 
gelecek olan folklor ekiplerine 15 günde bir, sadece yarım saat sanat gecesi 
programının düzenlenmesine karar verilmesi,43folklor çalışmalarına karşı 
ilgiyi azaltmıştır.

Türk siyasi tarihinde müziğe bakış açısı zaman içerisinde farklılık 
göstermiştir. Öyle ki Atatürk, bu konuda Batılı teknik ve üslupları ön plana 
çıkarmıştır. Türk halk müziğinin Batı’nın çok sesli müzik teknikleriyle 
geliştirilmesi halinde evrensel değerlere ulaşabileceğini düşünmüştür. Bunun 
için Batı müziği eğitimi almış müzisyenler yetiştirmeyi zaruri görmüştür. 
Bu bağlamda 1934’te bale, opera ve tüm müzik dallarına eğitim verecek 
konservatuvarın Ankara’da açılmasına karar verilmiştir.44 Demokrat Parti 
döneminde ise tamamen devlet eliyle desteklenen Batı müziğinden ziyade 
klasik Türk müziğine ilgi artmıştır. Esasında bu hususta halktan gelen 
talepler belirleyici olmuştur. Zira bir vatandaşın Adnan Menderes’e mektup 
yazarak “Ezanın din diliyle okunmasını temin etmekte kazandığınız sevgiye 
bir yenisini ilave etmez misiniz?” şeklindeki sorusu sanat alanında kendi 
kültürüne ait estetik duygusunu tecrübe etmek isteyen halkın durumunu 
yansıtan tikel bir vakıadır. Ardından sevmedikleri şarkıları dinlemek zorunda 
kaldıklarını ve bundan dolayı Türk musikisi dinlemek istediklerini belirterek 
başbakanın, bu durumdan halkı kurtarmasını talep etmiştir:

İki radyo istasyonumuzun açılışından kapanışına kadar hiç olmazsa sıra ile 
birinde Türk musikisini bulabilir miyiz? %99’nun arzusunun bu oluğuna 
kaniyim. Ne olur bu büyüklüğü de inkılapçılık hastalığını şifalandırarak 
gösteriniz. Sevmediğimizi zorla dinleyemiyoruz. Radyoyu kapatmaktan 
veya Arap istasyonları aramaktan kurtarınız.45 

Vatandaşın isteği esasında kendi yazısında da belirttiği üzere 
toplumun genelinin talebidir. Başka bir vatandaş ise yine aynı şekilde “Biz 
alafrangandan ne anlarız? Biz Türkleri açacak Türk müziği ve havalarına 

39	 BCA, f. 490-1-0-0, y.1037-987-1, 13.06.1947.
40	 BCA, f. 490-1-0-0, y.1037-989-1, 27.08.1947.
41	 BCA, f. 490-1-0-0, y.1038-991-1, 13.06.1947.
42	 BCA, f. 490-1-0-0, y.1038-992-1, 13.06.1947
43	 BCA, f. 490-1-0-0, y.1039-997-1, 07.12.1946.
44	 Günsel Renda, “Cumhuriyet Sürecinde Türk Sanatı”, Atatürkçü Bakış 1, 2 (2002): 143.
45	 BCA, f. 30-1-0-0, y. 17-98-30, 20.07.1950.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

541

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

alışmışızdır?” dedikten sonra birçok vatandaşın radyolarda alafranga müzik 
çalmasından dolayı radyo almaktan vazgeçtiğini bildirmiştir. Vatandaşın 
talebinde “Biz Türkler küçük bir yaşımızdan beri Türkçe şarkı söylemek ve 
hatta köy havaları ve hatta düğün dernek havalarıyla pişmişizdir.”46 şeklindeki 
söylemi ise başka bir gerçekliği ifade etmektedir: Vatandaşın kimlik algısında 
dil ve mazi bir bütündür. Zevk ve beğeni anlayışı da bu iki temele göre 
şekillenmektedir. Menderes Hükümeti, vatandaşlardan gelen bu taleplere 
müspet karşılık vermiştir. Radyo Dairesi Ankara ve İstanbul radyolarından 
farklı saatlere denk getirilmesi suretiyle Türk müziğini yüzde kırk, Batı 
Müziğini yüzde altmış olarak belirlemiştir. Dolayısıyla Türk müziği yayınının 
toplam oranı artırılmış olacaktır.47 Ayrıca Muzaffer Sarısözen’in Anadolu’da 
derlediği türkülerin “Yurttan Sesler” programı da radyo yayınına girmiştir. 
Böylece Türk müziğinin konservatuarda yer almadığı düşünülürse radyolarda 
yayını artan Türk müziği ileri bir aşamaya taşınmıştır.48 Bu dönemin en 
önemli özelliği ise siyasal iktidarın sanata daha az müdahale etmesidir. 
Bu durum sanatçılara daha geniş özgürlük ortamı sağlamıştır. 1960’lar ve 
sonrasında ise dünyada başkaldırma kültürü ortaya çıkmıştır. Rockçılar, 
Punklar, Hippiler vb. akımlar felsefesiyle, edebiyatı, giyim tarzı, müziğiyle 
geleneksel yapının dışında karşı bir kültür dalgası ortaya çıkarmışlardır.49 Bu 

46	 BCA, f. 30-1-0-0, y. 102-630-7, 30, 31.07.1950. 
47	 BCA, f. 30-1-0-0, y. 102-630-7, 30, 31.07.1950. Vatandaşın kastettiği yasak, Atatürk döneminde 

getirilmiştir. Esasında Atatürk ise milli kültürün taşıyıcısı ve yansıtıcısı olan türküleri 
dinlemektedir. Bununla birlikte güzel sanatlar alanında hızlı bir şekilde ele alınıp ilerletilmesini 
istediği alan bilhassa Türk musikisi olmuştur. Bu kapsamda dinlenen müziği “Yüz ağartacak 
değerde olmaktan uzaktır.” şeklinde tanımlayarak Türk kültürüne ait olan yüksek söyleyişlerin 
ve deyişlerin toplanarak modern müzik çerçevesinde yeniden üretilmesini istemiştir. TBMM 
Zabıt Ceridesi, İnikat: 1, Cilt: 25, 4; Atatürk’ün bu konuyu ele aldığı meclis açılış konuşmasından 
hemen sonra 2 Kasım 1934’te radyo programlarından alaturka müzik kaldırılmış ve yalnız garp 
tekniği ile bestelenmiş şarkıların yayınına izin verilmiştir. Milliyet, 2 Teşrîn-i Sanî 1934, 1-2; 
Atatürk esasında milli şarkıların Batı’da olduğu gibi çok sesli bir şekilde icrasını istemiş ve 
bu şekilde evrensel müzik anlayışına ulaşılacağını düşünmüştür. Ayrıca mütemadiyen hüzünlü 
namelerin milletin yaşam enerjisini zayıflatacağını savunmuştur. Bkz. “Türk Musikisinin 
Yasaklanması” T.C Kültür ve Turizm Bakanlığı, erişim 12.04.2025, https://www.ktb.gov.tr/
TR-96530/turk-musikisinin-yasaklanmasi.html; Alaturka müzik yasağı 1936’da ise kısmen 
yumuşatılarak devam etmiştir. Cumhurbaşkanlığı Fasıl Heyeti’nde görevli Zühtü Bardakoğlu’nun 
ifadesine göre Tanburacı Osman Pehlivan’ın bir akşam Atatürk’ün isteği üzerine sazıyla türkü 
söylemesi üzerine Atatürk’ün gözleri dolmuş ve “Sen, bana bu türkülerle annemi hatırlattın.” 
demiştir. Osman Pehlivan bunun üzerine “Paşam, ben sizin annenizin okuduğu türküleri 
çaldım... şu radyoyu açın da Türk milletine oradan sesleneyim. Onlar da annelerini hatırlasınlar.” 
cevabını vermiştir. Bkz. “Geleneksel Türk Müziğinin Yasak Tadı...”, erişim 11.04.2025, http://
www.musikidergisi.net/?p=1732; Bunun üzerine 1936’nın şubat ayında radyoda milli havaların 
yayınlanması kararı alınmıştır. Enderun musikisine izin verilmemekle birlikte halk havalarının 
haftada bir kez sadece yarım saat yayınlanması uygun görülmüştür. “Radyo programına milli 
havalar konuluyor” Akşam, 5 Şubat 1936, 1; Söz konusu yasak hususunda Atatürk’ün yanlış 
anlaşıldığı ve İç İşleri Bakanı Şükrü Kaya’nın da yanıltıldığı, süreç içerisinde genel bir kanı 
olarak düşünülmüştür. Gültekin Oransoy, Atatürk ile Küğ, (İzmir: Küğ Yayını, 1985), 49.

48	 Ensar Yılmaz, “Demokrat Parti Döneminde (1950-1960) Kültür/Sanat Alanındaki Değişim 
Süreci”, Journal Of Social, Humanities And Administrative Sciences 9, 60 (2023): 2185.

49	 John Street, “The Politics of Music and the Music of Politics”, Government and Opposition 38, 
1 (2003): 121.



Nagihan EREN

542

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

durum Türkiye’de de etkisini göstermiştir. Artık Türk kültür ve sanatı sadece 
Batı’yla etkileşim halinde olmaktan çıkmış, birçok cepheden etkiye açık hale 
gelmiştir. 1970’lerde ise sol düşünce grupları ideolojiyi sanatla sentezleyen 
birçok çalışma gerçekleştirmiştir. Zira kitleler üzerinde hâkim olmak dönemin 
en spesifik özelliklerinden birisidir. Dolayısıyla ideolojik mücadelenin en 
hareketli yaşandığı alanların başında sanatsal faaliyetler gelmiştir.

2. Türk Solu ve Sanat 

Sanat ile siyasetin birbiriyle ilişki içerisinde olması, kültür ile toplum 
arasında ilişkinin gelişmesinde önemli rol oynar. Sanat esasında kişisel bir 
eylemdir ve sanatın yaratımında gereklidir. Ancak kriz anlarında sanatsal 
olanla siyasi olan arasındaki diyalog açıkça yapılır. Böylece kişisel olan zevk 
ve beğeni toplumsal ifadeye dönüşür. Söz konusu bu ifade sanatsal ve politik 
pratiklerin dinamik yansımaları olarak ortaya çıkar 1970’lerde de küresel 
boyutta ortaya çıkan birçok kriz dünya devletlerinin gündemini meşgul etmiştir. 
Bu nedenle işçi ve köylü hakları, öğrenci talepleri ile ezilen ve sömürülen 
sınıflar için sanatın gücüne başvurulmuştur. Bunun sonucunda sosyal adalet 
ile sanatı birbiriyle harmanlayan yeni bir halk ozanı kuşağı ortaya çıkmıştır. 
Mücadelenin söz konusu bu yoğun sürecinde, inancı ve umudu artırmak için 
sanatsal faaliyetlerden yararlanılmıştır.50 Türkiye’de ise 1970’lerin fikri çatışma 
ortamına genç kuşaktan öğrencilerin ve sanatçıların katılması, sanat ortamını 
ve faaliyetlerini etkili bir şekilde ideolojik mücadeleye dönüştürmüştür. 
Avrupa ülkelerine ve ABD’ye gönderilen genç sanatçılardan çoğunun 1970’li 
yıllar boyunca yurtdışında sanatsal oluşumları ve akımları takip etmeleri, 
onların sanat anlayışlarının inşasında etkili olmuştur. Bilhassa dünyada açlık, 
işsizlik ve savaşların neden olduğu yıkım, toplumsal bunalımlar, devrimci-
ilerici olarak adlandıran bu sanatçıları eleştirel bir üsluba yöneltmiştir. Bu 
bağlamda Türkiye sorunlarına mercek tutarak işçiler, işkenceler, sokaklarda 
öldürülenler, köy ve gecekondu insanlarının sorunları gibi birçok problem, 
sol düşünceye mensup sanatçıların sıklıkla işledikleri konuların başında yer 
almıştır.51 Böylece sanat, 1970’li yıllarda kültürel ve sınıfsal farklıların ve 
ideolojik bakışın gösterim alanı haline gelmiştir. Sol görüş, faaliyetleriyle 
Türk toplumunda sınıfsal ve kültürel farkların ortadan kalkmasını amaçlarken 
kimi zaman da bu amaçlar Marksist bir düzen tasavvuruna evrilmiştir. Bu 
nedenle sol düşünce gruplarının icra ettiği söz konusu sanat, sıklıkla devrimci 
sanat olarak telaffuz edilmiştir.

50	 Peter Dreier, and Dick Flacks, “Roots of Rebellion: Music and Movements: The Tradition 
Continues”, New Labor Forum 23, 2 (2014): 100.

51	 Güler Bek, “1970 – 1980 Yılları Arasında Türkiye’de Kültürel ve Sanatsal Ortam” (Doktora 
Tezi, Hacettepe Üniversitesi, 2007), 180-185.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

543

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

1970’li yıllarda solda olmak, devrimci ve ilerici olmak anlamına 
gelmekteydi.52 Türk solunda sanat, mevcut düzene karşı halkı bilinçlendirmek 
anlamına geldiği ve devrimci mücadelede önemli görüldüğü53 için 
araçsallaştırılacaktır. Örneğin Mayıs Sergilerine katılan sanatçılar bu bağlamda 
sanatın dönüştürücü ve toplumsal meseleleri sorgulayıcı yönüne ağırlık 
vermiştir. ‘Devrimci sanat, edebiyat ve kültür’ söylemleri doğrultusunda işçi 
tiyatroları kurulmuş ve işçiler sanatla buluşturulmuştur. Ayrıca bazı politik 
dergiler sanatçılara ödüller vermiştir. Sinema, edebiyat, tiyatro, müzik, 
resim, heykel gibi alanlarda siyasi görüşlerini yansıtmaya çalışan sanatçıların 
yoğunluğu, dönemin spesifik özelliğidir. Söz konusu 1970’li yılların sanat ve 
kültür dünyası açısından en önemli tarafı “sanatçının kamusal alanda kendini 
savunmaya başlaması, sokaklara çıkması, kolektif hareket etmesi, kısacası 
fildişi kulesini terk etmesidir”54 Kitle hareketleriyle bağlantılı olarak sanatta 
da politize ve angaje unsurlar ağırlık kazanmıştır. Bu dönemde İstanbul 
Ertem Galerisi, Dostlar Tiyatrosu, TÖB-DER (Tüm Öğretmenler Birleşme 
ve Dayanışma Derneği) Merkezleri, Ankara Çağdaş Sahne, Sinematek 
Dernekleri, Eskişehir Sinema Kulübü gibi kuruluşlar, düzenledikleri forum 
ve açık oturumlarla devrimci kültür ve sanatı tartışmışlardır.55 Köylü ve işçi 
sınıflarının problemlerini tartışan sol düşünce grupları bu sınıflar üzerinde 
burjuva sınıfının tahakküm kurduğunu ve bu sayede mevcut düzeni sürdürme 
eğiliminde olduğunu vurgulamıştır. Bu nedenle devrimci sanat, sosyo-
ekonomik düzeyi düşük sınıfların mücadelesi hususunda sanatçıların da toplu 
bir güç olarak ortaya çıkmasını hedeflemiştir.56 Devrimci düşünce burjuva 
sınıfının tahakkümünü yıkmayı amaçladığı için sanatın birçok dalında da bu 
mesajı işlemiştir. 

Devrimci düşünce gruplarına göre ‘1 Mayıs’ ikonik bir simge 
anlamına geldiği için sanatta da etkili bir ajitasyon aracı olarak görülmüştür. 
1 Mayıs’ın önemini ve işçi sınıfı hareketlerindeki yerini anlatan sinema ve 
tiyatro faaliyetleri üzerinde hassasiyetle durulmuştur.57 İdeolojik düşüncesini 
sanatla sentezleyerek ilerleme kaydeden Türk solu, Batı’da ortaya çıkan yeni 
üslup ve akımları denemekten de çekinmemiştir. Bu bağlamda ele alınan 
rock müzik, Türkiye’de yerli zevk ve beğeniyle harmanlanarak etkili olmaya 
başlamıştır. Esasında siyahi Amerikalıların ve aynı kaderi paylaştığını düşünen 
beyaz yoksulların hareketi olarak başlayan rock müzik, dünyaya yayılarak 
mevcut düzene, eşitsizliğe, her türlü otoriteye ve savaşa karşı mücadele etme 
hususunda sanatta yeni bir akım olarak ortaya çıkmıştır. Bu kapsamda rock 

52	 Eren, Türk Siyasi Hayatında Bir “Devlet” Mücadelesi, 34.
53	 “Bildiri” Genç Sinema, Ekim 1968, 2-3.
54	 Ahu Antmen, “Türk Sanatında Yeni Arayışlar (1960-1980)” (Doktora Tezi, Mimar Sinan Güzel 

Sanatlar Üniversitesi, 2005), 105.
55	 Ayşe Uzun, “1950 Sonrası Olayların Sanata Yansıması” (Yüksek Lisans Tezi, Atatürk 

Üniversitesi, 2014), 34.
56	 “Sanat Emeğinden”, Devrimci Savaşımda Sanat Emeği, 1 Mart 1978, 3.
57	 “1 Mayıs’a Hazırlanırken”, Devrimci Savaşımda Sanat Emeği, 1 Mart 1978, 81-91.



Nagihan EREN

544

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

müziğin amacı gençleri devrime hazırlamaktır. Dünyaca ünlü rock starları 
da kurulu düzenin bütün unsurlarına karşı mücadele etmeyi hedeflemişlerdir. 
Türkiye’de ise Erkin Koray tarafından Deniz Harp Okulu’nda kurulan rock 
grup birçok ismin bu alanda ilham almasını sağlayacaktır.58 Diğer yandan 
1965’te Hürriyet gazetesinin Batılı teknik ve enstrümanları şart koştuğu “Altın 
Mikrofon” yarışması rock müziğin kitlelerle buluşmasını sağlayan önemli 
bir gelişme olmuştur. Böylece Milliyet gazetesinin 1967’de düzenlediği 
“Liselerarası müzik Yarışması” birçok rock grubunu ortaya çıkarmıştır. 
Haramiler, Mavi Işıklar, Moğollar bu grupların başında gelmektedir.59 
1970’li yılların konjonktürel şartlarında popüler ve protest müzik daha pek 
çok sanatçıyı yetiştirmiştir. Selda Bağcan, Edip Akbayram, Barış Manço, 
Zülfi Livaneli, Cem Karaca, Fikret Kızılok Anadolu sorunlarını, işçi ve 
köylü sınıfların taleplerini vurgulayan şarkılarıyla öne çıkmıştır.60 Ozanların 
yüzyıllar öncesine dayanan şiirlerini rock müzik tarzıyla yeniden üretmişlerdir. 
Öyle ki Köroğlu, Karacaoğlan, Pir Sultan Abdal ve Dadaloğlu gibi şairler sol 
sanatçılar tarafından yeniden keşfedilmiştir. Rock müziğin temel enstrümanı 
elektro gitar ve elektro bas gitarken Anadolu Rock temsilcileri buna elektro 
bağlama ve zurnayı da dâhil etmişlerdir.61 Artık Anadolu’ya ait sorunlar 
Anadolu ozanlarının şiirleriyle fakat farklı bir teknikle ön plana çıkartılmıştır. 
Söz konusu bu folklorik kültür sadece devrimci gruplar tarafından değil aynı 
zamanda TÖMFED ve Ülkü Ocakları tarafından da ele alınmıştır. Ayrıca 
sanatın diğer dallarında da etkili olmak için çalışmalar yapılmıştır.

3. ÜOSFM ve TÖMFED’in Sanat Faaliyetleri 

Milliyetçi fraksiyon, kitleselleşme hareketinde ve ideolojisinin örgütlü 
hale getirilmesinde yoğun çaba göstermiştir. Öyle ki işçi, köylü, kadın, 
akademisyen gibi birçok alandaki teşkilatlanmanın yanı sıra sadece Ülkü 
Ocaklarının 1977’deki sayısı 900 yüz şubeye ve 1 milyon üyeye ulaşmıştır.62 
Ancak söz konusu sayısal çoğunluğa rağmen Türk solu, sanatı ideolojiyle 
sentezlemekte önemli ölçüde başarılı olmuşken aynı ivmeyi Türk sağ 
düşüncesinde önemli ağırlığı olan milliyetçi gruplar yakalayamamıştır. Başka 
bir ifadeyle kitleselleşme hareketinde yaşanan niceliksel büyüklüğe rağmen 
sanatta, edebiyatta, tiyatro ve sinema sektöründe milliyetçi gruplar sesini 
duyurmakta güçlük yaşamıştır. Nitekim milliyetçi düşünceyi sanat kollarında 

58	 Fatma Gürses, “Müzikte Siyasal Söylem ve Türkiye’de Anadolu Rock: Cem Karaca ve Barış 
Manço Örneği (1960-1980)”, The Journal of Academic Social Science Studies 56, (2017): 331.

59	 Sabit Duman, “Rock Müziğin Doğuşu ve Türk Rock Müziği”, Müzik Kültürü ve Eğitimi 
(Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, 2015), 249. 

60	 Gürses, “Müzikte Siyasal Söylem”, 332.
61	 Emrah Doğan ve Banu Sönmez, “Türkiye’de Altmış Sekiz Kuşağı Dünya Algısının Popüler 

Müziğe Yansıması”, İnönü Üniversitesi Kültür ve Sanat Dergisi 2,1 (2016): 55.
62	 “Ülkü Ocakları 5. Kurultay’ından Notlar” Devlet, 31 Ocak 1977, 3; Zeybek, Siyaset Yolu, 79.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

545

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

işleyecek yetenekli kişilerin eksikliği 1973’te tespit edilmiştir.63 Bu durum ise 
Ülkücü hareket için ideolojik mücadelede önemli bir eksikliktir. Zira sanatta 
sesini güçlü bir şekilde duyuran Türk solu, kamuoyunun şekillenmesinde 
oldukça etkili olmuştur. Milliyetçi düşünce bu aşamadan sonra, gayretine göre 
önünde birkaç yol bulacaktır. “Ya şairlerini, ediplerini, hatiplerini, sanatçılarını 
da yetiştirerek sol düşüncenin sanattaki etkinliğine ulaşacak ve fikri, entelektüel 
bir kimliğe sahip olacaktır ya da antikomünist yönüyle ağırlıklı noktasını 
bilek gücüne hapsedecektir”64 İşte söz konusu bu eksikliği gidermek amacıyla 
Ankara’da bir grup yükseköğretim gençliği tarafından 1973 sonlarında 
TÖMFED kurulmuştur.65 TÖMFED’in kurulma sürecini hızlandıran gelişme 
ise Süleyman Demirel Hükümeti’nin Ankara’daki Türk Ocağı tarihi binasına el 
koymasıyla olmuştur. Zira hükümetin bu eyleminden sonra Türk Ocağı Gençlik 
Kollarına bağlı olarak faaliyetlerini yürüten halk oyunları ekipleri çalışmalarını 
gerçekleştirememiştir. Ayrıca söz konusu binanın elden çıkmasıyla birlikte 
Türk Ocağı Derneği pasifize olduğu için milliyetçi gençlik teşkilatları onun 
yerini almaya başlamıştır. Ülkücü teşkilatların düzenlediği etkinliklere -Türk 
Ocağı faal olmamasına rağmen- Türk Ocağı’na bağlı halk oyunları ekipleri 
katılmaya devam etmiştir. Ancak Türk Ocağı’nın artık aktif olmaması ve okul 
spor salonlarında yapılan çalışmalarda söz konusu ekiplerin çevrede merak 
uyandırması nedeniyle bu ekiplere isim aranmıştır. Halk oyunları ekiplerinde 
yer alan kişilerin hemen hemen her gün Töre dergisinin olduğu mekâna gitmesi 
ve isim tartışmalarının burada yapılması TÖMFED’in isminde belirleyici 
olmuştur. Osman Çakır’ın önerisi ve ekibin diğer üyelerinin şekillendirmesiyle 
TÖMFED ismi uygun görülmüştür. Bu nedenle halk oyunları ekiplerini tekrar 
aktive etmek için dernekleşme yoluna gidilmiştir.66 TÖMFED, kendine ait 
bir tüzel kişiliğe sahip olması nedeniyle MHP ve Ülkü ocaklarından ayrı bir 
teşkilat olarak ortaya çıkmıştır. Yarı bağımsız yapısı nedeniyle halk oyunlarına 
ilgi duyan ve farklı görüşten olan gençleri de kendisine çekmiştir.67 Bununla 
birlikte aynı ideolojik düşünceye sahip olmaları nedeniyle TÖMFED, Ülkü 
Ocaklarıyla organik bir bağa sahiptir ve sadece Ülkü Ocaklarının düzenlediği 
etkinliklerde sahne almıştır.68 TÖMFED sadece halk oyunlarını icra etmesine 
rağmen bir süre sonra TÖMFED ismi öne çıkmış ve Ülkü Ocakları merkezinin 
bünyesinde Sosyal Faaliyetler olarak düzenlenen bütün çalışmalar TÖMFED 
adıyla tanınmaya başlamıştır. Öyle ki organizasyonları Ülkü Ocakları yapmasına 
rağmen kamuoyu tarafından söz konusu etkinlikler TÖMFED düzenliyormuş 
gibi algılanmıştır. Organizasyonlara giden ekibi taşıyan otobüste TÖMFED 

63	 Cezmi Kırımlıoğlu, “Bu Nesil Müjdedir!” Devlet, 17 Aralık 1973, 4. 
64	 Eren, Türk Siyasi Hayatında Bir “Devlet” Mücadelesi, 34.
65	 “TÖMFED Genel Başkanı Muzaffer Şenduran ile Röportaj” Hasret, Temmuz 1978, 15; Osman 

Çakır, Adı Devlet Olsun, (İstanbul: Ötüken Yayınları, 2022), 119.
66	 Osman Çakır ile yapılan mülakat, 05.09.2024.
67	 Yağmur Tunalı, Kavga Günleri, (İstanbul: Bilgi Kültür Sanat Yayınları, 2014), 168; Muzaffer 

Kılıç ile yapılan mülakat, 28.08.2024.
68	 Muzaffer Kılıç ile yapılan mülakat, 28.08.2024; Erdoğan Ocaklı ile yapılan mülakat, 28.08.2024.



Nagihan EREN

546

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

isminin yazılması ve diğer sanatçılara göre halk oyunları ekiplerinin en az 20-25 
kişiden oluşan çoğunluğa sahip olması bu algının oluşmasında etkili olmuştur.69 

Sanatın diğer dallarında ise milliyetçi camianın etkin olması için Ülkü 
Ocaklarına bağlı olarak Sosyal Faaliyetler Başkanlığı kurulmuştur. Gençlerin 
kültür faaliyetlerine ilgi duymasını sağlamayı ve onları sanatın birçok dalına 
sevk edecek etkinlikler düzenlemeyi amaçlamıştır.70 MHP ise sanatın ideolojik 
mücadeledeki pekiştirici önemini 1977 seçim beyannamesinde belirterek 
bu konuyu bir parti politikası haline getirmiştir. Savaşların artık dağlarda, 
ovalarda verilmediğini fabrikalarda, okullarda, sahnelerde, galerilerde 
verildiğini belirterek sanat alanında da milliyetçi mücadelenin olacağını 
duyurmuştur. “Hedef düşmanın ülkesini fethedip bayrağını oraya dikmek 
değil, düşman ülkedeki beyinleri ele geçirmektir.”71 şeklinde amaçlanan söz 
konusu politik hareket esasında ideolojik mücadelenin estetik ve duygular 
ile harmanlanmasıyla oluşan telkinin, kitleler üzerindeki etki gücünün 
kavrandığını açığa çıkarmaktadır. Zira bu durum ideolojik mücadelenin 
amacını belirleyen en etkili parametrelerden birisi olduğunu göstermektedir. 
Nitekim Alparslan Türkeş de ideoloji ile sanat arasındaki yakın ilişkiden 
mütemadiyen bahsetmesi72 düzenlenen organizasyonların önemine yaptığı 
vurgu ile dikkat çektiği anlaşılmaktadır: 

Bizim başarımızdan çok gittiğimiz yerdeki teşkilatların başarılarını 
desteklemek amaçlıydı. Rahmetli Başbuğun da bize telkinleri oydu. 
‘Çatışmadan uzak durun, kardeşliği teşvik edin, folklor faaliyetleri, musiki 
faaliyetleri bu bağlamda çok yapıcı etkisi olur.’ diye, telkinleriyle bizi 
yönlendiriyordu.73 

TÖMFED ve ÜOSFM’nin kurulma amaçlarından bir diğeri de 
Cumhuriyet tarihi boyunca Batılı sanat eserlerine gösterilen teveccühün yerli 
sanata gösterilmemesi olmuştur. TRT’nin Batı müziğine yer verdiği kadar 
Türk müziğine yeteri kadar zaman ayırmaması bu dönemde milliyetçi camia 
tarafından sıklıkla eleştirilmiştir.74 On sekiz saatlik radyo programında Türk 
müziğine ayrılan sürenin çok az olması, oda senfonileri, Mozart eserleri, kuğu 
balesi, çok sesli müzik vs. TRT’nin ağırlıklı yayın akışını oluşturmuştur.75 Bu 
nedenle söz konusu milliyetçi yapı, Türk sanatına ve Türk kültürüne ilgiyi 
artırarak, öze dönüş hareketini etkili kılmak istemiştir. Genç nesilleri de bu 

69	 Muzaffer Kılıç ile yapılan mülakat, 28.08.2024.
70	 Muzaffer Şenduran ile yapılan mülakat, 14.08.2024.
71	 “1977 Milliyetçi Hareket Partisi Seçim Beyannamesi”, erişim 21.07.2024, 
	 https://acikerisim.tbmm.gov.tr/server/api/core/bitstreams/c826e2cc-9926-4b37-bba9-

9f5177fcc794/content
72	 Tunalı, Kavga Günleri, 172.
73	 Erdoğan Ocaklı ile yapılan mülakat, 28.08.2024.
74	 Eren, Türk Siyasi Hayatında Bir “Devlet” Mücadelesi, 152.
75	 Osman Çakır ile yapılan mülakat, 05.09.2024.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

547

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

doğrultuda yetiştirmeyi planlamıştır. Türk sanatıyla ilgili yaptığı çalışmalar 
bu kapsamda büyük ilgi uyandırmıştır:76

Bizim bu faaliyetleri yapmamızın sebebi Türk kültürünün geri planda 
kalmaması içindi… Mesela radyolarda İtalyan müzikleri çalıyordu. ‘Şimdi 
İtalya’dan müzik dinliyorsunuz, şimdi Fransa’dan müzik dinliyorsunuz, 
İspanyol, Latin müziği dinleyeceksiniz… Yani TRT’nin o dönemdeki 
radyolarında bunlar yayınlanıyordu. Bizim müziklerimiz daha azdı. Biz 
buna gençler olarak karşı çıktık… evet müzik evrenseldir ama bizde de 
çok değerli insanlar var. Mesela o tarafta Bach, Mozart, Beethoven var 
ama bizde de Dede Efendi, Hamâmîzade, Tatyos Efendi var. Ermenilerden 
ve Rumlardan da bir sürü Türk müziğine hizmet etmiş insan var… Bunlar 
ikinci plana atıldı bunlarla ilgilenen insanlara ‘banal, kalitesiz’ insan 
gözüyle bakıldı.77

Milliyetçi camianın sanatsal faaliyetler konusundaki çalışmaları 
bilhassa 1976 yılı ve sonrasında artmıştır. Bu artışın temelinde herhangi bir 
dönemde yaşayan sanatçıların mevcut siyasi ve sosyo-ekonomik ortamdan 
uzak kalmasının mümkün olmadığını tespit eden milliyetçi cenahın 
farkındalığı etkili olmuştur. Zira sanatın propaganda hususunda çok etkili 
bir ideolojik güç olduğu anlaşılmıştır.78 Milliyetçi kesim, sanatçının görevini 
“bize ait üslup ve anlayışla kendi insanımızı bütün gerçekleriyle anlatmak” 
olarak tanımlarken köylü ve işçilerin aşağılanmadan ve hor görülmeden 
kurtarılması gerektiğini ifade etmiştir. Diğer yandan esas amacın ateşli bir 
kültür milliyetçiliği şuuru yaratmak olduğu belirtilmiştir.79 Bu doğrultuda öz 
sanatı dejenerasyondan kurtarmak ve Türk milletinden yana olan yüksek vasıflı 
sanatçıların yetişmesini sağlamak olarak belirlenen metodoloji80 milliyetçi 
düşüncenin teoriksel bakışının pratiksel yansıması olarak öne çıkmıştır. Söz 
konusu bu vurgular milliyetçi sanat anlayışının, devrimci sanatın Batı üslup 
ve anlayışlarıyla sentezledikleri sanat anlayışlarının tam aksi istikametinde 
ilerlediğini göstermektedir. 

TÖMFED sadece halk oyunları alanında profesyonel bir teşkilat iken 
ÜOSFM müzik, tiyatro, plastik sanatlar, fotoğraf, sinema sanatları olmak 
üzere beş sanat dalında faaliyet gösteren bir teşkilat olarak çalışmalarına 
başlamıştır. Bu dallarda birçok kurs, seminer, sergi, gösteri ve konserler 
düzenlemiştir.81 Bilhassa öne çıkan çalışmanın düzenlenen konserler olduğu 
söylenebilir. Bu doğrultuda yapılacak etkinlikler için önceden biletler satışa 
çıkartılmış, elde edilen gelirden ise düzenlenen gecelere katılan sanatçıların 

76	 Muzaffer Şenduran ile yapılan mülakat, 14.08.2024.
77	 Rafet Yetikkul ile yapılan mülakat, 25.07.2024.
78	 “Kavga ve Sanatçı”, Hasret, 3 Aralık 1977, 14.
79	 Bayram Bilge Toker, “Sanat ve Ülkücülük” Hasret, 25 Ağustos 1977, 10.
80	 “Haşim Akten ile Röportaj” Hasret, 6 Ekim 1977, 14.
81	 “TÖMFED Genel Başkanı Muzaffer Şenduran ile Röportaj” Hasret, Temmuz 1978, 15.



Nagihan EREN

548

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

ücretleri ödenmiştir.82 Ayrıca Anadolu’da büyük konserler de düzenlenmiştir. 
Düzenlenen söz konusu gecelerde en az iki halk müziği sanatçısı yer almıştır. 
Ayrıca organizasyonların yapıldığı yerin mahalli âşıkları da bu gecelerde 
sahne almıştır.83 Bazen şairler ve bir skeç ekibi de söz konusu organizasyonlara 
katılmıştır.84 Ünlü bayrak şairi Arif Nihat Asya ve destan şairi Niyazi Yıldırım 
Gençosmanoğlu büyük ilgiyle karşılanmıştır.85 Bir ekip Anadolu turnesine 
çıktığında en az 20-30 gün bu faaliyetleri yürütmüştür. Aynı anda beş ekibin 
dahi yola çıktığı verilen bilgiler arasındadır.86 Ankara radyosu sanatçıları, 
Türkiye’nin önde gelen mevlithanları ve âşıkları bu gecelerin en önde gelen 
sanatçıları olarak dikkat çekmişlerdir. Öyle ki halk müziği dalında TRT 
sanatçılarından Osman Duran, Selahaddin Erorhan, Salih Uygun, İzzet 
Altınmeşe, Seyit Al, Bedia Akartürk, Necla Erol’un bu faaliyetlerde yer 
aldıkları görülmektedir.87 Türk sanat musikisinde yine TRT sanatçılarından 
Bekir Reha Sağbaş, Ekrem Vural, Suna Batıgün, Ahmet Melik, Ali Şenozan, 
Güneri Tecer bu faaliyetlerin öne çıkan sanatçılarından olmuşlardır.88 Sinema 
alanında Yücel Çakmaklı89 tiyatro çalışmalarında Mahir Canova, İsmet 
Hürmüzlü ve Devlet Konservatuarı eski müdürlerinden İlyas Avcı önemli 
isimlerin başında gelmektedir.90 

İdeolojik mücadelenin sanatsal faaliyetlerde güçlü bir şekilde devam 
ettiği 1970’li yıllarda TÖMFED’in gösterileri büyük beğeni toplamıştır. 
Azerbaycan, Kırım, Artvin, Ankara yöresine ait halk oyunları TÖMFED’in 
çalıştığı başlıca halk oyunlarını oluşturmuştur. Bunlar içerisinde Azerbaycan 
ve Kırım ekipleri gösterilerde büyük ilgi görmüştür. İlerleyen süreçte diğer 
yörelerin halk oyunları da gösterilerde yer almıştır.91 Nitekim gösterilerde 
Sivas, Erzurum, Zeybek, Kılıç-Kalkan halk oyunları da icra edilmiştir.92 
Ankara yöresine (Seymen) ait folklor ekibi bizzat Türkeş’in Erdoğan 
Ocaklı’dan isteği üzerine kurulmuştur.93 

TÖMFED halk oyunları icrası hususunda oldukça gelişmiş bir yeterliliğe 
sahiptir.94 Öyle ki o dönemde Ankara’nın en iyi folklor derneklerinden birisi 

82	 Haşim Akten ile Yapılan Mülakat, 04.07.2022.
83	 Muzaffer Kılıç ile yapılan mülakat, 28.08.2024; Yağmur Tunalı ile yapılan mülakat, 02.06. 

2022.
84	 Tunalı, Kavga Günleri, 169.
85	 Osman Çakır ile yapılan mülakat, 05.09.2024.
86	 Haşim Akten ile Yapılan Mülakat, 04.07.2022.
87	 “TÖMFED Genel Başkanı Muzaffer Şenduran ile Röportaj” Hasret, Temmuz 1978, 15; Rafet 

Yetikkul ile yapılan mülakat, 25.07.2024.
88	 Rafet Yetikkul ile yapılan mülakat, 25.07.2024.
89	 Muzaffer Şenduran ile yapılan mülakat, 14.08.2024; Tunalı, Kavga Günleri, 165.
90	 Tunalı, Kavga Günleri, 195.
91	 Osman Çakır ile yapılan mülakat, 05.09.2024; Muzaffer Kılıç ile yapılan mülakat, 28.08.2024.
92	 “TÖMFED Genel Başkanı Muzaffer Şenduran ile Röportaj” Hasret, Temmuz 1978, 15.
93	 Erdoğan Ocaklı ile yapılan mülakat, 28.08.2024.
94	 Muzaffer Şenduran ile yapılan mülakat, 14.08.2024.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

549

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

olarak dikkat çekmiştir.95 Ayrıca Sivas’a açılan TÖMFED şubesi, çalıştırdığı 
Sivas ekibini halk oyunları yarışmasında Türkiye birinciliğine taşımıştır.96 
Haftada en az bir kez ve çoğunlukla iki ya da üç kez farklı şehirlerde gösteriler 
yapılmıştır. Öyle ki TÖMFED 1970’li yıllarda Türkiye’de en fazla halk oyunu 
gösterisi yapan ekip olmuştur.97 

Gerçekleştirilen sanat organizasyonlarının etkili olduğu alanlardan 
birisi de dinî musiki olmuştur. Bu bağlamda yeni bir zevk ve beğeni algısının 
ortaya çıktığı söylenebilir. Nitekim Türkiye’de dinî musiki alanında halk, sadece 
mevlitler okumakta ve ilahiler söylemekteydi. Ayrıca bazı tarikatların yüksek 
sesle zikir halklarında okudukları kasideler bulunmaktaydı. Dinî musikide 
önemli bir adım atan ÜOSFM, ilk defa Açıklamalı Türk Tasavvuf Musikisi 
konserlerini gerçekleştirmiştir. Bu alanda önde gelen mevlithanlar arasında 
TRT sanatçılarından olan Nihat Ulu, İsmail Biçer, İsmail Bülbül, Kani Karaca, 
Amir Ateş, Süleyman Arabulan, İsmail Coşar, Nihat Ulu, Ekrem Vural, Tevfik 
Soyata gibi isimler düzenlenen etkinliklerde sıklıkla sahne almışlardır. Ayrıca 
Tahir Karagöz’ün tasavvuf musikisi çalışmaları oldukça etkili olmuştur.98 

Yapılan organizasyonlara katılan sanatçıların önemli bir kısmını TRT 
sanatçıları oluşturmaktadır. Ancak TRT sanatçılarının ideolojik görüşünden 
dolayı bu gecelere katılmamıştır. Zira düzenlenen konserler oldukça büyük 
bir kitleye hitap ettiği için sanatçıların halk ile buluşmasında söz konusu bu 
konserlerin büyük bir imkân sağladığı görülmektedir:99

Türkiye’de en yaygın bu faaliyeti yapan Ülkü Ocaklarıydı. Oraya gelip 
orada çıkmak sanatçılar için ayrı bir şöhret oluyordu… Çok büyük bir 
olumlu algısı vardı. Düşünün 80 öncesi Ülkü Ocaklarının 3000 tane şubesi 
var. Kızıl ordu, KGB bile o kadar güçlü değil.100

1970’li yılların ideolojik çatışma ortamında Ülkü Ocakları ve MHP, 
kamuoyunda bu mücadelenin diğer tarafını teşkil etmektedir. Dolayasıyla 
sanatçıların bu etkinliklerde sahne almasının Ülkü Ocakları ve MHP’ye karşı 
oluşan ya da oluşabilme ihtimali olan menfi düşüncelere karşı da müspet rol 
oynadığı anlaşılmaktadır:

Sanatçıları halk bizim yanımızda gördüğü zaman halk diyordu ‘demek ki 
bize anlatıldığı gibi değil, bunlar her kesime hitap ediyorlar’ diyorlardı”101 
“Bu etkinliklerden dolayı MHP ve Ülkü Ocakları büyük bir imaj kazandı. 

95	 Yağmur Tunalı ile yapılan mülakat, 02.06. 2022.
96	 Muzaffer Kılıç ile yapılan mülakat, 28.08.2024.
97	 Erdoğan Ocaklı ile yapılan mülakat, 28.08.2024.
98	 Muzaffer Şenduran ile yapılan mülakat, 14.08.2024; Haşim Akten ile yapılan mülakat, 

04.07.2022.
99	 Rafet Yetikkul ile yapılan mülakat, 25.07.2024.
100	 Muzaffer Kılıç ile yapılan mülakat, 28.08.2024.
101	 Erdoğan Ocaklı ile yapılan mülakat, 28.08.2024.



Nagihan EREN

550

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

Katılım ve popülarite olarak son derece tanınan ve gidilen yerlerde yankı 
uyandıran faaliyetlere dönüşmüştür.102 

Ancak milliyetçi camianın düzenlediği söz konusu bu faaliyetlerine 
gösterilen ilginin daima müspet manada devam ettiği söylenemez. Zira 
1970’li yıllarda siyasi ortam oldukça gergin olduğu için bazı sanatçıların 
organizasyonlara katılmakta istekli olmadığı anlaşılmaktadır. Mesela Barış 
Manço’nun yaptığı eserler milliyetçi camianın bakışına uygun görüldüğü 
için bu gecelere katılması için girişimde bulunulmuştur. Ancak Barış Manço, 
yapılan davete olumlu cevap vermemiştir.103 Bununla birlikte dönemin ünlü 
sanatçılarından olan İbrahim Tatlıses ve Musa Eroğlu’nun bu etkinliklere 
katılması ise bu etkinliklerin popülaritesi açısından önemli görünmektedir:104

İbrahim Tatlıses’i bizim tercih etmemizin sebebi var. Tatlıses bizim 
kültürümüzün insanı yani bize uygun. Komünistlere uygun bir sanatçı 
değildi o… Halkın beğendiği sevdiği türküleri söylüyor. Anadolu ezgisi 
var, Anadolu ruhu var. O yüzden İbrahim Tatlıses’i seçiyoruz.105 

Sağ-sol çatışması olarak literatüre geçen 1970’li yıllar, sanat alanında 
da çekişmeli bir mücadeleye dönüşmüştür. Nitekim İbrahim Tatlıses’in 
milliyetçilerin düzenlediği organizasyona katılması aşırı sol camiada tepkiye 
neden olmuştur. Akten’in aktardığı bilgiye göre Erzurum’un kurtuluşu için 
düzenlenen geceye katılan Tatlıses, bu geceden takriben bir ay sonra Kars’ta 
aşırı sol tarafından şiddet görmüştür.106 

Milliyetçi camianın sanatta en iyi olduğu alanların başında hiç 
şüphesiz ozanlık geleneği öne çıkmaktadır. Âşıkların bu gecelere katılımı 
oldukça ileri düzeyde gerçekleşmiştir. Dönemin ünlü âşıklarından Ozan Arif, 
Murat Çobanoğlu, Yaşar Reyhani, Feymani, Mevlüt İhsani, Garip Ozan, Âşık 
Şahtuni izleyicilerden yoğun ilgi görmüştür.107 Öyle ki Konya’da yapılan 
Âşıklar Gecesi’ne siyasi görüş ayırt etmeksizin Türkiye’nin hemen hemen 
bütün âşıkları katılmıştır.108 Diğer yandan Ülkü Ocakları, âşıkların kendi 
sorunlarıyla ilgilenmesi için hükümete seslerini duyurabildiği bir platform 
haline gelmiştir.109 Zira Türk Halk Âşıklar Temsilci Komitesi yaptıkları basın 
açıklamasında Batılı enstrümanların ve sanat üsluplarının Türk sanatıyla 
uyumlanmasına muhalif bir duruş sergilemişlerdir: 

102	 Muzaffer Kılıç ile yapılan mülakat, 28.08.2024.
103	 Haşim Akten ile yapılan mülakat, 04.07.2022; Erdoğan Ocaklı ile yapılan mülakat, 28.08.2024.
104	 Muzaffer Kılıç ile yapılan mülakat, 28.08.2024; Rafet Yetikkul ile yapılan mülakat, 25.07.2024.
105	 Haşim Akten ile yapılan mülakat, 04.07.2022.
106	 Haşim Akten ile yapılan mülakat, 04.07.2022.
107	 Rafet Yetikkul ile yapılan mülakat, 25.07.2024; “TÖMFED Genel Başkanı Muzaffer Şenduran 

ile Röportaj” Hasret, Temmuz 1978, 15.
108	 Muzaffer Şenduran ile yapılan mülakat, 14.08.2024; Rafet Yetikkul ile yapılan mülakat, 

25.07.2024.
109	 “Kavga ve Sanatçı”, Hasret, 3 Aralık 1977, 14.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

551

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

Büyük Türk kültürü, yani kültürümüz var olma-yok olma mücadelesi 
vermektedir. Misal arıyorsak evimizin içinden, caddelerimize kadar bunu 
görmek mümkündür. Ancak biz halk âşıkları bizimle ilgili olduğu için 
gözünüzün önüne iki şey getiriyoruz. Bir gitara bakın… Bir saza bakın, 
bir aranjmana bakın… Ve bir de Türk’ü anlatan TÜRKÜ’ye bakın ve siz 
karar verin.110 

 Ozanların sanata bakışı, milliyetçi camianın fikirleriyle uyumlu 
görünmektedir. Nitekim kuruluş amaçlarında üslup ve anlayış bakımından yerli 
olacaklarını bildirirken Batılı tekniklerle aralarına kalın bir perde çektiklerini 
göstermişlerdir. Milliyetçi camianın sanatta etkili olmak için mücadele ettiği 
alanlardan birisi de tiyatro olmuştur. Bu alanda İsmet Hürmüzlü dikkat çeken 
bir isimdir. Ancak halk müziği ve folklorda gösterilen başarının tiyatroda 
sağlanamadığı anlaşılmaktadır:

Tiyatroda solcular çoğunluktaydı… İsmet Hürmüzlü gibi, bir de bizim iki 
tane genç öğrencimiz vardı. Devlet Konservatuarı tiyatro bölümünde biri 
Ensar Kılıç, biri Mehmet Atay.. Biz şu sanat faaliyetlerinde halk müziğinde, 
sanat müziğinde halk aşıklarında yaptığımız başarıyı orada yapamadık.111 

Tiyatro alanında milli unsurların yeterli etkinliğe ulaşamaması, 
Cumhuriyet tarihi boyunca sanatın çeşitli dallarında devlet politikasının 
yerleştirilmemiş olmasıyla gerekçelendirilmiştir. Bu bakışa göre Atatürk’ün 
Batı müziğini yerleştirmek ve yaymak için uyguladığı resmî prosedüre 
rağmen kendisinin Rumeli türküleri dinlemesi kültür-sanat alanındaki en açık 
çelişkilerdendir.112 

Milliyetçi fraksiyon, Anadolu’daki turnelerde tiyatro oyunları 
sahnelemiş olmasına rağmen Çağlar Sanat Tiyatrosu adıyla Ankara’da 
profesyonel olarak çalışmalarını yürütmüştür. İdeolojik mücadelenin bir 
cephesinin kültür-sanat faaliyetleriyle devam ettiği bu sürecin dikkat çekici 
tarafı tiyatro oyunlarının da ideolojik temelli olmasıdır. Mesela İsmet 
Hürmüzlü’nün yazdığı ve yönettiği Bir Yabancı adlı oyun Kerkük katliamını 
canlandırırken Devlet Tiyatrolarında oynanan Türkmen Düğünü sol fraksiyon 
tarafından sert bir dille eleştirilmiştir.113 Milliyetçi camia sanatta Türk zevkini 
ve Türk üslubunu ortaya koymayı amaçlamıştır.114 Kürşat İhtilali ve Reis 
Bey gibi oyunlar tiyatroda öne çıkmış ve çok sayıda tekrarlanmıştır.115 Bu 
konuda Fransa’nın tiyatroya yaklaşımının Türk milliyetçileri için önemli 
bir kriter olarak değerlendirildiği söylenebilir. Zira Fransa’da sanatın bir 

110	 “Halkın Gerçek Sesi Biziz” Hasret, 3 Aralık 1977. 12.
111	 Haşim Akten ile yapılan mülakat, 04.07.2022.
112	 Erol Güngör, “İlim ve Sanat Karşısında Devlet, Töre, Eylül 1977, 5.
113	 Ayhan Tuğcugil, “Yeni Cephe: Tiyatro”, Töre, Şubat 1977, 19-25.
114	 Mahir Canova, “Sanatçıların Meziyetleri”, Töre, Ekim 1977, 33-35.
115	 Muzaffer Şenduran ile yapılan mülakat, 14.08.2024; “Kürşad İhtilali”, Bozkurt, Mayıs 1976, 5.



Nagihan EREN

552

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

kültür işi olduğuna vurgu yapılırken kendi tiyatro yazarlarının oyunlarının 
öncelikli oynandığına dikkat çekilmiştir.116 Bu bağlamda Ankara dışında 
tiyatro hazırlayanlar da Ülkü Ocakları merkezine müracaat etmiş ve alınan 
izinle düzenlenen gecelerde oyunlar sahne almıştır. Hasan Nail Canat bu 
kapsamda verilen örneklerdendir.117 Ancak Türk solu 1970’li yıllarda tiyatro 
ve sinemada oldukça etkili olmuştur.118 Nitekim Ankara Sanat Tiyatrosu sol 
düşünceyle özdeşleşmiştir. Rutkay Aziz ve arkadaşları bu alanda oldukça 
başarılı bulunmuştur. Bu durum ise milliyetçi gençleri harekete geçirmiştir.119 
Sinema sektöründe ise sol kadar başarılı olamamasının sebebi olarak Yeşilçam 
sineması gösterilebilir. Zira Yeşilçam sineması bu alanda oldukça etkilidir. Bu 
sektörde Tarık Akan, Ediz Hun, Yılmaz Güney dönemin ünlü sanatçıları olarak 
öne çıkmaktadır. Milliyetçi camianın başarılı olduğu bir diğer alan ise kaset 
sektörüdür. Rafet Yetikkul’e göre Kanımız Aksa da Zafer İslam’ın kaseti o 
dönemde Türkiye’nin en çok satan kaseti olmuştur.120 Birçok alanda yürütülen 
sanatsal faaliyetlerde sanatçı ve oyuncu bulmak zor olsa da milliyetçi kesim 
mücadelesini sürdürmekte kararlılık göstermiştir. Bu alanda etkili olmak için 
milliyetçi kimliğe vurgu yapmış, sanata bunu yansıtmaya çalışmıştır. İşte bu 
tarihi gelişimiyle ifade edildiği üzere milliyetçi camianın 1970’li yıllardaki 
sanatsal faaliyetleri, Türk milliyetçiliği tarihinde kültür ve sanat alanında 
yerli ve milli olanı kitleselleştiren ilk hareket olarak tanımlanabilir.

4. Milliyetçi Fraksiyonun Sanat Faaliyetlerindeki Etki Gücü

Sanat, 20. yüzyılda insan ilişkilerinde ve ülkeler arası ilişkilerde 
aşılamaz sanılan engelleri aşma potansiyelini içinde barındırmıştır. Bu 
bağlamda radyo, sinema ve tiyatro en az uçaklar ve toplar kadar etkili olmuştur. 
Hâlbuki insanlığın çok eski çağlarında her bir medeniyetin kendilerine ait 
sanat ve din anlayışları bulunmaktaydı.121 Hatta eski şehirler dahi birer bilim ve 
sanat şehirleri özelliğini taşımalarına rağmen ülkenin geri kalanları üzerinde 
etkileri son derece zayıftı.122 Oysaki 20. yüzyıl basın-yayın organlarının 
oldukça etkili olduğu ve bu nedenle dünyadaki gelişmelerin sınır tanımadan 
hızla yayıldığı bir tarihi sürece şahitlik etmiştir. Söz konusu bu yüzyılda 
toplumsal hareketler birçok alanda etkili olmuştur. Kolektif ifade aracı olarak 
ise sanat, edebiyat, müzik, drama gibi yaratıcı faaliyetler seçilmiştir. Hatta 
bazen toplumsal hareketlere bağlı yapılan kültürel etkinlikler, siyasi açıdan 
daha başarılı ve tarihsel açıdan daha önemli görülmüştür.123 Milliyetçi camia 

116	 Yağmur Tunalı,“Mahir Canova Türk Tiyatrosunu Anlatıyor” Divan, Aralık 1978, 23-24.
117	 Yağmur Tunalı ile yapılan mülakat, 02.06. 2022.
118	 Haşim Akten ile yapılan mülakat, 04.07.2022.
119	 Tunalı, Kavga Günleri, 171.
120	 Rafet Yetikkul ile yapılan mülakat, 25.07.2024.
121	 Anthony Giddens, Sosyoloji, (İstanbul: Kırmızı Yayınları, 2012), 67.
122	 Giddens, 955.
123	 William G. Roy, “How Social Movements Do Culture”, International Journal of Politics, 



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

553

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

da bu bağlamda toplumsal hareketler üzerinde kültürel faaliyetlerin etki 
gücünü fark ederek sanatla ideolojiyi sentezlemiştir. Zira milliyetçi camianın 
ideolojik bir hedef olarak belirlediği Türk-İslam ülküsü, “milliyetçi kitle 
tarafından benimsenen ve en etkili ideolojik çerçeveyi ortaya koyan kimlik 
tanımlamasının rafine halidir”124 Öyle ki yapılan organizasyonlarda milliyetçi 
ideoloji ön planda tutulmuştur. Bu doğrultuda düzenlenen konserler öncelikle 
İstiklal Marşı’yla başlamış ve akabinde şehitlerin ruhuna Fatiha okunmasıyla 
devam etmiştir. Ayrıca Çırpınırdı Karadeniz şarkısı milliyetçi gençler 
tarafından bu konserlerde hep bir ağızdan söylenen ikonik bir şarkı olarak 
öne çıkmıştır.125 

Türkiye’nin herhangi bölgesinden düzenlenecek geceler için talep 
geldiğinde mevcut kadrolardan ekipler kurulup bu bölgelere gönderilmiştir. 
Haşim Akten’in “O kadar büyük bir iş vardı ki, o kadar büyük bir paramız vardı 
ki, aynı anda Türkiye’de dört beş koldan konserler organize ediyorduk”126 
şeklindeki ifadesi organizasyonların büyüklüğü hakkında bilgi vermektedir. 
Üstelik organizasyonların şehir stadyumlarında ve spor salonlarında 
gerçekleştirilmesinden anlaşılacağı üzere halkın ilgisi oldukça yüksektir. 
Salonlar tamamen dolmakla birlikte salona giremeyen vatandaşların ise 
dışarıda beklediği belirtilmiştir.127

O tür faaliyetler bizim yaptığımız işlerin belki küçük bir parçası ama 
önemli bir parçası. Bazen o işleri bihakkın yapabildiğimiz kanaatinde 
değilim. Fakat yaptığımız her iş başarılı oldu. Çok iyi karşılanıyordu. Her 
taraftan -mesela o- Sosyal Faaliyetler Merkezi konserler organize ederdi. 
O konserlere yetişilemezdi… Türkiye’nin her yerinden isterlerdi.128

Milliyetçi camia sanat etkinliklerini Türkiye’de 1970’li yıllarda 
kitlesel boyuta taşımıştır. Nitekim düzenlenen organizasyonların birçok şehir 
tarafından talep edildiği görülmektedir:

Ülkü Ocaklarının yaptığı geceler, partinin yaptığı geceler o anda popüler 
oldu. Her il ve ilçe gece yapmak için yarış haline girdiler. Çünkü etkisi çok 
güçlü oluyordu, günlerce konuşuluyordu.129

Düzenlenen organizasyonlara katılanlar genellikle Ülkücü hareketin 
mensuplarıdır. Bunların içinde partililer de bulunmaktadır. Bu kişilerin 

Culture, and Society 23, 2/3 (2010): 85.
124	 Eren, Türk Siyasi Hayatında Bir “Devlet” Mücadelesi, 435.
125	 “TÖMFED’in Gecesi Muhteşem Oldu” Devlet, 7 Kasım 1977, 4; Muzaffer Kılıç ile yapılan 

mülakat, 28.08.2024; Erdoğan Ocaklı ile yapılan mülakat, 28.08.2024.
126	 Haşim Akten ile yapılan mülakat, 04.07.2022.
127	 Osman Çakır ile yapılan mülakat, 05.09.2024; Rafet Yetikkul ile yapılan mülakat, 25.07.2024; 

Erdoğan Ocaklı ile yapılan mülakat, 28.08.2024; Muzaffer Kılıç ile yapılan mülakat, 28.08.2024.
128	 Yağmur Tunalı ile yapılan mülakat, 02.06. 2022.
129	 Muzaffer Kılıç ile yapılan mülakat, 28.08.2024.



Nagihan EREN

554

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

ailelerinin ve yakınlarının da katılımıyla organizasyonlar oldukça büyük bir 
kitleye ulaşmıştır.130 Öyle ki 29 Ekim 1977’de Ankara Atatürk Spor Salonu’nda 
düzenlenen geceye 15 bin kişi katılmıştır. Söz konusu bu organizasyonlara 
Alparslan Türkeş’in de katıldığı görülmektedir. Ayrıca şehit düşen ülkücülerin 
bu organizasyonlarda temsil edilmesi131 ideolojinin sanatla sentezlendiği 
1970’li yılların kavga şartları içerisinde spesifik bir örnek olarak gösterilebilir. 
Söz konusu bu faaliyetler, dönemin çok özel şartları içeresinde sosyolojik 
olarak önemli bir realiteye işaret etmektedir. Zira bir kitleye mensup olan 
bireyler kaotik süreçlerde belli bir davranış geliştirme ve tutum alma ihtiyacıyla 
karşı karşıya kalır. Bunun için kendisini tanımlayan ve ifade eden en uygun 
referans sistemine başvurur.132 Hiç şüphesiz bu hususta basın yayın organları, 
siyasi ve ideolojik kuruluşlar ile kitlenin kanaat önderleri fikri olarak kitleyi 
etkilemektedir. Bireylerin fikir dünyalarını şekillendirmektedir. Ancak birey, 
tek tek fertlerin birleşmesi halinde kitle ruhunu deneyimlemektedir.133 Bunun 
için kitle bilincini inşa eden duygusal referanslar öne çıkmaktadır. Milliyetçi 
sanat etkinliklerinin kitle içerisinde duygu bütünlüğünü sağlaması ve kitle 
bilinci oluşturması yönüyle etkili olduğu söylenebilir. Söz konusu etkinlikler 
milliyetçi camiaya manevi bir güç ve moral vermiştir.134 

1960’tan itibaren dünyada baş döndürücü sosyo-ekonomik ve siyasi 
gelişmeler yaşanmıştır. Üstelik bu değişimler küresel boyutta etkili olmuştur. 
Toplulukların ise en fazla duyarlı oldukları zamanların başka kültürlerle 
karşılaştıkları an olduğu söylenebilir. Sınırların aşındığı ve zayıfladığı böyle 
dönemlerde sınırları tekrar kurmak için insanlar simgesel davranışlara 
yönelmektedir.135 İşte böyle anlarda milli ve manevi değerler üzerine inşa 
edilmiş marşlar, sloganlar, şarkılar, tiyatro oyunları veya sanatçılar ikonik 
bir anlam taşımaktadır. Bu bağlamda milliyetçi camia içerisinde de değerli 
görülen sanat ikonları vardır ve bunlar büyük ilgi görmüştür:

Çırpınırdı Karadeniz’i çaldığımızda, Estergon Kalesi’ni çaldığımızda 
herkes beğeniyor ama Nasıl Geçti Habersiz’i çaldığımızda beğenmiyorlar, 
o daha sanatsal bir şey. Burada işte sanatın yönünü bilmek lazım. 
Bilmedikleri için böyle yapıyorlardı. Onlara bunu öğrettik uzun yıllar 
içinde bir sürü arkadaşla beraber bunu öğrettik… Mesela Ozan Arif’i 
isterler Zeki Müren’i istemezlerdi.136 

130	 Haşim Akten ile yapılan mülakat, 04.07.2022; Osman Çakır ile yapılan mülakat, 05.09.2024
131	 “TÖMFED’in Gecesi Muhteşem Oldu” Devlet, 7 Kasım 1977, 3.
132	 P. Maucorps, Sosyal Hareketlerin Psikolojisi, çev. Selmin Evrim, (İstanbul: Anıl Yayınları, 1965), 15.
133	 Gustave Le Bon, Kitleler Psikolojisi, çev. Filiz Karaküçük, (İstanbul: Karbon Yayınları, 2020), 13.
134	 Yağmur Tunalı ile yapılan mülakat, 02.06. 2022.
135	 Anthony P. Cohen, Topluluğun Simgesel Kuruluşu, çev. Mehmet Küçük, (Ankara: Dost 

Kitabevi, 1999), 79.
136	 Rafet Yetikkul ile yapılan mülakat, 25.07.2024.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

555

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

Tarihin gurur duyulan olayları ve kahramanları milliyetçi ideolojinin 
merkezidir. Bu durum ise sinema, tiyatro, şiir gibi birçok alanda yansıtılabilir. 
Ancak insanların tarihi ve kahramanları nasıl anlamlandırdığını tanımlamak 
oldukça güçtür. Bununla birlikte zihinsel haritalarında inşa edilmiş/edilmekte 
olan anlamlandırma süreçleri ve şekilleri tepkilerinden anlaşılabilir. Bu 
noktada marşlar, bayraklar, geçit törenleri, yürüyüşler ve diğer seremoniler 
bir millete ait olma duygusunu yaşatmaktadır.137 İşte söz konusu bu sanat 
içerikli organizasyonlarda spesifik marşlara, şarkılara ve sanatçılara 
gösterilen ilgi esasında milliyetçi kitlenin tarihi ve içinde bulunulan zamanı 
nasıl anlamlandırıldığının işaretini ortaya koyan tepkilerdir. Bu bağlamda 
Çırpınırdı Karadeniz veya Estergon Kalesi şarkılara gösterilen söz konusu bu 
yoğun ilgi milliyetçi camianın bu şarkılara yüklediği manayla ilgilidir. Zira 
bu şarkılar SSCB’nin yönetimi altında Türklerin bağımsızlığını arzulayan ve 
kaybedilen Balkan topraklarının acısını hisseden birer simge konumundadır. 
Toplumlar ise simgelere kendi geçmişleri, inançları ve idealleriyle bakarak 
yorumlamaktadırlar. Bunu yaparken de kendi kültürel donanımlarını bir kenara 
bırakmaları mümkün görünmemektedir.138 Hiç şüphesiz sanat etkinliklerinde 
Türk müziğine gösterilen ilginin bir diğer sebebi ise Batı müziğiyle ilgili 
yayınların halkın beğenisine uygun olmayışıdır. Öyle ki 1970’lerin başında 
senfoni orkestralarındaki eleman yetersizliği, oldukça kısıtlı sayıda sanatçının 
yetişmesine sebep olmuştur.139

Rafet Yetikkul sanat içerikli organizasyonlar yapma hususunda 
dönem içerisinde çalışmaların devam ettiğini ifade etmiştir. Nitekim Cinuçen 
Tanrıkorur’un Maltepe Alemdar Sineması’nda düzenlediği Türk Musikisi 
Örneklemeli Konserleri’nde bir döneme ait bestekârlar, makamlar ve müzik 
formlarının öğretilmesi amaçlanmıştır. Şenduran’ın “Cumhuriyet tarihimizde 
hiç bu kadar ciddiyetle ele alınmamıştır.” dediği Türk musikisi çalışmaları, 
bütün masrafların üstlenildiği etkinliklerle dönemin diğer ünlü sanatçıları 
tarafından devam ettirilmiştir. Mesela Selahattin Erorhan, Aliye Akkılıç, 
Necla Erol ve Necdet Tokatlıoğlu gibi meşhur solistlerin eğitsel konserleri 
düzenlenmiştir.140 Tahir Karagöz, Neyzen M. Ekrem Vural ve Bekir Reha 
Sağbaş’ın sanatsal faaliyetlere katılmasıyla Sosyal Faaliyetler Merkezi’nin 
müzik alanındaki çalışmaları gelişmiştir.141 Bu sayede milliyetçi camia sadece 
kitlesel sanat faaliyetlerinde değil aynı zamanda sanat içerikli çalışmalarda da 
etkili olma mücadelesi vermiştir. 

Milliyetçi camianın gerçekleştirdiği sanatsal faaliyetlerin etki gücünü 
değerlendirme hususunda en önemli parametrelerden birinin Türk sağı ile 

137	 John Coakley, “Mobilizing the past: Natıonalist images of history”, Nationalism and Ethnic 
Politics 10, 4 (2004), 534-535.

138	 Cohen, Topluluğun Simgesel Kuruluşu, 111.
139	 Faruk Güvenç, “Müzikte Eğitsel Engeller”, Özgür İnsan, Temmuz 1972, 54.
140	 Muzaffer Şenduran ile yapılan mülakat, 14.08.2024.
141	 Tunalı, Kavga Günleri, 169.



Nagihan EREN

556

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

Türk solu arasında yerli ile ithal arasındaki ayrımın algılanış ve uyarlanış 
biçimine bakma zorunluluğu olduğu söylenebilir. Nitekim Türk solu ithal 
ederken dönüştürmekte, dönüştürürken ise yeniden üretmektedir. Esasında 
yerli kültürler ile yabancı biçimler arasında yaşanan bu ilişki, yalnızca ithal 
etme sınırları içerisinde kalmayan bir süreçtir. Nitekim ithal edilenler yerli 
kültür tarafından uyumlu bir üslup içerisinde dönüştürülmektedir. Bunu 
yapan akımlar veya kültürler bunlara kendi anlamlarını aşılamaktadır. 
Bu durum ise kendi simgesel amaçlarına hizmet etme hususunda önemli 
manivelalar olarak hizmet etmektedir.142 Bu bağlamda Türk solunun, rock 
müziği olduğu gibi iktibas etmemiş olması, onu yerli unsurlarla dönüştürmesi, 
Türkiye özelinde önemli bir örnektir. Öyle ki Türk solu Rock müziği, Batı 
ve Doğu enstrümanlarıyla lehimlemiştir. Bu durum ise kitlelerin beğenisini 
kazandığı için sol düşünceye etki gücünü artırmada ve ileriye taşımada fayda 
sağlamıştır. Bu bakışın Türk solunun sanattaki ilerleme sebeplerinden birisi 
olduğu söylenebilir. Diğer yandan Türk solunun sanat alanında gösterdiği 
ilerlemenin önemli sebeplerinden bir diğerinin ise sanatı bir bütün olarak ele 
alarak bütün dallarına gösterilen yakın alaka olduğu ifade edilebilir:

Kültür alanını doğrudan doğruya sol kontrol ederdi. Türkiye’de hala 
öyledir… Sola girmek kültürledir. Sola girdiğiniz anda ben tiyatro sevmem 
diyemezsiniz… İlgi duymam diyemezsiniz. Muhakkak ilgi duyacaksınız 
sinemaya, resme, heykele…143

Türk siyasi tarihinin en kaotik dönemlerinden birisi olan 1970’li 
yıllarda yapılan sanatsal çalışmaların milliyetçi cenahta ise sanatsal faaliyetleri 
ateşlemiş olması, sanata eğilimi artırması144 ve kitleleri etkilemesi145 yönüyle 
Türk tarihinde kitlesel bir hareket olarak ortaya çıkmıştır. Türk milliyetçilik 
tarihinde ise kültür ve sanat faaliyetlerinde ilk kitlesel katılım olarak ifade 
edilebilir. Bu sayede Türk milliyetçiliği fikrinin devam ettirilmesinde 
sanatsal faaliyetlerin önemli etkileri olmuştur. Zira ideolojik temelli söz 
konusu bu organizasyonlar milliyetçiliğin yeniden üretilmesini sağlamıştır. 
Ancak milliyetçi fraksiyon söz konusu kültür-sanat faaliyetlerini 12 Eylül 
sonrasına taşıyamamıştır. Hiç şüphesiz askeri yönetimin ideolojik çatışmayla 
ilgili olarak kaotik ortamın bir diğer sorumlusu olarak milliyetçi fraksiyonu 
cezalandırması nedeniyle milliyetçilerin yaşadığı küskünlüğün, bu hususta 
başlıca sebeplerden olduğu söylenebilir.

142	 Cohen, Topluluğun Simgesel Kuruluşu, 38-39.
143	 Yağmur Tunalı ile yapılan mülakat, 02.06. 2022.
144	 Rafet Yetikkul ile yapılan mülakat, 25.07.2024.
145	 Yağmur Tunalı ile yapılan mülakat, 02.06. 2022.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

557

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

5. Milliyetçi Sanat Faaliyetlerinin Ulus Kimlik Düşüncesine Etkisi 

Saf bir estetik duygusu, egemen toplumsal ölçütleri ve değerleri 
soyutlayan birey algısıdır. Güzel olanın bu bağlamda değerlendirilmesi 
herhangi bir kişisel ve toplumsal çıkardan uzak, zevk ve hoşlanma 
nesnesi olarak belirlenmesi bu bağlama dayanır. Böylece güzel olan 
özerkleşmektedir.146 Ancak ideolojik ve siyasi olanın sanatla sentezlenmesi, 
estetiği özerk olarak tanımlama yargısını tamamen değiştirmektedir. Özerk 
zevk ve beğeni algısı artık bu aşamadan sonra ideolojinin hükümranlığı altında 
şekillenir. Milliyetçi cenahın da halk müziğine, sanat müziğine, folklora veya 
tiyatroya bakışının gerçek değeri salt sanat olarak tanımlanamaz. Zira söz 
konusu faaliyetlerde pragmatik ve didaktik olan baskın gelmeye başlamıştır. 
Düzenlenen organizasyonların büyük kitleler tarafından takip edilmesi ise 
sanatın faydacı ve öğretici yönünü daha çok güçlendirmiştir. Bu bağlamda 
söz konusu faaliyetlerin bilhassa duygu eğitiminde ve kitle bilincinin 
artırılmasında büyük etkisi olduğu söylenebilir:

TÖMFED Ülkücü Hareketin ruhuydu. Onlara ruh katıyordu, heyecan 
katıyordu… Okumakla birşey kimse kazanamıyordu belki ama duyduğu iki 
tane söz, attığı iki tane slogan, söylediği müşterek bir şiir söylediği müşterek 
bir marş… O insanlar bununla heyecanlanıyorlardı… Sanat olmayınca 
hiçbir şey olmuyordu. Bu ama şiir olsun ama marş olsun ama oyun olsun 
folklor olsun… Ülkücü Harekete bunların katkıları çok büyük oldu. Bizler 
haber olarak yazdık, dergilerde fikirleri aksettirdik ama işin heyecan kısmını 
tamamlayan şey veya o kitleleri toplayan güç sanat gücü olmuştur.147 

 Ulus devletlerin inşa sürecinde kolektif duygular bu sürece eşlik ederse 
başarı sağlanmaktadır. Bir başka ifadeyle psikolojik fiiller, ulus devletlerin 
yeniden üretimi için gereklidir. Ancak bu durum bireylerin psikolojik güdü ve 
eylemleriyle açıklanamaz. Zira söz konusu bu psikolojik saikler, spesifik bir 
toplumsal ve tarihi süreç içerisinde oluşmaktadır.148 Dolayısıyla 1970’lerin 
ideolojik mücadele ortamında Batı’nın yaşam şekillerine ve bilhassa dünyada 
ve Türkiye’de esen Marksist dalgaya karşı yerli ve milli unsurları hâkim 
kılmaya çalışan milliyetçi düşünce, sanatın kitleler üzerindeki güçlü tesiriyle 
birlikte çalışmalarını farklı bir mecraya taşımıştır. Bilhassa organizasyonların 
düzenlendiği salonlarda kitlenin toplu bir şekilde şarkılara ve şiirlere katılması 
kitle bilincinin ve toplum bilincini duygusal bağlamda öğretmiştir:

Niyazi Yıldırım Gençosmanoğlu çok iyi bir destan şairiydi… Malazgirt 
Destanı’nı okurken ‘En güzel marşını vurmadan mehter/ ya Allah Bismillah 
Allahuekber’ derken -düşünün- salonda olan bütün insanlar aynı anda o 

146	 Max Horkheimer, Geleneksel ve Eleştirel Kuram, çev. Mustafa Tüzel, (İstanbul: YKY, 2005), 486.
147	 Osman Çakır ile yapılan mülakat, 05.09.2024
148	 Michael Billig, Banal Milliyetçilik, çev. Cem Şişkolar, (İstanbul: Gelenek Yayınları, 2002), 28-29.



Nagihan EREN

558

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

nakaratı söylüyorlardı, binlerce insan tarafından tekrarlanırdı… O ayrı bir 
ruh katardı insanlara. Toplum bilincini, toplu olmayı, toplu hareket etmeyi 
öğretir ve yürekleri birleştirirdi.149 

Anayasal bir tanım olarak belirlenen yurttaşlık veya vatandaşlık, soyut 
kaldığı için cemaatleri ve etnik dayanışmayı aşması oldukça güç görünmektedir. 
Toplumun büyük çoğunluğuna göre anayasal vatandaşlık veya yurttaşlık 
şeklindeki kimlik tanımlama şekilleri anlaşılmaz görünmektedir. Bunun için 
bu tanımlama şekilleri aile, köy ve etnik grup arasındaki dayanışma mantığını 
aşma hususunda yetersiz kalabilir. Ayrıca bu tanımlamalar toplumsal yaşamı 
örgütleme konusunda da sınırlılık yaşayabilir.150 Oysa dayanışma duygusunu 
ve kitlesel coşkuyu sağlamaya dönük faaliyetler aile, köy ve etnisitenin 
sınırlarını aşmaktadır. Bu faaliyetler topluluğu türdeşleştirmeye etki 
etmektedir. Bu bağlamda ortak değerlerin sanat yoluyla aktarılmasının kolektif 
bilinci güçlendirdiği ifade edilebilir. Zira bir ulusal kültür, benzerliklerden 
hareketle özdeşliğin yaratılmasını kapsar.151 Schnapper’in “Ulus fikri, bir 
tek o ussal ve evrensel olan yurttaşlık tutkusu üzerine kurulamazdı, her 
ulusal kendiliğin tarihi ve kültürel özgünlüğüne bağlı heyecanı kullanmadan 
edemezdi”152 ifadelerinde belirttiği gibi TÖMFED ve ÜOSFM esasında 
sanat aracılığıyla toplumsal heyecanı ve coşkuyu ortaya çıkartmıştır. Bu 
bağlamda argümanını milli ve manevi özgünlükle temellendirmesi ise 
yurttaşlık inşa sürecine etki etmiştir. Zira kültürel ve sanatsal etkinliklerde 
ulusu vurgulayan söylemsel bir çerçeve içerisinde birbirinden farklı bölgesel 
stiller yan yana dizilmektedir. Bu durum somut parçaların toplamı olarak 
ulusun daha karmaşık ikonik göstergesini üretir.153 Sofistike bir kavram olan 
ulus, bu etkinlikler vasıtasıyla somutlaşan bir gerçekliğe dönüşmüştür. Zira 
kitleler yan yana dizilen farklı bölgesel stilleri ya da sanat türlerini bir bütün 
olarak değerlendirmiştir. Kitlelere göre artık gördüğü ve işittiği eser ya da 
aktivite farklı yöresel unsurlar taşımasına rağmen ulus algısının somutlaşan 
görüntüleri olarak ortaya çıkmaktadır:

Folklorun tanıtılması açısından bizim ciddi katkımız oldu. Balıkesir’e 
geldiğimizde Artvin’i bilmeyen, Ankara ekibini bilmeyen, Kırım’ı 
bilmeyen insanlar bunları seyrederek bizimle o halk oyunlarını tanımaya 
başladılar. Çünkü o zamanlar TRT’de yoğun olarak bu oyunları tanıtan, 
gösteren programlar da çok yoktu. Biz gezdiğimizde yöre halkı bu oyunları 
tanıma fırsatı buldu.154

149	 Osman Çakır ile yapılan mülakat, 05.09.2024
150	 Dominique Schnapper, Yurttaşlar Cemaati, çev. Özlem Okur, (İstanbul: Kesit Yayınları, 1994), 112.
151	 Ross Poole, Ahlak ve Modernlik, çev. Mehmet Küçük, (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1993), 139.
152	 Schnapper, Yurttaşlar Cemaati, 165.
153	 Thomas Turino, “Nationalism and Latin American Music: Selected Case Studies and Theoretical 

Considerations”, Latin American Music Review 24, 2 (2003): 195.
154	 Erdoğan Ocaklı ile yapılan mülakat, 28.08.2024.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

559

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

Ulus inşa sürecinde “biz” bilincini ve aidiyet algısını güçlü tutan 
girişimler büyük önem taşımaktadır. Milliyetçi camianın söz konusu 
faaliyetlerinin de buna dönük gerçekleştiği anlaşılmaktadır. Böylece ulus 
imajı, ses ve görüntülerin çekici sentezi olarak ortaya çıkmaya başlamıştır. 
Bölgesel ilişkilendirme neredeyse tamamen kaybolmakta ve bölgeselden 
ulusala dönüşüm tamamlanmaktadır.155 Bu tür sanatsal etkinliklerin yapıldığı 
anlarda birbirlerini tanımayan insanlar aynı ezginin eşliğinde aynı dizeleri 
okumaktadır. Kitlenin tek bir tınıda buluşması, ulus kavramının “fiziksel 
gerçekliğini yankıda bulma imkânı demektir.”156 Ayrıca anayasal bir ifade 
şekli olan yurttaşlık kavramının zihinlerde soyut kalan tarafını hissedilir hale 
getirmiştir. Zira “Ulusal kimlik, kendi kendini kavramanın bir yoludur.”157 
Böylece yurttaşlık ve ulus kavramları milliyetçi camia içerisinde duyumsanan, 
hissedilen ve deneyimlenen bir kalıba bürünmüştür.

Milliyetçi camianın âşık geleneği ve halk şarkıları üzerinde hassasiyetle 
durması dünyada hızla yayılan Marksist dalga karşısında geleneksel olanı 
popüler hale getirmeye çalışan gelişmelerle de uyumlu görünmektedir. 
Nitekim 2. Dünya Savaşı’ndan sonra Central Intelligence Agency (CIA), 
Psikoloji Strateji Kurulu’nu oluşturmuş ve halk şarkılarının yayınlanmasını 
resmî eyleme dönüştürmüştür. Aynı şekilde ırk ayrımına maruz kalan Güney 
Afrikalı yöneticiler “Bantu” adlı kırsal müziği radyolardan çalınmasını teşvik 
etmiştir.158 Tayvan’da ise 1970’ler ve 1980’ler boyunca yerlileştirme hareketi, 
müzik, sinema ve gösteri sanatları gibi kültürel alanlarda etkili olmuştur.159 
Esasında bu örnekler herhangi bir tehdit karşısında ulus olma duygusunu inşa 
etme ve güçlü tutmaya yönelik adımlardır. Dolayısıyla milliyetçi camianın 
faaliyetleri de Marksist sanat anlayışı ile Batılı zevk ve anlayışlara karşı bir 
direnç gösterdiği için tepkisel yönünü ortaya çıkarmaktadır. Yerli unsurları 
merkeze alan zevk ve beğeni anlayışını icra süreçleri ise bu yapının aksiyoner 
bir yapı olduğunu göstermektedir.

ÜOSFM ve TÖMFED’in faaliyette bulunduğu 1970’li yıllarda 
resmî makamlarca da Türk sanat kültürünün tanıtılması ve geliştirilmesi 
amacıyla girişimlerde bulunulmuştur. Mesela Devlet Klasik Türk Musikisi 
Korosu ilk defa 1975 yılında kurulmuştur.160 Günümüzde faaliyetlerine 
Cumhurbaşkanlığı Klasik Türk Musikisi Korosu adıyla devam eden bu kuruluş 
Türkiye Cumhuriyeti’nin ilk resmî Türk Müziği korosudur.161 Milliyetçi 

155	 Turino, “Nationalism and Latin”, 196.
156	 Benedict Anderson, Hayali Cemaatler, çev. İskender Savaşır, (İstanbul: Metis Yayınları, 1995), 163.
157	 Poole, Ahlak ve Modernlik, 142.
158	 Street, “The Politics of Music”, 114-115.
159	 Hsing Huang ve Michael Hsiao, “Tayvan’da Kültürel Küreselleşme ve Yerelleşme” Bir Küre 

Bin Bir Küreselleşme, çev. Ayla Ortaç, (İstanbul: Kitap Yayınları, 2003), 70.
160	 Resmî Gazete, Sayı: 15413, 15 Kasım 1975.
161	 “Cumhurbaşkanlığı Klasik Türk Müziği Korosu 48 yıldır klasik Türk müziğini yaşatıyor” 

Anadolu Ajansı, erişim 13.08.2024, https://www.aa.com.tr/tr/kultur/cumhurbaskanligi-klasik-
turk-muzigi-korosu-48-yildir-klasik-turk-muzigini-yasatiyor/3048329#



Nagihan EREN

560

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

fraksiyonun faaliyetlerinde halkın en fazla ilgi gösterdiği halk müziğinin 
resmî bir hüviyete bürünmesi ise geç bir tarihte gerçekleşmiştir. Öyle ki 
milli değerleri korumak amacıyla Devlet Türk Halk Müziği Korosu 1985’te 
kurulmuştur. Türk kültürünü asırlar boyunca yaşatma hedefi, öz müziğe ilgi 
duyan gençlerin yetiştirilmesiyle gerekçelendirilmiştir. Bu hedeften ise devlet 
sorumlu tutulmuştur.162 Bu amaçla düzenlenen organizasyonlarda halk müziği 
ve ozan geleneği ile ilgili yapılan faaliyetlerin, ulus devlet inşasında önemli 
adımlar olduğu görülmektedir. Milliyetçi camia, kitlesel manada bu hareketi 
resmî kurumlardan daha önce başlatmıştır. Ulusal manada resmî kurumlarca 
yapılan bu faaliyetler ilerleyen yıllarda uluslararası bir boyuta taşınmıştır. 
Öyle ki Türk İşbirliği ve Koordinasyon Ajansı (TİKA) aracılığıyla Türk 
Dünyasında ortak tarihi ve kültürel değerleri yaşatmaya yönelik faaliyetlerin 
yapılması,163 milliyetçi camianın fikirlerinin 21. yüzyılda dış politikada 
uygulandığını göstermektedir.

Milliyetçi camianın ulus kimlik algısının güçlenmesine etki eden 
faaliyetlerden bir diğerinin de dinî musiki olduğu görülmektedir. Türkiye’de 
ilk defa Açıklamalı Türk Tasavvuf Musikisi Konserleri bu kapsamda 
düzenlenmiştir. Tasavvuf müziğinin ilk kez resmî makamlarca ele alınması ise 
1989 yılında gerçekleşmiştir. Bakanlar Kurulu tarafından sanat faaliyetlerinin 
milli kültür ve çağdaş anlayışa göre yürütülmesi gerekçe olarak gösterilerek 
Konya Türk Tasavvuf Müzik Topluluğu kurulmuştur. Milli kültür kapsamında 
ele alınan din müzik açılımı, esasında resmî bakışın dini anlamlandırması 
ile ilgilidir. Nitekim alınan kararda dinin ulusal kimlik inşasındaki rolünün 
kabulüne164 yönelik güçlü vurgular bulunmaktadır. Bu durumun ulus kimliği 
inşa süreciyle ilgili olduğu ifade edilebilir. Zira ulus inşasında devlet, bu amaca 
ulaşmak için sürekli müdahalelerde bulunmaktadır. Bu bağlamda kültürel ve 
dinî kimliklerden baskın olanı hâkim kılmaya çalışmaktadır.165 O halde dinin 
sunduğu anlamlar ve semboller dünyasının kimlik inşasındaki güçlü etkisi 
dikkate alındığında bu alanda icra edilen faaliyetlerin, ulusal kimlik algısında 
kitlelerin duygu dünyalarına nüfuz ettiği söylenebilir.

162	 BCA, f. 30-18-1-2, y.544-421-6, 04.12.1985.
163	 Süleyman Eren, “Kamu Diplomasisi ve Dış Yardımlar”, Türkiye Perspektifinden Kamu 

Diplomasisi, ed. Ergun Köksoy ve Samet Kavoğlu, (Ankara: Nobel Yayınları, 2023), 109-110.
164	 BCA, f. 30-18-1-2, y.632-878-7, 11.09.1989.
165	 Sheth, D. L., “Movements, Intellectuals and the State: Social Policy in Nation Building”, 

Economic and Political Weekly 27, 8 (1992): 425.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

561

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

Sonuç

Türk siyasi tarihinde iki darbe arası dönem olarak tanımlanan “1960-
1980” arası zaman aralığı ideolojik ve siyasi mücadelenin şiddetli yaşandığı 
yıllar olmuştur. Söz konusu bu dönemde Marksist fikirleri Türkiye’nin 
sosyo-ekonomik şartlarıyla bütünleştiren gruplar sosyalist-komünist düzen 
tasavvurlarına yönelmiştir. Bunun karşısında ise Milliyetçi fraksiyon öğrenci, 
memur, işçi teşkilatlanmalarıyla etki gücünü genişletmeye çalışmıştır. Hiç 
şüphesiz bu mücadelede MHP ve Ülkü Ocakları, milliyetçi camianın ideolojik 
ve siyasi mücadelesinde öncü rol oynamıştır. 

Türk siyasetinde 1970-1980 arası dönem istikrarlı hükümetlerin 
kurulamadığı, kurulan hükümetlerinde sağ ve sol ittifaklar halinde ideolojik 
mücadeleyi perçinlediği yıllardır. Bu dönemde öğrenciler de ideolojik 
kavgada aktif bir şeklide yer almış ve kendi düzen tasavvurlarını hâkim 
kılmaya çalışmışlardır. Bu nedenle siyaset kurumu ve öğrenci örgütleri 
kendi görüşlerini geniş kitleler üzerinde hâkim kılmak için kültür, sanat 
faaliyetlerinden yararlanmışlardır. Zira sanat, hızlı anlatma ve öğretme 
yeteneği sayesinde soyut olanı kitlesel bir etkiye dönüştürme yetisine sahiptir. 
Sanat ile politika arasında çarpıcı bağlantıyı sağlayan ideolojik eylemler ve 
aktiviteler, kitleler üzerinde etkili olmuştur. Türkiye’nin işçi, memur, öğrenci, 
bürokrat ve daha pek çok mesleki grubun ideolojik kamplara bölündüğü 
bu dönemde hiç şüphesiz sanat dünyasında da ayrılıklar yaşanmıştır. Sanat 
alanında örgüt ve derneklerin siyasete kendi görüşleri doğrultusunda yön 
verme ve kendi dünya görüşleri perspektifinden şekillendirme faaliyetleri 
çok yoğun bir şekilde yaşanmıştır. Milliyetçi kesimin çok önemli kültür 
sanat kuruluşu olan ÜOSFM ve TÖMFED de bu bağlamda çalışmalarını 
yürütmüştür.

 Milliyetçi camia, sol düşünce gruplarının ve sanatçıların tematiğini 
oluşturan toplumsal mesaj verme, halk sorunlarının çözümlenmesine talip 
olma, yeni bir sosyo-ekonomik hedef belirleme gibi farklı amaçlara yönelik 
faaliyetlerinden dolayı endişeler taşımış ve sanatın gücünden yararlanarak 
ideolojik bakışını kitlelerde genişletmeye çalışmıştır. Bu sayede Türk kültür 
ve sanatının kendi eserlerine yönelik üstü örtülmüş ya da ötelenmiş zevk ve 
beğeni duygusunu popüler hale getirmiştir. Marksist sanat çalışmalarına karşı 
yerli sanat anlayışını savunan kitlenin inşasında önemli bir aşama kaydetmiştir. 
Bunu icra eden sanatçılara da ilgiyi artırmıştır. Zira önemli bir kısmı TRT 
sanatçısı olan sahne ekibiyle binlerce kişiden oluşan kitleleri, yaptığı 
faaliyetleriyle buluşturmuştur. Türk milliyetçiliğini kültür ve sanat alanında 
kitlesel bir aşamaya dönüştürmüştür. Milliyetçi camia içerisinde kolektif 
duygu ve bilinç gelişiminde etkili olmuştur. Milliyetçi fraksiyonun, ideolojiyi 
sanatla lehimleyen kitlesel sanat etkinliklerini gerçekleştirdiği görülmektedir. 
Böylece teorik olanı pratikte somutlaştırmıştır. Bununla birlikte milliyetçi 



Nagihan EREN

562

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

fraksiyonun sanatın bazı dallarına Türk solunun etkinliğine erişemediği 
söylenebilir. Zira Türk solu sinema, tiyatro ve rock müzik başta olmak üzere 
sanatın pek çok dalında kamuoyunu etkileyen çalışmalar yapmıştır.

Milliyetçi sanat kuruluşları halk müziği, sanat müziği, âşık geleneği 
ve folklor alanlarında Türkiye’de en kapsamlı faaliyetleri gerçekleştirmiştir. 
Öyle ki halk müziği ve tasavvuf müziğinin millî kültürün bir parçası olarak 
değerlendirilen çalışmalar kapsamında resmî makamlar tarafından ele 
alınması, milliyetçi fraksiyonun çalışmalarından yıllar sonra gerçekleşmiştir. 
Ulusal kültür ve sanatı temele alarak yapılan sanatın kitlelerde açığa çıkardığı 
heyecan ve coşku dikkate alındığında milliyetçi camia üzerinde ulus bilincinin 
inşasında ve algılanışında etkili olduğu ifade edilebilir. Türk sanat müziği, 
halk müziği, tasavvuf, âşık geleneği vb. alanlarda gerçekleştirdiği faaliyetlerle 
ulusal tözün kültürel oluşumlarını, bulunduğu dönemde aktive ederek 
toplumsal harekete dönüştürmüştür. Bununla birlikte anayasal bir kavram 
olan yurttaşlık kavramını gerçekleştirdiği etkinliklerle milliyetçi kitlenin 
zihin haritasında somutlaştırmış ve şekillendirmiştir. Zira ulusal değerleri 
bütünleyen çalışmalar resmî kurumlar tarafından yıllar sonra ele alınmıştır. 
Ayrıca sanatın etki gücünden faydalanılarak MHP ve Ülkü Ocaklarına karşı 
olumlu bir kamuoyu algısının görece oluşmasında etkili olmuştur. Zira birçok 
TRT sanatçısının düzenlenen etkinliklere katılmış olması milliyetçi camiaya 
prestij sağlamıştır. Sadece siyasetle özdeşleştirilen bir grubun kültür ve 
sanatla ilgili faaliyetlerini ideolojik mücadelede güçlü bir enstrüman olarak 
kullandığı görülmüştür.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

563

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

KAYNAKÇA
I. Arşiv Kaynakları

Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı 
Cumhuriyet Arşivi (BCA) f. 30-1-0-0, y. 102-630-7, 30, 31.07.1950.

BCA, f. 30-10-0-0, y. 136-974-15, 09.12.1930.
BCA, f. 30-18-1-2, y. 15-72-16, 09.11.1930.
BCA, f. 490-1-0-0, y. 2-7-25, 28.12.1931.
BCA, f. 490-1-0-0, y. 3-15-25, 29.05.1937.
BCA, f. 490-1-0-0, y. 4-16-1, 14.01.1938.
BCA, f. 490-1-0-0, y.1037-987-1, 13.06.1947.
BCA, f. 490-1-0-0, y.1037-989-1, 27.08.1947.
BCA, f. 30-18-1-2, y.632-878-7, 11.09.1989.
BCA, f. 490-1-0-0, y.14-73-8, 12.05.1935.
BCA, f. 490-1-0-0, y.1036-985-1, 13.06.1947.
BCA, f. 490-1-0-0, y.1036-986-1, 25.11.1946.
BCA, f. 490-1-0-0, y.1038-991-1, 13.06.1947.
BCA, f. 490-1-0-0, y.1039-997-1, 07.12.1946.
BCA, f. 30-1-0-0, y.17-98-30, 20.07.1950.
BCA, f. 30-18-1-2, y.544-421-6, 04.12.1985.
BCA, f. 490-1-0-0, y. 1038-992-1, 13.06.1947.
TBMM Zabıt Ceridesi, İnikat: 1, Cilt: 25, 01.11.1934.



Nagihan EREN

564

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

II. Resmî Yayınlar

T.C. Resmî Gazete, 24 Temmuz 1963, Sayı: 11462.
T.C. Resmî Gazete, 18 Mayıs 1974, Sayı: 14890, Kanun No: 1803.
T.C. Resmî Gazete, Sayı: 15 Kasım 1975, 15413.

III. Araştırma Eserler

Akçura, Yusuf, Türkçülük. İstanbul: İlgi Kültür Sanat Yayınevi, 2007.
Akşin, Sina, Kısa Türkiye Tarihi. İstanbul: Türkiye İş Bankası Yayınları, 

2007.
Anderson, Benedict, Hayali Cemaatler, çeviren İskender Savaşır, İstanbul: 

Metis Yayınları, 1995.
Batur, Muhsin, Anılar ve Görüşler. İstanbul: Milliyet Yayınları, 1985.
Billig, Michael, Banal Milliyetçilik, çeviren Cem Şişkolar, İstanbul: Gelenek 

Yayınları, 2002.
Bon, Le Gustave, Kitleler Psikolojisi, çeviren Filiz Karaküçük, İstanbul: 

Karbon Yayın, 2020.
Cohen, Anthony P., Topluluğun Simgesel Kuruluşu, çeviren Mehmet Küçük, 

Ankara: Dost Kitabevi, 1999.
Çakır, Osman, Adı Devlet Olsun. İstanbul: Ötüken Yayınları, 2022.
Çavdar, Tevfik, Türkiye’nin Demokrasi Tarihi. Ankara: İmge Yayınları, 2013.
Çeçen, Anıl, Halkevleri. Gündoğan Yayınları: Ankara, 1990.
Eren, Nagihan, Türk Siyasi Tarihinde Bir “Devlet” Mücadelesi. Ankara: 

Nobel Yayınları, 2024.
Eren, Süleyman, “Kamu Diplomasisi ve Dış Yardımlar.”, Türkiye 

Perspektifinden Kamu Diplomasisi, Editör Ergun Köksoy ve Samet 
Kavoğlu, 97-114. Ankara: Nobel Yayınları, 2023.

Feyizoğlu, Turhan, Fırtınalı Yıllarda Ülkücü Hareket. İstanbul: Ozan 
Yayınları, 2000.

Giddens, Anthony, Sosyoloji. İstanbul: Kırmızı Yayınları, 2012.
Gürgür, Nuri, Yüzyıldan Yüzyıla. İstanbul: Ötüken Yayınları, 2021.
Heinich, Nathalie, Sanat Sosyolojisi, çeviren Turgut Arnas, İstanbul: Bağlam 

Yayıncılık, 2013.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

565

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

Heper, Metin, Türkiye’de Devlet Geleneği, çeviren Nalan Soyarık, Ankara: 
Doğu Batı Yayınları, 1985.

Huang, Hsing ve Hsiao, Michael, “Tayvan’da Kültürel Küreselleşme ve 
Yerelleşme.” Bir Küre Bin Bir Küreselleşme, çeviren Ayla Ortaç, 
İstanbul: Kitap Yayınevi, 2003.

Hobsbawm, Eric, Kısa 20. Yüzyıl, çeviren Yavuz Alogan, İstanbul: Sarmal 
Yayınları, 1996.

Horkheimer, Max, Geleneksel ve Eleştirel Kuram, çeviren Mustafa Tüzel, 
İstanbul: YKY, 2005.

Karadeniz, Harun, Olaylı Yıllar ve Gençlik. İstanbul: May Yayınları, 1975.
Karpat, Kemal, Kimlik ve İdeoloji. İstanbul: Timaş Yayınları, 2021.	
Kinross, Lord, Atatürk, çeviren Necdet Sander, İstanbul: Altın Kitapları, 

1994.
Lewis, Bernard, Modern Türkiye’nin Doğuşu, çeviren Boğaç Babür Turna, 

Ankara: Arkadaş Yayınları, 2018.
Maucorps, P., Sosyal Hareketlerin Psikolojisi, çeviren Selmin Evrim, İstanbul: 

Anıl Yayınevi, 1965.
Merriam, Sharan B., Nitel Araştırma, çeviren Selahattin Turan, Ankara: 

Nobel Yayınları, 2018.
Okan, Acar, İsmi Lazım Değil. İstanbul: Ötüken Yayınları, 2015.
Oransoy, Gültekin, Atatürk ile Küğ. İzmir: Küğ Yayını, 1985.
Poole, Ross, Ahlak ve Modernlik, çeviren Mehmet Küçük, İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları, 1993.
Schnapper, Dominique, Yurttaşlar Cemaati, çeviren Özlem Okur, İstanbul: 

Kesit Yayınları, 1994.
Tanör, Bülent, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri. İstanbul: YKY, 2017.
Tunalı, Yağmur, Kavga Günleri. İstanbul: Bilgi Kültür Sanat Yayınları, 2014.
Yıldırım, Ali ve Şimşek, Hasan, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. 

Ankara: Seçkin Yayınevi, 2016.
Zeybek, Namık Kemal, Siyaset Yolu. İstanbul: Doğan Kitap, 2014. 



Nagihan EREN

566

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

IV. Süreli Yayınlar

Akşam
Barış
Bozkurt
Çınaraltı
Devlet
Devrimci Savaşımda Sanat Emeği
Divan
Genç Sinema
Hasret
Milliyet
Ötüken
Özgür İnsan
Töre

V. Makaleler

Başgöz, İlhan, “Folklore Studies and Nationalism in Turkey.” Journal of the 
Folklore Institute 9, 2/3 (1972): 162-176.

Coakley, John, “Mobilizing the past: Natıonalist images of history.” 
Nationalism and Ethnic Politics 10, 4 (2004): 531-560.

Doğan, Emrah ve Sönmez, Banu, “Türkiye’de Altmış Sekiz Kuşağı Dünya 
Algısının Popüler Müziğe Yansıması.” İnönü Üniversitesi Kültür ve 
Sanat Dergisi 2, 1 (2016): 45-75. 

Dreier, Peter and FLACKS, Dick, “Roots of Rebellion: Music and Movements: 
The Tradition Continues.” New Labor Forum 23, 2 (2014): 99-102.

Duman, Sabit, “Rock Müziğin Doğuşu ve Türk Rock Müziği.” Müzik Kültürü 
ve Eğitimi, 239-250. Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek 
Kurumu, 2015. 

Gürses, Fatma, “Müzikte Siyasal Söylem ve Türkiye’de Anadolu Rock: 
Cem Karaca ve Barış Manço Örneği (1960-1980).” The Journal of 
Academic Social Science Studies 56 (2017): 325-350.

Renda, Günsel, “Cumhuriyet Sürecinde Türk Sanatı.” Atatürkçü Bakış 1, 2 
(2002): 141-153.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

567

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

Roy, William G., “How Social Movements Do Culture.” International Journal 
of Politics, Culture, and Society 23, 2/3 (2010): 85-98.

Sheth, D. L., “Movements, Intellectuals and the State: Social Policy in Nation 
Building.” Economic and Political Weekly 27, 8 (1992): 425-429.

Schuster, Graciela and Breña, Mariana Ortega, “The Concept of the Visible 
between Art and Politics.” Latin American Perspectives 42, 1 (2015): 
84-94.

Smith, Thomas W., “Civic Nationalism and Ethnocultural Justice in Turkey.” 
Human Rights Quarterly 27, 2 (2005): 436-470. 

Street, John, The Politics of Music and the Music of Politics.” Government 
and Opposition 38, 1 (2003): 113-130.

Turino, Thomas, “Nationalism and Latin American Music: Selected Case 
Studies and Theoretical Considerations.” Latin American Music 
Review 24, 2 (2003): 169-209.

Yılmaz, Ensar, “Demokrat Parti Döneminde (1950-1960) Kültür/Sanat 
Alanındaki Değişim Süreci.” Journal Of Social, Humanities And 
Administrative Sciences 9, 60 (2023): 2181-2188.

VI. Tezler

Antmen, Ahu, “Türk Sanatında Yeni Arayışlar (1960-1980).” Doktora Tezi, 
Mimar Sinan Üniversitesi, 2005.

Bek, Güler, “1970 – 1980 Yılları Arasında Türkiye’de Kültürel ve Sanatsal 
Ortam.” Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi, 2007.

Uzun, Ayşe, “1950 Sonrası Olayların Sanata Yansıması.” Yüksek Lisans 
Tezi, Atatürk Üniversitesi, 2014.

VII. İnternet Kaynakları

“1977 Milliyetçi Hareket Partisi Seçim Beyannamesi.” erişim 21.07.2024, 
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/server/api/core/bitstreams/c826e2cc-
9926-4b37-bba9-9f5177fcc794/content.

“Cumhurbaşkanlığı Klasik Türk Müziği Korosu 48 yıldır klasik Türk müziğini 
yaşatıyor.” Anadolu Ajansı, erişim 13.08.2024, https://www.aa.com.
tr/tr/kultur/cumhurbaskanligi-klasik-turk-muzigi-korosu-48-yildir-
klasik-turk-muzigini-yasatiyor/3048329#. 



Nagihan EREN

568

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

“Geleneksel Türk Müziğinin Yasak Tadı...” erişim 11.04.2025, http://www.
musikidergisi.net/?p=1732.

“Türk Musikisinin Yasaklanması” T.C Kültür ve Turizm Bakanlığı, erişim 
12.04.2025, https://www.ktb.gov.tr/TR-96530/turk-musikisinin-
yasaklanmasi.html.

VIII. Sözlü Tarih Görüşmeleri

Şenduran, Muzaffer, Yazılı Form, 14.08.2024.
Akten, Haşim, Ses Kaydı, 04.07.2022.
Tunalı, Yağmur, Ses Kaydı, 02.06. 2022.
Yetikkul, Rafet, Ses Kaydı, 25.07.2024.
Kılıç, Muzaffer, Ses Kaydı, 28.08.2024.
Ocaklı, Erdoğan, Ses Kaydı, 28.08.2024.
Çakır, Osman, Ses Kaydı, 05.09.2024.



Türkiye’nin 1970’li Yıllarında Sanat ve İdeoloji Bağlamında Milliyetçi Fraksiyonun Faaliyetleri

569

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Spring)

Extended Abstract

The 1961 Constitution paved the way for very important developments 
that would affect the next twenty years in Turkish political and intellectual life. 
The open expression of socialist-communist order ideas in the environment 
of freedom brought by the constitution, the actions of student organizations 
inside and outside the university, and the organizational struggle of the peasant 
and working classes were developments that had not been experienced before 
in the Turkish left. In response to these developments, nationalist student 
organizations began to be established, and with the transformation of the 
Republican Peasant Nation Party (RPNP) into the Nationalist Movement 
Party (NMP) in 1969, the nationalist segment tried to construct and expand 
its own ideas against left-wing groups. During this period which is recorded 
in literature as a right-left conflict, cultural and artistic activities also became 
politicized. The ideological struggle which was the most prominent feature of 
the period, showed itself very intensely in various branches of art. Especially 
during the 1970s, while the Turkish left made its voice heard with cultural 
and artistic activities, and came to the forefront in its efforts to synthesize 
ideology with art. Realizing this situation, the nationalist fraction turned to 
cultural and artistic activities to both increase mass awareness within its own 
community and to build a positive public opinion.

The nationalist community and the Ülkü Ocakları have been addressed 
as the other side of the increasing violence, especially in studies on the 1970s 
in Türkiye. It is undoubtedly a reality that violence increased in the ideological 
struggle in 1977 and afterwards. On the other hand, the struggle of the nationalist 
community against the artistic activities of leftist groups is a reality that is not 
emphasized. In evaluating the effectiveness of the Nationalist Movement and 
the Ülkü Ocakları in the field of art, it is thought that the activities of the 
nationalist masses that synthesize art and ideology are extremely important. 
In this study, well-known art movements of the period or works of artists that 
can be defined as high art are not discussed in this context. This study focuses 
on the activities of the masses with nationalist ideology, who try to interpret 
global and local issues with their own worldview, specifically in Türkiye. 
Evaluations that can be made about their qualification relating to they are 
creative or superficial are not the subject of this study. The study discussed 



Nagihan EREN

570

ÇTTAD, XXV/50, (2025/Bahar)

how art, which has the ability to mobilize people, was used politically by the 
nationalist community. In this way, the lines of relationship between art and 
politics in the context of Turkish nationalism were tried to be explored. This 
study focuses on the founding purpose, activities and influence of the Töre 
Music Folklore Education Association (TMFEA) and Ülkü Ocakları Social 
Activities Center (ÜOSAC) which started their activities as a nationalist 
structure. In this context, data related to the research was collected from 
archive documents and periodicals using the document review technique. The 
data obtained were analyzed using the content analysis technique. In addition, 
interview techniques were also used to increase the reliability of the study. In 
this study, the impact of the activities of TMFEA and ÜOSAC on the Turkish 
national identity was discussed from different perspectives. As a result of all 
these, it was concluded that the activities of TMFEA and ÜOSAC produced 
emotional power for the nationalist masses. In addition, the impact of the 
Turkish national identity on the perception of the nationalist mass has been 
discussed from different perspectives.

As a result of the research, it was concluded that the activities of 
TMFEA and ÜOSAC, which were established by the nationalist fraction for 
artistic works, had different effects on the ideological struggle of the period. 
It has been observed that these structures are effective in the development of 
collective emotion and consciousness within the nationalist community. In 
addition, Nationalist art organizations have carried out the most comprehensive 
activities in Türkiye in the fields of folk music, classical music, minstrel 
tradition and folklore. So much so that in the Republic of Türkiye, the official 
authorities took up folk music and Sufi music as part of the national culture, 
years after the work of the nationalist faction.However, the study found 
that the nationalist fraction was not as effective as the Turkish left in some 
branches of art. So much so that the Turkish left has carried out works that 
have influenced public opinion in many branches of art, especially cinema, 
theatre and rock music. However, it can be said that the nationalist fraction 
came to the fore in whereas mass art events that soldered ideology with art.


	Ev İçinde Yaşam
	Okul Hayatı
	Arkadaş İlişkileri
	Dış Mekân Aktiviteleri
	İlgi Alanları: Uzay
	İlgi Alanları: Evrim
	İlgi Alanları: Yer Bilimleri
	İlgi Alanları: LEGO
	İlgi Alanları: Piyano
	İlgi Alanları: Dinozorlar
	İlgi Alanları: Taekwondo
	İlgi Alanları: İngilizce Kursu
	İlgi Alanları: Kitap Okuma



