
Makalenin Geliş Tarihi: 03.12.2024  - Makalenin Kabul Tarihi: 28.09.2025 

Türkbilig, 2025/50:297-313 

FOLKLOR, ENGELLİLİK VE MİZAH BAĞLAMINDA BİR 

HALK DANSI: TOPAL OYUNU 

Eray ALPYILDIZ* 

Öz: İnsanlığın çarpıcı bir olgusu olan engellilik, tıbbi anlamda zihinsel ve bedensel 

gerçekliğinin yanı sıra kültürel olarak yapılandırılmış bir kategoridir. Engellilik, tarih 

boyunca mit, efsane, masal, hikâye, oyun, dans gibi pek çok türler içerisinde belirli 

stereotiplerle anlamların inşa edildiği ve karakterlerin kurgulandığı bir olgudur. Bu açıdan 

olağandışı bedenlere atfedilen anlamların tarihi, insanlık kadar eski kabul edilmektedir. Bu 

durum ise folklor ve engellilik arasında derin ve güçlü bir ilişki olduğunu göstermektedir. 
Bu makalede folklor, engellilik ve mizah bağlamında bir halk dansı olan Topal Oyunu 

(Topal Oyun Havası) ele alınmıştır. Damgalanmış bedensel farklılıklara, bağlamsal 

şartlara göre bir anlam yüklenilmesinin bir yansıması olarak Topal Oyunu, çeşitli 

açılardan çözümlenmiştir. Bu doğrultuda ilk olarak folklor ve engellilik ilişkisine dair temel 

yaklaşımlar açıklanmış; uluslararası ve ulusal literatür hakkında genel bilgi verilmiştir. 

Ardından dans ve taklit ilişkisi kurularak yürüme engeli olan insanların (topalların) 

taklidine dayanan veya adını bu nitelikten alan bazı danslar hakkında bilgiler aktarılmıştır. 

Makalenin çözümleme bölümünde ise Topal Oyunu oyun havasının müzikal yapısı, icra 

tekniği, ritim ve topallık ilişkisi, dansın icra bağlamı, yapısı ve farklı yörelerdeki 

çeşitlemeleri açısından incelemeye ve analize tabi tutulmuştur. Farklı bir ifadeyle bir 

bedensel engellilik türü olan topallığın, bir halk dansı bağlamında nasıl tasvir edildiği 

performans-gösteri, izleyici ve işlev açısından çözümlenmiştir. Engelliliğin, eğlence amaçlı 

düzenlenen bir kültürel ortamda mizahın ve gülmenin nasıl aracı olduğu mizahtaki 

üstünlük ve uyumsuzluk kuramları bağlamında sorgulanmış ve açıklanmıştır. Bu 

bağlamda “Topal Oyunu”nun, engellilerin öz temsili olmayıp, engelliliğin -taklidine 

dayalı- folklorik bir tezahür veya unsur olduğu, engelliliğin de -kendi gerçekliğinin 

ötesinde- sosyal ve kültürel olarak inşa edilebildiği sonucuna varılmıştır. 

Anahtar Sözcükler: Folklor, Engellilik, Topallık, Topal Oyunu, Dans, Mizah. 

 

A Folk Dance in the Context of Folklore, Disability and 

Humor: The Topal Dance  
Abstract: Disability, which is a dramatic aspect of humanity, emerges as a culturally 

constructed category as well as a mental and physical dimension. Disability is a 

phenomenon in which meanings have been constructed and characters have been 

fictionalized with certain stereotypes in many genres such as myth, legend, fairy tale, epic, 

folk tale, game and dance throughout history. In this respect, the history of meanings 

attributed to abnormal bodies is considered to be as old as humanity. This shows that there 

is a strong relationship between folklore and disability. This indicates that there is a strong 

relationship between folklore and disability. 

 
* Dr., Ankara/TÜRKİYE, e-posta: erayalpyildiz@gmail.com. ORCID: 0000-0002-8967-4612. 



FOLKLOR, ENGELLİLİK VE MİZAH BAĞLAMINDA BİR HALK DANSI: TOPAL OYUNU 

298 

In this article, the Topal Dance, a folk dance, were examined in the context of folklore, 

disability and humor. The Topal Dance, which is an example of attributing a meaning to 

stigmatized physical differences according to contextual conditions, was analyzed from 

various perspectives. 
In this context, firstly the basic approaches to the relationship between folklore and 

disability were explained; general information about international and national literature 

was given. Secondly, by establishing a relationship between dance and mimic (mimicry), 

information was given about some dances that are based on the mimic of people with 

walking disabilities (the lame) or that take their names from this feature. In the analysis 

section of the article, Topal dance was examined and analyzed in terms of the musical 

structure of the dance tune, performance technique, the relationship between rhythm and 

lameness, the performance context of the dance, its structure and its variations in different 

regions. In other words, how lameness, a type of physical disability, is depicted in the 

context of a folk dance was analyzed in terms of performance-show, audience and function. 

How disability is an element of humor and laughter in a cultural environment organized 

for entertainment purposes was questioned in the context of the theories of superiority and 

incongruity in humor. İn this context, it was stated that the “Topal Dance” was not a self-

representation of the disabled, but a folkloric manifestation or element based on the 

imitation of disability. İt was concluded that disability can also be socially and culturally 

constructed beyond its own reality. 
Keywords: Folklore, Disability, Lameness, Topal Dance, Dance, Humor 

 

Giriş 

Bedensel ve zihinsel farklılıkların biyolojik, psikolojik, sosyolojik, fenomenolojik, 

politik, antropolojik vb. olmak üzere pek çok boyutu bulunmaktadır. Genel olarak 

engellilik, normatif bir insan standardının dışında kategorize edilen kalıcı ve kısmen de 

geçici bir hasar durumudur. Bu terim, duyusal bozuklukları (körlük, sağırlık), hareket 

bozukluklarını (felç, aksama/topallık titreme), konuşma bozukluklarını (kekemelik, 

pelteklik, mutizm), şekil bozukluklarını (yara izi, kifoz), zihinsel bozuklukları ve kronik 

hastalıkları (HIV/AIDS, kanser) vb. ifade eder. Ayrıca birçok engelliliğin doğuştan 

gelmediği düşünüldüğünde engellilik teriminin kapsamı hastalık, travma, yaralanmaya 

ek olarak yaşlanma gibi orta yaş üzeri fizyolojik ve buna bağlı olarak fiziksel değişimlere 

kadar genişletilebilir (Davis, 2006). 

Engelli(lik) tanımlarına bakıldığında özürlülük, sakatlık, bozukluk, yetersizlik, 

eksiklik, kusurluluk, kısıtlılık gibi sözcük ve durumlarla karşılaşılmaktadır. Buna karşılık 

engelliliğin doğası ve engelliliğe atfedilen anlamlar tarihe, zamana ve mekâna göre 

değişmektedir. İnsanlık tarihinde engellilik algısı Tanrı’nın gazabı veya ilahi cezanın bir 

tezahürü yaklaşımından, bedensel farklılığın değerinin savunulduğu paradigmalara 

doğru bir değişim ve gelişim göstermiştir. Bu doğrultuda engelliliği, “bireysel bedenlerin 

bir patolojisi” (Strauss, 2006, s. 115), “bireysel biyomedikal bozukluklar” (Cureton ve 

Wasserman, 2020) veya “biyomedikal normlardan bir sapma” (Riddle, 2020, s. 231) 

olarak gören yaklaşımlar, günümüzde anlamını yitirmektedir. Bunun yerine engelliliğe, 

sosyal ve kültürel olarak inşa edilmiş bir olgu şeklinde bakan yaklaşımlar öne 

çıkmaktadır. Başka bir ifadeyle engellilik, “sosyal yapılandırmacılık (social 

constructionism) ve bedenin yeni gerçekliği” (Siebers, 2006) ile yeniden tanımlanmakta 

ve temsil edilmektedir. Bu açıdan hem maddi bir gerçeklik hem de sosyo-kültürel 

anlamda inşa edilmiş bir olgu olarak engellilik üzerinde son yirmi-yirmi beş yılda beşerî 



ERAY ALPYILDIZ 

299 

bilimler alanında gerçekleştirilen çalışmalar dikkat çekmektedir. Başka bir deyişle 

günümüzde disiplinlerarası yaklaşımlarla biyolojiden kültürel çalışmalara doğru bir 

yönelim ve artış söz konusudur. Bu bağlamda disipliner yapısı gereği “benzersiz bir 

kavşak” (Briggs, 2008, s. 102) durumunda bulunan folklorun, disiplinlerarası bir 

düzlemde alana katkı sağlayacağı belirtilebilir.1 

Fiziksel olarak farklı bir bedenin, diğer insanlar tarafından nasıl tasvir edildiğinin 

veya engelli bedenlerin sanata ve kültüre konu olmasının tespit edilemeyecek uzun bir 

geçmişi vardır. Engelli insan, kültürel ürünlerde veya temsillerde “prototipik bir kişi” 

(Strauss, 2006, s. 116) olarak kurgulanmıştır. Bu açıdan (tabiri caizse) “engellilik, 

binlerce yıldır son derece değerli bir kültürel meta olmuştur” (Couser, 2006, s. 399). 

Engelliliğin, evrensel olarak günahkârlık, kötülük, ucubelik, acınasılık, zayıflık, 

masumiyet gibi stereotiplerinin yanında kehanet yeteneklerinin (kör kâhin) 

çerçevelendiği veya süper sakat kahraman imgesinin yaratıldığı durumları da söz 

konusudur (Howe, 2020, s. 2). Farklı bir ifadeyle “engellilik her yerdedir. Olağanüstü 

heterojenliği nedeniyle” (Howe, 2020, s. 3) “dünyanın en büyük fiziksel azınlığıdır” 

[physical minority] (Davis, 2006, s. xv). Engelliliğin her yerde olmasının biyo-kültürel 

boyutu bulunmaktadır. Bu bağlamda engellilik, insanlık ve dolayısıyla kültür tarihinde 

çok işlenen tema ve öğelerden biridir. Dünyanın ve insan yaşamının bu çarpıcı gerçekliği 

mit, efsane, masal, destan, atasözü, deyim, oyun, dans başta olmak üzere pek çok türde 

tasvir ve temsil edilegelmektedir. Bu noktada görsel sanatların ayırt edici özelliği ise 

taklit etmedir.  

Bedenin temsili bir araç şeklinde kullanılması olan taklit etme, dansın kökeni ile 

ilişkilendirilmiştir. Farklı bir ifadeyle tabiat varlıklarını, hayvanları, bitkileri taklit etme 

ile başladığı düşünülen dans, sosyo-kültürel bir olguya evrilmiştir (Eroğlu, 2017, s. 215). 

Bununla birlikte -özel durumuna göre- insanların taklit edildiği oyunlar ve danslar da 

bulunmaktadır. Bunlardan birisi ise bir halk dansı olan “Topal Oyunu”dur. 

Bu makalede folklor, engellilik ve mizah bağlamında bir halk dansı olan Topal Oyunu 

(Topal Oyun Havası) ele alınmaktadır. Topal Oyunu, engelliliğin temsili veya temsilde 

engellilik bağlamında engelliliğin bir halk dansı içerisinde kültürel olarak nasıl inşa 

edildiği açısından çözümlenmektedir. Bu doğrultuda eğlence amaçlı düzenlenen bir 

kültürel ortamda, engelliliğin (topallığın) taklidine dayanan ve özel bir ezgisi olan 

dansla, bedensel bir engellilik türü olan topallığın mizahı ve gülmeyi ortaya çıkaran 

boyutu -performans/gösteri, izleyici ve işlev açısından analiz edilmektedir.  

1. Folklor ve Engellilik İlişkisinin Teorik Çerçevesi ve Temel Literatür 

Folklor ve engellilik ilişkisi bağlamında başlıca iki boyuttan bahsedilebilir. 

Bunlardan birincisi, engelliliğin folklor ürün, olay ve süreçlerine konu olması, işlenmesi 

ve alımlanması; ikincisi ise küçük grup veya grup yaklaşımı temelli folklor tanımı 

doğrultusunda ayrı bir kategoriye alınıp incelenebilecek engelli folklorudur. Engelliliğin 

folklorik tezahürleri olan birinci boyutta engellilik, kültürel bir senaryonun parçası hâline 

gelir. Bu açıdan folklor, engelliliğin kültürel olarak inşa ve temsil edildiği bir disiplin 

olarak varlığını sürdürür. Burada tartışmalı olan veya olabilecek husus ise ikinci 

boyuttur. Engelliliğe ve engellilere işaretlenmiş kişisel bir kimlik, marjinal bir grup veya 

bir grup özelliği atfeden bu boyut, pek çok akademisyeni bu doğrultuda çalışmaktan 

alıkoyar. Farklı bir ifadeyle folklor ve engellilik arasında derin ve güçlü bir ilişki 

 
1 Bu konuda ayrıca bk. Keskin, 2019a; 2019b. 



FOLKLOR, ENGELLİLİK VE MİZAH BAĞLAMINDA BİR HALK DANSI: TOPAL OYUNU 

300 

olmasına karşılık engelliliğin doğrudan ele alınması birtakım zorlukları beraberinde 

getirmektedir.  

Trevor J. Blank ve Andrea Kitta’ya (2015, s. 4-5) göre “tarihsel olarak folklor 

araştırması, özneleri dezavantajlı öteki [disadvantaged other] olarak ve folklorcunun 

rolünü, onları kurtarmaya çalışan kurtarıcı olarak teşhis etmiştir”. Buna rağmen 

“insanları bilgi veren veya başka türlü halk olarak teşhis etmek; onları kurtarılması, 

korunması veya bir ses verilmesi gereken bir birey veya grup olarak çerçeveler ve 

böylece onlara öteki veya normal olmayan etiketi atar.” Bahsedilen sebep ve 

durumlardan dolayı bu alanda gerçekleştirilecek etnografik çalışmalarda araştırmacının 

acı deneyimlerle yüzleşme olasılığı, damgalama2 ihtimali ve engelli bireylerin 

kendilerini başkalarına açıkça ifade etme isteğinin olmaması gibi sebepler engelli kimliği 

ve grup temelli bir yaklaşımın hassasiyetini ve zorluğunu çerçevelemektedir.3  

Folklor ve engelliliğe ilişkin temel literatür hakkında şu bilgiler verilebilir: Bu 

alandaki ilk çalışmalar 1980’li yıllarda Amerikan folkloristleri tarafından 

gerçekleştirilmiştir. Alan Dundes ve Gary Alan Fine gibi isimler tarafından ampütasyon, 

kanser, körlük, HIV/AIDS ile ilişkili olan şakalar; Karen Baldwin tarafından halk 

anlatısında sağır imgeleri; Susan Schoon Eberly tarafından periler ve engellilik folkloru 

bu alandaki önemli öncü konu ve çalışmalar olmuştur. Bununla birlikte masal ve 

engelliliği ele alan ilk kapsamlı çalışma olmasıyla Ann Schmiesing’in Disability, 

Deformity, and Disease in the Grimms’ Fairy Tales (2014) (Grimm’lerin Masallarında 

Engellilik, Deformite ve Hastalık); Diane Goldstein ve Amy Shuman tarafından 

düzenlenen Journal of Folklore Research 2012 özel sayısında damganın (stigma) kültür 

tarafından nasıl inşa edildiğinin incelenmesi; Trevor J. Blank ve Andrea Kitta tarafından 

editörlüğü yapılan Diagnosing Folklore: Perspectives on Disability, Health and Trauma 

(2015) adlı çalışma; Journal of American Folklore’un 2024 yılındaki Special Issue: 

Folklore Studies and Disability adlı özel sayısı son dönemde dikkat çeken gelişmelerdir.4 

Son dönemdeki çalışmalar, engellilik kaygılarının ve yeni engellilik algılarının 

halkbilimi çalışmalarına entegre edilmesini içermektedir. Bu doğrultuda engelliliğin, 

halkbiliminin alt bir alanı olarak geliştirilmesi önerilmektedir. Engellilik teorilerine ve 

bu alandaki çalışmalara uygun olarak “yeterlilik, normallik ve damgalama (competence, 

normalcy, and stigma) algılarını ortadan kaldırmaya çalışan” (Blank ve Andrea Kitta, 

2015, s. 6) ve bu alana folklorik bakış açılarının yansıtıldığı çalışmalar öne çıkmaya 

başlamıştır. Bazı folklorcular, engelli insanların kimliklerini (yeniden) sunmak için 

folkloru nasıl kullandıklarını örneklemeye çalışmaktadır. Özetle “etnografik temelli 

engellilik çalışmalarının folklor alanında gelişmeye başladığı” belirtilebilir (Cleto, 2018, 

s. 16). 

Folklor ve engellilik bağlamında ulusal literatürde ise belirli amaçlarla 

gerçekleştirilen veya konunun çeşitli açılardan ele alındığı çalışmalar görülmektedir. Bu 

doğrultuda görme engellilerin folklor çalışmalarından faydalanabilmeleri için sesli kitap 

olarak hazırlanan E. Veren’in Eskişehir’i Görsem: Eskişehir Üzerine Folklorik İnceleme 

 
2 Amy Shuman’ın (2011, s. 154) belirttiği üzere “çalışmalarımız onu daha duyulur veya daha 

görünür hale getirse bile insanlıktan çıkaran farklılığa yol açan damgalama koşullarını nadiren 

değiştirir”. 
3 Bu çalışmada, ele alınan örnek gereğince birinci perspektifinden konuya yaklaşılmıştır. Yukarıda 

ikinci boyuta ait değerlendirmeler yapılmasının nedeni, folklor ve engelliliğe ilişkin bakış açısını 

genişletmek ve son dönemde gerçekleştirilen çalışmalar hakkında bilgi vermektir. 
4 Ayrıca bk. Cleto, 2018; Prahlad, 2024. 



ERAY ALPYILDIZ 

301 

ve Araştırmalar (2012); M. Üçer’in “Deme Mecnûn’a Deli” (2020); M. Deniz Doğan’ın 

“Türk Halk Edebiyatı Açısından Engellilik Meselesi: Keloğlan Masalları ve Örtük İşlev” 

(2020); Onur Sömen’in “Türk Sağır ve İşitme Engelli Halk Bilimi” (2022); Zeynep Oral 

ve Şükrü Halûk Akalın’ın, “Türk Sağır Kültürünün Tarihsel Kökleri” (2024) bu alanda 

gerçekleştirilen çalışmalara örnektir. Ayrıca M. Özdemir’in Mitten Medyaya Keloğlan 

(2021) adlı kitabı kelliği, bedensel bir kusur ve ötekilik olarak ele almasının yanı sıra 

engellilik olarak değerlendirmesi bakımından dikkate değerdir. 

2. Folklor, Engellilik ve Mizah Bağlamında Bir Halk Dansı: Topal Oyunu 

Dünyada pek çok kültürde olduğu gibi Türk kültüründe de kör(lük), sağır(lık) 

cüce(lik), topal(lık), çolak(lık), dilsiz(lik), kekeme(lik) gibi engelliler ve engellilik türleri 

folklora konu olmakta ve farklı folklor türlerinde temsil edilmektedir. Engelliler ve 

engellilik en çok korku, gizem, acıma ve güldürü amaçlı işlenir ve karakterize edilir. Söz 

konusu niteliklerin yansıtıldığı engellilik türlerinin başında ise topallık gelmektedir. 

Türk Dil Kurumu Sözlüğünde “bacak veya ayağındaki sakatlık sebebiyle seker gibi 

veya iki adımda bir, bir yana eğilerek yürüyen (insan veya hayvan)” şeklinde tanımlanan 

topal(lık) bazen bir lakap (Topal Osman), benzetme (topal ördek), oyun (oyun havası) 

veya dans türü ve adı olarak kültürel yapıda kendisini göstermektedir (URL1). Türk halk 

dansları içerisinde yürüme engeli olan insanların (topalların) taklidine dayanan veya 

adını bu nitelikten alan bazı danslara rastlanılmaktadır. Bunlar “topal oyunu [topal oyun 

havası, topal sipsi, topal koşma], topal kız5 (sırıklı), topal serçe6, topal koşma7, topal 

halayı8, topal diringi9”dir.  

Dans, “insanların vücudunu müziğin ritmine uydurarak ortaya koyduğu sanatsal bir 

iletişim çeşididir” (Özdemir, 2020, s. 161). Kapsamlı değerlendirildiğinde ise dans, 

“kendine özgü yöntem (kodlama-aktarma-çözümleme) ve araçlarla çalışan, ses 

(anlamsız sesler/nida/haykırış, müzik, efekt), söz (diyalog, koro ya da solo olarak 

söylenen şarkı vb.) ve hareket (figür, canlandırma/ dramatizasyon) temelindeki 

gösterimlerdir” (Özdemir, 2005, s. 264). “Hareket eden bedenin anlam üreten bir 

mekanizma” olduğunu belirten Aarienne L. Kaeppler’a (1992, s. 202, 196) göre “dans, 

insan hareketinin görsel, kinestetik ve estetik yönlerini (genellikle) müzikal seslerin ve 

bazen şiirin işitsel boyutuyla birleştiren karmaşık bir iletişim biçimidir”. Bu bağlamda 

Kaeppler (1992, s. 197) performans sürecinin, üretilen kültürel form kadar önemli 

olduğunu vurgulamıştır. “Dansı, bizatihi oyunun özel ve çok mükemmel bir biçimi” 

olarak tanımlayan Johan Huizinga’ya (2006, s. 209) göre “dans ile oyun arasındaki 

bağlantı bir katılmaya değil, bir kaynaşmaya, esasa dair bir özdeşliğe ilişkindir.” 

 
5 Amasya, Kahramanmaraş ve Kayseri yöresi halk oyunu. (Yüksek, vd. 2004, s. 280); Amasya 

yöresi halk oyunu. (URL2). Kısa bir video için bk. URL3. 
6 Topal Serçe, bir gözü kör ve ayağı topal olan yaşlı bir kadının, değirmende öğüttüğü ve kuruması 

için yere serdiği bulgurunu serçelerden korumak için verdiği mücadeleyi taklit eden bir oyundur. 

Engelli insan ve hayvan taklidine dayalı bu oyun Kayseri ve yöresinde, davul ve zurna ile düğün 

ve bazı eğlencelerde oynanır. Oyunun türküsü yoktur. (Yüksek, vd. 2004, s. 64; URL4). 
7 Türkü olarak “Sana Öğreteyim Dağdan Aşmayı”. Yöre: Kastamonu. TRT Müzik Dairesi 

Yayınları, THM Repertuvar Sıra No: 924. Derleyen: Muzaffer Sarısözen. Ayrıca Kastamonu ve 

Çankırı Halk Dansları [tek-toplu-türkülü] arasında gösterilmektedir (Baykurt, 1965, s. 50, 86). 
8 TRT Müzik Dairesi Yayınları, THM Repertuvar, No 512. Yöre: Sivas/Şarkışla, Kaynak Kişi: 

Yolcu Ölçer, Adıgüzel Ölçer. Derleyen: İhsan Öztürk. 
9 Kars Halk Oyunu (erkek-kadın-tek). (Baykurt, 1965, s. 85). Ayrıntılı bir bilgiye 

ulaşılamamaktadır. 



FOLKLOR, ENGELLİLİK VE MİZAH BAĞLAMINDA BİR HALK DANSI: TOPAL OYUNU 

302 

Bir oyun türü olan danslar, çeşitli açılardan sınıflandırılmaktadır. Metin And (2003, 

s. 173-176) dansları konuları bakımından soyut danslar ve taklitli danslar olmak üzere 

ikiye ayırmıştır. And’a göre “soyut danslar, konusu olmayan danslardır. Buna karşılık 

taklitli danslar konusu olan dramatik özellikteki danslardır. And, taklitli dansları 

konularına göre beşe ayırmıştır: (1) Hayvan benzetmeceli danslar, (2) Doğa olgularını 

taklit eden danslar, (3) Günlük yaşamı, işleri, uğraşları taklit eden danslar, (4) Silahlı 

veya silahsız vuruşma dansları, (5) Kadın-erkek ilişkisini taklit eden danslar.10 

Selami Akış (2024, s. 843) “Türk halk oyunlarında ritüellik özelliğiyle birleşerek 

oyunun anlam yolculuğunu zenginleştiren ve derinleştiren bir öğe olarak” yorumladığı 

taklit unsurunu “saygı, eğlence, günlük yaşam ve mesleki11” olmak üzere dört başlıkta 

incelemiştir.  

Yukarıdaki sınıflandırmanın genişletilmesini iddia etmememize veya yeni bir alt tür 

belirlemememize karşılık bu çalışmada ele alındığı ve dikkat çekildiği üzere “engelli 

insan taklitli” dansların da varlığını görmekteyiz. (Köy seyirlik oyunlarında da engelli 

insan taklidi üzerinden icra edilen birçok oyun bulunmaktadır). Bu makalede 

incelediğimiz örnek ise “Topal Oyunu”dur (Topal Oyun Havası). 

Oyunun ve dansın kökeni ile ilişkilendirilen taklit etme, Türk Dil Kurumu 

Sözlüğünde “(1) belli bir örneğe benzemeye veya benzetmeye çalışma; öykünme; (2) 

birinin davranışlarını, konuşmasını tekrarlayarak eğlenme; (3) benzetilerek yapılmış şey; 

imitasyon” şeklinde tanımlanmaktadır (URL1). Taklit, insanlık tarihinde, ilk insanın 

kendini ifade edebilmesinde jest ve mimiklerin aracılığıyla ortaya çıkardığı bir iletişim 

biçimidir. Taklidin, temsili doğurmasıyla birlikte dram sanatının da temellerinin atıldığı 

düşünülmektedir (Elçin, 1991, s. 31). Bu bağlamda taklit/taklit etme, halk oyunları ve 

halk dansları içerisinde kişileştirme, benzetme, güldürme, taşlama, aşağılama vb. unsuru 

olmasının yanı sıra bir oyun veya dans formu olarak da kendisini gösterebilmektedir. 

2.1. Topal Oyunu (Topal Oyun Havası) Hakkında Bilgiler 

Topal Oyunu, TRT Türk Halk Müziği Repertuvarında Topal Oyun Havası olarak adı 

geçen ve derleyeni Talip Özkan, yöresi ise Denizli/Acıpayam olan bir ezgi ve bu ezgiye 

bağlı olarak düğün gibi başlıca bağlamlarda icra edilen taklitli bir danstır. “Topal Oyun 

Havası”nın aynı ezgiyle ve “Topal Koşma” adıyla icrasına da rastlanılmaktadır.12 Buna 

karşılık Topal Koşma, (âşıklık geleneğinde) koşma adına bağlı kalıp bir ezgi veya 

ezgilerine göre bir koşma türü;13 ayrıca Kastamonu, Çankırı ve Ankara yöresinin türkülü 

 
10 Örneğin Hayvan hareketlerinin taklit edildiği halk dansları: Teke Zortlatması (Ege), Turna Barı 

(Erzurum), Çil Keklik (Erzincan); Doğa olaylarını taklit eden danslar: “Uzundere, Kavak”; Bir iş 

ve hareketin taklit edildiği danslar: “Bağ Belleme (Afyon), Fındık Kırma (Sinop), Şeve Kırmak 

(Elâzığ); Silahlı veya silahsız vuruşma dansları: “Hançer Barı, Bıçak Oyunu, Çandırlı Tüfek 

Oyunu vb.”; Kadın-erkek ilişkisini taklit eden danslar: “Terekeme, Hürünü, Kıskanç vb.” (And, 

1970, s. 31; And, 2003, s. 149-150). 
11 Tarım ve hayvancılık bağlamında. 
12 Örneğin Özay Gönlüm’ün 2004 Kalan Müzik Arşiv Serisi albümünde “Topal Koşma & Bir Yayla 

İsterim” (URL5); “Doruk Onatkut Orkestrası & Arif Sağ-Topal Koşma” (URL6). 
13 Koşmaları, ezgilerine ve yapılarına göre ikiye ayıran H. Dizdaroğlu’na (1969, s. 74) göre “Hece 

sayısı ne olursa olsun, özel bir ezgiye okunan parçalar halk arasında koşma diye anılır... Hatta kimi 

oyun havaları da koşma sözcüğüne bağlanmıştır. Özel ezgiyle okunan koşmalarla koşma adına 

bağlı başlıca ezgiler şunlardır: Acem koşması, Kerem, Kesik Kerem, Gevheri, Ankara koşması, 

Elpük koşması, Yelpük koşması, Bayındır koşması, Sivrihisar koşması, Sümmani, Cem koşması, 

Bülbül koşması, Topal koşma". 



ERAY ALPYILDIZ 

303 

oyun havaları veya halk dansları arasında gösterilmektedir.14 [Çankırı: Ahmet Talat 

Onay,15 1996, s. 93; Baykurt, 1965, s. 50; Öztelli, 1966, s. 4251]; [Kastamonu: Boratav, 

1957, s. 877; Baykurt, 1965, s. 86; Demirsipahi, 1975, s. 194; Gâzimihâl, 1991, s. 128; 

And, 2003, s. 162; Şenel, 2007]; [Ankara: Yönetken,16 1966, s. 14; And,17 2003, s. 155; 

Tan ve Turhan, 2012, s. 52]. Bu doğrultuda Topal Koşma olarak bilinen ezgi Sana 

Öğreteyim Dağdan Aşmayı // Bir Sen Söyle Bir Ben Topal Koşmayı adlı Kastamonu 

yöresine ait, Âşık Mümin Meydani’den alınan ve Muzaffer Sarısözen tarafından derlenen 

-oyunlu- türküdür.18  

Diğer taraftan Kastamonu yöresine ait olup “Topal Koşma” olarak bilinen ve 

Kastamonulu Âşık İhsan Ozanoğlu’na ait bir ezginin varlığına da rastlanılmaktadır. 

(Arsunar, 1947; Şenel, 2007). S. Şenel (2007, s. 239) tarafından belirtiği üzere bu ezginin 

sözleri Âşık Ozanoğlu’na ait olup ezgisi, Sana Öğreteyim Dağdan Aşmayı adlı türkünün 

kalıp ezgisi üzerine yerleştirilmiştir.19 

Bu çalışmanın konusu kapsamında vurgulamamız ve çözümlememiz gereken nokta 

ise ad/adlandırma, söz içeriği ve oyun-dans bağlamında bu iki ezginin engellilikle 

(topallıkla) ilişkisidir. Bu doğrultuda her iki ezginin sözlerinde engelliliğe (topallığa) atıf 

bulunmamaktadır. Oyun-dans bağlamında da taklitli bir ilişkiye rastlanmamaktadır. 

Metin And’ın verdiği bilgiler (Ankara’da ulusal bayramlarda efelerin Topal Koşma gibi 

 
14 Haritada Ankara→ Çankırı→ Kastamonu (hatta İnebolu’ya kadar) veya tersine yürüyüş olarak 

Kastamonu→ Çankırı→ Ankara, İç Anadolu’yu Karadeniz’e/Karadeniz’i İç Anadolu’ya bağlayan 

önemli bir hattır. Gezgin âşıklar ve mahalli sanatçılar gibi faktörlerle kültürel alışverişlerin 

olabileceği düşünülebilir. 
15 “Çankırı’da bir raks havasına Topal Koşma derler... Topal Koşma’yı Çankırı’ya ilk getiren, 

okuyan Tokatlı Âşık Nuri’dir” (Onay, 1996, s. 93). 
16 “Saz alemlerinde Divanlar, Âşık ağızlarından başka, asıl yerli ezgi çeşitleri olarak Misket, 

Yandım Şeker, Şeker Fındık, Hüdayda, Mor Koyun, Zabahi-Sabahi, Topal Koşma gibi havalar 

çalınır, söylenirdi. Bunlar aynı zamanda düz oyun havalarıdır. Onlarla düz oyunlar oynanırdı” 

(Yönetken, 1966, s. 14). Diğer taraftan H. Koşay (1935, s. 38) ise Ankara’da düğünlerde kadınların 

oynadığı “Topal” adlı bir köy seyirlik oyunundan bahsetmiş, ayrıntılı bilgi vermemiştir. Başka bir 

kaynaktan edindiğimiz bilgilere göre bu oyunda oyuncu kişi, kadın entarisini beline dolar ve iki 

büklüm olarak topal taklidi yapar. Seyirciler arasında topal olan varsa oynanmaz. Seyirci kadınlar 

tef çalıp şu türküyü söylerler: “Evleri çukur mola, Çufalar dokur mola, Mahallede düğün var, Bizi 

de okur mola, Bekçi duymasın, köpek ürkmesin, Oynamam emme, Hatırlık için, Çalkala topalım 

çalkala, Irgala topalım ırgala, ıh ıh ıh….” (Soykarcı, 1994, s. 57). 
17 Metin And (2003, s. 155) “Ankara’da ulusal bayramlarda efelerin Topal Koşma gibi yerli 

oyunları alayın önünde yürüyerek oynadıklarını” aktarmaktadır. 
18 TRT Müzik Dairesi Yayınları THM Repertuvar No: 924.  

Diğer taraftan Ankara Devlet Konservatuarı derlemelerinde Çankırı, Çorum ve Sivas’ta da aynı 

adı taşıyan çeşitlemelere rastlanmıştır. (Şenel, 2007, s. 238, 323). 

S. Şenel’e (2007, s. 239) göre bu ezginin “ilk kıtası iki mısradan, diğer kıtaları ise dört mısradan 

meydana gelir. Dörtlük mısralar, bağımsız tek kıta görünümünde olup aaab biçimindedir. Ancak 

güfte, ancak iki mısralık kıtalar (beyitler) halinde seslendirilir. İlk kıtanın ikilik, diğerlerinin 

dörtlük mısralar halinde olması, güfteler arasında bir dengesizlik meydana getirmektedir ki bu 

ezgiye Topal Koşma denmesi, oyun stilini de etkileyebilecek olan güfte ve ezgi biçimindeki bu 

dengesizlik nedeniyle olmalıdır”. 
19 Şenel’e (2007, s. 239) göre Ozanoğlu’nun bu ezgisi ise Sana Öğreteyim Dağdan Aşmayı adlı 

oyunlu ezgi arasında kıtalardaki mısra adedi, ilk kıtaya tekabül eden ezginin yapısının simetriği 

olmamasından kaynaklanan biçimsel farklılık, üslup ve mertebe dışında başka hiçbir fark yoktur 

ve müzikal biçim yönünden aynı yapı her iki ezgide de açıkça görünmektedir. 



FOLKLOR, ENGELLİLİK VE MİZAH BAĞLAMINDA BİR HALK DANSI: TOPAL OYUNU 

304 

yerli oyunları alayın önünde oynanması) Topal Koşma’nın bu tür bir dans olmadığını 

düşündürmektedir.20 

Kastamonu yöresinde Topal Koşma adıyla bilinen türkünün (türkülü dansın) 

engellilikle ilişkisi, ad/adlandırma çerçevesindedir. “Topal Koşma”daki topal ifadesinin, 

bir âşığın engelli diğer âşığa cevaben verdiği küçümseyici sıfattan geldiği ve 

yaygınlaştığı rivayet edilmektedir.21 Başka bir ifadeyle söz konusu ezginin-dansın22, 

şekil ve yapısı topallık ile ilişkilendirilemese de (böyle bir nedensellik kurulamasa da) 

bir engellilik türü olan topallık, gelenek hâline gelen kültürel bir unsurun başlangıç 

noktasını oluşturup adını bu unsura aktarmıştır. 

Bu çalışmada incelenecek örnek, Topal Oyunu veya Topal Oyun Havasıdır. Bu ezgi 

ve dansın, TRT Türk Halk Müziği Repertuvarında, derleyeni Talip Özkan, yöresi ise 

Denizli/Acıpayam olarak geçmesine karşılık Ankara’nın23 yanı sıra pek çok yörede icra 

edildiği görülmektedir. Ayrıca Topal Oyununun Burdur yöresinde bir çeşitlemesi 

mevcuttur.24 Burdur yöresindeki bu çeşitleme, TRT Türk Halk Müziği Repertuvarında 

 
20 İnternet arşivinde bu dansın -Kastamonu, Çankırı, Ankara yöreleri bağlamında- videolu bir 

görüntüsüne ulaşılamamıştır.  
21 Âşık İhsan Ozanoğlu bu rivayeti şu şekilde açıklamıştır: “Bu goşmaya, Topal goşma 

denilmesinin sebebi, ustam Âşık Hasan’dan ve Ahmet Talep’in rivayetinden öğrendiğime göre; 

Tokatlı Nuri Çankırı’da bir âşık meclisinde bu goşmayı, Kesik Kerem diye, asıl Kerem’in 

arkasından çalar. Dinleyiciler arasında bulunan Nekre ve nükteci Zahmi-Topal Zahmi diye meşhur 

olan bir zat sorar: Bu ne goşmasıdır. Tokatlı Nuri cevap verir: Topal goşma…Zahmi, kendisine taş 

atıldığını ve sataşıldığını anlayarak şu cevabı verir: Tokat’tan bir sıpa geldi, bizim Çankırı’nın 

eşeklerini de yoldan çıkardı. Böyle âşık ağzı olur mu? Bu bir türküdür, der” (Akt. Şenel, 2007, s. 

238). 

Ferruh Arsunar ise şu şekilde açıklamıştır: “Tokatlı Nuri, Kastamonu’dan Çankırı’ya giderken. 

Âşık Topal Zahmî’nin de hazır olduğu bir âşıklar toplantısında bulunmuş. O toplantıda bu koşmayı 

çalmış. O zaman Zahmî, yeni bir ağızın bu meclise girmesini çekemediği için Nuri’ye: “Bu 

çaldığın koşma mı, türkü mü” diye sormuş. Nuri de: Türkü değil, koşmadır; hem de topal 

koşmadır!,, demiş. Bu karşılıktan öfkelenen Topal Zahmî meclisi terk edip gitmiş” (1947, s. 240).   
22 Bu ezginin, oyun havasına dönüşme süreci Âşık İhsan Ozanoğlu’na göre şöyledir: “Topal 

Koşma, Kastamonu’nun orijinal oyunlarından birinin türküsüdür. Fakat, aslında bu bir âşık ağzıdır. 

Kastamonu sazcıları bunu düzenlemişler, bazı motifleri değiştirerek oyun havası haline 

getirmişlerdir” (Akt. Şenel, 2007, s. 238). 
23 Tan ve Turhan (1998, s. 22-23, 271) Ankara Halk Oyunları başlığı altında a. Zeybekler (Ankara 

zeybeği, Seymen zeybeği vb.) b. Düz oyunlar (Misket, Hüdayda, Mor Koyun vb.) c. Halaylar, ç. 

Samahlar, d. Kaşıklı-zilli oyunlar, e. Karşılamalar, f. Hora ve Horanlar, g. Diğer oyunlar. (Sinsin, 

Cezayir, Bıçak Oyunu, Kılıç Kalkan Oyunu vb.) şeklinde bir sınıflandırma yapmışlardır. Ayrıca 

Topal Oyununu, “Zaman içinde müziğin ve halk oyunlarının karıştığı Ankara seyirlik oyunlarından 

bir bölümü ise şu adları taşımaktadır: Elekçi, Hortlak, Cucuk, Samırsak, Topal Oyunu vb.” şeklinde 

köy seyirlik oyunları içerisine almışlardır. 

Diğer taraftan II. Bölüm: Sözsüz Kırık Havalar başlığı altında ise “Topal Koşma” (Yandım Şeker 

Oyun Havası) adına yer vermişler; çalışmanın sonunda ise Topal Koşma (Oyun Havası) başlığıyla 

ezginin Cengiz Kurt tarafından notaya alınan örneğini yayınlamışlardır. Bu notaya alınan ezgi, 

Talip Özkan tarafından derlenen ezgiyle aynıdır. Buna karşılık Yandım Şeker Oyun Havası ile 

Topal Oyun Havası aynı değildir. Bu hususta bir karışıklık olduğunu düşünmekteyiz. 
24 Dansın ortaya çıkış hikâyesi şu şekildedir: Köylerden birinde yapılan bir düğüne dağdan topal 

bir çoban gelir. Herkes oynarken çoban, “Ne güzel oynuyorlar, ben de onlar gibi oynar mıyım?” 

dediğinde “Oynarsın, oynarsın.” derler. Çoban, topal bacağıyla oynayamaz ve ortalıkta titrer durur. 

Çoban oynarken çalgıcılar da onun oynayışına uygun çalmaya çalışırlar. Topal Oyununda ceket, 

şalvar ve şapka gibi kıyafetlerin tersten giyilmesi gerekir. Genellikle “Hükümetin önünden geçtim” 

türküsüyle birlikte topal oyunu oynanır” (Yıldız ve Kazan, 2009, s. 1716; URL7). Ayrıca örnekler 

için şu videolara bakınız: (URL8, URL9). 



ERAY ALPYILDIZ 

305 

Kahve Yemen’den Gelir adlı veya yörede daha yaygın olarak bilinen adıyla Hükümetin 

Önünden Geçtim türküsü eşliğinde icra edilir.25 Burdur Topal Oyunu, topal taklidinin 

yapıldığı, 9/8’lik ölçülü (aksak ritimli) bir danstır. 

Diğer taraftan Talip Özkan’ın derlediği Topal Oyun Havası, sözsüz bir yapıdadır. 

Kısa sap (bağlama) düzeninde [alt tel re; orta tel sol; üst tel la] icra edilir. Hüseyni 

makamında ve 2/4’lük olan bu ezgiyi icra edebilmek ustalık gerektirmektedir. Topal 

Oyun Havası, Talip Özkan başta olmak üzere Arif Sağ, Özay Gönlüm, Çetin Akdeniz 

gibi usta isimler tarafından çalınmıştır. Ankaralı Oğuz Yılmaz ve Kubat gibi kişiler 

tarafından da seslendirilmiştir. Bu doğrultuda günümüzde Topal Oyun Havası adlı ezgiye 

sözler döşendiği ve çoğu zaman da Ankara oyun havası bağlamında icra edildiği 

görülmektedir.26 

Oğuz Yılmaz’ın okuduğu çeşitlemede “(1) Geliyorum Ankara’nın elinden // Kaşıkları 

çekiverin belinden // (Bağlantı) Seni gidi topal // Seni hayın topal // Seni gidi topal // Bu 

gece de burda kal---  (2) Yandan çarklı geliyor da kaçılın // Kapıları bacaları kapatın” 

(bağlantı…). Kubat’ın okuduğu çeşitlemede ise “(1) Arabacı arabayı koş getir // Ben 

ölüyom mezarıma taş getir // (Bağlantı) Seni gidi topal // Seni hayin topal //Seni gidi 

topal // Bu gecede burda kal // (2) Arabacı arabayı yellendir // Şeker alda şu çocuğu 

dillendir” (bağlantı…) [URL10, URL11]. 

Topal, özel bir ezgiye (kendi oyun havasına) bağlı olarak topal taklidinin yapıldığı ve 

genellikle düğünlerde tek kişi -erkek- icra edilen bir halk dansıdır. Çoklu icralara ve 

kadın icracıya da rastlanmaktadır. Kadınlar genellikle orta yaş üzeri kadınlardır. Bu 

dansa özgü, yöresel veya geleneksel bir kıyafet yoktur.  İcracı, inisiyatife göre bastonlu-

bastonsuz (değnekli-değneksiz), kasketli-kasketsiz ortaya çıkar; sağ elini sağ bacağına, 

sol elini beline atar ve müziğin iki zamanlı yapısıyla senkronize olarak seke seke yürür. 

Başka bir deyişle topal taklidi yaparak dans eder. Hatta bazı örneklerde ise topalla karışık 

çolak taklidi de yapılır. Bu taklit, bir engellilik türünün bir dansa dönüştürülmüşüdür.  

2.2. Engellilik, Performans ve Mizah Bağlamında Topal Oyununun 

Çözümlemeleri 

Topal Oyunu -gerçek anlamda aksak ritim örneği olmasa da- topallıyor veya aksıyor 

izlenimi veren iki zamanlı bir ezgiyi takip eden dansçının koreografisidir. Başka bir 

ifadeyle 16’lık ve 32’lik süre değerleriyle örülü bu ezginin 2 zamanlı yapısı (2/4), zihinde 

topallığa dair bir ritim duygusu hissettirmektedir. Bu açıdan dansçı/icracı hem ritmi hem 

de gönüllü olarak ödünç aldığı veya yerine geçtiği engelliyi taklit eder. Engelliliğin 

(topallığın) ritme hatta dansa; ritmin de engelliliğe esin kaynağı olduğu düşünülebilir. 

Dolayısıyla topallayarak yürüme, bir dansın doğuşuna ilham olabilen fiziksel bir durum 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Fiziksel gerçekliğiyle topallık, hareket (vücudu oynatmak, 

kıpırdatmak, devinmek) bağlamında aksaklıktır/aksamaktır. Müzikte de ritim ve ritim 

duygusunda benzer yapıyla karşılaşılmaktadır. Bu dans örneğinde taklitli topal 

hareketinin, müzikal ritimle senkronizasyonu basit zamanlı bir oyun havasıyla 

çerçevelenmektedir. Başka bir ifadeyle bu ezgi ve dansta, hareketleri karmaşık metrik 

örüntülere uyumlandırma söz konusu görünmemektedir. 

Topal Oyunu ve engellilik ilişkisi kapsamındaki çözümlemeler, performans ve mizah 

bağlamında şöyle genişletilebilir: Bu dans örneğinde engellilik, adlandırmada ve 

 
25 TRT Müzik Dairesi Yayınları THM Repertuar Sıra No 845: Kahve Yemenden Gelir (Hop 

Şinanay). Kaynak kişiler: Ayşeli Kandemir ve Ziynet Yeniyaz, derleyen: Muzaffer Sarısözen. 
26 Videolu örnekler için EK1’deki karekodları okutunuz. (URL12, URL13, URL14, URL15). 



FOLKLOR, ENGELLİLİK VE MİZAH BAĞLAMINDA BİR HALK DANSI: TOPAL OYUNU 

306 

(taklitli) dansın kendisinde vardır. Engelli birinin öz temsili (engelli performansı) söz 

konusu değildir. Başka bir ifadeyle engelli temsili değil; engelliliğin temsili veya temsilde 

engelliliktir. Bu dansta, başka birisi tarafından eğlenme/eğlendirme amaçlı gönüllü 

olarak ödünç alınmış ve taklide dayanan bir kimlik temsili vardır. Bu performans, 

Huizinga’nın (2006) “Homo Ludens” (oyun oynayan insan) kavramındaki insan 

profiline denk düşer. Oyun oynayan insan, doğa olayları ve hayvanların taklidinin yanı 

sıra kendi türü içinde farklı gördüğü başka bir varlığı, kendi oyununun malzemesi olarak 

kullanmaktadır.  Mitchell ve Snyder’e (2000, s. 55) göre “farklılık, sergilemeyi 

gerektirir; sergileme, farklılığı gerektirir.” Bu örnekte de topallık, diğer kişilerden ayırt 

edilebilir fiziksel nitelikleriyle performansın nesnesi olarak konumlandırılmaktadır. Bu 

bağlamda engelli insan yine kültürel temsillerde “prototipik bir kişi” (Strauss, 2006, s. 

116) olarak taklit yoluyla ortaya çıkarılmaktadır. 

Bu noktada altının çizilmesi gereken husus bir engellilik türü olan topallığın nasıl 

tasvir edildiğidir. Engellilik, kültür ya da kültürel yapı içerisinde, belirli stereotipleri 

takip etme eğilimindedir. Başka bir ifadeyle kültür aktörleri tarafından belirli 

stereotiplerle anlam inşa edilir. (Kambur vücutlu karakterlerin, genellikle kötülüğe ve 

şiddete yatkınlığı vb.). İncelediğimiz örnekte de topallık, mizah ve gülmenin bir aracı 

olarak işaretlenmekte ve yapılandırılmaktadır. Farklı bir ifadeyle engellinin (topalın) 

asimetrik devinimi, ötekinin üstünlüğünü işaretleyip mizahı ve gülmeyi ortaya çıkaran -

görece- bir eksiklik olarak damgalanır. T. Siebers (2006, s. 173) tarafından ifade edildiği 

gibi “toplumsal tutumlar ve kurumlar, bedenin gerçekliğinin temsilini biyolojik 

gerçeklerden çok daha fazla belirler.” Bu açıdan engellilik, “bedenlerin bir özelliği 

olmaktan çok, bedenlerin ne olması veya ne yapması gerektiğiyle ilgili kültürel kuralların 

bir ürünüdür” (Garland-Thomson, 1997, s. 8). Dolayısıyla “bedenin ağır maddiliği, 

metinsel ve kültürel bir öteki olarak işlev görür” (Mitchell ve Snyder, 2006, s. 206). 

Topal Oyununda icracı, geçici engelliliğiyle yeteneklerini sergilerken; diğer taraftan 

da temsil ve taklit edip yerine geçtiği engellinin neler yapamayacağını (dolaylı olarak) 

yan yana getirir. İcracının engellilik deneyimi rol boyuncadır, rol içindir. Bu bağlamda 

şu sorular sorulabilir: Bu dansta mizah ve gülmeyi ortaya çıkaran faktörler nelerdir? 

Burada -yetenek, performans ve mizah bağlamında- nasıl bir üstünlük hissi ve durumu 

ortaya çıkmaktadır? Engelliliğin mizaha uyarlanmasında veya engellilik ve mizah 

ilişkisinde nasıl bir algısal kırılma hatta uyumsuzluk yaşanır? Bu olgular, mizahta 

üstünlük ve uyumsuzluk kuramları bağlamında nasıl yorumlanabilir?  

2.2.1. Mizahta Üstünlük ve Uyumsuzluk Kuramları Bağlamında Topal Oyunu 

Mizahın doğasının ne olduğunu, komik olanın nelerden oluştuğunu veya insanların 

neden güldüğünü sorgulayan kuramlar arasında üstünlük kuramı önemli bir yer 

tutmaktadır. Mizahta üstünlük kuramı Platon, Aristoteles, Thomas Hobbes, Arthur 

Schopenhauer ve Sigmund Freud gibi birçok filozofun çalışmalarıyla gelişmiştir. Bu 

mizah kuramına göre “mizah ve kahkaha, başkalarının zayıf ve aşağı olmalarına 

gülenlerin varsayılan üstünlüğünden kaynaklanır” (Bingham ve Green, 2016, s. 96). 

Farklı bir ifadeyle başkalarına ve geçmiş benliklerimize karşı bir üstünlük hissine dayalı 

olan bu mizah kuramı “genellikle komik eğlenceye eşlik eden duygusal tepkiyle ilgilenir 

ve bunun eğlence nesnesine karşı keyifli bir üstünlük hissi olduğunu savunur” (Lintott, 

2016, s. 347). Bunun yanı sıra “bedensel çirkinlik ve bozuklukların kendi bedeninde 

olmamasından duyulan memnuniyet” (Öğüt Eker, 2014, s. 142) de bu teorinin boyutları 

arasındadır. 

Evrensel olarak engellilik ve mizah bağlamında iki boyut veya bir paradoks ortaya 

çıkmaktadır. Bunlardan birincisi ahlaki bir bakış açısı olarak “başkalarının trajedisine 



ERAY ALPYILDIZ 

307 

gülmenin şüpheli meşruiyeti” (Bingham ve Green, 2015, s. 9) veya çekincesi; ikincisi ise 

üstünlük hissi olarak bedensel farklılıklarla alay edebilmenin cüretidir. Başka bir deyişle 

toplum(lar), engellilere bir taraftan gülmeyi önlerken; diğer taraftan engellileri, gülmenin 

malzemesi yapar.27 “Engelli olmanın özünde komik olan çok az şeyin olması” 

(Venkatesan, 2022, s. 1) ile “başkalarının talihsizliklerinin ve zayıflıklarının” 

(Lippitt,1995, s. 59) diğerlerinin eğlence malzemesi hâline gelmesi arasında bir 

uyumsuzluk bulunmaktadır. Buna karşılık engelliliğin/engellilerin farklı kültür 

ürünlerine konu olmasının ve komik tasvirinin uzun bir geçmişi vardır.  Başka bir 

ifadeyle engelliliğin üretiminde engelsiz olmanın bir yansıması olarak genellikle kör, 

topal, sağır, dilsiz dörtlüsü -yer aldığı/icra edildiği kültür ürününe göre- söz ve hareket 

komiği etrafında gülmenin önemli bir yapı taşı olarak konumlandırılır. Bu durum, mizahı 

ve gülmeyi ortaya çıkaran faktörlerin çeşitliliğini ve belirleyiciliğini işaretler. Bu 

bağlamda engellilere veya engelliliğe gülmenin çarpıcı bir boyutu da üstünlük hissinde 

somutlaşır. Bu çalışmada incelenen Topal Oyunu ise bahsedilen üstünlük duygusunun 

etrafında da biçimlendiğinden dolayı bu çerçevede ele alınmalıdır. Farklı bir ifadeyle 

üstünlük duygusu -farklı bağlamsal şartlarla beraber- Topal Oyununun yaratım, icra, 

aktarım ve tüketim ortamında önemli bir belirleyicisi ve geleneğin yaşatıcısı olarak 

karşımıza çıkmaktadır.  

Diğer taraftan engellilere/engelliliğe gülmenin çekincesi ve cüreti arasında ortaya 

çıkan uyumsuzluk, Topal Oyunu bağlamında mizahın ve gülmenin gerçekleşmesinde bir 

başka önemli etkendir. Bu eğlence biçiminde mizah ve gülme, bahsedilen uyumsuzluğun 

da bir ürünüdür. Bu açıdan konu, “eğlencenin nesnesinin bir tür uyumsuzluktan 

oluştuğunu ve gülmenin uyumsuz olandan alınan keyfin bir ifadesi olduğunu ileri süren” 

(Kulka, 2007, s. 320-321) uyumsuzluk kuramı bağlamında da değerlendirilebilir. 

Immanuel Kant, David Hartley, James Beattie, William Hazlitt, Arthur Schopenhauer ve 

Soren Kierkegaard tarafından geliştirilen ve 20. yüzyılda genel anlamda kabul gören bu 

mizah kuramı, “mizahi eğlencenin zihinsel kalıplarımızı ve beklentilerimizi ihlal eden 

bir şeye tepki olduğunu” (Morreall, 2009a, s. 242-243) iddia eder. Farklı işlevlerine ek 

olarak “uyumsuz mizah, geleneksel normları ve değerleri yansıtan ve tersine çeviren bir 

ayna ve bir direniş biçimi olarak tam tersi bir işleve de hizmet edebilir” (Bingham ve 

Green, 2015, s. 17). Bu bağlamda Topal Oyunu, önemli bir örnek olarak yorumlanabilir. 

Topal Oyununda mizahı, gülmeyi ve eğlenceyi ortaya çıkaran başlıca üç faktörden 

söz edilebilir. Bunlar: (1) mukallit olanın (icracının) eylemi gerçekleştirme yeteneği; (2) 

icracı ile izleyicilerin üstünlük psikolojisi; (3) eylemin bağlamı ve anormalliği. 

Bilindiği üzere dans, diğer işlevlerine ek olarak sosyal bir eğlence biçimidir. Topal 

Oyununun ise başlıca icra bağlamı düğünlerdir. Evlenmenin toplumsal ilanı ve kutlaması 

olan düğünlerde oynama/oynatma ve eğlenme/eğlendirme esastır. Başka bir ifadeyle bu 

amaçla toplanılır. Bu örnekte üstünlük psikolojisiyle yeteneklerini ve medeni cesaretini 

bileyleyen icracı, taklit ettiği engelliliği, eğlencenin inşa edilmiş normalliği içinde 

konumlandırır. Hüner sergileyerek insanları güldürür, eğlendirir. Bu açıdan “bazı biçim 

bozukluklarının kimi durumlarda gülmeye yol açmak gibi hazin bir ayrıcalığa sahip 

olduğu şüphe götürmez” (Bergson, 2014, s.17) bir realitedir. Bir halk dansı olarak icra 

edilen Topal Oyunu da köy seyirlik oyunlarının pek çok örneğinde28 olduğu gibi hareket 

 
27 Engellilik türü ve derecesi de gülmenin gerçekleşmesinde önemli bir etken olarak karşımıza 

çıkmaktadır.  
28 Gümüştepe’ye (2024, s. 106) göre “Fiziksel veya Mental Eksiklikler, Köy seyirlik oyunlarında -

üstünlük duygusuna bağlı- en sık rastlanan güldürü unsurlarındandır.” Genel olarak, Türk halk 



FOLKLOR, ENGELLİLİK VE MİZAH BAĞLAMINDA BİR HALK DANSI: TOPAL OYUNU 

308 

komiği ile mizahı ortaya çıkarıp gülmeyi sağlar. Vücut bütünlüğü ve fonksiyonel 

hareketleri yerinde olan icracı (dansçı), fiziki üstünlüğünü kendisine, izleyicilere ve 

dolaylı olarak da engelli kişilere kanıtlar. Gerçekleştirdiği performansı ile yeteneğinin ve 

başarısının tescil edilmesini bekler. Burada dikkat çekilmesi gereken nokta üstünlük 

güdüsüyle benliği örülü olan icracının, izleyicilerden daha yetenekli olduğunu da onlara 

göstermek istemesidir. 

Diğer taraftan vurgulanması gereken bir husus daha vardır. Topallığın fark 

edilebilirliği, bazı engellilik türleri gibi ilk bakışta değildir. Fiziksel bozukluk veya 

eksiklik, hareket yoluyla ortaya çıkarılmak zorundadır. Straus ve Lerner (2006, s. 9) 

tarafından işaret edildiği gibi “bir engellilik, icra edilene kadar görünmez kalabilir.” 

İncelediğimiz örnekte -temsili olsa da- engelliliğin ortaya çıkmasında tetikleyici unsur 

müzik; engelliliği damgalayan unsur ise bu müzikal yapıya bağlı olarak icra edilen 

taklide dayalı hareket dizileridir. Tüm bu unsurlar ise topallığın damgalandığı dansı 

oluşturmaktadır. Dolayısıyla bu performans-gösteri, “toplumsal olarak damgalanmış bir 

durumun sağladığı farklılık cazibesinin gücünü ödünç alarak” engelliliği veya topallığı, 

“öznesiyle sınırlı kalmayan; garip/sıra dışı olarak algılanan kültürel bir fenomen haline 

getirmiştir” (Mitchell ve Snyder, 2006, 210). 

Topal Oyununun yapısında, engelli insanların engelli olmayan insanları eğlendirmek 

için teşhir edildiği veya damgalandığı (cüce vb.) doğrudanlık ve öz temsil biçimi 

görünmemektedir. Buna karşılık Topal Oyunu “öz değer duygularını desteklemek için 

başkalarının pahasına şaka yapma isteğinin devam ettiğinin kanıtıdır. Bu tür mizah, 

genellikle sosyal olarak kabul edilemez üstünlük duygularını oyun maskesi altında 

gizleyerek kontrolden kaçınmak için kullanılır” (Bingham ve Green, 2015, s. 12). Bu 

negatif mizah örneğinde biz ve öteki işaretlemesi yapılır. Buna karşılık bedensel 

bozukluk (engellilik), yerine konulan kişi üzerinden temsil edilmektedir. Farklı bir 

ifadeyle “zevk için inşa edilmiş bir bedenden” (Siebers, 2006, s. 177) söz edilebilir. Bu 

doğrultuda eylemi gerçekleştiren kişi ile izleyenlerin, engelli ve engellilikle aralarında, 

dolaylı bir üstünlük hissi çerçevelenmektedir. Gülme eyleminin ortaya çıkması ise topal 

taklidi yapan kişinin alay etme ve eğlendirme amaçlı gerçekleştirdiği hareket komiğine 

bağlı olmaktadır. Dolayısıyla seyirci, her ne kadar bir üstünlük hissiyle egosunu cilalasa 

da gülmenin merkezine yerleştirdiği kişi, engellinin kendisi değil taklitçidir. Daha 

önceden de vurguladığımız üzere bu bir engelli temsili değil; engelliliğin temsili veya 

temsilde engelliliktir.  

Engelliliğe veya engelli kişilere yönelik oluşan etik değerlerin, mizahın çekiçleriyle 

kırılmasının ve burada bir uyumsuzluk oluşmasının farklı açılardan çözümlemeleri 

yapılabilir. J. Morreall’a (2009b, s. 68-70) göre mizah, pratik ve bilişsel kopmalarla 

oluşur; bu kopuş, “eğlence ve olumsuz duygular arasındaki doğal karşıtlıkta kendini 

gösterir…” Bu açıdan “komik olduğumuzda, söylediklerimizin ve yaptıklarımızın 

olağan niyetleri, varsayımları ve sonuçları yürürlükte değildir.” Topal Oyunu bağlamında 

engelliliğin -temsili de olsa- mizahın merkezine yerleştirilmesi, bu uyumsuzluğun bir 

karşılığı olarak görülebilir. Topal Oyununda engellilik ve engelliler hakkında mizah 

içerikli bir eğlence gösterisi sergileyen (engelli olmayan) icracı, aslında anormallik ve 

tuhaflık olarak algıladığı engelliliği kullanır. Topal taklidi yapıp müzik eşliğinde oynayan 

bir kişiyi seyreden topluluk ise eğlenceye odaklanarak uyumsuzluğun keyfini 

çıkarmaktadır. Burada icracı ve seyirci, bilişsel olmayan bir yönelim içindedir. Farklı bir 

 
tiyatrosunda hareket komiği ve mizah teorileri için ayrıca bk.: And, 1985; Türkmen ve Fedakâr, 

2009; Öğüt Eker, 2014; Gümüştepe, 2024. 



ERAY ALPYILDIZ 

309 

bakış açısıyla ifade edilirse ani bir bilişsel değişim söz konusudur. Herkes bir oyun 

modundadır ve kaygılardan sapma gösterir.  

Topal Oyununda mizahı, gülmeyi ve eğlenceyi ortaya çıkaran faktörler arasında 

bulunan eylemin bağlamı, engellilik ve mizahın özündeki irrasyonelliğe, eğlence amaçlı 

ev sahipliği yapmaktadır. Kültür ortamı, kitabın kurallarını yeniden yazıp bünyesine 

topladığı kişilere rollerini dağıtmaktadır. Düğün, içinde barındırdığı müzik ve dans 

unsuruyla engelliliğin kimliğini aşındırmasının yanında yeniden yapılandırmaktadır. 

Eylemin bağlamı, gülünç olanı kendi alanına yaklaştırmaktadır. Empatiyi ise 

uzaklaştırmaktadır. Bu bakımdan “uyuşmazlık mizahı, aynı zamanda normal veya ideal 

kavramlarımızın ne kadar dar ve yapay olabileceğini de gösterebilir” (Bingham ve 

Green, 2015, s. 18). Bu tür mizahta, kullanılan malzemenin güldürme özelliği, kültür 

ortamının dinamikleriyle gerçekleştirilmektedir. 

Sonuç 

İnsanlık tarihinde engellilik, zihinsel ve bedensel gerçekliklerinin ötesinde kolektif 

bilinçdışının derinliklerine yerleşerek farklı türler içerisinde belirli stereotiplerle ifade 

edilegelen bir olgudur. Dolayısıyla bu insanlık gerçeğinin evrensel ölçekte genişleyen; 

yerel ölçekte şekillenen ve bağlamsal şartlarla da anlamlandırılan biyo-kültürel çarpıcı 

ve büyük bir boyutu vardır.  

Bu makalede, engelliliğe dair son yıllarda biyolojiden kültürel çalışmalara doğru bir 

yönelime bilimsel bir katkı olması açısından engelliliğin folklor ile ilişkisi 

çerçevelenmiştir. Farklı bir ifadeyle folklor ve engellilik bağlamında bir halk dansı olarak 

“Topal Oyunu” ele alınmıştır. Bu doğrultuda bir engellilik türü olan topallığın bir Türk 

halk dansı çerçevesinde nasıl temsil edildiği incelenmiştir. 

Topal Oyunu etrafında oluşan eğlence biçiminde mizah ve gülmenin, kişinin egosunu 

cilalayan üstünlük duygusunun yanı sıra engellilere/engelliliğe yönelik algısal kırılmanın 

bir ürünü olduğu görülmüştür. Başka bir ifadeyle Topal Oyununun yaratım, icra, aktarım 

ve tüketim bağlamlarındaki işlevselliğinin ve devamlılığının, engellilik ve gülmenin 

özündeki uyumsuzluktan da kaynaklandığı belirlenmiştir.  

Topal Oyunu bağlamında müzik ise engelliliğin bir eğlence malzemesi ve güldürü 

unsuru olarak inşa edilmesinde ve yansıtılmasında temel bir belirleyici olmuştur. Müzik, 

bir dans performansı olarak topal taklidinin gerçekleştirilmesi ve sürdürülmesinin 

tetikleyicisi şeklinde konumlanmıştır. 

Son olarak bu çalışmada incelenen örnek veya söz konusu dansın icracısı ve yapısı 

bağlamında bunun bir engelli folkloru değil; engelliliğin temsili ve temsilde engellilik 

olduğunun altı çizilmiştir. Dolayısıyla “Topal Oyunu”nun, engellilerin öz temsili 

olmayıp, engelliliğin -taklidine dayalı- folklorik tezahürleri arasında yer aldığı ve 

eğlencenin inşa edilmiş normalliği içinde yapılandırılıp icra edildiği belirtilmiştir. Bu 

bağlamda engelliliğin -kendi gerçekliğinin ötesinde- sosyal ve kültürel olarak inşa 

edilebildiği sonucuna varılmıştır. 

Kısaltmalar 

AIDS: Acquired Immune Deficiency Syndrome 

HIV: Human Immunodeficiency Virus  

THM: Türk Halk Müziği 

TRT: Türkiye Radyo Televizyon Kurumu 

URL: Uniform Resource Loader 



FOLKLOR, ENGELLİLİK VE MİZAH BAĞLAMINDA BİR HALK DANSI: TOPAL OYUNU 

310 

Kaynakça 

Akış, S. (2024). Türk halk oyunlarında taklit unsuruna dair notlar. RumeliDE Dil ve 

Edebiyat Araştırmaları Dergisi, (Ö14), 841-852. 

And, M. (1970). 100 soruda Türk tiyatrosu tarihi. İstanbul: Gerçek Yayınevi. 

And, M. (1985). Geleneksel Türk tiyatrosu. Köylü ve halk tiyatrosu gelenekleri. İstanbul: 

İnkılap Kitabevi. 

And, M. (2003). Oyun ve bügü. Türk kültüründe oyun kavramı. İstanbul: YKY. 

Arsunar, F. (1947).  Topal koşma. Ülkü Dergisi, 1(5), 240. 

Baykurt, Ş. (1965). Türk halk oyunları. Ankara: Halk Evleri Genel Merkezi. 

Bergson, H. (2014). Gülme-gülüncün anlamı üzerine deneme. (D. Çetinkasap, çev.). 

İstanbul: Türkiye İş Bankası Yayınları. 

Bingham, S. C. & Green, S. E. (2015). Aesthetic as analysis: Synthesizing theories of 

humor and disability through stand-up comedy.  Humanity & Society 40(3), 1-28. 

Bingham, S.C. & Green, S.E. (2016). Seriously funny: Disability and the paradoxical 

power of humor. America: Lynne Rienner Publishers. 

Blank, T. J. & Kitta, A. (2015). The anatomy of ethnography: Diagnosing folkloristics 

and the conceptualization of disability. Trevor J. Blank and Andrea Kitta (Ed.). 

Diagnosing folklore: perspectives on disability, health, and trauma (3–22). 

Jackson: University Press of Mississippi. 

Boratav, P. N. (1957). Koşma. İslam Ansiklopedisi, 6, 876-880. 

Briggs, Charles L. (2008). Disciplining folkloristics. Journal of Folklore Research, 

45(1), 91-105. 

Cleto, S. B. (2018). Bodies of stories: Disability and folklore in nineteenth-century 

British literature. Degree Doctor. The Ohio State University. 

Couser, G. T. (2006). Disability, life narrative, and representation. L. J. Davis (Ed.). In 

The Disability Studies Reader (399-404). New York: Routledge. 

Cureton, A. & Wasserman, D. (Ed). (2020). Introduction. Philosophy and disability. 

(Xxiii-Xlv). Newyork: Oxford University Press.  

Davis, L J. (2006). Introduction. L. J. Davis (Ed.). In the disability studies reader (xv–

xviii.). New York: Routledge. 

Demirsipahi, C. (1975). Türk halk oyunları. Ankara: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayıncılık. 

Dizdaroğlu, H. (1969). Halk şiirinde türler. TDK Yayınları. 

Doğan, M. D. (2020). Türk halk edebiyatı açısından engellilik meselesi: Keloğlan 

masalları ve örtük işlev. A. R. Aydın vd. (Ed.). Engellilik Tarihi Yazıları. (97-106). 

İstanbul Üniversitesi Yayınevi. 

Elçin, Ş. (1991). Anadolu köy orta oyunları. Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü 

Yayınları, 

Eroğlu, T. (2017). Dans kavramı ve dansın işlevi. The Journal of Academic Social 

Science Studies, 60, 215-226. 

Garland-Thomson, R. (1997). Extraordinary bodies: Figuring physical disability in 

American culture and literature. New York: Columbia University Press. 

Gazimihâl, M. R. (1991). Türk halk oyunları kataloğu III. (Ed. Nail Tan). Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yayınları. 



ERAY ALPYILDIZ 

311 

Gümüştepe, P. N. (2024). Üstünlüğün yarattığı hazzın komediye dönüşümü: Mizahta 

üstünlük kuramı bağlamında köy seyirlik oyunları. Korkut Ata Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, 18, 95-113. 

Howe, B. (2020). Music and disability studies. Music Research Annual. 1, 1–29. 

Huizinga, J. (2006). Homo ludens. (M. A. Kılıçbay, çev.), (2. B.s.). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Kaeppler, A. L. (1992). Dance. R. Bauman. (Ed.). Folklore, Cultural Performances, and 

Popular Entertaınments. (196-203). New York Oxford University Press. 

Keskin, A. (2019a). Folklor ve disiplinlerarasılık. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Keskin, A. (2019b). Halkbilimi çalışmalarında disiplinlerarasılık: Neden, ne zaman, 

nerede ve nasıl. Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 12(28), 925-944. 

Koşay, H. (1935). Ankara budun bilgisi. Ankara: Ulus Basımevi. 

Kulka, T. (2007). The incongruity of incongruity theories of humor. Organon F, 14, (3), 

320-333. 

Lintott, S. (2016). Superiority in humor theory. The Journal of Aesthetics and Art 

Criticism, 74(4), 347-358. 

Lippitt, J. (1995). Humour and superiority. Cogito, 9(1), 54-61 

Mitchell, D., Snyder, S. (2006). Narrative prosthesis and the materiality of metaphor. L. 

J. Davis (Ed.). In The Disability Studies Reader. (205-216). New York: 

Routledge. 

Mitchell, David T. & Sharon L. Snyder. (2000). Narrative prosthesis: Disability and the 

dependencies of discourse. Ann Arbor: University of Michigan Press. 

Morreall, J. (2009a). Humor as cognitive play. Journal of Literary Theory, 3(2), 241-

260. 

Morreall, J. (2009b). Humour and the conduct of politics. Sharon Lockyer and M. 

Pickering (Ed.). Beyond a joke: The limits of humour. (ss. 65-80) içinde. New 

York: Palgrave. 

Onay, A. T. (1996). Türk halk şiirlerinin şekil ve nev’i. (Haz. C. Kurnaz). Ankara: Akçağ 

Yayınevi. 

Oral, Z. & Akalın, Ş. H. (2024). Türk sağır kültürünün tarihsel kökleri. Milli Folklor, 

18(143), 5-15. 

Öğüt Eker, G. (2014). İnsan kültür mizah. Eğlence endüstrisinde tüketim nesnesi olarak 

mizah. (2. B.s). Ankara: Grafiker Yayınları. 

Özdemir, M. (2020). Giresun kültürüne özgü bir halk dansı: Çandır Tüfek Oyunu. Gazi 

Türkiyat, (26), 145-163. 

Özdemir, M. (2021). Mitten medyaya Keloğlan. İstanbul: Arı Sanat Yayınları. 

Özdemir, N. (2005). Cumhuriyet dönemi Türk eğlence kültürü. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Öztelli, C. (1966). Halk edebiyatı terimleri sözlüğü 5. Türk Folklor Araştırmaları 

Dergisi, (208), 4250-4251.  

Prahlad, A. (2024). American folklore studies and disability: An introduction. Journal of 

American Folklore 137 (545):269–292. 

Riddle, C. A. (2020). Disability and disadvantage in the capabilities approach. A. 

Cureton and David T. Wasserman (ed.). Philosophy And Disaility. (229-244) 

Newyork: Oxford University Press. 



FOLKLOR, ENGELLİLİK VE MİZAH BAĞLAMINDA BİR HALK DANSI: TOPAL OYUNU 

312 

Shuman, A. (2011). On the verge: Phenomenology and empathic unsettlement. Journal 

of American Folklore 124(493), 147–74. 

Siebers, T. (2006).  Disability in theory from social constructionism to the new realism 

of the body. L. J. Davis (Ed.). In The Disability Studies Reader (ss. 173-184) 

içinde. New York: Routledge. 

Soykarcı, R. (1994). Ankara’nın geleneksel eğlenceleri. (Yüksek Lisans Tezi). İstanbul 

Teknik Üniversitesi. 

Sömen, O. (2022).  Türk sağır ve işitme engelli halk bilimi. (Doktora Tezi). İstanbul 

Aydın Üniversitesi.  

Straus, Joseph N. 2006. Normalizing the abnormal: Disability in music and music theory. 

Journal of the American Musicological Society, 59(1), 113–84.  

Straus, J. N., Lerner, N. (2006). Introduction: Theorizing disability in music. N. Lerner 

and J. Straus (Ed.). Sounding Off: Theorizing Disability in Music (ss. 1-10) içinde. 

New York:Routledge. 

Şenel, S. (2007). Kastamonu’da âşık fasılları. Türler/çeşitler/çeşitlemeler 1-2. 

Kastamonu Valiliği. 

Tan, N. & Turhan, S. (1998). Ankara halk müziği. Ankara Büyükşehir Belediye 

Başkanlığı Yayınları. 

Tan, N. & Turhan, S. (2012). Ankara halk müziği ve etkileşim sahası. Kültür Evreni, 

4(14), 45-61. 

TRT Müzik Dairesi Yayınları, THM Repertuvar No: 576. Topal oyun havası.  

TRT Müzik Dairesi Yayınları THM Repertuvar No: 924. Sana öğreteyim dağdan aşmayı 

(Topal koşma). 

TRT Müzik Dairesi Yayınları THM Repertuar Sıra No 845: Kahve Yemen’den gelir (Hop 

şinanay).  

Türkmen, F., Fedakâr, P. (2009). Türk halk tiyatrosunda hareket komiğine bağlı mizahi 

unsurlar. Millî Folklor, 21(82), 98-109. 

Üçer, M. (2020). Deme Mecnûn’a Deli. A. R. Aydın vd.. (Ed.). Engellilik Tarihi Yazıları 

içinde (79-96). İstanbul Üniversitesi Yayınevi. 

Venkatesan, S. (2022). Humor in disabilities and impairments. Paripex-Indian Journal 

of Research, 11(7), 1-4. 

Veren, E. (2012). Eskişehir’i görsem. Eskişehir üzerine folklorik inceleme ve 

araştırmalar. Ankara: Görsem Yayınevi. 

Yıldız, G. & Kazan, Ş. (2009). Teke yöresinin merkezi Burdur halk kültürü ile 

müziğinden esintiler. Turkish Studies, 4(8), 1691-1733. 

Yönetken, H. B. (1966). Derleme notları 1. İstanbul: Orkestra Yayınları. 

Yüksel, H., Deligöz, S. & Deligöz, B. (2004). Kayseri halk oyunları, köy seyirlik 

oyunları, giyim-kuşam. Kayseri: Laçin Yayınları. 

İnternet kaynakları 

URL1: https://sozluk.gov.tr/ Erişim: 06.11.2024 

URL2: https://amasya.ktb.gov.tr/TR-59498/yoresel-halk-oyunlari.html Erişim: 

07.11.2024 

URL3: https://www.youtube.com/watch?v=xXZQ0sdA_6E Erişim: 07.11.2024 

URL4: https://kayseri.ktb.gov.tr/TR-191322/halk-oyunlari.html Erişim: 07.11.2024 

https://sozluk.gov.tr/
https://kayseri.ktb.gov.tr/TR-191322/halk-oyunlari.html


ERAY ALPYILDIZ 

313 

URL5: https://www.youtube.com/watch?v=T4qeiTabrCc Erişim: 07.11.2024 

URL6: https://www.youtube.com/watch?v=JbTBKHbimVw Erişim: 07.11.2024 

URL7: https://mimdap.org/yazi-yorum/hukumetin-onunden-gectim/ Erişim: 18.11.2024 

URL8: https://www.youtube.com/watch?v=Wqg8XCT7mJAErişim: 29.11.2024 

URL9: https://www.youtube.com/watch?v=Yb6zPoCGRKg Erişim: 29.11.2024 

URL10: https://www.youtube.com/watch?v=62guGI4OfRA Erişim: 20.11.2024 

URL11: https://www.youtube.com/watch?v=GZJsHIKaPSU Erişim: 20.11.2024 

URL12: https://www.youtube.com/watch?v=GmC6tqYbihk Erişim: 26.11.2024 

URL13: https://www.youtube.com/watch?v=9AcrJ6MjOvc Erişim: 26.11.2024 

URL14: https://www.youtube.com/watch?v=1RvjBJEU0FQ Erişim: 26.11.2024 

URL15: https://www.youtube.com/watch?v=-quqc3qNlWA Erişim: 26.11.2024 

EK: Karekodlar 

1. Topal Oyunu Örnekleri 

 KK.1 (URL12)       KK.2 (URL13)       KK.3 (URL14)        KK.4 (URL15) 

                                               

https://www.youtube.com/watch?v=T4qeiTabrCc
https://www.youtube.com/watch?v=9AcrJ6MjOvc

