
 

      Arü İlahiyat Araştırmaları Dergisi 

Aru Journal of Theological Studies 

Aralık/December/31/2025 

Fâtır Suresinin Onuncu Ayetinin İki ve Üçüncü Cümlelerinin Anlamı ve Türkçeye Çeviri Sorunu 

The Meaning of the Second and Third Sentences of the Tenth Verse of Surah Fatir and the Problem 

of Translation into Turkish 

İsmail Karagöz 

Profesör Dr., Düzce Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Tefsir Ana Bilim Dalı, Düzce/Türkiye 

Professor Dr., Duzce University, Faculty of Teology, Tafseer Department, Düzce/Türkiye 

e-mail: ismailkaragoz@duzce.edu.tr   ORCID: 0000-0003-3105-3554 

Makale Bilgisi | Article Information 

Makalenin Türü | Article Type: Araştırma Makalesi | Research Article 

Geliş Tarihi | Received Date: 20.12.2024 

Kabul Tarihi | Accepted Date: 08.11.2025 

Yayın Tarihi | Published Date: 31.12.2025 

Yayın Sezonu | Pub. Date Season: Aralık/December 

İntihal: 

Bu makale en az iki hakem tarafından incelendi ve intihal içermediği teyit edildi. 

Telif Hakkı: 

Yazarlar, dergide yayınlanan çalışmaların telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları Creative Commons Atıf-

Gayri Ticari 4.0 

Uluslararası Lisans (CC BY NC) kapsamında yayımlanmaktadır. 

Etik Beyanı: 

Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların 

kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 

Web Adresi: 

arüilahiyataraştırmalarıdergisi.com 

mailto:ismailkaragoz@duzce.edu.tr
https://orcid.org/0000-0003-3105-3554
https://dergipark.org.tr/tr/pub/aruiad


Karagöz / Arü İlahiyat Araştırmaları Dergisi 2(2): 1-15, 2025 

 

 2 

 

Fâtır Sûresinin Onuncu Ayetinin İki ve Üçüncü Cümlelerinin Anlamı ve Türkçeye Çeviri Sorunu 

Öz 

Müslümanlar sahabe döneminden itibaren Kur’ân’ı anlamaya çalışmışlar, yüzlerce tefsir hazırlamışlardır. 

Ana dilleri Arapça olmayan Müslümanlardan bazı âlimler, Arapça ve tefsir usulü öğrenip kendi dillerinde 

meal ve tefsirler kaleme almışlar, ancak kelimeleri ve cümleleri müphem olan bazı ayetlerin anlamında 

ihtilaf etmişlerdir. Anlamında İhtilaf edilen ayetlerden biri Fâtır suresinin onuncu ayetinin ikinci ve üçüncü 

cümleleridir.  ُالِيَْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِ بُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَ رْفَ عُه  cümlelerindeki “Kelime-i Tayyib” terkibinin anlamı ile  ُيَ رْفَ عُه 
fiilinin faili ve sonundaki zamirin mercii konusunda ittifak edememişlerdir. “Kelime-i Tayyib” terkibine 

“kelime-i tevhîd” ve “Allah’ı zikir” anlamları verilmiştir.  ُيَ رْفَ عُه cümlesine bazıları “Amel-i Salih, Kelime-i 

Tayyib’i Allah’a yükseltir” yani kabul olmasını sağlar anlamı verirken bazıları “Kelime-i Tayyib, Amel-i 

Salih’i, Allah’a yükseltir” yani kabul olmasını sağlar şeklinde anlam vermiştir. Bu durum Türkçe meallere 

de yansımıştır. Birinci anlama göre imanın geçerli olması için salih amel işlemek şarttır. Dolayısıyla salih 

ameli olmayanın imanı değer ifade etmez. İkinci anlama göre iman eden kimsenin imanı kabul olur. Salih 

amellerin ve ibadetlerin kabul olabilmesi kişinin imanının olmasına bağlıdır. Ehl-i Sünnet, bu anlamı tercih 

etmiştir. Kur’an ve Sünnet bütünlüğüne uygun olan da bu anlamdır. 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Ayet, İman, Kelime-i Tayyib, Amel-i Salih, Kabul.  

The Meaning of the Second and Third Sentences of the Tenth Verse of Surah al-Fatir and 

the Problem of Its Translation into Turkish 

Abstract 

Muslims have sought to understand the Qur’an since the time of the Prophet’s companions and have 

produced hundreds of commentaries. Some Muslim scholars whose native language was not Arabic learned 

Arabic and the methods of tafsir (Qur’anic exegesis), and wrote interpretations and commentaries in their 

own languages. However, scholars have disagreed on the meanings of certain verses whose wording or 

structure is ambiguous. One of these disputed verses is the second and third sentences of the tenth verse of 

Surah al-Fatir: “Ilayhi yas‘adu al-kalimu al-tayyibu wal-‘amalu al-salihu yarfa‘uhu.” Scholars have 

differed regarding the meaning of the compound kalima al-tayyib, the subject (agent) of the verb yarfa‘uhu, 

and the antecedent of its pronoun. The expression kalima al-tayyib has been interpreted as “the word of 

tawhid (the declaration of faith)” or “the remembrance of Allah.” Some exegetes understand the clause 

yarfa‘uhu to mean “the righteous deed (‘amal salih) raises the pure word (kalima al-tayyib) to Allah,” that 

is, it ensures its acceptance. Others interpret it as “the pure word (kalima al-tayyib) raises the righteous 

deed,” meaning that faith ensures the acceptance of good deeds. This disagreement is also reflected in 

Turkish translations. According to the first interpretation, good deeds are required for faith to be valid; 

therefore, the faith of a person who does not perform righteous deeds has no value. According to the second 

interpretation, the faith of a believer is accepted, and the acceptance of good deeds and acts of worship 

depends on that faith. Ahl al-Sunnah scholars have preferred the latter interpretation, as it is more consistent 

with the overall coherence of the Qur’an and the Sunnah. 

Keywords: Tafsir, Verse, Faith, Kalima Tayyib, Righteous Deeds, Acceptance. 

Giriş  

Allah kelamı Kur’ân-ı Kerîm, lafzı ve manası ile muhteşem bir kitaptır. İnsan 

hayatının her alanı ile ilgili rehber olan Allah kelamı, hem sözcükleri hem cümleleriyle 

derin anlamlar ve belagat sanatının bütün inceliklerine sahiptir. Kur’an’ın rehberliğinden 

yararlanabilmek için onu doğru anlamak gerekir. Doğru anlamada cümlelerin yapısı, 

öznesi ve yüklemi, zamirlerin mercii ve kelimenin anlamı etkilidir. Kelime doğru 



Karagöz / Arü İlahiyat Araştırmaları Dergisi 2(2): 1-15, 2025 

 

 3 

anlaşılmazsa cümle, cümle doğru anlaşılmazsa metin doğru anlaşılmaz. Cümlenin öznesi, 

tümleci ve cümledeki zamirin mercii yanlış belirlenirse ayet farklı veya yanlış anlaşılır. 

Bu söylediklerimize delil olarak farklı anlaşılan ayetlerden biri, Fâtır suresinin onuncu 

ayetinin ُالِيَْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِ بُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَ رْفَ عُه cümleleridir. Bu iki cümle, “Güzel söz O’na 

çıkar, iyi amel onu yükseltir”1 şeklinde mi yoksa “Güzel sözler ancak ona yükselir. Salih 

ameli de güzel sözler yükseltir”2 şeklinde mi veya  “Güzel sözler O’na yükselir, iyi işleri 

de O yukarılara çıkarır”3 şeklinde mi anlaşılması gerekir? Her üç mealde ikinci 

cümledeki  ُيَ رْفَ عُه fiilinin faili ve “hû/o” zamirinin mercii farklıdır. Birinci meale göre fiilin 

faili “Amel-i Salih”, zamirin mercii “Kelime-i Tayyib”dir. İkinci meale göre fiilin faili, 

“Kelime-i Tayyib”, zamirin mercii “Amel-i Salih”dir.” Üçüncü meale göre fiilin faili, “O” 

yani “Allah”, zamirin mercii “Amel-i Salih”dir. Her üç meale göre cümle farklı anlam 

ifade etmektedir. Diğer taraftan bu şekildeki mealler anlaşılmamaktadır. Güzel söz ile 

maksat nedir? “O’na çıkar”, “onu yükseltir”, “ona yükselir” ve “O yukarılara çıkarır” 

ne demektir? Açık değildir. Makalemizde bu iki cümleyi, sahabe döneminden günümüze 

nasıl anlaşıldığını, nasıl anlaşılması gerektiğini, cümlelerin öncesi ve sonrasını dikkate 

alarak, dilbilim, Kur’an ve Sünnet bütünlüğü içerisinde analiz etmeye çalışacağız. 

Konumuz olan ayet ile ilgili Hasan Keskin, “Fâtır Suresi 10. Ayeti Bağlamında 

Tevhîd Sözü İle Salih Amel İlişkisi Üzerine Bazı Değerlendirmeler” adlı bir makale 

hazırlamıştır. Zikredilen makalede iman-salih amel ilişkisi üzerinde durulmuştur.4 Biz 

makalemizde cümlelerin anlamı ve Türkçe mealin nasıl olması gerektiği üzerinde durduk. 

1. Kavramsal Çerçeve 

صُعُود -يَصْعَد  -صَعِد    Kelimesi sözlükte “yüksek olmak, yükselmek, yukarı çıkmak” 

anlamına gelir.5 يَصْعَد Fiili ve türevleri, konumuz olan ayetin dışında Kur’ân-ı Kerîm’de 8 

yerde  َتُصْعِدُون “dağa doğru çıkıyorsunuz”6 ُيَصَّعَّد “göğe çıkıyor”,7   صَع۪يدا “toprak”,8   صَعَدا 

                                                 
1 Süleyman Ateş, Kur’ân-ı Kerîm ve Yüce Meâli (Ankara: Kılıç Kitabevi, 1983), el-Fâtır 35/10. 
2 Kur’ân-ı Kerîm Meâli, çev. Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayını, 2002). 
3 Kur’an-ı Kerîm ve Meâli, çev. Hayrettin Karaman - Mustafa Çağırıcı - İbrahim Kâfi Dönmez - Sadrettin 

Gümüş (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2015), el-Fâtır 35/10. 
4 Hasan Kesikin, Fatır Suresi 10. Ayeti Bağlaminda Tevhid Sözü İle Salih Amel İlişkisi Üzerine Bazı 

Değerlendirmeler, CÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, XIII/2- 2009, 117-129. 
5 Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ, Mu’cemü Mekâyîsi’l-Lüga. thk. Abdüsselam Muhammed Hârun. (Beyrut: 

Dârul-Fikr, 2002), 5/131; Muhammed b. Ahmed el-Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga (Beyrut: Dâru İhyâü’t-Türâsi’l-

Arabî, 2001), 2/7. 
6 Âl-i İmrân 3/153. 
7 el-En’âm 6/125. 
8 en-Nisâ 4/43; el-Mâide 5/6; el-Kehf 18/8, 40. 



Karagöz / Arü İlahiyat Araştırmaları Dergisi 2(2): 1-15, 2025 

 

 4 

“şiddetli”9 ve صَعُود ا “dik yokuş, dağ”,10 konumuz olan ayette ise  ُيَصْعَد  “yükselir” 

anlamındadır. Ayetteki yükselmek, kabulden kinâyedir.11 

 

 Kur’ân-ı Kerîm’de ,الْكَلِمُ  .iyi13 demektir الطَّيِ بُ  söz,12 ,الْكَلِمُ  terkibindeki ”الْكَلِمُ الطَّيِ بُ “

konumuz olan ayetin dışında üç ayette14 “söz”, terkip olarak bir ayette   كَلِمَة  طيَِ بَة şeklinde 

“iyi söz” anlamında kullanılmıştır.15   ُالْعَمَلُ الصَّالِح Terkibindeki  ُالْعَمَل niyet ve iradeye bağlı olarak yapılan bilinçli fiil 

demektir.16 Sözlükte “iyi” anlamına gelen “sâlih” sözcüğünün aslı olan “salâh”; iyi 

olmak, durumu iyileştirmek ve doğruluk; “amel-i sâlih” terkibi, iyi, doğru, düzgün, 

faydalı ve hayırlı iş anlamına gelir.17 

رَفْع –يَ رْفَع  -رَفَع   Kelimesi sözlükte “kaldırmak, yukarı çıkarmak, yükseltmek ve 

yüceltmek” anlamındadır.18 رَفَع – يَ رْفَع Fili ve türevleri Kur’ân-ı Kerîm’de 29 yerde  ُاِذْ يَ رْفَع
 Ey Peygamberim! Hani İbrahim ve İsmail Kâbe'nin temellerini“ ابِْ رٰه۪يمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَ يْتِ وَاِسْْٰع۪يلُ 

yükseltiyorlardı.”19 cümlesinde olduğu gibi fiziksel,   رَفَعَ بَ عْضَهُمْ دَرَجَات “Peygamberlerden 

bazılarının derecelerini yükseltti.” cümlesinde olduğu gibi mecâzî anlamda kullanılmıştır. 

Konumuz olan ayetteki يَ رْفَع fiili “yükseltir” anlamındadır. Yükseltmek, kabulden 

kinâyedir.20 

                                                 
9 el-Cin 72/17, bk. Mukâtil b. Süleyman et-Tefsiru’l-Kebîr (Beyrut: Dâru İhyâü’t-Türâs, 1423), 4/464. 
10 el-Müddessir 74/17. 
11 Ebû’l-Kâsım Mahmûd b. Amr ez-Zemahşerî, el-Keşşâf an Hakâikı Gavâmidi’t-Tenzîl  (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-Arabî, 1407) 3/602; Fahruddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb (Beyrut: Dâru’t-türâsî’l-arabi, 1420 ) 

26/226; Muhammed b. Muhammed el-Kurtubî, el-Cami’ li-Ahkâmi’l-Kur’ân (Kahire: Dâru’l-Kütübi’l-

Mısrıyye, 1964), 14/329. 
12 İbn Fâris, Mu’cemü Mekâyîsi’l-Lüga. 5/131.  ُالْكَلِم kelimesi ayette tekildir, bu sebeple sıfatı olan  ُِالطَّي ب tekil 

olmuştur. bk. Muhammed Senâüllah el-Muzhirî, et-Tefsir (Pakistan: Mektebetü’r-Rüşdiyye, 1412) 8/47. 

  sözcüğünün çoğulu anlamına da gelir. bk. Ebû Muhammed Abdülhak b. Gâlib ibn Atiyye, el-Muharraru’l-

Vecîz fî Tefsiri Kitâbi’l-Azîz, thk. Abdüsselâm Abdüşşâfi Muhammed (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-‘Ilmiyye, 

1422), 4/431. 
13 İbn Fâris, Mu’cemü Mekâyîsi’l-Lüga, 3/435. 
14 en-Nisâ 4/46; el-Mâide 5/13, 41. 
15 İbrahim 14/24, 26. 
16 Ebû’l-Fadl, Muhammed b. Mükerrem Cemâlüddîn İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab (Beyrut: Dâru Sadr, 1414), 

11/475. 
17 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 2/516-517. 
18 İbn Fâris, Mu’cemü Mekâyîsi’l-Lüga, 2/423. 
19 el-Bakara 2/127. 
20 Yahya b. Sellâm, Tefsir (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-‘ılmiyye, 2004), 2/780; Kurtubî, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-

Kur’ân 14/329. Ebû Sa’îd Abdullah b. Ömer el-Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl (Beyrut: Dâru 

İhyâi’t-Türâsî’l-Arabî, 1418), 4/255. 



Karagöz / Arü İlahiyat Araştırmaları Dergisi 2(2): 1-15, 2025 

 

 5 

2. Kur’an’daki Anlamı  

2.1. Kelime-i Tayyib  

الْكَلِمُ الطَّيِ بُ ليَْهِ يَصْعَدُ إِ   Cümlesindeki  ِالِيَْه “O'na”, Allah’a, ُيَصْعَد “Yükselir” 

anlamındadır.21  ُالْكَلِمُ الطَّيِ ب “iyi söz” ile maksadın ne olduğu ayette açık değildir. Bu itibarla 

terkip ile ne kastedildiği konusunda ilk dönemden itibaren ihtilaf edilmiştir.22 Terkibe üç 

farklı anlam verilmiştir: 

a) ُ ّٰلََٓ الِٰهَ اِلََّ الل “Allah’tan başka hiçbir ilâh yoktur” anlamındadır. Bu cümle ile 

Allah’ın varlığı, birliği, diğer isim ve sıfatları, O’ndan başka hiçbir ilâh olmadığı, Hz. 

Muhammed’in (s.a.s.) peygamberliği, Kur’an’-ı Kerîm’in Allah sözü, İslam’ın hak din 

olduğu ve diğer iman esasları kabul edilip iman edilmiş olur.23 Abdullah b. Abbas (öl. 

68/687),24 Hasan el-Basrî (öl. 110/728)25 ve Süddî el-Kebîr (öl. 127/745),26 Mukâtil b. 

Süleyman (öl. 150/767) ve Yahyâ b. Sellâm (öl. 200/815),27 Ali b. el-Medînî, (öl. 

234/848)28 Kâdî el-Beydâvî (öl. 685/1286)29 ve Ebû’l-Berekât en-Nesefî (öl. 710/1310)30 

bu görüştedir. 

 Allah’tan başka hiçbir ilâh yoktur” cümlesi, bir ayet bölümüdür.31 Bu“ لََ الِٰهَ اِلََّ اللّٰ ُ 

cümle, Allah’ın bir tek ilâh olduğunu, aynı zamanda Allah’tan başka hiçbir mabîd 

olmadığını,32 dengi hiçbir varlığın bulunmadığını33
 ifade eder.  Arap müşrikler, Allah'ın 

varlığını, gökleri ve yeri yaratanın Allah olduğunu, Güneş’i ve Ay’ı insanın hizmetine 

Allah'ın sunduğunu34
 kabul ettikleri halde O'nun tekliğini kabul etmiyorlar, “Muhammed, 

                                                 
21 Ebû Muhammed el-Hasan b. Mes’ûd el-Begavî, Me’âlimü’t-Tenzîl fî Tefsiri’-Kur’ân (Beyrut: Dâru İhyâi’t-

Türâsi’l-Arabî, 1420), 3/690. 
22 Ebû’l-Ferac Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Ali el-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr fî ‘Ilmi’t-Tefsir  (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-Arabî, 1422), 3/507 
23 Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî b. Sehl ez-Zeccac, Me’âni’l-Kur’ân ve İ’râbühû, (Beyrut: y.y., 1988) 4/265. 

Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed el-Mâtürîdî, Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 2005), 8/473;ُKurtubî, el-Cami’ li-Ahkâmi’l-Kur’ân, 14/331. 
24 Ebû Tâhir Muhammed b. Ya’kûb el-Fîrûzâbâdî, Tenvîru’l-Mikbâs min Tefsiri İbn Abbas (Lübnan: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, ts), 365. 
25 Mukâtil b. Süleyman, et-Tesîru’l-Kebîr, 3/553. 
26 Yahyâ b. Sellâm, Tefsir, 2/780. 
27 Yahya b. Sellâm, Tefsir, 2/780. 
28 Ebû’l-Ferac el-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr fî ‘Ilmi’t-Tefsir, 3/507; Mukâtil b. Süleyman, et-Tesîru’l-Kebîr, 3/553. 
29 Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 4/255. 
30 Ebû’l-Berekât Abdullah b. Ahmed en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl (Beyrut: Dâru’l-

Kelimi’t-Tayyib, 1998), 3/79. 
31 Muhammed 47/19. 
32 ez-Zümer 39/12. 
33 el-İhlâs 112/4; eş-Şûrâ 42/11. 
34 el-Ankebût 29/61. 



Karagöz / Arü İlahiyat Araştırmaları Dergisi 2(2): 1-15, 2025 

 

 6 

ilâhları bir tek ilâh mı yaptı? Gerçekten bu, kesinlikle tuhaf bir şey”35
 diyorlardı. Allah’a 

iman etmek ve mümin olabilmek için O’na hiçbir şeyi ortak koşmamak gerekir. Allah’a 

ortak koşan kimsenin imanı kabul olmaz. ُالِيَْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِ ب “Ancak güzel söz (lâ ilâhe 

illallah deyip iman etmek), O’na çıkar (imanı kabul olur)” cümlesi, bu anlamı ifade eder. 

b) “Allah’ı zikretmek” anlamındadır.36 Allah’ı zikir, O’nu en güzel esması ile 

zikretmek, övmek, yüceltmek ve noksan sıfatlardan tenzih etmek, O’nun varlığını ve 

birliğini, eşi ve ortağı olmadığını kabul etmek,37 lâ ilâhe illallah, sübhânellah, el-hamdü 

lillah, Allah’u ekber ve benzeri cümleleri okumak ve dua etmektir.38 Ebû Hüreyre (öl. 

58/678),39 Abdullah b. Abbas40 ve Katâde b. Diâme’ye (öl. 117/735)41 göre ayette geçen 

  ”.iyi söz” ile maksat, “Allah’ı zikirdir“ الْكَلِمُ الطَّيِ بُ 

c) “Kur’ân” anlamındadır.42 Şehr b. Havşeb’den (öl. 100/718), ayette geçen  ُالْكَلِم
 terkibinin الْكَلِمُ الطَّيِ بُ  terkibinin “Kur’ân” anlamında olduğu rivayet edilmiştir.43 الطَّيِ بُ 

Kur’an olarak kabul edilmesi, Allah sözü olduğuna iman edilmesi anlamına gelir. 

 Allah’tan başka hiçbir ilâh yoktur” demek de Allah’ı zikretmek ve“ لََٓ الِٰهَ اِلََّ اللّٰ ُ 

Kur’ân okumak da  ُالْكَلِمُ الطَّيِ ب terkibinin iman anlamında olduğunu ifade eder. Ayetin  ْمَن
يع ا   ,Kim izzet ve şeref sahibi olmak istiyorsa, bilsin ki izzet ve şeref“ كَانَ يرُ۪يدُ الْعِزَّةَ فلَِلٰ هِ الْعِزَّةُ جََ۪

tamamen Allah’ a aittir” anlamındaki ilk cümlesi ile  ُْعَذَابٌ شَد۪يدٌ وَالَّذ۪ينَ يََْكُرُونَ السَّي ِ  اَتِ لََم  

“Sinsice kötülükleri planlayan kimseler var ya, onlar için şiddetli bir azap vardır” son 

cümlesi buna delildir. Kur’ân-ı Kerîm’in ilk muhatapları olan Mekkeli müşrikler, 

kendilerini Allah’a yaklaştırır44 ve şefaatçi olur inancı ile putları45  Allah’a ortak 

koşuyorlar, şerefi ve itibarı putlara tapmakta arıyorlardı.46 Bu husus ayette şöyle ifade 

                                                 
35 Sâd 38/5. 
36 Begavî, Me’âlimü’t-Tenzîl, 3/690. 
37 Muhammed Senâüllah el-Muzhirî, et-Tefsir (Pakistan: Mektebetü’r-Rüşdiyye, 1412), 8/47. 
38 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 26/226; Ebû’l-Fidâ İsmail b. Ömer b. İbn Kesîr, Tefsiru’l-Kur’âni’l-Azîm (Beyrut: 

Dânu’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419), 6/537. 
39 Abdurrahmân b. Ebî Bekr, Celâlüddîn es-Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr fî’t-Tefsiri bi’l-Me’sûr (Beyrut: Dâru’l-

fikr, ts), 7/9. 
40 İbn Kesîr, Tefsiru’l-Kur’âni’l-Azîm, 6/476. 
41 Begavî, Me’âlimü’t-Tenzîl, 3/690. 
42 Ahmed b. Mustafa el-Merâğî, et-Tefsir (Haleb: Şirketü Mektebe ve Matbaa Mustafa el-Bâbî, 1946), 22/112. 
43 Ebû Muhammed Abdurrahman b. Muhammed İbn Ebî Hatim, Tefsiru’l-Kur’âni’l-Azîm (Suud: Mektebetü 

Nezzân Mustafa el-Bezzâr, 1419), 10/3174. 
44 ez-Zümer, 39/3. 
45 Yûnus 10/18. 
46 Zemahşerî, el-Keşşâf, 3/602. 



Karagöz / Arü İlahiyat Araştırmaları Dergisi 2(2): 1-15, 2025 

 

 7 

edilmektedir: “Müşrikler, kendileri için kuvvet, itibar, şeref ve şefaatçi olsunlar diye, 

Allah’tan başka ilâhlar edindiler. Hayır! Putlar onlara şeref veremez ve şefaatçi olamaz. 

İlâhları, onların ibadetlerini âhirette inkâr edecek ve onlara bela ve düşman olacaklar.”47 

Münafıklar, “Müminleri bırakıp kâfirleri dost edinen kimselerdir. Münafıklar, kâfirlerin 

yanında izzet ve şeref, güç ve kuvvet mi arıyorlar? Aramasınlar ve bilsinler ki şüphesiz 

bütün izzet ve şeref, güç ve kuvvet, Allah'a aittir.”48 Yüce Allah, “Hâlbuki asıl güç ve izzet 

Allah’ın, peygamberinin ve müminlerindir. Fakat münafıklar, bunu bilmezler” buyurdu.49 

Konumuz olan ayette de izzet ve şeref isteyen kimsenin iman edip mümin olması 

gerektiği bildirilmektedir. 

2.2. Amel-i Salih  

“Amel-i Salih”, müminin iyi bir niyetle, samimi olarak Allah’a ve Resûl’üne itaat 

olan, İslam’a ve akl-ı selime uygun olarak yaptığı her türlü ameldir. Namaz, oruç ve zekât 

gibi ibadetler salih amel olduğu gibi her türlü iyi, güzel ve yararlı faaliyetler de salih 

ameldir.50 Ayette geçen amel-i salih, farz görevleri ifa etmek anlamındadır.51 “Salih 

Amel”, imanın gereği olarak yapılması geren bir görevdir. Kur’ân-ı Kerîm’de 72 ayette 

“iman” ile “salih amel” birlikte zikredilmiş, cennet ve nimetleri iman edip salih amel 

işleyenlere vaat edilmiştir. Şu üç ayeti örnek olarak zikredebiliriz: “İman eden ve salih 

amel işleyen kimseler var ya onlar, cennet halkıdır, onlar orada ebedî kalacaklardır."52 

“Ey Peygamberim! İman eden ve salih ameller işleyenleri, şüphesiz onlar için altlarından 

ırmaklar akan cennetler olduğunu müjdele.”53 "Allah, iman eden ve salih ameller 

işleyenler ar ya onlar için bir bağışlama ve büyük bir mükâfat olduğunu vaat etti.”54 

  Cümlesi يَ رْفَ عُهُُ .2.3

 Onu yükseltir.” cümlesinde fiilin faili ve sonundaki “Onu” zamirinin mercii“ يَ رْفَ عُهُ 

belli değildir. Bu itibarla hem fiilin faili ve hem zamirin mercii konusunda ihtilaf 

edilmiştir.55  

                                                 
47 Meryem 19/81-82. 
48 en-Nisâ 4/139. 
49 el-Münâfikûn 63/8. 
50 İsmail Karagöz, Kur’ân’ın Temel Kavramları (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2021), 2/37. 
51 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmi’u’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân (Beyrut: Müessesetü’r-

Risâle, 2000), 20/445. 
52 el-Bakara 2/82. 
53 el-Bakara 2/25; bk. en-Nisâ 4/57, 122, 124; el-A’râf 7/42; Hûd 11/23; İbrahim 14/23; Tâhâ 20/75; el-Hac 

22/14, el-Mü’minûn 23; 47/12; 84/25. 
54 el-Mâide 5/9; bk. Hûd 11/11; el-İsrâ 17/19; Meryem 19/60; es-Sebe’ 34/4; el-Fetih 48/29 
55 İbn Atiyye el-Muharraru’l-Vecîz, 4/431; Ebü’l-Kāsım Muhammed b. Ahmed b. Muhammed İbn Cüzey, et-

Teshîl li Ulûmi’t-Tenzîl (Beyrut: Şirketü Dâri’l-Erkâm, 1416), 2/172. 



Karagöz / Arü İlahiyat Araştırmaları Dergisi 2(2): 1-15, 2025 

 

 8 

a)  ُيَ رْفَ عُه fiilinin faili “Kelime-i Tayyib”, zamirin mercii ise “Amel-i Salih” 

terkibidir.56 Buna göre cümlenin anlamı şöyle olur: “İyi söz, salih ameli yükseltir.” Bu 

anlama göre salih ameli Allah’a yükseltip kabul olmasını sağlayan iyi söz yani kelime-i 

şahadettir.57 Şartlarına uygun iman eden kimsenin imanı Allah’a yükselir ve kabul edilir. 

Salih amelin kabul olması için kişinin iman sahibi olması gerekir. İmanı olmayan kimsenin 

salih ameli sevabı mucip olmaz.58 Bu sebeple ayette önce “iyi söz/iman”, sonra “salih 

amel” zikredilmiştir. Kelbî, Mukâtil b. Süleyman ve Yahyâ b. Sellâm bu görüştedir.59  

Mükellef insanın amelleri üç kısımdır. Birincisi kalbin ameli olan itikat ve 

tasdiktir. İkincisi dilin ameli olan ikrar ve şahadettir. Üçüncüsü uzuvların ameli olan 

uygulama, ibadet ve itaattir.60 Kur’ân-ı Kerîm’de bu husus, “iman ve amel” olarak ifade 

edilmektedir. “Erkek veya kadın, kim mümin olarak salih ameller işlerse, biz kesinlikle 

ona dünyada iyi bir hayat yaşatırız ve âhirette onları, kesinlikle yaptıkları salih amellerin 

en güzeliyle mükâfatlandırırız.”61 anlamındaki ayette beyan edildiği gibi sözün, amelin 

ve ibadetin geçerli olması için iman şarttır. İmanı olmayan kimsenin ameli geçerli olmaz, 

boşa gider.62 Hatta ibadetine şirk karıştıran kimsenin ibadeti kabul edilmez. “Kim Rabbine 

kavuşmayı umuyorsa, iman edip salih amel işlesin ve Rabbine ibadette hiçbir kimseyi 

ortak koşmasın.”63 anlamındaki ayet, bunun delilidir. 

Mâtürîdî’nin (öl.333/944) konumuz olan ayete getirdiği yorumlardan biri 

şöyledir: “Kelime-i Tayyib, iyi bir şeyi yapmayı taahhüt etmek, Amel-i Salih ise bu 

taahhüdü yerine getirmektir.”64 Bu yoruma göre bir insan iyi bir iş yapmayı vaat ederse, 

bu, iyi bir şeydir. Bunun değeri vaadini yerine getirmekle gerçekleşir. Verdiği sözü 

tutmayan veya yerine getiremeyeceği bir şeyi vaat eden kimse şu ayetlerde 

kınanmaktadır: “Ey iman edenler! Yapmayacağınız şeyleri niçin söylüyorsunuz? 

Yapmayacağınız şeyleri söylemeniz, Allah katında büyük öfkeye sebep olur.”65 

                                                 
56 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 26/226. 
57 Mukâtil b. Süleyman, et-Tefsiru’l-Kebîr, 3/553; Yahya b. Sellâm, Tefsir, 2/780. 
58 Ebü’l-Kāsım Muhammed b. Ahmed b. Muhammed İbn Cüzey, et-Teshîl li Ulûmi’t-Tenzîl (Beyrut: Şirketü 

Dâri’l-Erkâm, 1416), 2/172. 
59 Mukâtil b. Süleyman, et-Tefsiru’l-Kebîr, 3/553; Bagavî, Me’âlimü’t-Tenzîl, 3/690. 
60 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 25/30. 
61 en-Nahl 16/97. 
62 el-Mâide, 5/5. 
63 el-Kehf 18/110. 
64 Mâtürîdî, Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne,  8/473. 
65 es-Sâf, 61/2-3. 



Karagöz / Arü İlahiyat Araştırmaları Dergisi 2(2): 1-15, 2025 

 

 9 

b)  ُيَ رْفَ عُه Fiilinin faili “Amel-i Salih”, zamirin mercii ise “Kelime-i Tayyib” 

terkibidir.66 Buna göre cümlenin anlamı şöyle olur: “Salih amel, iyi sözü yükseltir.” Bu 

anlama göre iyi sözü yani imanı Allah’a yükseltip kabul olmasını sağlayan salih ameldir.  

Hasan el-Basrî ve Katâde b. Diâme’nin konumuz olan ayet ile ilgili şöyle dedikleri 

rivayet edilmiştir: “Söz ancak amel ile kabul edilir. Kim amelini iyi yaparsa Allah onun 

sözünü kabul eder.”67  

Hz. Ali (öl. 40/661) ve Abdullah b. Mes’ud’un (öl. 32/652) şöyle dedikleri rivayet 

edilmiştir: “Sözün ancak amel ile faydası olur. Amel de ancak söz ile fayda sağlar. Söz ve 

amel ancak niyet ile fayda görür. Niyet de ancak Sünnet’e uygun olduğunda fayda 

sağlar.”68 

Enes b. Mâlik’in (öl. 93/711) Hz. Peygamberin şöyle buyurduğunu rivayet 

etmiştir: “Söz ancak amel ile kabul edilir. Söz ve amel ancak niyet ile kabul edilir. Söz, 

amel ve niyet ancak Sünnet’e uygun olursa ederse kabul edilir.”69  

Bu rivayetler, el-Câmi’, es-Sünen, el-Müsned ve el-Musannef gibi muteber hadis 

kitaplarında yer almamıştır. Bu itibarla rivayetlerin sahih olduğu kesin değildir. 

İmanın kabul olması için salih amelin gerektiği görüşünün sahabe ve tâbiîn 

âlimlerine nispet edilmesini70 ihtiyatla karşılayan İbn Atıyye el-Endelüsî (öl. 541/1147) 

şu açıklamayı yapmıştır: Bu görüşte “salih amel olmadan imanın değerinin olmayacağı” 

kastediliyorsa bu, Ehl-i Sünnet görüşü ile bağdaşmaz ve Abdullah b. Abbas gibi 

sahâbenin bunu söylemesine ihtimal yoktur. Ama “güzel söz, salih amel ile desteklenirse 

daha değerli olur” anlamı kastedilirse bu tutarlı olur.71  

Fîrûzâbâdî’nin derlediği Tenvîrû’l-Mikbâs min Tefsiri İbn Abbas adlı eserde 

ayetteki Kelime-i Tayyib’e “ ُ ّٰيَ رْفَ عُهُ  ,”لََٓ الِٰهَ اِلََّ الل cümlesine “Allah. Salih ameli Kelime-i 

Tayyib ile kabul eder.” şeklinde anlam verilmiştir.72 Bu durumda Abdullah b. Abbas’a 

                                                 
66 Begavî, Me’âlimü’t-Tenzîl, 3/690. 
ُبِعَمَلٍُفَمَنُْأحَْسَنَُالْعَمَلَُقبَِلَُالله ُقَوْلهَ ُ 67 ُقَوْلٌُإلََِّ  Ebû Nuayem Ahmed b. Abdullah el-Isbehânî, Hılyetü’l-Evliyâ ve لََُي قْبَل 

Tabakâkü’l-Esfıyâ (Beyrut: Dârul-Kitâbi’l-Arabî, 1409), 2/235. 
نَّةُِ 68 وَافَقَةُِالسُّ ُبِمُ  ُبنِِيَّةٍُوَلََُُنِيَّةٌُإِلََّ ُبِقَوْلٍُوَلََُقَوْلٌُوَعَمَلٌُإلََِّ ُبِعَمَلٍُوَلََُعَمَلٌُإِلََّ ُقَوْلٌُإِلََّ  Ebû Abdillah  Ubeydüllah b. Muhammed  لََُينَْفعَ 

ibn Batta, el-İbânetü’l-kübrâ (Riyâd: Dâru’r-Râye, 1994), 2/803 (No: 1089).  
نَّةُِ 69 ُبِإصَِابةَُِالسُّ ُقَوْلٌُوَُعَمَلٌُوَُنيَِّةٌُإلََِّ ُبنِِيَّةٍُوَلََُي قْبَل  ُقَوْلٌُوَعَمَلٌُإلََِّ ُبِعَمَلٍُوَلََُي قْبَل  ُقَوْلٌُإلََِّ  (İbn Batta, el-İbânetü’l-Kübrâ, 1/315 لََُي قْبَل 

No: 152), 2/802 (No: 1088). 
70 Begavî, Me’âlimü’t-Tenzîl, 3/690; Ebû’l-Firac el-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, 3/507; İbn Kesîr, Ebû’l-Âliye, 

Ikrime, İbrahim en-Neha’î, Dahhâk b. Müzâhim, es-Süddî, er-Rabî b. Enes, Şehr b. Havşeb, Hasan el-Basrî, 

Mücâhid b. Cebr’in ve birçok selef âliminin bu görüşte olduğunu söylemiştir, bk. Tefsiru’l-Kur’âni’l-Azîm, 

6/537. 
71 İbn Atiyye, el-Muharraru’l-Vecîz, 4/431. 
72ُel-Fîrûzâbâdî, Tenvîrû’l-Mikbâs, 365. 



Karagöz / Arü İlahiyat Araştırmaları Dergisi 2(2): 1-15, 2025 

 

 10 

göre, imanın kabul olmasını sağlayan salih amel değil, salih amelin kabul olmasını 

sağlayan Kelime-i Tayyib yani imandır. 

Ayetin ikinci cümlesine “İmanı salih amel Allah’a yükseltir” şeklinde anlam 

verilirse amel imandan bir cüz kabul edilmiş olur. Bu, Ehl-i Sünnet’in değil, Mutezile’nin 

görüşüdür. Ameli imandan bir cüz sayan Mutezile, büyük günah işleyenlerin mümin de 

kâfir de olmadıkları,73 tövbe etmeden ölürlerse âhirette ebedî kalmak üzere cehenneme 

girecekleri görüşünü benimsemiştir.74 Ameli imandan bir cüz saymayan75 Ehl-i Sünnet 

ise, inkâr etmediği, helâli haram, haramı helâl saymadığı sürece müminlerin, büyük 

günah işlemekle kâfir olmayacakları görüşünü benimsemiştir. 76  

İmanın geçerli olması için salih amel, ibadet ve itaat şart olursa bir farzı yerine 

getirmeyen, söz gelimi namaz kılmayan, zekât vermeyen, konuştuğu zaman doğru 

söylemeyen, doğru şahitlik yapmayan ve verdiği sözü tutmayan kimse, “Namazı 

dosdoğru kılın ve zekâtı verin.”77 “Doğru söz söyleyin.”78  “Allah için şahitlik eden 

kimseler olun.”79 “Verdiğiniz sözü tutun ve yaptığınız sözleşmeyi hakkıyla yerine 

getirin.”80 emirlerine uymadığı için mümin sayılmaz. Buna göre mümin olmak için hiçbir 

farzı terk etmemek, hiçbir haramı işlememek gerekir. Bu görüş, Kur’ân ve Sünnet 

bütünlüğüne uygun değildir. Salih ameller işlemek, imanın gereğidir. İman etmek, tasdîk 

etmek iken, salih amel, imanın gereği iyi işleri yapmaktır. Amel yok diye tasdîk yok 

olmaz. Kur’an’da iman ve salih amel ayrı ayrı zikredilmiştir.81 Bir farzı terk eden veya 

bir haramı işleyen imandan çıkmaz, günahkâr olur, tövbe etmesi gerekir. Tahrîm Suresinin 

8. ayetinde tövbe etmesi gereken kimselere “ey müminler” diye hitap edilmektedir. Nisâ 

Suresinin 48. ayetinde “Şüphesiz Allah, kendisine ortak koşulmasını ve inkârı bağışlamaz. 

Bunun dışında kalan, inkâr olmayan günahları dilediği kimseler için bağışlar.” 

denilmektedir. Peygamberimiz (s.a.s) ise “Allah’ım! Eğer sen affedersen çok şeyi 

affedersin, senin hangi kulun vardır ki hiç günah işlemez.”82 “Canım kudret elinde olan 

Allah’a yemin ederim ki eğer siz günah işlememiş olsaydınız Allah sizi yok eder, başka 

bir kavim getirir, onlar günah işlerler, günahlarının bağışlanmasını dilerler, Allah da 

                                                 
73 el-Menzile beyne’l-menzileteyn ilkesi. 
74 Ebû’l-Hasen Kadi’l-kudât b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-Hemedânî, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse (Kahire: 

Mektebetu Vehbe, 1988), 688-689.   
75 Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed el-Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd (İstanbul: y.y., 1981), 10. 
سْلِمٌُبِذنَْبٍُمَاُلمَُْيسَْتحَِلَّه ُ 76 ُم   ;Ebû Hanîfe en-Nu’mân b. Sâbit, el-Fıkhu’l-ekber (Mektebetü’l-Furkan, 1999), 43 لََُي كْفَر 

Mâtürîdî, Tevîlâtü Ehli’s-Sünne, 1/192 
77 el-Bakara 2/45. 
78 el-Ahzâb 33/70-71. 
79 el-Mâide 5/8. 
80 el-İsrâ 17/34; el-Mâide 5/1. 
81 en-Nahl 16/97. 
ا 82 ُعَبْدٍُلَكَُلََُألََمَّ اُوَأيَُّ ُتغَْفِرُْجَمَّ مَّ  .Tirmizî, “Tefsir”, 53, No: 3284 إِنُْتغَْفِرُِاللَّه 



Karagöz / Arü İlahiyat Araştırmaları Dergisi 2(2): 1-15, 2025 

 

 11 

onların günahlarını bağışlar.”83 buyurmuştur. Yüce Allah, insanı sevap ve günah 

işleyebilecek özellikte yaratmıştır.84 İnsan işlediği günahına pişman olup tövbe ederse 

Allah onu bağışlar: “Muttakî müminler o kimselerdir ki, çirkin, kötü ve haram bir iş 

yaptıkları veya emir ve yasaklarına riayet etmeyerek nefislerine zulmettikleri zaman 

hemen Allah'ı hatırlayıp günahları için bağışlanma isterler. Allah'tan başka günahları 

kim bağışlayabilir? (Kimse bağışlayamaz) Muttakî müminler, bile bile işledikleri 

günahlara ısrar etmezler.”85 Bu ayette geçen “fâhişe” kelimesi “çirkin olan söz, eylem 

ve davranış” demektir. Bu kelime, zina, yalan ve benzeri bütün günahları kapsar. “Nefse 

zulmetmek” ise kişiye dünyada veya âhirette zarar verecek olan herhangi bir günahı 

işlemektir. Ayette günah işleyen kimseye “muttakî” denilmektedir. İmanı olan kimse salih 

amel işlerse sevap, kötü amel işlerse günah kazanır.86 Haram işledi veya bir farzı terk etti 

diye işlediği iyi amelleri yok sayılmaz. Âhirette insanın iyi amelleri de kötü amelleri de 

değerlendirilir. Şu ayetler bunun delilidir:  

“Kim âhirete hasene, iman ve salih amel ile gelirse o na on katı mükâfat vardır. 

Kim de inkâr ve günah ile gelirse o da sadece inkâr ve günahının misliyle cezalandırılır 

ve onlara zulmedilmez.”87  

“Kim âhirete hasene, iman ve salih amel ile gelirse, bu sebeple onun için 

yaptığından daha hayırlısı cennet vardır. Kim de seyyie, inkâr, şirk, zulüm ve kötü amel 

ile gelirse, bilsin ki, günah fiilleri işleyen kimseler ancak yaptıklarının karşılığını 

görürler.”88  

 “Kim kötü ve günah olan bir amel işlerse, ancak misli ile cezalandırılır. Kadın 

veya erkek kim mümin olarak salih bir amel işlerse işte onlar cennete girerler ve orada 

hesapsız olarak kendilerine nimetler verilir.”89 

 “Kıyamet günü amellerin tartılması haktır. Kimlerin tartıları, sevabı ağır gelirse 

işte onlar, kurtuluşa erenlerdir. Kimin tartıları hafif gelirse işte onlar, ayetlerimizi 

inkârları sebebiyle kendilerini ziyana sokan kâfir kimselerdir.”90  

c)  ُيَ رْفَ عُه Fiilinin faili “Allah”, zamirin mercii ise “Amel-i Salih” terkibidir.91 Buna 

göre cümlenin anlamı şöyle olur: “Salih ameli, Allah yükseltir.” Bu anlama göre salih 

                                                 
ُلَه مُْ 83 َُفَيَغْفِر  ونَُاللّٰه بِك مُْوَلَجَاءَُبِقَوْمٍُي ذْنبِ ونَُفَيسَُْتغَْفِر   ُ   .Müslim, Tevbe, 11 وَالَّذِيُنَفْسِيُبِيَدِهُِلَوُْلَمُْت ذْنِب واُلَذهََبَُاللّٰه
84 eş-Şems 91/9. 
85 Âl-i İmrân, 3/135. 
86 Kurtubî, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, 14/330. 
87 el-En’âm 6/160. 
88 el-Kasas 28/84. 
89 el-Mü’min 40/40. 
90 el-A’râf 7/8-9. 
91 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 26/226. 



Karagöz / Arü İlahiyat Araştırmaları Dergisi 2(2): 1-15, 2025 

 

 12 

ameli Allah kabul eder ve sevap verir.92 Ancak bu anlamın, birinci ve ikinci cümle birlikte 

değerlendirildiğinde isabetli olmadığı anlaşılır. Çünkü imanı da salih ameli de kabul eden 

Allah’tır. Birinci cümlede iman anlamında “iyi söz, Allah yükselir/kabul edilir” denirken, 

ikinci cümlede “Salih ameli Allah kabul eder” denilmesi hakîm ve veciz bir kitabın 

ifadesine uygun düşmez. 

3. Ayete Türkçe Meallerde Verilen Anlam 

Girişte birbirinden farklı üç meal örneği vermiştik, üç örnek daha vermek 

istiyoruz. 

“Güzel Söz, O’na çıkar, salih amel O’na yükselir.”93 

“Allah katına yükselen, O’nun katında değer ifade eden şey tevhîd inancıdır 

(Kelime-i Tevhîd) Bu inancı yüceltip değerli/semereli kılan şey ise salih amellerdir.”94 

 “Allah katına yükselen, O’nun katında değerli olan şey güzel söz, tevhîd inancıdır. 

İyi ve yararlı işler de tevhîd inancıyla yücelir, anlam kazanır.”95 

Birinci meal, çok yalındır ve ayetin anlamını tam yansıtmamakta ve 

anlaşılmamaktadır. Ayrıca  ُوَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَ رْفَ عُه cümlesinde fiilin faili amel-i salih, zamirin 

mercii Allah ve fiil edilgen kabul edilerek anlam verilmiştir. Hâlbuki  ُيَ رْفَع fiili geçişli bir 

fiildir, edilgen değildir, dolayısıyla  ُيَ رْفَ عُه cümlesi “Ona yükselir” değil, “onu yükseltir” 

anlamındadır.  

İkinci mealde verilen anlam, ameli imandan bir cüz sayan Mutezile mezhebinin 

görüşünü yansıtmaktadır. Bu meale göre salih amel yoksa imanın değeri yoktur.   

Üçüncü meal, Ehl-i Sünnet’in görüşünü yansıtan ve kanaatimizce isabetli bir 

mealdir.  

Yaptığımız bu açıklamalara göre ayetin ilgili cümleslerine şöyle anlam vermek 

daha isabetli ve daha anlaşılır olacaktır: “İyi kelime -Allah’tan başka hiçbir ilâh yoktur, 

Muhammed Allah’ın elçisidir deyip iman etmek-, Allah’a yükselir ve kabul edilir. Salih 

amele gelince onu da Allah’a iman yükseltir.”96  

                                                 
92 İbn Cüzey, et-Teshîl li Ulûmi’t-Tenzîl, 2/172. 
93 Talat Koçyiğit, Kur’ân-ı Kerîm ve Türkçe Meâli (Ankara: Kılıç Kitabevi, ts.), el-Fâtır, 35/10. 
94 Mustafa Öztürk, Kur’an-ı Kerim Meali, Anlam ve Yorum Merkezli Çeviri (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2011), 

el-Fâtır, 35/10. 
95 Abdulkadir Şener vd.,Yüce Kur’an ve Açıklamalı ve Yorumlu Meâli (İzmir: Baskı TDV, 2009), el-Fâtır, 

35/10. 
96 İsmail Karagöz, Allah Kelamı Kur’ân’ın Anlamı Açıklamalı ve Kırık Meâli (Ankara: Kar Yayınları, 2020), 

el-Fâtır, 35/10. 



Karagöz / Arü İlahiyat Araştırmaları Dergisi 2(2): 1-15, 2025 

 

 13 

Sonuç 

Bütün insanların rehberi olan Kur’an-ı Kerîm’in rehberliğinden yararlanabilmek 

için onu iyi ve doğru anlamak gerekir. Kur’an-ı Kerîm’i doğru anlamak ancak, kelime ve 

cümlelerinin anlamını öğrenmek, fiillerin failini ve tümlecini, zamirlerin mercilerini 

doğru belirlemek, ayetleri ve konuları Kur’an ve Sünnet bütünlüğünü esas alarak 

değerlendirmekle mümkün olur. Kur’an’ın bazı ayetleri müphemdir, anlaşılması için bir 

çaba gerektirir. Bu ayetlerden biri Fâtır Suresinin onuncu ayetinin ikinci ve üçüncü 

cümleleridir. Bunlar,  ُالِيَْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِ بُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَ رْفَ عُه cümleleridir.  ُالِيَْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِ ب 
cümlesindeki  ُالْكَلِمُ الطَّيِ ب terkibinin anlamı,  ُوَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَ رْفَ عُه cümlesindeki  ُيَ رْفَ عُه fiilinin faili 

ve sonundaki zamirin mercii konusunda ilk dönemden itibaren ihtilaf edilmiştir. 

Müfessirlerin çoğunluğu,  ُالْكَلِمُ الطَّيِ ب terkibi ile maksadın  ُ ّٰلََٓ الِٰهَ اِلََّ الل olduğu yönünde görüş 

beyan etmişlerdir.   

Eğer  ُيَ رْفَ عُه fiilinin faili  ُالْكَلِمُ الطَّيِ ب, zamirin mercii de  ُالْعَمَلُ الصَّالِح olduğu kabul edilirse 

ayetin anlamı şöyle olur: “İyi kelime/Allah’tan başka hiçbir ilâh yoktur, Muhammed 

Allah’ın elçisidir deyip iman etmek, Allah’a yükselir ve kabul edilir. Salih amele gelince 

onu da Allah’a iman yükseltir.” Bu anlama göre  ُ ّٰلََٓ الِٰهَ اِلََّ الل deyip şartlarına uygun yapılan 

iman, Allah’a yükselir ve kabul edilir. Salih amelin kabul olması için kişinin iman sahibi 

olması gerekir. İman olmadan salih amel kabul olmaz. Nitekim bu husus Mâide suresinin 

beşinci ayetinde açıkça bildirilmiştir. Bu, Ehl-i Sünnetin tercih ettiği görüştür. 

Eğer  ُيَ رْفَ عُه fiilinin faili  ُالْعَمَلُ الصَّالِح, zamirin mercii de  ُالْكَلِمُ الطَّيِ ب olduğu kabul edilirse 

ayetin anlamı şöyle olur: “Allah katına yükselen, imandır. Bu inancı yüceltip değerli kılan 

şey de salih ameldir.” Bu anlama göre  ُ ّٰلََٓ الِٰهَ اِلََّ الل deyip şartlarına uygun yapılan iman, 

Allah’a yükselir ve kabul edilir. Ancak bu imanın değer ifade edebilmesi için salih amel 

işlenmesi yani farz görevlerin yapılması gerekir. Farzlar görevler terk edilirse imanın 

değeri olmaz. Bu anlayış ameli imandan bir cüz sayan Mutezilenin görüşüdür. Bu görüş, 

Kur’ân ve Sünnet bütünlüğüne uygun değildir.   

Eğer  ُيَ رْفَ عُه fiilinin faili “Allah”, zamirin mercii de  ُالْعَمَلُ الصَّالِح olduğu kabul edilirse 

ayetin anlamı şöyle olur: “Güzel sözler ancak O’na yükselir, salih ameli de Allah 

yükseltir.” Bu anlama göre salih ameli Allah kabul eder ve sevap verir. Birinci cümlede 

iman anlamında “iyi söz, Allah yükselir yani kabul edilir” denirken, ikinci cümlede “Salih 

ameli Allah kabul eder” denilmesi hakîm ve vecîz bir kitabın ifadesine uygun düşmez.  



Karagöz / Arü İlahiyat Araştırmaları Dergisi 2(2): 1-15, 2025 

 

 14 

Fâtır suresinin ikinci ve üçüncü cümlelerini Kur’ân ve sünnet bütünlüğünü dikkate 

alarak değerlendirdiğimizde en isabetli anlamın, Ehl-i Sünnetin yorumladığı anlam 

olduğu kanaatine varılmıştır. 

Kaynakça 

Ateş, Süleyman. Kur’ân-ı Kerim ve Yüce Meâli. Ankara: Kılıç Kitabevi, 1983. 

Begavî, Ebû Muhammed el-Hasan b. Mes’ûd. Me’âlimü’t-Tenzîl Fî Tefsiri’l-Kur’ân. 

Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1420/1999. 

Beydâvî, Ebû Sa’îd Abdullah b. Ömer. Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl. Beyrut: Dâru 

İhyâi’t-Türâsî’l-Arabî, 1418/1997. 

Cevzî, Ebû’l-Ferac Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Ali. Zâdü’l-Mesîr Fî ‘İlmi’t-Tefsir 

Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-Arabî, 1422/2001. 

Ebû Hanîfe en-Nu’mân b. Sâbit. el-Fıkhu’l-Ekber. b.y. Mektebetü’l-Furkan, 1999. 

Ezherî, Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü’l-Lüga. Beyrut: Dâru İhyâü’t-Türâsi’l-Arabî, 

2001. 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed. 

Tenvîrû’lMikbâs min Tefsî İbn Abbas. Lübnan: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

Isbehânî, Ebû Nuayem Ahmed b. Abdullah. Hılyetü’l-Evliyâ ve Tabakâkü’l-Esfıyâ. 

Beyrut: Dârul-Kitâbi’l-Arabî, 1409/1988. 

İbn Atiyye, Ebû Muhammed Abdülhak b. Gâlib. el-Muharraru’l-Vecîz fî Tefsiri Kitâbi’l-

Azîz, thk. Abdüsselâm Abdüşşâfi Muhammed. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1422/2001. 

İbn Batta, Ebû Abdillah Ubeydüllah b. Muhammed. İbânetü’l-Kübrâ. Riyâd: Dâru’r-

Râye, 1994. 

İbn Cüzey, Ebü’l-Kāsım Muhammed b. Ahmed b. Muhammed. et-Teshîl li Ulûmi’t-

Tenzîl. Beyrut: Şirketü Dâri’l-Erkâm, 1416/1995. 

İbn Ebî Hatim, Ebû Muhammed Abdurrahman b. Muhammed. Tefsiru’l-Kur’âni’l-Azîm. 

Suud: Mektebetü Nezzân Mustafa el-Bezzâr, 1419/1998. 

İbn Fâris b. Zekeriyyâ. Mu’cemü Mekâyîsi’l-Lüga. thk. Abdüsselam Muhammed Hârun. 

Beyrut: Dârul-Fikr, 2002. 

İbn Kesîr, Ebû’l-Fidâ İsmail b. Ömer. Tefsiru’l-Kur’âni’l-Azîm. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1419/1998. 

İbn Manzûr, Ebû’l-Fadl, Muhammed b. Mükerrem Cemâlüddîn. Lisânü’l-Arab. Beyrut: 

Dâru Sadr, 1414/1993.  

Kâdî Abdilcebbâr, Ebû’l-Hasen b. Ahmed el-Hemedânî. Şerhu’l-Usûli’l-Hamse. Kahire: 

Mektebetu Vehbe, 1988. 

Karagöz, İsmail. Allah Kelamı Kur’ân’ın Anlamı Açıklamalı ve Kırık Meâli. Ankara: Kar 

Yayınları, 2020. 

Karagöz, İsmail. Kur’ân’ın Temel Kavramları. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2021. 



Karagöz / Arü İlahiyat Araştırmaları Dergisi 2(2): 1-15, 2025 

 

 15 

Koçyiğit, Talat. Kur’ân-ı Kerîm ve Türkçe Meâli. Ankara: Kılıç Kitabevi, ts. 

Kur’ân-ı Kerîm Meâli. çev. Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2002. 

Kur’an-ı Kerîm ve Meâli, çev. Hayrettin Karaman - Mustafa Çağırıcı - İbrahim Kâfi 

Dönmez - Sadrettin Gümüş. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2015. 

Kurtubî, Muhammed b. Muhammed. el-Cami’ li-Ahkâmi’l-Kur’ân. Kahire: Dâru’l-

Kütübi’l-Mısrıyye, 1964.  

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed. Kitâbü’t-Tevhîd. İstanbul: y.y., 1981. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed.Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005. 

Merâğî, Ahmed b. Mustafa. et-Tefsir. Haleb: Şirketü Mektebe ve Matbaa Mustafa el-Bâbî, 

1946. 

Mukâtil b. Süleyman. et-Tefsiru’l-kebîr. Beyrut: Dâru İhyâü’t-Türâs, 1423/2002. 

Muzhirî, Muhammed Senâüllah. et-Tefsir. Pakistan: Mektebetü’r-Rüşdiyye, 1412/1991. 

Müslim b. Hac el-Kuşeyrî en-Nisâbûrî. es-Sahih. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1982. 

Nesefî, Ebû’l-Berekât Abdullah b. Ahmed. Medâriku’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl. 

Beyrut: Dâru’l-Kelimi’t-Tayyib, 1998. 

Öztürk, Mustafa. Kur’an-ı Kerim Meali, Anlam ve Yorum Merkezli Çeviri. İstanbul: 

Düşün Yayıncılık, 2011. 

Râzî, Fahruddîn. Mefâtîhu’l-Gayb. Beyrut: Dâru’t-Türâsî’l-Arabî, 1420/1999. 

Süyûtî, Abdurrahmân b. Ebî Bekr, Celâlüddîn. ed-Dürrü’l-Mensûr fî’t-Tefsiri bi’l-

Me’sûr. Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts. 

Şener, Abdulkadir vd. Yüce Kur’an ve Açıklamalı ve Yorumlu Meâli. İzmir: y.y., 2009. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr. Câmi’u’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân. Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 2000. 

Tirmizî, Ebû İsâ Muhammed b. İsâ b. Sevre (Yezîd) et-Tirmizî. es-Sünen. İstanbul: Çağrı 

Yayınları, 1981. 

Yahya b. Sellâm. Tefsir. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2004. 

Zeccac, Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî b. Sehl. Me’âni’l-Kur’ân ve İ’râbühû. Beyrut: y.y., 

1988. 

Zemahşerî, Ebû’l-Kâsım Mahmûd b. Amr. el-Keşşâf an Hakâikı Gavâmidi’t-Tenzîl. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-Arabî, 1407/1986. 


