
 

DOI: 10.58242/millifolklor.1605058 

http://www.millifolklordergisi.com                                                                                                    89 

 

KADİM BİR YAS RİTÜELİ: AĞIT YAKMANIN BİYOLOJİK İŞLEVLERİ  

VE TOPLUMSAL HAFIZADAKİ YERİ* 
 

An Ancient Mourning Ritual: The Biological Functions of  

Mourning and Its Place in Social Memory 

 

Doç. Dr. Sümeyra ALAN** 
 

ÖZ 

Ağıt pratiği, öznel yasın ortak hafızaya taşınmasını sağlayan ve sözlü kültürün devamlılığını destekleyen 
sosyal bir ifade biçimidir. Kayıpların topluluk içinde paylaşılmasına imkân tanıyan bu gelenek, duygusal daya-

nışmayı güçlendirerek kültürel sürekliliğin korunmasına katkı sunar. Ağıt söylemleri, kişisel kederin sınırlarını 

aşarak ortak bir duygudaşlık alanı yaratır; böylece şahsi trajediler kamusal bir hafıza nesnesine dönüşür. Bu 
çalışma, ağıt geleneğinin biyolojik etkilerini merkeze alarak beden ile dil arasındaki etkileşimi toplumsal ve 

kültürel işlevleri bağlamında ele almış; folklor, psikoloji, tıp (özellikle nörofizyoloji ve bağışıklık bilimi), kül-

türel antropoloji ve performans kuramı gibi alanları bir araya getiren disiplinlerarası bir yaklaşımla değerlendi-
rilmiştir. Ağıtın törensel performans özellikleri, fizyolojik yansımaları ve toplumsal işlevleri arasındaki bağlan-

tılar sistematik biçimde analiz edilmiştir. Birinci bölümde ağıt yakmanın biyolojik işlevleri ayrıntılı biçimde ele 

alınmıştır. Göğse vurma, saç yolma, baş eğme gibi bedensel hareketlerin timüs bezini uyararak bağışıklık siste-
mini aktive ettiği, bu sayede vücut direncinin arttığı ortaya konmuştur. Bu hareketlerin parasempatik sinir sis-

temi aracılığıyla kortizol seviyelerini dengelediği ve stres hormonlarını baskıladığı tespit edilmiştir. Ağıt sıra-

sında yaşanan yoğun duygusal dışavurumun, beden üzerinde biriken olumsuz enerjiyi boşalttığı; uzun vadeli 
stresin neden olduğu fizyolojik ve psikolojik sorunların önüne geçilmesinde işlevsel olduğu gözlemlenmiştir. 

Bulgular, ağıtın yalnızca psikolojik rahatlama sağlamadığını; bedensel iyileşmeyi destekleyen çok yönlü bir 

pratik olduğunu da göstermektedir. Travmatik kayıpların ardından hem ruhsal hem fiziksel dengenin yeniden 
inşa edilmesini kolaylaştırarak bireyin biyolojik iyilik hâlini koruduğu ve doğal savunma mekanizmalarını ha-

rekete geçirdiği belirlenmiştir. İkinci bölümde ağıtların sosyal ve kültürel işlevleri incelenmiştir. Tarihsel trav-

maların bellekte yer edinmesini sağlayan ağıtların, tekil hafızadan kolektif anlatıya dönüşerek kültürel metinle-
rin yapıtaşlarını oluşturduğu görülmüştür. Anadolu ağıtlarının yalnızca ferdî yas süreçlerini değil, tarihsel ve 

ortak belleğe ait olayları da kayıt altına aldığı; sözlü tarih aktarımını desteklediği ve kültürel kimliğin korunma-

sına katkı sunduğu saptanmıştır. Bu yönüyle ağıtlar, inançların, değerlerin ve kültürel normların gelecek kuşak-
lara aktarımında önemli bir rol üstlenmekte; toplumsal belleğin inşasına katkı sağlamaktadır. Üçüncü bölümde 

ağıt pratiğinde beden ve dil arasındaki etkileşim değerlendirilmiştir. Süreçte kullanılan sözlü ifadelerin ritmik 

tekrarlar ve belirgin bedensel jestlerle birleşerek bütüncül bir anlatı oluşturduğu gözlemlenmiştir. Ritüelin tö-
rensel dokusu, ferdî elemin estetik ve sembolik bir dile dönüştürülerek toplumsal alanda yeniden üretilmesini 

sağlamakta ve yas sürecini kolektif bir eyleme dönüştürmektedir. Dilsel formla bedenin uyum içinde işlediği 

ağıt performansı, bireyin içsel krizini topluluğun ortak duygusal akışına entegre eden dönüştürücü bir araç işlevi 
görmektedir. Matem söylemi; bedensel uygulamaların biyolojik düzenleyici etkileri ve sinir sistemi üzerindeki 

olumlu yansımaları temelinde ele alınmış; geleneğin kişisel ve toplumsal iyileşmeye çok katmanlı bir katkı 

sunduğu ortaya konmuştur. Bulgular, ağıtın ritüel bir kalıp görünümünün ötesine geçen bir kültürel işleyiş ser-

gilediğini; bireysel sağaltım süreçlerini harekete geçiren, toplu hafızayı örüntüleyen ve toplumsal duygulanımı 

belirli bir söylemsel çerçevede düzenleyen bir pratik niteliği taşıdığını ortaya koymaktadır. 

Anahtar Kelimeler  

Folklorik bellek, ritüelistik performans, ağıt, biyolojik dışa vurum, toplumsal dayanışma. 

 

ABSTRACT 

 The practice of lamentation is a form of social expression that enables personal grief to be transferred 

into collective memory while supporting the continuity of oral tradition. By facilitating the communal sharing 

of loss, this tradition reinforces emotional solidarity and contributes to cultural sustainability. Lament narratives 
transcend private sorrow and construct a shared space of empathy, transforming subjective experiences of tra-

gedy into elements of public memory. This study focuses on the biological dimensions of lament, analyzing the 

*  Geliş tarihi: 21 Aralık 2024- Kabul tarihi: 20 Ekim 2025 

 Alan, Sümeyra. “Kadim Bir Yas Ritüeli: Ağıt Yakmanın Biyolojik İşlevleri ve Toplumsal Hafızadaki 

Yeri”, Millî Folklor 148 (Kış 2025): 89-100 

**       Erzurum Teknik Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Erzurum/Türkiye,    

sumeyra.alan@erzurum.edu.tr, ORCID ID: 0000-0002-4406-2022. 

 

. 

. 
 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

 

90  http://www.millifolklordergisi.com 

 

interaction between bodily gestures and verbal expression within its socio-cultural functions through an inter-
disciplinary approach that incorporates folklore, psychology, medicine (specially neurophysiology and immu-

nology), cultural anthropology, and performance theory. The ritual performance structure, physiological reflec-

tions, and social functions of lament have been systematically examined. The first section discusses the biolo-
gical mechanisms activated during lamentation. Bodily movements such as chest-beating, hair-pulling, and 

bowing stimulate the thymus gland and enhance immune response, thereby increasing physical resilience. These 

gestures regulate cortisol levels via the parasympathetic nervous system, mitigating the physiological impact of 
stress. Intense emotional expression enables the release of accumulated negative energy and has been observed 

to play a key role in preventing chronic stress-related disorders. The findings show that lament serves not merely 

as a psychological outlet but also as a multifaceted process contributing to somatic healing. By aiding the re-
construction of mental and physiological balance after traumatic loss, lament activates the body’s natural de-

fense systems and supports holistic well-being. The second section explores the socio-cultural significance of 

lament. It has been observed that these expressions embed historical traumas into shared memory and transform 

personal recollection into collective narrative, forming the structural foundation of oral cultural texts. In the 

Anatolian tradition, laments document not only mourning but also broader historical experiences, thus contri-

buting to the preservation of communal identity and oral historiography. They serve as tools for intergeneratio-
nal transmission of values, belief systems, and cultural norms, reinforcing collective continuity. The third sec-

tion analyzes the interplay of language and embodiment within the lament performance. Rhythmic verbal repe-

titions combine with codified physical gestures to form a coherent ritual narrative. The ceremonial texture enab-
les personal sorrow to be aesthetically and symbolically reconfigured in public space, turning mourning into a 

shared social enactment. This performative structure integrates private emotional disruption into the communal 

flow of affect. Examined in relation to its biological regulation and neural impact, the discourse of mourning is 
shown to contribute significantly to both psychosomatic restoration and memory-making. Findings affirm that 

lamentation functions not solely as a traditional ritual, but as a cultural mechanism that generates healing and 

shapes collective remembrance. 

Keywords   

Folkloric memory, ritualistic performance, lament, biological expression, social solidarity. 
   

Giriş   

Güncel Türkçe Sözlük’te “ölen bir kimsenin iyiliklerini, arkada bıraktıklarının acıla-

rını veya büyük felaketlerin acılı etkilerini söz veya ezgi ile dile getirmek” (URL-1) biçi-

minde tanımlanan ağıt yakma, yalnızca bireysel yasın emosyonel dışavurumu değil, aynı 

zamanda kaybın toplumsal düzeyde tanınarak kültürel belleğe kodlandığı ritüel bir söy-

lemsel formdur. Bu bağlamda ağıt, hem psikososyal regülasyon hem de kolektif hafıza 

üretimi bağlamında, sembolik eylemin söz-merkezli bir alt türü olarak işlerlik kazanır. 

Halbwachs’ın (2018: 98) “kolektif bellek” paradigması uyarınca değerlendirildiğinde, 

ağıt söylemi, bireyin deneyimlediği travmatik boşluğu, toplumsal hafıza tarafından tanı-

nabilir ve iletilebilir hale getiren yüksek düzeyde kültürel kodlanmış bir aktarım aracıdır. 

Dolayısıyla ağıt, duyguyu aşan bir işleve sahip olup normatif çerçeveler kuran, kültürel 

örgütlenmeyi biçimlendiren ve anlam üretimini yönlendiren bir ifade alanı olarak belirir. 

Sümerlere ait Lamentation Tabletleri, bu pratiğin duygusal tepki düzeyine indirgeneme-

yecek ölçüde tarihsel olarak kurgulanmış, ritüel protokollerle sınırlandırılmış ve belirli 

performatif düzenekler içinde işleyen bir form taşıdığını gösterir. Tanrılar, kentler ve kut-

sal mekânlar için de ağıt düzenlenmiş olması, söylemin metafizik alanla kurduğu ritüel 

ilişkiye; ağıtçılığın kadınlara özgülenmiş uzmanlık pratiği olarak sistematize edilmesi ise, 

bu söylemin toplumsal cinsiyet rejimleri içindeki kurumsal yerleşikliğine işaret eder. Öz-

nenin yaşarken ailesine ardından ağıt yakılmasını vasiyet etmesi, bu ritüel biçimin duy-

gusal tepki sınırlarını aşarak normatif düzeyde içselleştirilmiş bir kültürel yükümlülüğe 

dönüştüğünü belgeler: “Beni doğuran anam ardımdan ağıt yakmayı kesmesin, kız karde-

şim, ardımdan talihsizliklerimi senin önünde, gözyaşları içinde söylesin, eşim benim acı 

kaybımı kederle dile getirsin, ozanlar acı kaderimden yakınsın.” (Karataş 2022: 444). 

Türk yas kültürü bağlamında ise ağıt, bedenin simgesel göstergelerle anlamlandırıl-

dığı, çok katmanlı bir ritüel dramaturjiye dönüşür. Yüz çizme, yaka yırtma, elbiseyi ters 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

http://www.millifolklordergisi.com 91 

 

giyme, saç yolma (Erdal 2025: 169) gibi beden üzerinden gerçekleştirilen eylemler, Tur-

ner’ın liminalite (Kapferer 2019; Wels vd. 2011) kuramı bağlamında, normatif sistemin 

askıya alındığı geçiş momentlerinde ortaya çıkan tersinmiş simgesel sistemlerdir. Bede-

nin bu bağlamda kamusal söyleme açılması, bireysel travmanın kültürel olarak tanınma-

sını sağlar; baş açma, başa toprak saçma gibi kodlanmış pratikler ise ölümle karşılaşmada 

kültürel bedenin sergileniş rejimini biçimlendirir. Başların açılması ve başa toprak sav-

rulması2 insanın varoluşsal döngüsünü, kaybedilenin toprağa dönüşümünü ve yasın ev-

renselliğini anlatan güçlü bir sembol olarak addedilebilirken; atların kuyruklarının kesil-

mesi ve eyerlerinin ters takılması ise ölümün yalnızca insan öznesini değil, çevresel sim-

geleri de kapsayan genişletilmiş bir kültürel çöküş olarak algılandığını gösterir (Boratav 

1973: 241; Ergin 2011: 5512; Köprülü 1999: 88; Öztelli 1959: 1860). Bu yapı içerisinde 

ağıt, söz-melodi-beden üçlüsünün senkronize biçimde işletildiği, hem bireysel regülas-

yonu hem de kolektif yeniden kurulum işlevini eşzamanlı yürüten sembolik bir üretim 

alanıdır. Çakmak’ın (2016: 31) vurguladığı üzere inanç sistemleri ile kültürel bağlam, 

ritüelin biçimsel görünümünü belirlemekle sınırlı kalmayıp aynı anda onun işlevsel epis-

temolojisini de tayin eder. Bu durum, ağıtı emosyonel tepki alanını aşan, kültürel kodlarla 

kurgulanmış, belirli düzenekler aracılığıyla yapılandırılmış ve performatif bir söylemsel 

çerçeve içinde işleyen bir ritüel formuna dönüştürür. 

Ağıt ritüelinin etkisi, yalnızca psikolojik bir rahatlama ile sınırlı değildir. Yapılan 

bilimsel araştırmalar3, duygusal dışa vurumların insan biyolojisi üzerindeki etkilerini in-

celeyerek, bu tarz eylemlerin biyokimyasal süreçler üzerindeki rolünü ortaya koymakta-

dır. Örneğin, Krantz ve Pennebaker’in (1996), bedensel ve yazılı ifade üzerine gerçekleş-

tirdiği çalışmada, öğrenciler rastgele üç gruba ayrılmıştır: Birinci grup, yaşadıkları trav-

mayı bedensel hareketlerle aktarmaya; ikinci grup, önce hareket yoluyla ifade edip ardın-

dan yazıya dökmeye; üçüncü grup ise belirli bir şekilde egzersiz yapmaya yönlendiril-

miştir. Çalışmanın sonuçları, duygusal deneyimlerini hareket aracılığıyla dile getiren iki 

grubun, çalışmadan sonraki aylarda kendilerini daha mutlu ve zihinsel olarak daha sağ-

lıklı hissettiklerini ortaya koymuştur (Pennebaker 1997: 164). 

Ağıt ritüelinde bireysel ve toplumsal düzeyde deneyimlenen kaygı, korku ve stres 

yanıtları4, kültürel olarak kodlanmış abartma, yoğunlaştırma ve sadeleştirme gibi estetik 

yapılar aracılığıyla işlenir. Bu yapıların oluşturduğu ritmik ve tekrarlayıcı ses düzeni, 

merkezi sinir sisteminde endorfin salınımını tetikleyerek, hipotalamo-hipofizer-adrenal 

(HHA) aks üzerinden kortizol regülasyonuna etki eder; bu durum, hem mental hem de 

somatik düzeyde fizyolojik gevşeme oluşturur (Schechner 1987: 264). Parasempatik sinir 

sisteminin aktive olmasıyla birlikte, solunum ve kardiyak ritimde düşüş gözlenir; bu oto-

nomik kayma, stresin sistemik etkilerini dengelemeye yönelik bir homeostatik yanıt üre-

tir. Duyguların dışa vurulamaması halinde kronik HHA aktivasyonu, kortizol düzeyleri-

nin uzun süreli artışına, buna bağlı olarak da bağışıklık sisteminde baskılanmaya ve psi-

kosomatik rahatsızlıklara neden olur (Pennebaker 1989: 213). Nitekim yapılan psikolojik 

araştırmalar, yas sürecinde duygularını ifade etmeyen bireylerde kortizolün sürekli yük-

sek seyrettiğini ve immün sistem işlevlerinin zayıfladığını göstermektedir (Pennebaker 

1993: 539-540). Yoğun ağlama sırasında vagus sinirinin uyarılmasıyla, otonom sinir sis-

teminde parasempatik tonus artar. Bu artış, endojen opioidler (özellikle β-endorfin) ve 

oksitosin salınımını tetikler; bu nöropeptitler, hipokampal ve amigdalar düzeyde inhibitör 

etki oluşturarak hem ağrının algılanmasını azaltır hem de sosyal bağlanma ve sakinleşme 

yanıtlarını güçlendirir. Gözyaşları yoluyla kortizolün vücuttan uzaklaştırılması, stresin 

biyokimyasal izlerini boşaltıcı bir mekanizma olarak işlev görür (URL-2). 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

92  http://www.millifolklordergisi.com 

 

Anadolu kültüründe ağıt sırasında icra edilen göğse vurma, baş eğme ve diz çökme 

gibi bedensel jestler, kültürel birer sembolik ifade olmanın yanında nöro-müsküler sis-

temi uyaran ve lenfoid doku üzerinde belirgin fizyolojik tepkiler üreten somatik uyarıcılar 

biçiminde değerlendirilmektedir (Bauman 1992: 251-252). Göğüs bölgesine uygulanan 

ritmik baskının sternum arkasında yer alan timüs bezini doğrudan uyararak T lenfosit 

üretimini tetiklediği; böylece bağışıklık sistemini destekleyen bir immün yanıt sürecini 

başlattığı öne sürülmektedir. Topluluk içinde gerçekleştirilen ağıt yakma pratikleri, bi-

reylerin duygusal yüklerini yalnız taşımak yerine grup içinde paylaşmasına olanak tanı-

yarak, kolektif bir psiko-nöroimmün regülasyon zemini oluşturur (Kayapunar Keskül 

2023: 219; Ulusan Öztürkmen 2019: 594-595). Grup hâlinde sürdürülen yas pratikleri 

sırasında oksitosin düzeyinin yükselmesi, sosyal bağlılık deneyimini nörokimyasal ze-

minde güçlendirir; bu artış, eşzamanlı olarak sempatik etkinliği azaltıp parasempatik dü-

zenlenmeyi öne çıkararak bağışıklık sisteminin korunmasına yönelik fizyolojik bir denge 

oluşturur. Açık duygulanımın baskılanmadığı ritüel ortamlarında kortizol düzeyi azalır-

ken, immün yanıt göstergelerinde artış gözlemlenir. Duygularını bastıran bireylerde ise 

stres yükünün artmasına paralel olarak bağışıklık sistemi yanıtlarında zayıflama gözlem-

lenir (Pennebaker 1993: 539-540).  
Ağıt sırasında oluşan duygusal ve bedensel çözülme, yalnızca psikolojik rahatlama 

sağlamaz; vagal tonusun artışı ve timik stimülasyon yoluyla bağışıklık sisteminin yeniden 

dengelemesine de imkân tanır. Topluluk içinde paylaşılan bu süreç, bireysel travmanın 

biyolojik etkilerini kolektif destek mekanizmaları aracılığıyla yatıştırır (Kayapunar Kes-

kül 2023: 225). Ağıt yakma geleneği, bu yönüyle yalnızca sembolik ya da kültürel değil, 

doğrudan psikonöroimmünolojik düzeyde iyileştirici işlev gören, çok katmanlı ve bütün-

cül bir düzenleyici mekanizma olarak değerlendirilmektedir. Vagus sinirinin uyarılması, 

bağışıklık tepkilerini düzenleyen biyolojik mekanizmaları harekete geçirirken (Bylsma 

vd. 2019: 68), timüs bezi gibi bağışıklık sisteminin işleyişinde kilit rol oynayan organların 

yoğun duygusal deneyimlerle kurduğu etkileşim, ağıt ritüelinin fizyolojik boyutunu or-

taya koyar (Baldık 2019: 162). Bu bağlamda, ağıt yakma yalnızca bir yas tutma pratiği 

değil; vagus siniri ve parasempatik sinir sistemi aracılığıyla bireyin ruhsal ve bedensel 

iyilik hâlini destekleyen bütüncül bir biyolojik iyileşme sürecidir (Valenti vd. 2024: 2).  

Kültürel açıdan bakıldığında ise, ağıt yakma geleneği, toplumların ortak yas süreç-

lerini bir arada deneyimleyerek acıyı anlamlandırmalarına olanak tanıyan bir araçtır. Türk 

halk edebiyatında ağıtlar, kayıp ve hüznün sembolik dili olarak şekillenmiş; birey bazlı 

duyguların toplumsal bellekte karşılık bulmasına aracılık etmiştir. Halk şairlerinin dize-

lerinde ve halk müziğinin melodilerinde kendine yer bulan bu ezgiler, acının toplumsal 

hafızaya kaydedilmesinin bir yoludur. Bu pratik, yalnızca bireysel kayıplar karşısında de-

ğil; savaş, göç ve doğal afetler gibi toplumu derinden sarsan olaylar karşısında da daya-

nışma ve teselli aracı olmuştur (Connerton 1999: 66). Dilsel ve müzikal örgütlenişiyle 

ağıt yakma, sözlü geleneğin sınırlarını aşan, ritüel protokollerle işleyen ve performatif bir 

düzenek olarak işlev gören bir pratik niteliği taşır. Bu performans, ferdî ve kamusal kat-

manları bir araya getiren duygusal bir ifade biçimi niteliği taşır. Ağıtların içerdiği yoğun 

duygusal dil, kaybın ve acının ortak kültürel düzlemde gelişen bir anlatıya evirilmesine 

imkân tanır. Göğse vurma, baş eğme, diz çökme gibi bedensel ifadeler ise bu anlatının 

tamamlayıcısı olarak öznel acının görünürlük kazandığı somut bir süreci ortaya koyar. 

Sergilenen bedensel yas gösterimleri, kültürel bir sembolizm içermekle birlikte biyolojik 

rahatlama süreçlerini harekete geçiren ve fizyolojik düzenlenmeyi destekleyen işlevsel 

bir yapı sergiler (Bauman 1992: 251-252; Karataş 2023: 35). 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

http://www.millifolklordergisi.com 93 

 

Bu makale, ağıt yakma ritüelini disiplinlerarası bir perspektifle incelemeyi amaçla-

maktadır. Çalışmada öncelikle ağıt kavramının Türk halk edebiyatındaki tarihsel anla-

mına odaklanılacak; ardından bu geleneğin timüs bezi üzerindeki biyolojik etkileri değer-

lendirilecektir. Devamında ağıtların kültürel bağlamı, farklı toplumlarda üstlendiği işlev-

ler ve toplumsal hafızanın şekillenmesindeki rolü tartışılacak; son olarak dil, beden ve 

duygular arasındaki etkileşim, ağıt yakma pratiği üzerinden analiz edilecektir. Bu çerçe-

vede, ağıt yakmanın çok katmanlı yapısı kişisel ve toplumsal boyutlarıyla ele alınarak, bu 

kadim geleneğin taşıdığı anlam ve işlev akademik bir yaklaşımla yeniden yorumlanacak-

tır. 

1. Timüs Bezi ve Ağıt Yakmanın Biyolojik Etkileri 

Ağıt yakmak, duygusal bir ifade alanı olarak algılansa da insan bedeninde çeşitli 

biyolojik süreçleri harekete geçiren, çok katmanlı bir deneyim üretir. Bu süreçte, bağışık-

lık sisteminin işleyişinde kritik görevler üstlenen timüs bezi aktive edilir ve organizmanın 

stres yanıtını düzenleyen biyolojik mekanizmalar devreye girer (Bylsma vd. 2019: 68). 

Timüs bezinin bu şekilde aktive edilmesi, duygusal dışa vurumlarla birleştiğinde bireyin 

psikolojik süreçleriyle birlikte biyolojik iyileşme dinamiklerine de katkı sağlar. Bu etki-

leşim, hormonların ve fizyolojik tepkilerin uyum içinde çalışmasını destekler. Ağıt sıra-

sında sergilenen yoğun duygusal dışavurum ve özellikle göğüs bölgesine yönelik ritmik 

fiziksel uyarım, göğüs kemiğinin arkasında yer alan timüs bezinin mekanik olarak uya-

rılmasını sağlayarak bağışıklık sisteminin aktifleşmesine katkı sunar (Bylsma vd. 2019: 

63-73; URL-3). Psikoneuroimmünolojik yaklaşıma göre, vagus sinirinin devreye girme-

siyle birlikte sempatik sinir sisteminin baskılanması ve parasempatik etkinliğin artması, 

organizmanın kortizol düzeyini düşürmesine, oksitosin ve endorfin gibi nöroregülatif 

maddelerin salınımını artırmasına neden olur (URL-4; URL-5). Bu biyokimyasal denge-

leme, duygusal yükün nörofizyolojik düzeyde dışavurumla regüle edilmesini ve bağışık-

lık sisteminin stres kaynaklı baskılanmadan korunmasını mümkün kılar (Pennebaker 

1997: 164; URL-6). 

Göğsün ortasında K-27 noktalarının altında diğer adıyla Tarzan noktasında (Tarzan 

point) ortalanmış olan timüs bezi, bağışıklık sisteminin temel yapı taşlarından biri olan T 

lenfositlerinin (T hücrelerinin) üretiminden sorumlu bir organdır. T hücreleri, enfeksi-

yonlara ve hastalıklara karşı vücudun savunma mekanizmasında kritik bir rol üstlenir 

(Van Assche 2012: 2). Bağışıklık hücreleri, yalnızca fiziksel savunma süreçlerini yönet-

mekle kalmaz; zihinsel durumdaki dalgalanmaları da beynimizdeki kimyasal değişimlerle 

birlikte sürekli olarak izler. Bu bütüncül yapı, ağıt yakma sırasında yaşanan duygusal bo-

şalımın, bağışıklık sistemi ve sinir sistemi arasındaki etkileşimi tetikleyerek bireyin genel 

sağlığını destekleyen bir süreç olduğunu ortaya koyar. Başka bir deyişle, bağışıklık hüc-

releri, zihnin içsel diyaloğunu aktif bir şekilde dinler ve bu diyaloğa göre tepki verir. Bu 

biyolojik etkiler, yalnızca modern bilimde değil, kadim gelenek ve felsefelerde de karşılık 

bulur.  

Eski Uygurca nomlug tilgen terimi, Sanskritçe dharmacakra ifadesiyle ilişkilendiri-

lir. Her iki kavram da döngüsellik, merkezilik ve düzen anlayışına dayanır ve insanın 

ruhsal ile fiziksel bütünlüğünü ifade eden ortak bir düşünceyi temsil eder. Budist ve Hint 

felsefesi bağlamında bu merkez anlayışı, özellikle kalp bölgesinde konumlanan enerji 

noktaları5 üzerinden somutlaşır. Hint geleneğinde anāhata cakra olarak adlandırılan bu 

merkez, prāṇa (yaşam enerjisi) ile civātma’nın (bireysel ruh) birleşim noktasıdır ve ruhsal 

denge ile bedensel işleyişin sürdürücüsü kabul edilir (Tokyürek 2022: 198). Dolaşım sis-

temi, timüs bezi, bağışıklık süreçleri ve kalp gibi hayati organlarla ilişkilendirilen 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

94  http://www.millifolklordergisi.com 

 

anāhata cakra, sırtın üst bölgesi, göğüsler, akciğerler ve kan dolaşımı üzerinde de etkili-

dir. Geleneksel öğretilerde merkezin işlevi açıklanırken, modern bilimsel araştırmalar bu 

anlayışın fizyolojik boyutlarını ortaya koymaktadır. Enerji akışında meydana gelen bir 

dengesizlik ya da tıkanıklık yalnızlık ve yabancılaşma gibi duygusal sorunların yanı sıra 

astım, kalp hastalıkları, yüksek tansiyon ile sırt, omuz ve kol ağrıları gibi fiziksel rahat-

sızlıklara neden olabilir (Vishwakarma ve Raghuwanshi 2019: 1332). 

Kalp merkezinin taşıdığı bu önem, farklı kültürlerin beden ve enerji anlayışlarında 

da benzer biçimde karşılık bulur. Taoist sistemde timüs bezi, büyük aydınlanmanın, sev-

ginin ve yaşam gücü olan chi enerjisinin merkezi olarak kabul edilir. Klasik Çin tıbbı 

prensiplerine dayanan metinlerde ise bedenin enerji akışını sağlayan en az 361 akupunk-

tur noktasının, 14 ana enerji meridyeni boyunca dağıldığı belirtilir. Bu noktalar arasında, 

göğüs bölgesinin ortasında yer alan ve “kalp çakrası” olarak adlandırılan Conception Ves-

sel 17 (CV 17) noktası özellikle dikkat çeker. Ağlama eğilimi, kaygı, depresyon ve ko-

pukluk gibi durumlarla ilişkilendirilen kalp çakrası, duygusal ve zihinsel dengesizliklerin 

giderilmesinde merkezi bir işlev üstlenen enerji noktalarından biri olarak değerlendirilir 

(Cross 2006: 39-55). Bu noktanın uyarılması, kalp ve akciğerleri destekleyerek bedene 

canlılık kazandırmanın yanı sıra zihinsel berraklık ve öz kabulü teşvik eden bir etki oluş-

turur (Eden ve Feinstein 2024). Nitekim akupunktur noktalarının uyarılması yoluyla sağ-

lık yararları elde etmeye dayanan bu kadim bilgi, günümüzde enerji psikolojisi uygula-

maları aracılığıyla psikoterapi alanında yeniden yorumlanmakta ve bedensel-ruhsal den-

geyi sağlamaya yönelik tekniklerle sürdürülebilir hâle getirilmektedir. 

Bu çok katmanlı yaklaşım, kadim öğretilerin vurguladığı kalp merkezli enerji anla-

yışı ile modern bilimin ortaya koyduğu biyolojik işleyiş arasında doğrudan bir bağ kurar. 

Özellikle timüs bezinin, hem enerji merkezleriyle hem de duygusal süreçlerle olan iliş-

kisi, ağıt yakmanın biyolojik ve ruhsal boyutlarını anlamada önemli bir perspektif sunar. 

Yoğun stres, kayıp ve yas gibi derin duygusal deneyimler, vücutta kortizol gibi stres hor-

monlarının salgılanmasını artırarak timüs bezinin işlevlerini baskılar (Valentin vd. 2017: 

70; Van Assche 2012: 11). Kortizol düzeylerindeki artış, bağışıklık sistemini zayıflatarak 

bireyin fiziksel ve ruhsal sağlığını olumsuz yönde etkiler (Gruver ve Sempowski 2008: 

916). Bu durum, timüs bezinin fizyolojik bir organ olmanın çok ötesinde konumlandığını; 

yaşam enerjisinin düzenlenmesinde kritik bir merkez işlevi gördüğünü ortaya koyan ça-

lışmaları da doğrular. Nitekim Your Body Doesn’t Lie adlı eserinde Dr. John Diamond, 

timüsün bedenin yaşam verici ve iyileştirici enerjilerini yönlendiren ana kontrol merkezi 

işlevine sahip olduğunu belirtir (de Vries 1989). Benzer şekilde, Avustralyalı Nobel 

Ödülü sahibi Sir Frank Macfarlane Burnet tarafından formüle edilen kanser teorisi de 

timüs bezinin aktivitesinin artırılmasının, kansere karşı daha güçlü bir koruma sağlaya-

cağını ileri sürmektedir (Chia 2008). Bu yaklaşımlar doğrultusunda, ağıt yakma sırasında 

gerçekleşen duygusal dışa vurumların psikolojik rahatlamaya ek olarak stresin biyolojik 

etkilerini dengelediği; bu dengenin timüs bezinin sağlıklı işleyişini korumasına ve bağı-

şıklık sisteminin güçlenmesine katkı sunduğu söylenebilir. 
Ağıt yakma, hem biyolojik süreçler hem de enerji merkezleri açısından bütüncül bir 

iyileşme pratiği sunar. Yoğun duygusal dışavurum yalnızca kortizol seviyelerini düşür-

mekle kalmaz, enerji akışını dengeleyerek Anāhata cakra üzerindeki baskıyı da azaltır. 

Bu süreçte beyinde serotonin ve endorfin gibi nörotransmitterlerin salgılanması tetiklenir. 

Bu kimyasallar bireye psikolojik rahatlama sağlarken, fiziksel iyileşme süreçlerini de des-

tekler. Ağıt sırasında ortaya çıkan yoğun duygusal boşalma, kalp bölgesindeki enerji mer-

kezinin yeniden uyumlanmasına katkı sağlayarak bireyin stresle baş etme kapasitesini 

güçlendirir (URL-7). Ritüel sırasında aktive olan timüs bezi, fiziksel ve ruhsal dengeyi 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

http://www.millifolklordergisi.com 95 

 

destekleyerek bağışıklık sisteminin düzenlenmesine katkıda bulunur. Ağıt anında hisse-

dilen dayanışmacı destek mekanizması ise yalnızlık duygusunu azaltarak enerji merkez-

lerinin dengelenmesini kolaylaştırır. Bu bağlamda toplumsal bağlar, hem duygusal hem 

de biyolojik iyileşme süreçlerini hızlandırarak Anāhata cakra’nın işlevini dolaylı biçimde 

destekler. Böylece ağıt yakma, yalnızca bireysel bir yas pratiği değil; fiziksel ve ruhsal 

sağlığın bütüncül olarak yeniden inşasına katkı sunan bir şifa sürecine dönüşür (Milli Lo-

ğoğlu 2021). Kalp bölgesindeki Anāhata cakra ile bağışıklık sistemini düzenleyen timüs 

bezinin uyum içinde çalışması, ağıt yakmayı hem fizyolojik hem de ruhsal boyutları bir 

araya getiren çok katmanlı bir ritüel olarak değerlendirmeyi mümkün kılar. Bundan son-

raki bölümlerde, bu kadim uygulamanın toplumsal ve kültürel işlevlerine, farklı kültür-

lerdeki yansımalarına ve performatif boyutuna odaklanılacaktır. 

2. Ağıt Yakmanın Toplumsal ve Kültürel Bağlantıları 

Ağıt yakma, içsel düzeyde başlayan ıstırap deneyiminin, kültürel bir düzleme taşı-

narak anlam kazandığı törensel bir ifade alanıdır. Bu pratik, farklı toplumlarda yalnızca 

yas sürecinin bir parçası olarak değil; sosyal bütünleşmeyi pekiştiren, tarihsel birikimi 

aktaran ve kültürel kimliği yapılandıran bir uygulama olarak varlığını sürdürmüştür. Türk 

kültüründe ağıtlar, toplumsal kırılmaların ve zorlu dönemlerin izlerini barındırırken, bi-

reysel matemi ortak belleğe ait bir anlatıya dönüştüren etkili bir ifade biçimi olarak öne 

çıkmaktadır. Bu törenler, geçmişte yaşanan kayıpları anımsatmanın yanında toplumun 

dayanıklılığını ve ortak hareket etme kapasitesini temsil eden bir sembolik düzen kurar. 

Anadolu’da ağıtlar, köylerde toplulukların bir araya gelerek kayıplarını anma ve acı-

larını paylaşma aracı olarak işlev görmüştür. Bu durum, yas sürecini özgün bir deneyim 

olmaktan çıkararak kolektif bir dayanışma pratiğine dönüştürmüştür. Kadınların ağıt 

yakma sürecindeki belirleyici rolü, bu geleneğin toplumsal hafıza içerisindeki işlevini 

pekiştirmiştir. Kadınlar, ağıt yoluyla hem bireysel hem de sosyal duyguların ifadesine 

aracılık etmiş ve topluluk içindeki bağların güçlenmesine katkı sağlamıştır (Karataş 2023: 

23). Ağıtların sosyal dayanışma üzerindeki etkisi, yalnızca kaybın paylaşıldığı ritüellerle 

sınırlı değildir. Bu gelenek, toplumların kültürel belleğini inşa etme bakımından da 

önemli bir işlev üstlenmektedir (Şahin 2013: 107). Sözlü gelenek yoluyla kuşaktan ku-

şağa aktarılan ağıtlar, şahsi deneyimlerin ötesine geçerek toplumun ortak acılarını, umut-

larını ve direniş anlatılarını içermektedir. Nitekim Kurtuluş Savaşı döneminde söylenen 

ağıtlar, yalnızca bireysel kayıpları dile getirmekle kalmayıp bir milletin direnişini ve öz-

gürlük mücadelesini de ifade etmektedir. Bu ağıtlar, kollektif hafızanın yansımaları ola-

rak tarihsel bir belge niteliği taşımaktadır. 

Dil ve müzik, ağıtların sosyal işlevlerini pekiştiren iki temel unsur olarak öne çık-

maktadır. Türk halk edebiyatında ağıtlar, melodik yapıları ve ritmik tekrarları aracılığıyla 

bireylerin duygusal yoğunluklarını ifade etmelerine imkân sağlar (Çıplak 2005: 210). Me-

lodiler, kaybın yol açtığı acıyı aktarmakla kalmayıp dinleyicileri de bu duygulara ortak 

eder. Anadolu ağıtlarında görülen pentatonik yapılar, ferdî ve toplumsal yasın eşzamanlı 

olarak yaşandığı duygusal bir atmosfer oluşturur (Çıplak 2005: 204). Bu nitelik, ağıtların 

yas töreni kapsamında konumlanmakla sınırlı kalmayıp kültürel bir performans işlevi üst-

lendiğini ortaya koyar. Toplulukların bu geleneğe atfettiği anlam, geçmişle bağ kurmanın 

ötesinde geleceğe yönelik bir mesaj da taşır. Ağıtlar, travmatik olayların neden olduğu 

acıyı kabul ederken, dayanıklılık ve umut duygularını yeniden inşa etme sürecine katkı 

sunar (Erdal 2025: 53). Kolektif sarsıntıların ardından ağıtlar, bireysel acıları dayanışma 

zemininde buluşturarak toplumların iyileşme ve direnç geliştirme kapasitesini güçlendi-

rir. 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

96  http://www.millifolklordergisi.com 

 

Türk kültüründe ağıtlar, anonim yapıları doğrultusunda subjektif deneyimlerden 

beslenerek bu deneyimleri kamusal bir anlatı formuna taşır. Anonimlik, ağıtların topluluk 

içerisinde yeniden üretilmesine imkân tanıyarak nesilden nesile aktarılmasını ve böylece 

kültürel sürekliliğin sağlanmasını mümkün kılar. Halk ozanlarının eserlerinde yer alan 

ağıtlar, bu sözlü geleneğe sanatsal bir boyut kazandırmıştır. Nitekim Âşık Veysel’in ağıt-

ları, öznel acıyı dile getirmenin ötesinde, dayanışma ve direnç gösterme gücünü ifade 

eden bir içerik taşır. Ağıtlar, toplumun geçmişle yüzleşme, acıyla baş etme ve dayanıklılık 

sergileme süreçlerini yansıtan önemli bir kültürel unsur olarak öne çıkar (Tahtaişleyen 

2013: 18-25). Bu sözlü anlatıların sürekliliği, toplu yas ortamlarında ortak duyguların 

paylaşılmasını sağlayarak bireysel acıların toplu iyilik hâline dönüşmesine katkıda bulu-

nur. Toplumsal dayanışmanın ve hafızanın inşa edildiği bu sözlü anlatılar, bedenin aktif 

katılımıyla tamamlanarak bütüncül bir yas deneyimine zemin hazırlar. 

Kültürlerarası düzlemde ağıt ve yas ritüelleri, evrensel birer ifade biçimi olarak he-

men her toplumda karşımıza çıkar. Antik Yunan’da threnos olarak adlandırılan ağıtlar, 

cenaze törenlerinde kadınlar tarafından icra edilen sözlü ve müzikal formlarla hem birey-

sel hem kolektif teselli üretmiştir. Tragedya koroları aracılığıyla kamusal alanda estetik-

leştirilen bu ağıtlar, acıyı dönüştürme işleviyle bireysel kederi kolektif hafızaya taşımıştır 

(Šijaković 2011: 71). Modern Yunan halk ağıtlarında da benzer temsiller sürmekte; söz 

ve gözyaşıyla kayba hizmet etme anlayışı korunmaktadır. Japonya’da ise naki onna (ağ-

layan kadın) adı verilen profesyonel ağıtçılar, geçmişte cenazelerde yüksek sesle ağlama 

yoluyla yasın kolektif ifadesine katkı sunmuştur. Bugün bu gelenek büyük ölçüde dö-

nüşse de, jisei (ölüm şiiri) veya Tōrō nagashi gibi ritüel biçimlerle yas ifadesi sürmekte, 

ağlamanın toplumsal cinsiyet sınırlarını aşan bir gereksinim olduğu vurgulanmaktadır 

(URL-8; URL-9). Yahudi geleneğinde ağıt, doğrudan sözlü icra değil, Kadiş duası gibi 

dualarla ifade edilir. Ölüm sonrasında cemaatle birlikte belli dönemlerde tekrar edilen bu 

dua, hem ölenin ruhunu onurlandırma hem de yas tutanın topluluk içinde destek bulma-

sını sağlama işlevi taşır (URL-10). Halbwachs’a göre bireysel anılar toplumsal çerçeve-

lerde anlam kazanır; bu bağlamda Kadiş, kolektif belleğin dinsel ritüelle inşa edildiği bir 

yapıdır (Halbwachs 2018: 98).  

Afrika toplumlarında ağıt, dirge adıyla bilinen sözlü formlar üzerinden özellikle ka-

dınlar tarafından icra edilir. Gana, Nijerya ve Zambiya gibi bölgelerde ağıtlar doğaçla-

maya dayalı, çoğu zaman profesyonel ya da yarı profesyonel figürlerce dile getirilen, öle-

nin erdemleriyle toplumsal değerleri buluşturan metinlerdir (Finnegan 2012: 133-135, 

222, 348-349). Bu yapı, ağıdın bireysel yasın ötesinde kültürel hafıza ile toplumsal daya-

nıklılığı harekete geçiren bir araca dönüştüğünü gösterir. Vojislav Đurić’in ifadesiyle, 

ağıt, insanlığı bir an için birleştiren ortak bir ezgidir (Šijaković 2011: 72). Yas ritüelleri-

nin bellekteki karşılığına ilişkin olarak Halbwachs, bireysel hatıraların ancak toplumsal 

çerçeveler içinde anlam kazanabildiğini belirtir (URL-11). Connerton ise bu hafızanın 

törenler ve bedensel tekrarlarla aktarıldığını vurgular. Ağıtlar, yalnızca geçmişi anmak 

değil, onu tekrar etmek suretiyle topluluğa kim olduğunu hatırlatma işlevi taşır. Sarıkamış 

ya da depremler gibi travmaların ardından yakılan ağıtlar, sözlü tarih işlevi görerek ko-

lektif kimliği yeniden üretir. Hafıza, yalnızca zihinsel değil bedensel bir üretimdir; ağıt 

sırasında sergilenen jestler, gözyaşı ve söz, bu belleğin törensel aracılığına dönüşür (Yas-

seri vd. 2022: 203). 

3. Beden ve Dil Arasındaki Etkileşim 

Ağıt yakma, bireyin yas sürecinde yaşadığı duygusal yükü sözel ve bedensel yollarla 

dışa vurduğu, toplumsal paylaşıma açık bir anlatı biçimidir. Dil, kaybı kavramsallaştırır-

ken; beden, duygunun somutlaşmasını sağlar. Sözcükler ve jestler bireysel acının kolektif 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

http://www.millifolklordergisi.com 97 

 

hafızaya aktarımını mümkün kılar (Barthes 2014: 147). Göğse vurma, saç çekme ve yere 

kapanma gibi eylemler, kaybın fiziksel ve sembolik temsiline dönüşerek toplulukla pay-

laşılan bir yas alanı yaratır (Ulusan Öztürkmen 2019: 594). Ezgisel tekrar, içsel sarsıntıyı 

paylaşılabilir kılar (Güven 2013: 119); ölen kişiye dair övgüler ise, bireysel yasın top-

lumsal değerlerle bütünleşmesini sağlar (Boratav 1984: 198-199). Sözel ve bedensel ifa-

delerin eşzamanlı kullanımı, bireyler arası bağı güçlendirerek kültürel sürekliliğe katkı 

sunar (Kayapunar Keskül 2023: 217). Ağıt ritüeli sırasında yaşanan duygudaşlık, Tur-

ner’ın communitas kavramıyla açıklanır (URL-12); yasın liminal aşamasında roller as-

kıya alınır ve eşitlikçi bir birlik hissi oluşur (Turner 1969; URL-13). Schechner’e (1987) 

göre bu yapı, dramatik bir katarsis üretir; ağıt, acıyı estetikleştirerek toplumsal dengeyi 

yeniden kurar. Dil, acıyı imgelerle yüklü hale getirir; müzik, sözcüklerin sınırlarını aşarak 

duygunun bedenle bütünleşmesini sağlar. Notalar, hüzün makamlarında seyreden bir ri-

timle toplulukta eşzamanlı duygusal senkronizasyon yaratır. Bu anda, Durkheim’ın ko-

lektif effervescence kavramıyla ifade ettiği duygusal yoğunluk açığa çıkar (Hsu 2019: 

76). Turner’ın sosyal drama modelinde olduğu gibi, ağıt toplumsal krizin görünürleştiği 

ve dönüştürüldüğü bir ritüeldir. Gözyaşı ve feryat, bedenin hafıza dili olarak iş görür 

(Barthes 2014). Yüksek sesle icra edilen ağıt, hem bireysel hatırlamanın hem kolektifleş-

tirilmiş acının anlatı mekânına dönüşmesini sağlar. 

Sonuç  

Ağıt yakma geleneği, yalnızca bireysel yasın ifadesi değil; bedensel jestler, nörofiz-

yolojik tepkiler ve kültürel anlam örüntüleri arasında eşzamanlı bir işleyiş kurarak, hafı-

zanın hem fizyolojik hem simgesel düzlemde yeniden yapılandırılmasını mümkün kılan 

çok katmanlı bir kültürel sistemdir. Bu çalışma, ağıtın timüs bezi merkezli bağışıklık dü-

zenlemesi, kortizol dengeleyici nörobiyolojik etkileri ve sözlü kültür içerisindeki bellek-

sel işlevlerini bütüncül bir yaklaşımla incelemiş; ritüelin hem bireysel hem kolektif düz-

lemdeki işlevlerini açığa çıkarmıştır. Çalışma kapsamında ulaşılan veriler üç ana başlıkta 

toplanmıştır: 
1. Biyolojik ve Fizyolojik İşlevler: Ağıt sırasında gerçekleştirilen bedensel hareketle-

rin bireyin biyolojik dengesini desteklediği belirlenmiştir. Göğse vurma, baş eğme 

gibi ritüel hareketlerin timüs bezini uyararak bağışıklık sistemini güçlendirdiği ve 

stres hormonlarının azalmasına katkı sağladığı gözlemlenmiştir. Elde edilen bulgu-

lar, ağıt ritüelinin psikososyal boşalımı desteklemekle kalmayıp, nörofizyolojik den-

geyi yeniden inşa eden terapötik bir işlev üstlendiğini göstermektedir. 

2. Kültürel ve Toplumsal İşlevler: Ağıtlar, bireysel kayıpları kolektif anlatılara dö-

nüştürerek toplumsal belleği beslemektedir. Anadolu ağıtları, tarihî travmaları akta-

ran sözlü kaynaklar olarak, kültürel kimliğin korunmasına ve kuşaklar arası aktarı-

mına hizmet etmektedir. 

3. Dil ve Beden Etkileşimi: Ağıt yakma geleneğinde dil ile beden arasındaki uyumun, 

kişiye ait hüzün sürecini bütüncül deneyime dönüştüren bir ifade alanı oluşturduğu 

tespit edilmiştir. Sözel yapıdaki ritmik tekrarlar ile bedensel jestlerin bütünleşmesi, 

yasın törensel bir forma bürünmesini sağlamakta ve içsel acının topluluk içerisinde 

paylaşılmasını kolaylaştırmaktadır. 

Elde edilen bulgular, ağıtın hem nörofizyolojik düzenlemeyi mümkün kılan bir be-

densel ifade alanı hem de sözlü kültür içerisinde travmanın estetik olarak yeniden inşasını 

sağlayan işlevsel bir hafıza aracı olduğunu ortaya koymuştur. Timüs bezi uyarımı, bağı-

şıklık tepkileri ve sinir sistemi regülasyonu gibi fizyolojik göstergeler, ritüelin yalnızca 

psikolojik değil, somatik düzeyde de düzenleyici bir işlev taşıdığını göstermektedir. Aynı 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

98  http://www.millifolklordergisi.com 

 

anda sözlü anlatının ritmik yapısı, toplumsal belleğin bireysel yas üzerinden örgütlenme-

sini mümkün kılmakta; böylece ağıt, bireysel sağaltım, kültürel süreklilik ve toplumsal 

dayanışma ekseninde çalışan bütünleşik bir sistem hâline gelmektedir. Bu yapısıyla ağıt, 

fizyolojik işleyiş ile kültürel anlam üretimini eşzamanlı olarak birleştiren; halkbilimi, nö-

robiyoloji ve kültürel performans kuramlarının kesişiminde yeniden kuramsallaştırılması 

gereken çok katmanlı bir ritüel formu olarak değerlendirilmelidir. 
 

KISALTMALAR 

bk.   : bakınız 

Çev.  : Çeviren(ler) 
DLT  : Dîvânu Lugâti't-Türk 

Ed.  : Editör(ler) 

ET  : Eski Türkçe 
KB  : Kutadgu Bilig 

ss.  : sayfa sayısı 

vd.  : ve diğerleri 

 

NOTLAR  

1. Konu hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Tahtaişleyen 2013. 

2. Türk ve Fars edebiyatlarının ortak ifade araçlarından birisi olan “başa toprak saçmak” geleneğinin anlam 

dünyası ve kullanım alanları hakkında ayrıntılı bilgi için ayrıca bk. Yılmaz 2013. 

3. Çalışmalar hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Hughes vd. 1994; Murray vd. 1994; Greenberg vd. 1996; Pen-
nebaker 1997; Cameron ve Nicholls 1998; Smyth 1998; Nyklícek vd. 2004. 

4. Bireylerde gözlemlenen fiziksel, bilişsel, duygusal ve davranışsal ortak yas tepkileri hakkında ayrıntılı bilgi 

için bk. Bildik, 2013; Gizir 2006.  

5. Gallo (2007: 86), 1990’ların başında orta hat enerji tedavisi (MET) olarak adlandırılan “Olumsuz Etki 

Silme Yöntemi”ni (NAEM) geliştirmiştir. Bu yöntem, müşterileri çeşitli terapistler tarafından travma, fo-

biler, anksiyete, depresyon ve diğer birçok durum gibi farklı psikolojik sorunların tedavisinde etkili bulun-
muştur. TE “üçüncü göz noktası”, UN “burun altı”, UBL “alt dudağın altı” ve CH “gögüs kafesinin üst 

kısmı (üst timüs bezi)” dört tedavi noktasıdır. Enerji psikolojisini kullanarak travma sonrası stresten kısa 

sürede kurtulma hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Gallo 2007. 

 

YAZARLARIN KATKI DÜZEYLERİ: Birinci Yazar %100.   

ETİK KOMİTE ONAYI: Çalışmada etik kurul iznine gerek yoktur.   
FİNANSAL DESTEK: Çalışmada finansal destek alınmamıştır. 

ÇIKAR ÇATIŞMASI: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır.  

 

KAYNAKÇA 

Akkuş Mutlu, Suzan. “Eski Mezopotamya ve Anadolu’da Davul Çalma Geleneği: Sümer ve Hitit Örneği”. Aka-

demik MATBUAT. 5(1). (2021): 25-42. 
Aydemir, Adem. “Manevi Kültürümüze Ait İki Kelime ‘Ağıt’ ve ‘Sığıt’ Üzerine: Semantik Bir Yaklaşım”. Tur-

kish Studies. 8(1). (2013): 781-802. 

Baldık, Kadriye. “My Brain’s Finger Prınts: A Smart Glove with Arduino Nano Program”. Uluslararası Ders 
Kitapları ve Eğitim Materyalleri Dergisi. 2(1). (2019): 147-165. 

Bildik, Tezan. “Ölüm, Kayıp, Yas ve Patolojik Yas”. Ege Tıp Dergisi. 52(4). (2013): 223-229.  

Barthes, Roland. Görüntünün Retoriği, Sanat ve Müzik. (Çev. Ayşenaz Koç ve Ömer Albayrak). İstanbul: Yapı 
Kredi Yayınları. 2014. 

Bauman, Richard (Ed.). Folklore, Cultural Performances, and Popular Entertainments: A Communications-

Centered Handbook. Oxford University Press. 1992. 
Bylsma, Lauren M. et al. “The Neurobiology of Human Crying”. Clinical Autonomic Research: Official Journal 

of The Clinical Autonomic Research Society. 29(1). (2019): 63-73. 
Boratav, Pertev Naili. “Türk Ağıtlarının İşlevleri”. Sinan Yıllığı. (Ed. Hayati Asılyazıcı). İstanbul: Sinan Ya-

yınları. 1973: 240-243. 

Boratav, Pertev Naili. 100 Soruda Türk Folkloru. İstanbul: Gerçek Yayınevi. 1984. 
Cameron, Linda. D. ve Nicholls, Gregory. “Expression of Stressful Experiences Through Writing: Effects of A 

Self-Regulation Manipulation For Pessimists And Optimists”. Health Psychology. 17(1). (1998): 84-92. 

Chia, Mantak. The Inner Smile: Increasing Chi through the Cultivation of Joy. Massachustts: Destiny Books. 
2008. 

Connerton, Paul. Toplumlar Nasıl Anımsar. (Çev. Adam (Alaeddin) Şenel). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 1999. 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

http://www.millifolklordergisi.com 99 

 

Cross, John, R. Healing with the Chakra Energy System: Acupressure, Bodywork, and Reflexology for Total 
Health. Berkeley, California: North Atlantic Books. 2006. 

de Vries, Jan. Body Energy. Edinburgh: Mainstream Publishing. 1989. 

Eden, Donna ve Feinstein, David. Tapping: Self-Healing with the Transformative Power of Energy Psychology. 
Sounds True. 2024. 

Erdal, Tuğçe. Yaşamın İki Yüzü: Ağıt ve Ötesi. İstanbul: İdealkültür. 2025.  

Ergin, Muharrem. Orhun Abideleri. 45. Baskı. İstanbul: Boğaziçi Yayınları. 2011. 
Feyzioğlu, Nesrin. “Gelin Ağıtları Üzerine Bir Değerlendirme”. Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü Dergisi. 17(43). (2010): 73-92. 

Finnegan, Ruth. Oral Literature in Africa. Open Book Publishers. 2012. Erişim Tarihi: 21.11.2024. https://bo-
oks.openedition.org/obp/1154. 

Gallo, Fred P. Energy Tapping for Trauma: Rapid Relief from Post-Traumatic Stress Using Energy Psychology. 

Oakland: New Harbinger Publications. 2007. 
Gizir, Cem Ali. “Bir Kayıp Sonrasında Zorluklar Yaşayan Üniversite Öğrencilerine Yönelik Bir Yas Danış-

manlığı Modeli”. Mersin Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi. 2(2). 2006, 195-213. 

Greenberg, Melanie A. et al. “Emotional Expression and Physical Health: Revising Traumatic Memories or 
Fostering Self-Regulation?” Journal of Personality and Social Psychology. 71(3). (1996): 588-602. 

Gruver, Amanda L. ve Sempowski, Gregory D. “Cytokines, Leptin, and Stress-İnduced Thymic Atrophy”. Jo-

urnal of Leukocyte Biology. 84(4). (2008): 915-923. 
Gülensoy, Tuncer. Türkiye Türkçesi’ndeki Türkçe Sözcüklerin Köken Bilgisi Sözlüğü I-II. İstanbul: Bilge Kültür 

Sanat. 2007. 

Güven, Merdan. “Anadolu Ağıtlarının Türküleşme Süreci ve Üç Ağıt Örneği”. Folklor/Edebiyat. 19(75). 
(2013): 117-128. 

Halbwachs, Maurice. Kolektif Bellek (Çev. Zuhal Karagöz). İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 2018.   

Hsu, Elisabeth. “Durkheim’s Effervescence and Its Maussian Afterlife in Medical Anthropology. Durkheimian 
Studies. 23(1). (2019): 76-105. 

Hughes, Cheryl F. et al. “The Body’s Response to Processing Emotional Trauma: Linking Verbal Text with 

Autonomic Activity”. Journal of Personality. 62(4). (1994): 565-585. 

Karataş, Hicran. “Anadolu-Türk Sözlü Kültüründe Hatırlamanın Mekânı Olarak Kadın: Ağıt Ismarlama Gele-

neği”. 1. Uluslararası Türkoloji Kongresi: Arayışlar ve Yönelimler içinde (ss. 438-455). 16-18 Mayıs 2022, 

Karabük-Türkiye. 
Karataş, Yasemin. “Türk Kültüründe Ağıt Yakma Geleneği ve Kayseri’nin Ağıtçı Avşar Kadınları”. EJMD. 22. 

(2023): 20-36. 

Kayapunar Keskül, Cansever .“Ağıtların Vatan Sevgisi ve Mensubiyet Şuurunu Pekiştirme İşlevinin Sivas Ağıt-
ları Üzerinden Bir Değerlendirmesi”. Türk Dünyası Araştırmaları. 134(265). (2023): 217-230. 

Lewis, Charlton Thomas. An Elementary Latin Dictionary. New York, Cincinnati, and Chicago. American Book 

Company. 1890. Erişim Tarihi: 23.11.2024. https://www.perseus.tufts.edu/hopper/. 
Kapferer, Bruce. “Victor Turner ve Ritüel Süreci”. Bugün Antropoloji. 35(3). (2019): 1-2. 

Köprülü, Fuad. Edebiyat Araştırmaları. 3. Baskı. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 1999. 

Mert, Osman. “Türk Kültüründe Ağıt Geleneği ve Alper Tonga Sagusu”. BUGU Dil ve Eğitim Dergisi. 3(1). 
(2022): 1-15. 

Milli Loğoğlu, Gülay. Duygular ve İnsanda Ağlama İşlevi. 2021. Erişim Tarihi: 21.11.2024. https://eskimi-

yen.com/duygular-ve-insanda-aglama-islevi/. 

Edward J. Murray ve Segal, Daniel L. “Emotional Processing in Vocal and Written Expression of Feelings 

about Traumatic Experiences”. Journal of Traumatic Stress. 7(3). (1994): 391-405.  

Nyklícek, Ivan et al. (Eds.). Emotional Expression and Health: Advances in Theory, Assessment and Clinical 
Applications. 1st Ed. Routledge. 2004. 

Pennebaker, James W. “Confession, Inhibition, and Disease”. (Ed. Leonard Berkowitz). Advances in Experi-

mental Social Psychology. 22. (1989): 211-244.  
Pennebaker, James W. “Putting Stress into Words: Health, Linguistic, and Therapeutic Implications”. Behavi-

our Research and Therapy. 31(6). (1993): 539-548. 

Pennebaker, James W. “Writing about Emotional Experiences as a Therapeutic Process”. Psychological Sci-
ence. 8(3). (1997): 162-66. 

Schechner, Richa. “The Future of Ritual”. Journal of Ritual Studies. 1(1). (1987): 5-33. 
Smyth, Joshua M. “Written Emotional Expression: Effect Sizes, Outcome Types, and Moderating Variables”. 

Journal of Consulting and Clinical Psychology. 66(1). (1998): 174-184. 

Šijaković, Đurđina. “Shaping the Pain: Ancient Greek Lament and ItsTherapeutic Aspect”. Glasnik Etnog-
rafskog Instituta SANU. 59(1). (2011): 71-96. 

Şahin, Veysel. “Kültürel Bellek Mekânı Olarak Türküler”. Kültürümüzde Türkü Sempozyumu Bildirileri içinde 

(ss. 103-112). 22-25 Ekim 2011, Sivas-Türkiye. 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

100  http://www.millifolklordergisi.com 

 

Tahtaişleyen, Nihan. “Anadolu Ağıt Geleneğinin Özellikleri ve Kültürel Süreklilikte Rolü”. Yüksek Lisans 
Tezi. İstanbul: Mimar Sinan Üniversitesi. 2013. 

Tokyürek, Hacer. Eski Uygur Türkçesinde Tanrısal İnsan Anatomisi ve Fizyolojisi. Çanakkale: Paradigma Aka-

demi Yayınları. 2022. 
Ulusan Öztürkmen, Evrim. “Anadolu Türkmen Ağıtlarının Yapısı”. Motif Akademi Halkbilimi Dergisi. 12(27). 

(2019): 580-599. 

URL-1 Güncel Türkçe Sözlük. Erişim Tarihi: 21.11.2024. https://sozluk.gov.tr/. 
URL-2 How Crying Could Actually Boost Your Mood. Erişim Tarihi: 16.06.2025. https://www.news-medi-

cal.net/health/How-Crying-Could-Actually-Boost-Your-Mood. aspx#:~:text=Blood%20detoxification. 

URL-3 Effect of Stress on the Thymus. Erişim Tarihi: 16.06.2025. https://www.news-medical.net/health/Effect-
of-Stress-on-the-Thymus.aspx#:~:text=Various%20physiologic%20conditions%20including%20malnut- 

 rition%2C,cause%20stress%20on%20the%20body. 

URL-4 How Crying Could Actually Boost Your Mood. Erişim Tarihi: 16.06.2025. https://www.news-medi-
cal.net/health/How-Crying-Could-Actually-Boost-Your-Mood.aspx#:~:text=Blood%20detoxification. 

URL-5 Is Crying Hood for You?. Erişim Tarihi: 16.06.2025. https://www.health.harvard.edu/blog/is-crying-

good-for-you-2021030122020#:~:text=content%20is%2098 
URL-6 Effect of Stress on the Thymus. Erişim Tarihi: 16.06.2025. https://www.news-medical.net/health/Effect-

of-Stress-on-the-Thymus.aspx#:~:text=Various%20physiologic%20conditions%20including%20 

 malnutrition%2C,cause%20stress%20on%20the%20body. 
URL-7 Neden Ağlarız?. Erişim Tarihi: 23.11.2024. https://bilimgenc.tubitak.gov.tr/makale/neden-aglariz. 

URL-8 After Father’s Death, A Writer Learns How ‘The Japanese Say Goodbye’. Erişim Tarihi: 16.06.2025. 

https://www.ijpr.org/2015-01-27/after-fathers-death-a-writer-learns-how-the-japanese-say-goodbye. 
URL-9 Death and the Dead in Japan’s Literary Classics (3/20). Erişim Tarihi: 16.06.2025. https://think.ia-

for.org/death-dead-japans-literary-classics/#:~:text=Death%20and%20the%20Dead%20in,death%20in% 

 20some%20very. 
URL-10 Kaddish. Erişim Tarihi: 16.06.2025. https://en.wikipedia.org/wiki/Kaddish#:~:text=The%20term%20 

 Kaddish%20is%20often,1. 

URL-11 Collective Memory. Erişim Tarihi: 16.06.2025. https://en.wikipedia.org/wiki/Collective_memory#:~: 

 text=The%20difference%20between%20history%20and,1. 

URL-12 Communitas. Erişim Tarihi: 16.06.2025. https://www.anthrobase.com/Dic/eng/def/communi-

tas.htm#:~:text=Turner%27s%20concept%2C%20denoting%20intense%20feelings,communitas%2C%20 
 people%20stand%20together. 

URL-13 Liminality. Erişim Tarihi: 16.06.2025. https://en.wikipedia.org/wiki/Liminality#:~:text=Tur-

ner%20also%20worked%20on%20the,stake%20in%20the%20liminal%20phase. 
Valenti, Vitor E. et al. “Editorial: Understanding the Role of the Autonomic Nervous System in Health and 

Disease”. Frontiers in Neuroscience. 18. (2024): 1-3. 

Valentin P. Shichkin et al. “Effect of Cryopreservation on Viability and Growth Efficiency of Stromal-Epithelial 
Cells Derived From Neonatal Human Thymus”. Cryobiology. 78. (2017): 70-79. 

Van Assche, Mary. The Thymus Gland. 2012. Erişim Tarihi: 16.06.2025. https://petmassage.com/wp-con-

tent/uploads/The-Thymus-Gland-by-Mary-Van-Assche-2012-03-20.pdf 
Vishwakarma, Shweta ve Raghuwanshi, Ishwar Pratap Singh. “Conceptual Study on Shadchakras Importance 

in Sharir Vigyan”. IAMJ. 7(8). (2010): 1328-1333. 

Wels, Harry, van der Waal, Kees, Spiegel, Andrew ve Kamsteeg, Frans. “Victor Turner and Liminality: An 

Introduction”. Anthropology Southern Africa. 34(1-2). (2011): 1-4. 

Yasseri, Taha, Patrick, Gildersleve ve Lea, David. “Collective Memory in The Digital Age”. Progress in Brain 

Research. 274(1). (2022): 203-226.  
Yıldırmış, Fatma. “Geleneksel İnanmalar Bağlamında Sözel Bir Tarih Metninin İncelenmesi”. Bayburt Üniver-

sitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Dergisi. 6(12). (2023): 1-11. 

Yılmaz Ozan. “Gelenekten Deyişe” Klasik Türk ve Fars Edebiyatlarının Ortak İfade Biçimlerinden “Başa Top-
rak Saçmak”. TÜRÜK Uluslararası Dil Edebiyat ve Halk Bilimi Araştırmaları Dergisi. 1. (2013): 336-350. 

 


