
 

DOI: 10.58242/millifolklor.1605184 

http://www.millifolklordergisi.com                                                                                                    77 

 

NENİA DEA’DAN NİNNİYE: YAS İLE YATIŞTIRMANIN ORTAK DİLİ* 
 

From Nenia Dea to Lullaby: The Common Language of Mourning and Soothing 

 

Doç. Dr. Tuna AKÇAY** 
 

ÖZ 

Bu makale, Roma mitolojisindeki Nenia Dea ile ilişkilendirilen cenaze ağıtlarının ve çeşitli kültürlerdeki 

ninnilerin yas, ölüm ve yatıştırma temalarıyla nasıl örtüştüğünü incelemektedir. Ayrıca çalışmada Nenia 
Dea’nın cenaze ritüellerindeki rolü ile ninnilerdeki hüzünlü ifadeler arasındaki tematik benzerlikler, kültürel bir 

köken arayışına girmeden tartışılmaktadır. Nenia Dea, Roma'da ölülerin ruhlarını huzura kavuşturmak, çocuk 

cenazelerinde çocuğun huzurlu bir şekilde öteki dünyaya göçmesini sağlamak için söylenen ağıtların tanrıçası 

olarak tanımlanır. Aynı zamanda, bu tanrıça yas tutanların acılarını hafifletmek amacıyla müzikle ifade edilen 

toplumsal bir ritüelin de tanrıçasıydı. Birçok kültürde "ninni" kelimesi, çocukları uyutmak amacıyla söylenen 

şarkılar anlamında kullanılır ve genellikle tekrar eden bir söyleyiş yapısına sahiptir. Ninnilerin hüzünlü temalar 
içermesi ve ölüme dair metaforlarla bezenmesi, Roma ölü kültündeki ağıtlarla benzerlik göstermektedir. Ninni-

lerinin ağıt niteliği taşıyan öğeleri ve bu geleneksel formun, kültürlere nasıl adapte olduğuna dair bulgular bu 

makalenin içeriğini oluşturmaktadır. Roma ölü kültündeki ağıtların ve bu ağıtların barındırdığı temaların, çeşitli 
kültüre taşınarak bir tür ninniye dönüşmesi süreci bu bağlamda dikkat çekicidir. Ninnilerin sadece bir uyku 

şarkısı olarak değil, aynı zamanda kültürel bir hafıza taşıyıcısı olarak işlev gördüğü de ifade edilmektedir. Ma-

kale, Nenia Dea kültünün, ninni kelimesi ve ağıt ritüelleriyle kültürlere ve çeşitli dillere nasıl entegre olmuş 
olabileceğini ve bu süreçte geçirdiği evrimi tartışmaktadır. Bu dönüşümde, cenaze ritüellerinden, çocukları ya-

tıştırma amacına evrilen ninnilerin kültürel işlevi de ele alınmıştır. Ninnilerin yatıştırıcı ve hüzünlü doğasının, 

toplumsal travmaların ve bireysel acıların ifadesi olabileceği vurgulanmaktadır. Ninnilerin içerdikleri ölüm te-
malı metaforlar ve hüzünlü ifadeler, tarih boyunca farklı kültürlerin bu formu nasıl dönüştürdüğüne dair ipuçları 

sunmaktadır. Örneğin, ninnilerin sadece bireysel bir işlev taşımadığı, aynı zamanda kolektif hafızayı güçlendir-

diği ve toplumsal duyguları ifade eden bir araç olduğu tartışılmaktadır. Bu durum, ninnilerin tarihsel ve kültürel 

boyutunu anlamak açısından önemlidir. Bu çalışmada, ninni kelimesi Roma mitolojisindeki Nenia Dea kültüyle 

ilişkilendirilmiş ve bu bağlantının kültürel bir miras olarak çeşitli dillere ve kültürlere nasıl taşındığına dair bir 

inceleme yapılmıştır. Nenia Dea’nın ninni ile bağlantısı ilk kez önerilmiş, bu bağlamda dil ve kültür etkileşimi-
nin tarihsel boyutu ele alınmıştır. Ayrıca, Roma’dan ve çeşitli kültürlere uzanan bu bağlamda, ninnilerin top-

lumsal işlevi ve bireyler arasındaki duygusal aktarımı nasıl güçlendirdiği detaylandırılmıştır. Ninnilerin kökeni, 

bireysel ve toplumsal bağlamda hem duygusal hem de kültürel bir ifade biçimi olarak yeniden değerlendirilmiş-
tir. Bu tür bir analiz, ninnilerin yalnızca bir çocuk şarkısı olarak değil, aynı zamanda bir kültürel ve tarihsel 

anlatı aracı olarak işlev gördüğünü ortaya koymaktadır. Bu karşılaştırmalı bakış açısı, kültürel etkileşimin ne 

kadar derin ve çok katmanlı olduğunu gösterirken, ninni kavramının kökenleri ve kültürel dönüşümü hakkında 
daha kapsamlı çalışmalara zemin hazırlar. Anadolu topraklarına gelen ninni kelimesi Anadolu’nun Türk öncesi 

döneminden dilimize gelen bir sözcüktür. Kökleri Sümer inancına dayanan, ancak Roma’daki Nenia Dea kültü 

ile birçok kültüre yerleşen ninni kavramındaki ağıt anlayışı eski çağların günümüze yansıması bu çalışmanın 
sonuç çıktısını oluşturmaktadır. 

Anahtar Kelimeler  

Nenia Dea, Ağıt, Ninni, Roma Ölü Kültü, Kültürel Etkileşim. 

 

ABSTRACT 

 This article examines how funeral laments associated with Nenia Dea in Roman mythology and lullabies 

across various cultures intersect through themes of mourning, death, and soothing, without delving into a search 

for cultural origins. Nenia Dea is defined in Roman tradition as the goddess of laments sung to bring peace to 
the souls of the deceased, particularly in children's funerals, ensuring their tranquil passage to the afterlife. 

Simultaneously, she was the goddess of a societal ritual expressed through music to alleviate the pain of mour-

ners. In many cultures, the word "lullaby" refers to songs sung to put children to sleep, typically characterized 
by a repetitive structure. The melancholic themes and metaphors of death woven into lullabies bear similarities 

to the laments of the Roman death cult. The article explores the lament-like elements of lullabies and how this 

*  Geliş tarihi: 21 Aralık 2024- Kabul tarihi: 20 Ekim 2025 

           Akçay, Tuna. “Nenia Dea’dan Ninniye: Yas İle Yatıştırmanın Ortak Dili”, Millî Folklor 148 (Kış 2025): 
77-88 

**       Alanya Alaaddin Keykubat Üniversitesi, Turizm Fakültesi, Turizm Rehberliği Bölümü, Antalya/Türkiye, 

tuna.akcay@alanya.edu.tr, ORCID ID: 0000-0003-3090-8354. 

. 

. 

 

 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

 

78  http://www.millifolklordergisi.com 

 

traditional form has adapted across cultures. The process by which the laments of the Roman death cult, along 
with their embedded themes, were transmitted to various cultures and transformed into a type of lullaby is 

particularly noteworthy in this context. It is also argued that lullabies serve not only as sleep songs but also as 

carriers of cultural memory. The study discusses how the cult of Nenia Dea may have integrated into the concept 
of lullabies, as well as into mourning rituals across cultures and languages, and examines the evolution it un-

derwent in this process. This transformation—from funeral rituals to lullabies aimed at soothing children—is 

analyzed in terms of its cultural function. The soothing yet sorrowful nature of lullabies is highlighted as a 
potential expression of societal traumas and individual pain. The death-related metaphors and melancholic 

expressions in lullabies offer clues about how different cultures have transformed this form throughout history. 

For instance, it is argued that lullabies serve not only an individual purpose but also strengthen collective me-
mory and act as a tool for expressing societal emotions, which is significant for understanding their historical 

and cultural dimensions. In this study, the word "lullaby" is linked to the Nenia Dea cult in Roman mythology, 

marking the first examination of how this connection may have been carried as a cultural legacy across various 

languages and cultures. The association between Nenia Dea and lullabies is proposed for the first time, exploring 

the historical dimension of linguistic and cultural interaction in this context. Additionally, the societal function 

of lullabies and their role in reinforcing emotional transmission between individuals are elaborated upon, tracing 
this connection from Rome to diverse cultures. The origins of lullabies are reevaluated as both an emotional and 

cultural form of expression in individual and societal contexts. This analysis reveals that lullabies function not 

merely as children's songs but also as tools of cultural and historical narrative. This comparative perspective 
underscores the depth and multilayered nature of cultural interaction, laying the groundwork for more compre-

hensive studies on the origins and cultural transformation of the lullaby concept. The word "lullaby" in Anatolia, 

which entered the Turkish language from pre-Turkish Anatolian periods, has roots in Sumerian beliefs. 
However, the concept of lament within lullabies, which became embedded in numerous cultures through the 

Roman Nenia Dea cult, reflects the echoes of ancient times into the present, forming the concluding insight of 

this study. 

Keywords   

Nenia Dea, Lament, Lullaby, Roman Funerary Cult, Cultural Interaction. 
   

Giriş   

Bu çalışma, insanlık deneyiminin evrensel olguları olan yas ve yatıştırma pratikleri-

nin ortak dilini, Roma ölü kültü ve Türk ninnileri gibi birbirinden coğrafi ve kültürel ola-

rak uzak iki gelenek üzerinden karşılaştırmalı bir perspektifle ele almaktadır. Makalenin 

temel tezi, iki farklı tür (ağıt ve ninni) ve iki farklı kültür arasında doğrudan bir köken 

bağı aramaktan ziyade, bu iki türün paylaştığı tematik ve işlevsel kesişimlere odaklan-

maktır. Bu kesişimin anahtarı, kadim kültürlerdeki uykunun bir "küçük ölüm" ya da ölü-

mün bir "ebedi uyku" olarak yorumlanmasıdır. 

Roma mitolojisinde, cenaze ağıtlarının tanrıçası olarak bilinen Nenia Dea, bu anali-

tik bağın merkezinde yer alır. Nenia Dea’nın temel misyonu, ölmek üzere olan kişiye 

huzur vermek ve ruhunu öteki dünyaya yumuşak bir şekilde uğurlamaktır. Bu geçişi sağ-

lamak için fısıldadığı sakinleştirici ezgiler, onun aynı zamanda bebekleri uyutmak için 

söylenen şarkılarla ilişkilendirilmesine yol açmıştır. Bu çift anlamlılık, ağıt ve ninni ara-

sındaki işlevsel örtüşmeyi sağlamaktadır: Tıpkı ağıtların ölüye huzur ve yas tutana ya-

tışma getirmesi gibi, ninniler de bebeğe uyku ve anneye duygusal bir rahatlama sunar. 

Nenia Dea kültünün temelindeki bu yatıştırma ritüeli, makalenin ikinci ana odağı 

olan Türk ninnilerindeki hüzün ve ölüm temalarıyla beklenmedik bir paralellik kurar. 

Türk ninnileri, sadece bir uyku şarkısı değil, aynı zamanda annelerin bireysel acılarını, 

toplumsal travmaları ve kayıpları (eş, evlat, yoksulluk) dile getiren bir ağıt formu olarak 

da işlev görür. Bu nedenle makale, Nenia Dea'nın yas ve yatıştırmayı birleştiren kültünün 

izlerini, Türk dünyası ninnilerinin ağıt niteliği taşıyan içeriklerinde tematik bir miras ola-

rak takip etmeyi amaçlamaktadır. Bu karşılaştırmalı analiz, her iki türün de müziğin ve 

ritmin insan ruhunu sakinleştirme ve acıyla başa çıkma süreçlerindeki evrensel gücünü 

yansıttığını ortaya koyacaktır. 

 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

http://www.millifolklordergisi.com 79 

 

Bu doğrultuda çalışma, öncelikle Roma ölü kültündeki ağıt geleneğini ve Nenia 

Dea’nın rolünü inceleyecek; ardından Nenia Dea’dan Ninni Kavramına Geçiş başlığı al-

tında, ağıt ve ninni arasındaki işlevsel ve tematik kesişimi derinlemesine analiz ederek 

makalenin akademik zeminini oluşturacaktır. Son olarak, bu analitik çerçeveden hare-

ketle Türk ninnilerindeki ölüm temalı ağıt örnekleri incelenerek, yas ile yatıştırmanın or-

tak dilinin kültürel sürekliliği kanıtlanacaktır. 

1. Nenia Dea ve Roma Ölü Kültünde Ağıt  

Nenia Dea, Roma’da cenaze ritüelleri ve yaşamın sonuyla ilişkilendirilen bir tanrı-

çadır. Nenia Dea’nın rolü, Romalıların ölümü, yas tutmayı ve ahiret inancını nasıl algıla-

dığını anlamak için önemli ipuçları sunar.  

Nenia Dea, Roma dininde cenaze törenleri sırasında söylenen ağıtlarla derin bir bağa 

sahiptir. Antik Roma bilgini Marcus Terentius Varro, Nenia Dea’yı bu ağıtların koruyucu 

gücünün kişileştirilmesi olarak tanımlar. Nenia ismi, Roma kültüründe hem ağıt hem de 

cenaze şarkısını ifade eden "nenia" terimi ile yakından ilişkilidir (Wissowa 1902). Tan-

rıça, yaşam ve ölüm arasındaki geçişi yönetirken, Roma ailelerinin yas sürecinde toplu 

olarak yaşadığı kederi de simgeler.  

Macrobius'a göre Nenia, Roma'da Ölüm'ün isimlerinden biriydi ve Roma'nın düş-

manlarına veya başkalarına karşı şiddetle çağrılırdı (Macrobius, Saturnalia, Kitap I, Bö-

lüm VII). Ancak Ovidius'a göre, Nenia sadece Nenia'dır, cenaze şarkılarının, ağıtların 

koruyucusudur (Ovidius, Publius Ovidius Naso. Fasti). 

Bu kültten ve inançtan Latincede “carmen funebre” ile benzer anlamlar taşıyan "na-

enia" deyimi de türemiştir; bu terim cenaze törenlerinde veya merhumun mezarı önünde, 

akrabaların ve ağıtçıların (ağlamak için para ödenen kadınlar) tekrarlanan ağıtlarını, çift 

kamışlı flüt (tibia) eşliğinde ifade eder (Akçay 2020: 102). 

Aynı terim, üç, altı veya dokuz kez tekrarlanan özel büyülü formüllerin derlenmesi 

için de kullanılmıştır (Festus 1896: 212). Nenia aslında çok eski, yani Roma inancının 

kurumsal hale dönüşmesinden önceki dönemlere ait bir tanrıçaydı ve hastalığı veya iyi-

leşmeyi, yani kişinin iyileşip iyileşmeyeceğini veya öleceğini tahmin etmekle ilgilenirdi 

(Heller 1896: 45). Aynı zamanda Roma inancının erken dönemlerinde Nenia Dea’nın 

kültüne adanmış bir rahibe vardı ve bu rahibe kehanetle uğraşırdı; ancak kült kırsaldan 

Roma'ya taşındıkça, rahibe bir rahip oldu ve kehanet uygulaması sona erdi. 

Her hâlükârda, tanrıça, ölmek üzere olan her kişinin huzur içinde ölmesini sağla-

maya özen gösterirdi. Bu nedenle sık sık “Ölüm Tanrıçası” ile karıştırıldı, ancak aslında 

Nenia, insanların ölüm öncesi dönemiyle ilgilenirdi. Onun ezgileri eskiden cenazelerde 

değil, tedavisi olmayan kişi için ölüme doğru giderken söylenirdi; amacı ise, onu tatlı bir 

uykuya daldırarak öteki dünyaya yumuşak bir geçiş yapmasını sağlamaktı (Heller 1896: 

154). 

Tanrıça, sakinleştirici ve uyku getirici notalar üflediği bir çift flütle ve saçlarında 

mersin çelengi (ölülerin bitkisi) ile tasvir edilirdi. Genellikle ona, hayat ve ölümün dön-

güsel sırasını simgeleyen, solmuş güllerle tomurcukları birleştiren mersin dallarıyla saygı 

gösterilirdi. Tam da bu çift anlam nedeniyle, tanrıça, bebekleri uyutmak için söylenen 

şarkılarla da ilişkilendirilirdi; yani uyku ve bir tür uyku olan ölümle bağlantılıydı (Rüpke 

2007: 75). 

Böyle güçlü bir duygunun ve konunun Roma dini ve inancında bir kültü veya ta-

pınma alanı mutlaka olmalıdır. Bunun izlerini de yine antik kaynaklarda ve onların kop-

yalarından takip edebiliyoruz. Tanrıça Nenia’ya ait bir tapınma alanının varlığı Festus ve 

Paul metinlerinde açık bir şekilde görülmektedir. 

 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

80  http://www.millifolklordergisi.com 

 

Neniae deae sacellum extra portam Viminalem fuerat dedicatum.  

(Paul 155.30 L). 

"Tanrıça Nenia'ya, Viminal Kapısı dışında bir tapınak adanmıştı." 

Festus versiyonundan ise geriye kalanlar yalnızca başlangıç ve sondur, ancak bu ek-

sik bilgilerden de önemli veriler çıkartılabilir: 

"sacellum ultra portam [. . . . . . . . . . . . . . . . . .] 

[. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .]t aediculam." 

(Festus 123.45 L). 

Bu metin, Tanrıça Nenia'ya adanmış tapınağın yeri hakkında bilgi içermektedir an-

cak eksik olduğundan tam bir anlam bütünlüğü oluşturmak zordur. "Sacellum" küçük bir 

tapınak veya sunak anlamına gelirken, "aediculam" kelimesi de benzer bir anlam taşır; 

genellikle küçük bir tapınak veya kutsal alanı ifade eder. Paul’un ifadelerine dayanıldı-

ğında akla Tanrıça Nenia için bir tapınağın olduğu gelir. Ancak ana kaynak olan Fes-

tus’un parçalı da olsa kelimeleri analiz edildiğinde, sunağı olan bir kutsal alanın varlığını 

anlayabiliriz. 

Nenia Dea’nın tapınağı, Roma şehir surlarının dışında, Porta Viminalis yakınında 

yer alır ve bu yerleşim, Roma’nın ölümle ilgili ritüelleri şehir merkezinden uzak tutma 

geleneğini yansıtır (Smith 2003: 145). Ölümü günlük hayattan fiziksel olarak ayırma ih-

tiyacı, Romalıların ölüme karşı duyduğu belirsizliği ortaya koyar. Nenia Dea, büyük 

Roma mitolojilerinde sıkça yer almasa da kişisel kayıp yaşayanlar için önemli bir figür-

dür. Tanrıçanın cenaze ağıtlarıyla bağlantısı, Romalıların ölüleri anma ve ruhlarını ko-

ruma konusundaki odaklarını vurgular (Varro, De Lingua Latina V.76). 

Nenia Dea kültü, diğer Roma tanrılarının kültleri kadar yaygın olmasa da cenaze 

ritüelleri açısından önemli bir rol oynar. Kült, antik Roma toplumunda yas sürecinin ritü-

elleştirilmesinin ne denli önemli olduğunu da vurgular. Cenaze törenleri genellikle top-

lumsal bir olaydır ve ağıtlar hem ölüleri onurlandırmak hem de onların güvenli bir şekilde 

ahirete geçişlerini sağlamak için söylenir. Nenia Dea, bu ağıtları denetleyerek yas tutma-

nın duygusal ve ruhsal yönlerini koruyan bir tanrıça olarak görülür (Griffin 2019: 256). 

Roma kültüründeki cenaze ağıtları, kişisel kederin ifadesi olmasının ötesinde, aynı 

zamanda dini bir geleneğin önemli bir parçasıydı. Ağıtların ninnilerle olan bağlantısı dik-

kat çekicidir, çünkü bazı araştırmacılar, ninnilerin yatıştırıcı doğası ile cenaze ağıtlarının 

ölünün ruhunu rahatlatmadaki rolü arasında paralellikler kurmuştur. Bu anlamda Nenia 

Dea, yaşamın her iki ucunda, bir çocuğun ağlamasını yatıştırma ve yaşamını yitirmiş bi-

rinin yasını tutma sürecinde var olur (Heller 1896: 78). 

Roma dönemine ait cenaze ritüellerini ve ağıtları tasvir eden çeşitli kabartmalar ve 

heykeller bulunmaktadır (Smith 2003: 145). Bu tür kabartmalar, genellikle cenaze tören-

lerini, yas tutan insanları ve cenaze alaylarını göstermektedir (Wissowa 1902: 67). Bunlar 

arasında Roma mezar stelleri ve lahitlerde bulunan kabartmalar oldukça dikkat çekicidir 

(Lodge 1924: 110). Bu kabartmalarda, cenaze alayında müzisyenler, yas tutan kadınlar 

ve ölüye sunulan adaklar tasvir edilmiştir (Daviault 1981: 85). 

Roma dünyasında cenaze ritüellerine dair en önemli örnek “Tomb of the Haterii” 

olarak bilinen kabartmadır (Festus 1896: 178). Cesedin yatağa yatırılmasından sonra ya-

pılan ritüelleri yansıtan en önemli arkeolojik veri, Geç Flaviuslar-Erken Traianus Dö-

nemi’ne ait bu mermer kabartmalardır. Bu kabartmalar “Haterii Aile Mezarı” olarak ad-

landırılan bir mezara aittir. Kabartmaların birinde, yatakta ölen bir kişinin etrafında ger-

çekleşen ritüeller konu edilmiştir. Toga giymemesinden dolayı bir kadın olduğu anlaşılan 

kişinin cenazesi, bir evin atriumunda yer almaktadır. Atriumlu bir ev olduğu, eğimli ki-



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

http://www.millifolklordergisi.com 81 

 

remit örtülü çatının da betimlenmesinden anlaşılmaktadır. Süslemeli bir karyolanın üs-

tünde iki yatak üst üste konulmuş ve ölü bu yatağın üzerine sırtüstü yatırılmıştır. Ayak 

ucunda da muhtemelen vasiyetini yazdığı rulolar bulunur. Ölünün hemen yanında üç figür 

bulunmaktadır. Bu figürlerden erkek olan, elinde bir bez ile betimlenmiştir ve belki de 

ölenin çenesini bağlayacaktır. Erkeğin yanındaki iki kadın figürü de ellerini göğüslerinde 

birleştirmiş dövünmektedirler. Bu betimleme ile yas tutma sürecinde ağıt yakmanın nasıl 

yapıldığı da görülmektedir. Yatağın sol başında bir kadın flüt çalmakta, onun yanındaki 

kadın ise ellerini birleştirmiş ve üzüntülü hâlde betimlenmiştir. Böylelikle yakılan ağıtın 

müzikle, bir ezgiyle yapıldığı bu kabartma ile önerilebilir (Akçay 2020: 21-22). Bu ka-

bartma, Roma'nın erken imparatorluk dönemine ait ve bir cenaze törenini detaylı bir şe-

kilde tasvir eder (Arnobius 1905: 76). Bu tür eserler, ağıtların ve yas tutma sürecinin 

toplumsal ve dini önemini gösteren kanıtlardan biridir (Rogers 1995: 50). 

Roma cenaze ritüellerinin son aşaması, bir cenaze ağıtının söylenerek sonlandırıl-

masıydı. Bu ağıt, praefica olarak adlandırılan bir kadının önderliğinde, kiralanmış kadın 

ağıtçılardan oluşan bir grup tarafından icra edilirdi. Bu ağıt ritüeli, Antik Çağ kaynakla-

rında naenia olarak geçmektedir (Lodge 1924: 104). Bu terim, her dizede aynı melodik 

formüle veya aynı ton derecesine geri dönen yavaş, tekrarlayıcı bir şarkıyı ifade eder. 

"Festus”, kelimelerin anlamları üzerine Augustus döneminde antikacı Verrius Flac-

cus tarafından yazılmış De Verborum Significatu adlı eserin kısaltılmış bir versiyonudur. 

Ancak Lexicon, bu kaynaklardan türetilmiş çok değerli bilgileri içerse de, basit bir ansik-

lopedi olarak düşünülmemelidir. Girişlerin ana odağı kelimelerdir, özellikle de kelimele-

rin alışılmadık veya arkaik anlamlarını açıklar. Festus'ta Augustus Dönemi’nden sonraki 

yılların kültürünü yansıtan çok az şey bulunur (Festus 1896: 45). 

Festus’un metinleri eksik ve parçalı olmasına rağmen, Charlemagne’nin sarayında 

Paul the Deacon tarafından yazılmış bir özetin tam metnine sahibiz. Naenia bölümlerinin 

korunmuş olduğu metinlerde makaleyi zenginleştirecek birçok bilgi bulunmaktadır. Ör-

neğin; 
Nenia est carmen, quod in funere laudandi gratia cantatur ad tibiam. Sunt, qui eo 

uerbo finem significari putant. Quidam uolunt neniam ideo dici, quod uoci similior 

querimonia flentium sit. Quidam aiunt neniae ductum nomen ab extremi intestini 

uocabulo; Graeci enim neaton extremum dicunt; siue quod cordarum ultima nete 

dicitur, extremam cantio  nis uocem neniam appellarunt nenia,  

(Paul 155.27 L). 

"Nenia, bir cenazede flüt eşliğinde övgü amacıyla söylenen bir şarkıdır. Bazıları 

kelimenin anlamının 'son' olduğunu düşünür. Diğerleri, kelimenin bu şekilde oluş-

tuğunu çünkü sesin ağıt yakanların iniltilerine oldukça benzediğini söyler. Başka 

bazıları ise nenia kelimesinin, bağırsağın en uç kısmına karşılık gelen kelimeden 

türetildiğini söyler; çünkü Yunanca'da 'son' kelimesi neatos'tur; ya da son telin nete 

olarak adlandırılması gibi, müziğin en yüksek notasını nenia olarak adlandırmışlar-

dır." 

Bu metin, Latince bir terim olan "Nenia"nın, cenaze ritüellerinde flüt eşliğinde söy-

lenen övgü şarkısı şeklindeki kültürel işlevsel tanımını sunmakta ve bu kelimenin köke-

nine dair antik etimoloji tartışmalarını özetlemektedir. Bilimsel bir yorumla incelendi-

ğinde, metin, nenia'nın anlamına dair üç ana hipotezi barındırır: kelimenin doğrudan 'son' 

anlamına gelmesi ve cenaze ritüelindeki yerine işaret etmesi; kelimenin sesinin ağıt ya-

kanların iniltilerine benzemesinden kaynaklanan onomatopeik bir kökene sahip olması; 

ve Yunanca 'son' anlamına gelen νϵαˊτος (neatos) veya müziğin son teli olan νηˊτη (nete) 

kelimeleriyle ilişkilendirilerek, terimin Yunanca dil ve müzik terminolojisinden türedi-



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

82  http://www.millifolklordergisi.com 

 

ğini veya bu kavramlarla ilişkilendirildiği öne sürülebilir.  Bu metin, klasik filoloji, mü-

zikoloji ve dilbilim için önemlidir. Antik Roma ağıt geleneğindeki özel bir tür olan ne-

nia'nın işlevini gösterir. Ayrıca, kelimenin kökenine dair etimolojik tartışmaları yansıtır. 

Yunanca nete terimiyle olan güçlü bağ, nenia'nın müzikal-teknik bir kökene sahip olduğu 

hipotezini destekler. Bu nedenle metin, değerli birincil veya ikincil kaynak kanıtıdır. 

"Nenia est [carmen, quod in funere laudandi] gratia can[tatur ad tibiam. Ita enim ait 

Afra ] nius in Materter[ . . . . . . . . . . inter exse ] quias can i [abant neniam."  

(Daviault 1981: 37−47) 

"Nenia, [övgü amacıyla cenaze sırasında] flüt eşliğinde [söylenen bir ağıttır. Afra ] 

nius da Materter[is'te şöyle der: . . . . . . . . . . cenaze törenlerinde neniam söylüyorlardı." 

Aynı şekilde bu metin de cenaze ritüelleri esnasında Nenia’nın kullanımını ve içeri-

ğini açıklayan diğer bir kaynaktır. 

2. Ninninin Farklı Dillerde ve Kültürel Alanlarda Kullanımı 

Farklı dillerde ve kültürlerde kullanılan ninniler, sadece çocukları uyutma işleviyle 

sınırlı kalmaz, aynı zamanda ağıt geleneğinin taşıdığı duygusal ve toplumsal işlevleri de 

devralır. Ölünün ardından yakılan ağıtlar, yalnızca bir yas ritüeli olmanın ötesinde, aynı 

zamanda iyileşme, kayıp sonrası anlam bulma ve toplumsal bağları onarma aracı olarak 

görülür. Bu kadim ağıt yakma geleneği, insanın kayıplar karşısındaki acısını dile getirerek 

bu acıyı dönüştüren güçlü bir dildir. Ninniler de bu "dönüştürücü dilin" bir uzantısı olarak, 

hüzünlü temaları barındırarak hem geçmişin yankılarını bugüne taşır hem de geleceğe 

dair bir anlam yaratır. Ninniler bu bağlamda, annenin bireysel travmalarını veya toplum-

sal kaygılarını ifade ettiği, yas sürecinin terapötik yönünü taşıyan bir araç hâline gelir. 

Tıpkı ağıtların toplumların kültürel kimliğini şekillendirmesi ve ortak bir yas deneyimi 

etrafında bir araya gelmeyi mümkün kılması gibi, ninniler de ortak bir duygusal dil yara-

tarak nesiller arası duygusal aktarımı ve kültürel sürekliliği sağlar. Bu, ninni kavramının 

neden pek çok farklı dilde ve kültürde fonetik ve tematik benzerliklerle varlığını sürdür-

düğünü açıklar (Erdal 2025). 

Ninniler, çocuğun annesinin kucağında deneyimlediği ilk müzikal tecrübedir. Anne-

ler, hayatlarında gördükleri ve görmek istedikleri yansımaları, ninniler aracılığıyla çocuk-

larına uyumlu bir şekilde aktarırlar. Bu tür anlatımlar, çocuk yetiştirmenin doğası gereği 

tüm toplumlarda var olmuştur. Bu nedenle, tüm dillerde bu tür anlatımların izleri bulun-

makta ve aralarında fonetik (müzik ve dil zevki temelinde) benzerlikler bulunmaktadır. 

Bu bağlamda, farklı Türk topluluklarında 'ninni' kelimesinin karşılıkları şöyledir: 

Azerbaycan Türkleri 'laylay', Çağatay Türkleri 'elle' terimini kullanır. Kazak Türkleri 'be-

şik jırı', 'bişik cırı', 'bişik türküsü', 'eldim', 'eldiy' ifadelerini tercih ederken, Kerkük Türk-

menleri 'leyle', 'leylev', 'leyley' derler. Kırım Türkleri 'ayya (nanıy)', Türkmenler 'alley 

(hû – di)', 'huv di', 'höv dü', 'huv du', 'hu di (Allah de)' şeklinde kullanımlar yaparlar. 

Başkurtlar 'söngildök yırı', Kırgızlar 'aldey – aldey', 'beşik ırları', Kosova Türkleri 'nina', 

Özbekler 'önlö', Tatarlar 'bişik (böllü, cırı)', Uygur Türkleri 'öllöy', ülkemizdeki Farsak 

boyları ise 'nenni' kelimelerini kullanmaktadır. 

Afganistan'ın kuzeyinde yaşayan ve Moğol kökenli olmalarına rağmen Türkçe ko-

nuşan Hazaralar, 'ninni' için 'ilahiya' kelimesini kullanır. Almanlar 'wiegenlied' (ninne: 

beşik), Fransızlar 'berceuse', Araplar ise 'nenni', 'ninna' (tehmim, hemheme, becbece: 

ninni söylemek, bebek avutmak) terimlerini tercih eder. Bulgarlar 'nanni', Arnavutlar 'ni-

na', Farslar 'lâlâi', 'laylay' (edebi dilde 'nânû', 'nanû') derken, İngilizler 'lullaby', İsveç ve 

Norveçliler 'lulla', Ruslar 'yankanye', Yunanlar 'nannarismata', 'nani', İtalyanlar ise 'nin-

na', 'ninne', 'nenia' sözcüklerini kullanır. Latince'de ise 'nenice', 'noenia' kelimeleri yay-

gındır. 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

http://www.millifolklordergisi.com 83 

 

İngilizcede lullaby kelimesinin ninni olarak neden kullanılmış olabileceği de akla 

gelmektedir. Yunan ve Roma’nın merkezi olarak düşünülen Avrupa dillerinde genel kul-

lanım lullaby şeklindedir. Ancak bunun da cevabı tarihsel ve kültürel geçişlerde yatmak-

tadır. Lullaby terimi, Orta İngilizce lullen "uyutmak" kelimelerinden türemiştir ve ilk ola-

rak 1560 civarında kaydedilmiştir (Vos 2003:102). 

Halk etimolojisi, ninniyi "Lilith-Abi"den (İbranicede Lilith, git anlamına gelir) türe-

tir (Hines 2013: 74).  Yahudi geleneğinde, Lilith geceleri çocukların ruhlarını çaldığına 

inanılan bir iblisti. Lilith'e karşı korunmak için, Yahudi anneler çocuk odası duvarlarına 

"Lilith – abei" ["Lilith – git"] yazısı olan dört muska asarlardı (Hoy 2012: 54). Bu bilgiler 

doğrultusunda Avrupa dillerindeki lullaby kelimesi, Avrupa ve etkilediği dillerine Yahudi 

inancından türetilerek devşirilmiştir. 

3. Türk Dünyası Ninnilerinde Ölüm Temalı Ağıtlar 

Türk ninnileri hakkında çeşitli araştırmalar yapılmıştır. Bu alanda ilk önemli çalış-

mayı Macar bilim insanı Ignác Kúnos gerçekleştirmiştir. Kúnos'un halk edebiyatının 

farklı türleri üzerine derlediği ninniler, 1925 yılında İstanbul'da Türk Ninnileri adıyla ya-

yımlanmıştır (Kúnos 1925). 

Türk halk edebiyatının önemli bir parçası olan ninniler, sadece bebekleri uyutmak 

için söylenen basit ezgiler değil, aynı zamanda toplumun duygusal ve kültürel bir yansı-

masıdır. Bazı ninnilerde, özellikle de Anadolu'nun çeşitli bölgelerinde, ölüm teması ve 

ağıt niteliği taşıyan sözlere rastlanır. Bu makalede, ninnilerdeki ölüm temalı ağıtların kül-

türel bağlamını inceleyecek ve bu konudaki önemli kaynakları sunacağım (Boratav 

1984). 

Ninniler genellikle huzur, sevgi ve umut temalarını işlerken, bazı ninnilerde ölüm ve 

hüzün temaları da ön plana çıkar. Bu durum, annenin iç dünyasını, yaşadığı zorlukları ve 

içinde bulunduğu toplumsal koşulları yansıtır. Özellikle savaş, göç, kıtlık gibi zor dönem-

lerde anneler, duygularını ninniler aracılığıyla dile getirmişlerdir (Elçin 1998). 

Genellikle ninnilerde aşağıdaki temaların işlendiğini belirtmek mümkündür: 

Kayıp ve Yas: Annenin kaybettiği bir yakınına duyduğu özlem ve acıyı, bebek üze-

rinden dile getirmesi. 

Zor Hayat Koşulları: Fakirlik, hastalık veya savaş nedeniyle yaşanan sıkıntıların nin-

nilere yansıması. 

Gelecek Kaygısı: Bebeğin büyüdüğünde karşılaşabileceği zorluklar hakkında duyu-

lan endişenin ifade edilmesi. 

Ninnilerde ölüm teması, sadece bireysel duyguları değil, aynı zamanda toplumsal 

travmaları da yansıtır. Bu tür ninniler, bir nevi ağıt görevi görerek, kolektif hafızanın ko-

runmasına katkı sağlar. Ayrıca, bu ninniler aracılığıyla anneler, çocuklarına dünyadaki 

gerçekleri ve yaşamın zorluklarını aktarmaya çalışırlar. Türk ninnilerindeki ölüm algısı, 

annenin ölümü üzerine söylenen ninniler, babanın ölümü üzerine söylenen ninniler ve 

çocuğun ölümü üzerine söylenen ninniler olarak gruplandırılabilir (Türkdoğan 1972). 

Eşini kaybeden bir kadının karşılaşacağı zorluklarını ninnilerde anlatmıştır. Özel-

likle çocuklarıyla baş başa kalan bir kadın, eşinin ölümüne sessiz kalmayıp isyanını ve 

duygularını ninnilerine yansıtmaktadır. 

Ağla (Zeyneb)im ağla ninni, 

Kara yazmalar bağla ninni, 

Babası ölen çocuk hû, hû, 

Haydi bağrını dağla ninni! (Giresun)”  

(Çelebioğlu 1995: 88). 

 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

84  http://www.millifolklordergisi.com 

 

Eşini kaybetmiş bir kadın, küçük yaşta babasız büyüyen çocuğuna, yukarıdaki nin-

nide olduğu gibi içini döker. Evladını yitirmiş bir anne için ise, artık ninnilerinin sahibinin 

yok olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Sessiz sırdaşı olan çocuğunu kaybeden an-

nenin elinde sadece ninnileri kalır. Bebeği öldüğü hâlde ninniler söyleyen anne, aslında 

"Taş Bebek" efsanelerindeki gibi bebeğinin yaşadığına veya onu duymaya devam ettiğine 

inanır. Ve ninnileri ağıta dönüşürken hâlâ bebeğini uyutmak istercesine "ninni" kelime-

sini tekrar eder. 

Bebeğimin beşiği çamdan, 

Yuvarlandı düştü damdan, 

Bebek öldü ilk akşamdan. 

Ninni bebeğime e, e!..” (Konya)  

(Çelebioğlu 1995: 89) 

Türkler, İslamiyet öncesi dönemde kutsal saydıkları taşın değerini, İslam medeniye-

tine geçtikten sonra da korumayı sürdürmüşlerdir. Taş Bebek efsaneleri, İslamiyet önce-

sinden gelen taş kültürüyle ilgili inançların, şekil değiştirme, nitelik değiştirmeyle birlikte 

dramatik toplumsal olaylar aracılığıyla açığa çıkmasıdır. "Taş Bebek" efsanesi, Türk halk 

kültüründe derin acı, özlem ve anne sevgisinin gücünü anlatan bir hikâyedir. Efsaneye 

göre, çocuğunu kaybeden bir anne, evladının yokluğuna dayanamayarak her gün ona nin-

niler söyler ve dualar eder. Annenin bu derin sevgisi ve sarsılmaz inancı sonucunda, bir 

taş bebeğin canlandığına veya annenin hayal dünyasında evladıyla yeniden buluştuğuna 

inanılır. Bu hikâye, halkın olağanüstü olaylara olan inancını ve kayıp karşısındaki duy-

gusal tepkilerini yansıtır (Başgöz 2002). 

Kadınlar, eşlerini kaybedip dul kaldıklarında, çocuklarını yitiren anneler olarak ya 

da aile fertlerini kaybedip yalnız kalan gelinler şeklinde, ninniler aracılığıyla ağıtlarını 

yakarlar. Bu ağıtlar, toplumun inançlarını ve anlatılarını hatırlatan unsurlar barındırır. Ge-

ceyle gündüzü birbirine karıştıracak kadar derin acı yaşayan, sürekli ıstırap çeken ve uy-

kusuz kalan bu ninni söyleyenlerin ağıtları, önce uyutmaya çalıştıkları yavrularına, ardın-

dan da tüm dünyaya acı dolu bir sesleniştir. 

Akşamlar olmayaydı, 

Yıldızlar doğmayaydı, 

Ölüm Allah’ın emri, 

Ayrılık olmayaydı! 

Ninni yavruma ninni! (Adana)”  

(Çelebioğlu 1995: 329). 

Annenin ölümünün yer aldığı ninnilerde, çocuğun annesiz kalmasının verdiği acı 

dile getirilir. Bu acı, annenin ifadeleriyle bebeğin içinde bulunduğu zorlu durumu ele alır. 

Bebeğinin beşiğini sallayamayan anne, yavrusunun kötü muamele görmesinden ve ihti-

yaçlarının karşılanmamasından endişe duymaktadır: 

Akşam oldu ben yakamadım gazımı, 

Doya doya sallayamadım kuzumu, 

Kadir Mevla’m çirkin yazmış yazımı 

Uyu hey annesiz yavrum sen uyu, 

Uyu da ben sana ninni diyeyim! 

Yavrum senin annenin adı Münevver, 

Ben ölürsem yavrum seni döverler! 

Uyu hey annesiz yavrum sen uyu, 

Uyu da ben sana ninni diyeyim!  

(Çelebioğlu 1995: 88). 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

http://www.millifolklordergisi.com 85 

 

Annesini yitirmiş bebeklere genellikle annenin ağzından ninniler söylenir. Bu nin-

nilerde, annenin çocuğu için tasarladığı ancak hayata geçiremediği hayaller dile getirilir. 

Aşağıdaki ninnide, bir anne evladı için bir salıncak kurmuş fakat onu gönlünce sallaya-

mamanın hüznünü yaşamaktadır. Her anne, çocuğunun büyüyüp belli bir yaşa gelerek 

kendi ayakları üzerinde durmasını görmeyi arzular. Ancak, evladı henüz bebekken ondan 

ömür boyu ayrı kalması, anneye bu ninniyi söyletir: 

Yavrum sana asmaya kurdum salıncak 

Eline de verdim bir şeker ile oyuncak 

Yavrum seni sallayamadım doyuncak 

Uyu hey annesiz yavrum sen uyu, 

Uyu da ben sana ninni diyeyim!  

(Artun 1998: 171). 

Ebeveynlerin hayattaki en büyük dileği, çocuklarının hem ruhsal hem de bedensel 

açıdan sağlıklı bireyler olarak büyümelerini görmek ve kendi ayakları üzerinde durmala-

rını sağlamaktır. Ancak, çocuğun kaybı bu umutların tümünü yıkmakta ve ebeveynlerin 

hayata bakışını derinden olumsuz etkilemektedir. Aşağıdaki ninni, oğlunu kaybeden bir 

annenin yaşadığı derin acıyı ifade etmektedir. Anne, "oğlum" diyerek evladını büyütme 

ve onun ilerleyen yaşlarda kendi kazandığı parayla ekmeğini yiyip iyi günlerini görmesini 

hayal ederken, çocuğunu henüz bebekken kaybetmiş olmanın yarattığı boşluk ve umut-

suzlukla mücadele etmektedir. Çocuğunun olmadığı bir dünyada yaşamak, anne için an-

lamsız hale gelmekte ve yaşam beklentilerini, sevinçlerini yitirmesine neden olmaktadır: 

Oğul oğul diyemedim, 

Ekmeğini yiyemedim, 

Sensiz dünyayı nideyim? 

Ninni yavrum ninni ninni!  

(Çelebioğlu 1995: 94). 

4. Nenia Dea Kültü ve Ağıt Geleneğinden Ninniye: Tematik ve İşlevsel                

Kesişimler 

Bu makalenin odak noktası, Roma mitolojisindeki Nenia Dea kültü ile ilişkili cenaze 

ağıtları ve çeşitli kültürlerdeki ninniler arasında doğrudan bir "nedensel köken" ilişkisi 

kurmaktan ziyade , "yas ve yatıştırma" temaları etrafında şekillenen işlevsel ve tematik 

örtüşmeleri incelemektir.  

1. bölümde detaylandırıldığı üzere, Nenia Dea, Roma'da hem ölülerin ruhlarını hu-

zura kavuşturmak hem de yas tutanların acılarını hafifletmek amacıyla söylenen ağıtların 

tanrıçası olarak tanımlanır. Tanrıça, ölmek üzere olan kişiyi tatlı bir uykuya daldırarak 

öteki dünyaya yumuşak bir geçiş sağlamayı amaçlayan sakinleştirici ezgilerle ilişkilendi-

rilmiştir. Bu rol, tanrıçanın aynı zamanda bebekleri uyutmak için söylenen şarkılarla iliş-

kilendirilmesine, yani "uyku ve bir tür uyku olan ölümle" bağlantılı olmasına yol açmıştır. 

Bu noktada, Roma ölü kültündeki nenia (ağıt/cenaze şarkısı) terimi ile çeşitli diller-

deki ninni (uyku şarkısı) kelimesi arasındaki tematik kesişim ve işlevsel evrim, kültürel 

bir miras aktarımı olasılığını destekleyen önemli bir analitik zemin sunmaktadır. Nae-

nia'nın, cenazelerde tekrarlayıcı ve yavaş bir melodiye sahip olması, ninnilerin tekrar 

eden söyleyiş yapısıyla fonetik ve ritmik bir benzerlik gösterir. Dahası, naenia'nın temel 

işlevi, hem ölüyü huzura kavuşturmak hem de yaşayanları yatıştırmak iken, ninnilerin 

temel işlevi de çocuğu sakinleştirmek ve uyutmaktır. Bu yatıştırma işlevinin temelinde, 

her iki formun da müziğin ve ritmin insan ruhu üzerindeki sakinleştirici gücünü kullan-

ması yatar. 

 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

86  http://www.millifolklordergisi.com 

 

Bu ortak zemin, makalenin 4. bölümünde incelenen Türk ninnilerinin "hüzünlü te-

malar içermesi ve ölüme dair metaforlarla bezenmesi" ile daha da güçlenir. Türk ninnileri, 

sadece bir uyku şarkısı olarak değil, aynı zamanda annenin kaybettiği yakınına duyduğu 

özlemi, zor hayat koşullarını ve gelecek kaygısını dile getiren, yani bir nevi "ağıt" görevi 

gören bir kültürel hafıza taşıyıcısı olarak işlev görür. Tıpkı Roma cenaze ritüellerindeki 

ağıtların toplumsal kederi düzenlemesi gibi, Türk ninnilerindeki ölüm temalı öğeler de 

bireysel acıların ve toplumsal travmaların ifadesi olabilir. Bu tematik paralellikler, farklı 

kültür ve coğrafyalarda (Roma ve Türk dünyası) "yas ve yatıştırmanın ortak dili" olarak 

müziğin nasıl evrensel bir formül oluşturduğunu gösteren bilimsel bir analizi mümkün 

kılar. 

Bu analitik çerçeve, Nenia Dea kültü aracılığıyla Batı'da ritüelleşen "ağıt-yatıştırma" 

döngüsünün, Türk ninnilerinde annenin iç dünyasına ve kolektif belleğe entegre olan "hü-

zünlü-yatıştırıcı" bir form olarak devam ettiğini ortaya koyar. Bu bağlamda, 4. bölümde 

ele alınan Türk ninnilerindeki ölüm temalı ağıt örnekleri, Roma'daki nenia formunun iş-

levsel ve duygusal izlerini taşıyan bir kültürel devamlılığın tematik yansımaları olarak 

değerlendirilebilir. 

Sonuç  

Roma ölü kültünde Nenia Dea ile ilişkilendirilen cenaze ağıtları, yalnızca bireysel 

bir yas ifadesi olmaktan öte, ölünün ruhunu huzura kavuşturmayı ve toplumun ortak ke-

derini düzenlemeyi amaçlayan ritüel bir pratik olarak öne çıkar. Bu ağıtlar, ölümle yaşam 

arasındaki geçişi yumuşatmak için müzikal ve sözlü bir araç olarak işlev görürken, Roma 

toplumunda kolektif bir anma ve duygusal rahatlama zemini sunar. Nenia Dea’nın bu 

ritüellerdeki rolü, yas sürecini bir tanrıçanın himayesine bağlayarak, ağıtların dini ve top-

lumsal boyutunu güçlendirir. Öte yandan, Türk kültüründe ninniler, bebekleri uyutma iş-

levinin çok ötesine geçerek, annelerin kişisel acılarını, kayıplarını ve toplumsal hafızayı 

aktardığı bir sözlü gelenek olarak varlığını sürdürür. Ölüm, ayrılık ve hüzün temaları, 

Türk ninnilerinde sıkça görülen motifler olarak, bu ezgilerin yalnızca birer çocuk şarkısı 

değil, aynı zamanda derin bir duygusal anlatım biçimi olduğunu ortaya koyar. 

Folklor teorisyeni Alan Dundes, sözlü geleneklerin bireylerin ve toplulukların duy-

gusal deneyimlerini ifade etme ve koruma konusundaki gücünü vurgular. Bu perspektif, 

Roma’daki cenaze ağıtları ile Türk ninnileri arasındaki tematik kesişimi anlamak için 

önemli bir çerçeve sunar. Her iki gelenek, farklı kültürel bağlamlarda olsa da, yas ve ya-

tıştırma gibi insan yaşamının evrensel unsurlarını paylaşır. 

Roma’da ağıtlar, bir cenaze ritüeli sırasında toplumu bir araya getirerek ölümü an-

lamlandırma ve duygusal bir denge sağlama aracı olurken, Türk ninnileri, annelerin iç 

dünyasından doğan hüzünlü ezgilerle hem bireysel travmaları dillendirir hem de kolektif 

belleği nesilden nesile taşır. Örneğin, Türk ninnilerinde sıkça rastlanan ölüm temaları, 

savaş, göç veya kayıp gibi toplumsal zorlukların bir yansıması olarak görülebilir; bu da 

ninnilerin yalnızca bireysel bir rahatlama değil, aynı zamanda kültürel bir süreklilik sağ-

lama işlevi taşıdığını gösterir. 

Bu çalışma, Nenia Dea’nın ağıtları ile Türk ninnileri arasında bir köken bağı aramak 

yerine, her iki geleneğin yas ve yatıştırma temalarındaki ortak yönlerini tematik bir bakış 

açısıyla incelemeyi amaçlamıştır. Roma ölü kültünde ağıtlar, ritüel bir çerçeveye oturtu-

larak toplumsal bir yas pratiği olarak şekillenirken, Türk ninnileri, sözlü gelenek içinde 

annelerin duygusal dünyasını dışa vuran bir araç haline gelmiştir. Her iki form da, müzi-

ğin ve ritmin insan ruhunu sakinleştirme ve acıyla başa çıkma süreçlerindeki evrensel 



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

http://www.millifolklordergisi.com 87 

 

gücünü yansıtır. Roma ağıtları, ölümün kaçınılmazlığını kabul eden bir toplumun duygu-

sal tepkisini düzenlerken, Türk ninnileri, annelerin çocuklarına sunduğu huzurun yanı sıra 

kendi hüzünlerini de dile getirir. 

Bu makalenin iki türü, ninni ve ağıtı, farklı kültürel bağlamlarda birlikte düşünme-

sinin bilimsel temeli, her iki formun da evrensel bir "huzur sağlama" işlevine sahip olma-

sıdır. Antik inanışlarda sıklıkla karşımıza çıkan uyku-ölüm metaforu, bu birlikteliğin en 

güçlü kültürel zeminini oluşturur; uyku geçici bir ölüm, ölüm ise ebedi bir uyku olarak 

görülür. Dolayısıyla, Nenia Dea'nın ağıtları ruhu ebedi uykuya hazırlarken, ninniler de 

bebeği gündelik uykunun dinginliğine davet eder. Bu analitik bakış açısı, ninni ve ağıtın 

salt biçimsel benzerliklerden ziyade, insanın yaşamın iki ucunda (başlangıçta ve sonda) 

tecrübe ettiği en yoğun duygusal durumları (acı ve dinginliği) müzikle yönetmek için 

kültürlerarası alanda geliştirilmiş ortak bir duygusal düzenleme mekanizması olduğunu 

kanıtlamaktadır. Bu nedenle, iki türü birlikte incelemek, insanlığın acıyı ve bilinmezliği 

anlama çabasındaki sürekliliği ortaya koyan temel bir metodolojik yaklaşımdır. 

Bu bağlamda, her iki gelenek, insanlığın acıyı anlamlandırma ve huzur arama çaba-

larının farklı ama birbiriyle örtüşen ifadeleri olarak değerlendirilebilir. Nihayetinde, 

Roma ve Türk gelenekleri arasındaki bu tematik yakınlık, kültürel pratiklerin derinliğini 

ve çok katmanlılığını gözler önüne serer. Yas ve yatıştırma, yalnızca bu iki kültüre özgü 

değil, insan deneyiminin evrensel bir parçasıdır; bu nedenle, ağıtlar ve ninniler, farklı 

toplumlarda farklı biçimler alsa da, ortak bir duygusal zeminde buluşur. Bu çalışma, nin-

niler ve ağıtlar üzerine yapılacak daha geniş araştırmalar için bir zemin sunarken, sözlü 

geleneklerin insan yaşamındaki duygusal ve kültürel işlevlerini anlamaya yönelik yeni 

sorulara kapı aralar. Roma ölü kültü ve Türk ninnileri, birbirinden bağımsız bağlamlarda 

gelişmiş olsalar da, müziğin ve ritüelin insan ruhundaki izlerini keşfetmek isteyenler için 

zengin bir inceleme alanı sunmaya devam etmektedir. 
 

YAZARLARIN KATKI DÜZEYLERİ: Birinci Yazar %100.   

ETİK KOMİTE ONAYI: Çalışmada etik kurul iznine gerek yoktur.   
FİNANSAL DESTEK: Çalışmada finansal destek alınmamıştır. 

ÇIKAR ÇATIŞMASI: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır.  

 

KAYNAKÇA 

Akçay, Tuna. Roma Dünyasında Ölüm. Selenge Yayınları, 2020. 

Arnobius. Adversus Nationes. Ed. Charles Marchant. Cambridge: Cambridge University Press, 1905. 
Artun, Erman. Tekirdağ Halk Kültürü Araştırmaları. Tekirdağ: Tekirdağ Genç Yöneticiler ve İş Adamları Der-

neği Yayınları, 1998. 

Başgöz, İlhan. Anadolu Türk Halk Hikâyeleri. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 2002. 

Boratav, Pertev Naili. Türk Halk Edebiyatı. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1984. 

Cunbur, Müjgan. Karacaoğlan. İstanbul: Çağrı Yayınları, 2001.  

Çelebioğlu, Amil. Türk Ninnileri. Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 1982. 
Daviault, Andre. Comoedia togata: fragments. Paris: Les Belles Lettres, 1981. 

Dundes, Alan. The Study of Folklore. Englewood Cliffs, NJ: Prentice-Hall, 1965. 

Elçin, Şükrü. Türk Halk Edebiyatına Giriş. Ankara: Akçağ Yayınları, 1998. 
Erdal, Tuğçe. Yaşamın İki Yüzü: Ağıt ve Ötesi Kayıp Sonrası Yaşanan Travmanın İyileşmesinde Ağıt. İstanbul: 

İdeal Kültür Yayınları, 2025. 

Eren, Hasan. Türk Dilinin Etimolojik Sözlüğü. Ankara: Bizim Büro Basımevi, 1999. 
Festus, Sextus Pompeius. De Verborum Significatu. Leipzig: Teubner, 1896. 

Gelb, İrving Joseph. “The Name of the Goddess Innin”, Journal of Near Eastern Studies, C.19. Cilt, 2 (1960): 

72-79. 
Griffin, Jasper. The Roman Funeral and Its Symbolism. Oxford: Oxford University Press, 2019. 

Heller, Ernst. Tod und Ritus im alten Rom. Leipzig: Teubner, 1896. 

Hines, Kathleen. The art of the musical zz: Cultural implications of lullabies around the world [Yayımlanmamış 

lisans tezi]. Wofford College. 2013.  



 

Millî Folklor, 2025, Yıl 37, Cilt 19, Sayı 148 

 

88  http://www.millifolklordergisi.com 

 

Hoy, Emme. "How do shifting depictions of Lilith, 'The First Eve', trace the contexts and hegemonic values of 
their times?", Teaching History 46.3, 2012: 54-57.  

Kaşgarlı Mahmud. Divânü Lugâti't-Türk (Çev. Besim Atalay). Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 1985. 

Kúnos, Ignác. Türk Ninnileri. İstanbul: Kanaat Kütüphanesi, 1925. 
Lodge, Gonzales. Lexicon Plautinum II. M–Z. Hildesheim: Olms, 1924. 

Nişanyan, Sevan. Sözlerin Soyağacı: Çağdaş Türkçenin Etimolojik Sözlüğü. İstanbul: Adam Yayınları, 2010. 

Ölmez, Mehmet. "Türkiye'de Türkçenin Etimolojisi Üzerine Yayımlanan Makaleler." Kebikeç, 6 (1998): 178-
180. 

Rogers, Edward. Diffusion of Innovations. New York, NY: The Free Press, 1995. 

Rüpke, Jörg. Religion of the Romans. New York: Polity Press. 2007. 
Smith, William. A Dictionary of Greek and Roman Antiquities. London: John Murray, 2003. 

Türkdoğan, Orhan. Türk Ninnileri Üzerine Bir İnceleme. İstanbul: Ötüken Neşriyat, 1972. 

Varro, Marcus Terentius. De Lingua Latina. Ed. Roland Kent. Cambridge: Harvard University Press, 1938. 
Vos, Gail De; Harris, Merle; Lottridge, Celia Barker. Telling Tales: Storytelling in the Family. University of 

Alberta, 2003. 

Wissowa, Georg. Religion und Kultus der Römer. München: C. H. Beck, 1902. 
 

 


