
 
 

 

 

 
 
 

  ŞEFİKA NUR CANIVAR   
(Sorumlu Yazar-Corresponding Author) 
 
Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi, 
Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, Karaman 
Türkiye. 
Karamanoğlu Mehmetbey University, Faculty 
of Literature, Department of History Karaman, 
Türkiye. 
sefikanur.cnvr@gmail.com  

   
 
 

 

Araştırma Makalesi Research Article                                DOI: 10.5281/zenodo.15697159  
 

18. Yüzyılda Bir Bezirgânin Yaşamı: Tekirdağlı Ermeni Bezirgân 
Simavon’un Terekesi 

  The Life of a Bazirgan in the 18th Century: The Probate Record Of The Armenian 
Bazirgan Simavon of Tekıṙdağ 
 

 

Öz 
Tekirdağ, 18. yüzyılda başkente yakınlığı ile büyük önem arz eden küçük ama kozmopolit 
bir liman şehriydi. Burada Türkler, Rumlar, Yahudiler ve 16. yüzyılda Celali isyanlarıyla 
birlikte şehre göç etmeye başlayan Ermeniler bir arada yaşamaktaydı. Ermeniler, 
Tekirdağ’da genellikle kendi mahallerinde yaşamakta, çarşı ve mahallerde işletme sahibi 
olarak çeşitli meslekleri icra etmekteydi. Ermenilerin icra ettiği mesleklerden biri de 
bezirgânlıktı. Çalışmada ele alınan Bezirgân Simavon özellikle kumaş tedarikinde 
ustalaşmış bir tacirdi. Simavon’un mesleği ve hayatı hakkında bilgi edinilmesini sağlayan 
kaynak Rodosçuk Şer’iyye Sicillerinde yer alan 2 Eylül 1769 tarihli tereke kaydıdır. Bahsi 
geçen kayıttan elde edilen veriler doğrultusunda Simavon’un özel ve iş hayatını inceleyen 
bu çalışma, Ermenilerin Tekirdağ şehrindeki gündelik hayatı hakkında bilgi vermeyi, 
şehirde satılması hedeflenen eşyaları göstererek maddi kültür dünyasına dair örnek 
sunmayı ve ayrıca Ermenilerin icra ettiği bir mesleği tanıtmayı amaçlamaktadır. Bu sayede 
çalışma, toplumun sınıfsal farklılıkları hakkında karşılaştırma imkânı sağlayan verileri 
ortaya çıkarmakta ve hem kendi cemaati içinde hem de diğer gruplar arasında önemli 
simalardan biri olan Simavon’un maddi dünyasını okuyucuya açmaktadır.  

Anahtar Kelimeler: Osmanlı Devleti, Tekirdağ, Ermeni, Bezirgân, Tüccar, Tereke.  
 

Abstract 
Tekirdağ was a small but cosmopolitan port city of great importance in the 18th century, 
due to its proximity to the capital. Turks, Greeks, Jews, and those Armenians, who started 
migrating to the city during the 16th century following the Jalali rebellions, lived together. 
Armenians generally lived in their own neighborhoods in Tekirdağ and worked in various 
professions as business owners in the marketplaces and certain localities. One of the 
professions performed by Armenians was trade, particularly in the form of bezirgânlık 
(merchant trading). The focus of this study, Bezirgân Simavon, was a skilled merchant 
specializing in the supply of fabrics. The source that provides information about Simavon's 
profession and life is the estate (tereke) record dated September 2, 1769, from Rodosçuk 
Court Registers. Based on the data obtained from this record, this study examines 
Simavon’s private and professional life, aims to provide information about the daily life of 
Armenians in Tekirdağ, offers examples of material culture by displaying goods that were 
intended to be sold in the city, and introduces a profession practiced by Armenians. In 
this way, the study uncovers data that allows for a comparison of the social class 
differences and opens the material world of Simavon, an important figure both within his 
community and among other groups, to the reader.  

Keywords: Ottoman Empire, Tekirdağ, Armenian, Bazirgan, Merchant, Probate. 

 
 
Geliş Tarihi/Received                  22.12.2024 
Revizyon Tarihi/Revision            24.01.2025 
Kabul Tarihi/Accepted                25.02.2025 
Yayın Tarihi/Publication Date   30.06.2025

 

 
 
 

 
Atıf:

 

Canıvar, Şefika Nur. 18. Yüzyılda Bir 
Bezirgânın Yaşamı: Tekirdağlı Ermeni 
Bezirgân Simavon’un Terekesi”. Tarih ve 
Tarihçi, 4, sy.1 (Haziran 2025): 38-53. 
 
 
Cite this article: 
Canıvar, Şefika Nur. “The Life of a 
Bazirgan in the 18th Century: The 
Probate Record of The Armenian 
Bazirgan Simavon of Tekıṙdağ”. History 
and Historian, 4, issue.1 (June 2025): 38-
53. 
 
 
 
 

 
Content of this journal is licensed under a Creative 
Commons Attribution-Noncommercial 4.0 
International License. 

 



 
Tarih&Tarihçi (2025) Haziran 

 
39 

 

 

Giriş 
 

Osmanlı Devleti topraklarına dâhil olduğu sırada (1367) küçük bir kasaba olan Tekirdağ, İstanbul’un fethinden sonra 
sahip olduğu liman ve karayolları sayesinde önemli bir ticaret merkezi haline gelmiştir. İstanbul’dan denizyoluyla getirilen 
askeri malzemeler buradan karayoluyla Edirne’ye ve Balkanlar’a sevk edilmiş, Edirne’den karayoluyla gelen mallar da deniz 
yoluyla İstanbul’a gönderilmiştir. Bu sayede Tekirdağ, İstanbul ve Balkanlar arasında adeta bir köprü haline gelmiştir. Tahıl 
üretimi açısından da oldukça büyük bir öneme sahip olan şehir, farklı üretim merkezlerinden getirilen ihtiyaç fazlası malların 
depolandığı ve ihtiyaca göre İstanbul’a ya da diğer şehirlere gönderildiği bir liman olmuştur. Tahıl ve gıda ürünlerinin yanı 
sıra Samakov’dan demir ürünleri de limana sevk edilmekteydi. Tekirdağ’ın hem tarımsal gelişmişliği hem de ticarî 
potansiyelinin her geçen gün artması zamanla nüfusuna da etki etmiş, burada bulunan iş imkânları pek çok yerleşim 
yerinden Tekirdağ’a göçü hızlandırmıştır. Öyle ki Tekirdağ, Osmanlı Devleti topraklarına dâhil edildiğinde 4.000 kişinin 
yaşadığı küçük bir yerleşim yeri iken, 18. yüzyılda bu miktar 10.000’e ulaşmıştır.1 Nüfusun her geçen gün artması Tekirdağ’ın 
çok kimlikli bir yapıya da dönüşmesine katkı sağlamıştır. Böylece şehirde Türkler, Ermeniler, Yahudiler gibi farklı etnik 
kimliklere ve dinlere mensup topluluklar bir arada yaşama şansını bulmuşlardır.2 

 
Tekirdağ’da yaşayan bu grupların birbirleriyle olan ilişkileri, kendi cemaatleri ve aile içi durumları gibi pek çok konuda 

Rodosçuk Şer’iyye Sicilleri önemli bilgiler sunmaktadır. Kadıların mahkeme kaydı olan bu siciller, Osmanlı Devleti'nin siyasi, 
sosyal ve idari tarihini aydınlatan önemli kaynaklardan biridir. Sicillerin içinde yer alan tereke defterleri ise biyografi, servet 
düzeyleri, iktisadî tarih, demografik yapı, kültür çeşitliliği gibi pek çok konuyu içinde barındıran, ölen kimsenin geride 
bıraktığı mülklerini, eşyalarını, nakit paralarını, alacaklarını ve vereceklerini tespit eden, vârisler arasında taksim eden 
mahkeme kayıtlarıdır.3 Bu çalışma da Ermeni toplumu içinde ön planda bulunan geniş çaplı ticaretle uğraşan bir bezirgânın 
hayatı Tekirdağ mahkemesine kaydedilen terekesi sayesinde ortaya çıkmıştır. Ermeni Bezirgân Simavon’un 2 Eylül 1769 
tarihli tereke kaydı 7390 numaralı Rodosçuk Şer’iyye Sicili’nde 65b-67a sayfaları arasında yer almaktadır.4 Simavon’un 
terekesi Tekirdağ’ın önemli aktörlerinden olan Ermenilerin yaşamlarına dair fikir vermekte, Ermeni toplumunda servet 
sahibi bir tüccarın yaşam koşullarına, gündelik hayatta kullandığı ve sattığı ürünlere odaklanarak mesleği tacirlik olan 
Ermeniler hakkında bir örnek oluşturmaktadır.5  

 
Mevcut literatürde 17. yüzyılda, şehirdeki gayrimüslimlerin sosyal ve iktisadî hayatlarını gündeme getiren bir tez 

çalışmasında Ermenilerin mesleklerine kısaca temas edilmektedir.6 Tekirdağ özelinde Ermenilerin 20. yüzyıldaki nüfusları 

                                                             
1Kadir Güldür, “Tereke Defterlerine Göre Rodosçuk Kazâsında Sosyo-Ekonomik Hayat (1788-1790)” (Yüksek Lisans Tezi, Balıkesir Üniversitesi, 2016), 15-
18. 
2Pınar Doğanay, “Arşiv Belgeleri Işığında Rodoscuk’ta Demografik Yapı (1785-1839)”, Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, sy. 67 (Ocak, 
2021): 230-231. 
3Kenan Yıldız “Terekeler Neyi Derler? Miras Kayıtlarının Taşıdığı Miras Üzerine Bir Değerlendirme”, içinde Terekeler, Neyi Derler? ed. Kenan Yıldız, 
(İstanbul: Ketebe Yayınları, 2023), 155-157; İsmail Erünsal, “Terekelerin İzinde Osmanlı Araştırmaları”, içinde Terekeler Neyi Derler?, ed. Kenan Yıldız, 
(İstanbul: Ketebe Yayınları , 2023),  29. 
4Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi (BOA), Rodoscuk Şer’iyye Sicilleri (RŞS), 7390, 65b-67a.  
5Ermeni tüccar bir aile hakkında bilgi veren çalışma için bk. Metin Ünver “Azaryanlar: Osmanlı Devlet'inin Son Döneminde Bir Ermeni Tüccar Aile”,  19.-
20. Yüzyıllarda Türk Ermeni İlişkileri Sempozyumu-Kaynaşma-Kırgınlık-Ayrılık-Yeni Arayışlar, (Ocak 2015) 97-115; Nahçıvan’ın Agulis köyünün tüccar 
Ermeni ahalisi hakkında bilgi veren çalışma için bk. Ömer Çakmak, “On Yedinci Yüzyılda Osmanlı Topraklarında Bir Tüccar Grubu: Agulisli Ermeni 
Tüccarlar”, Ermeni Araştırmaları Dergisi, sy. 67 (Aralık, 2020): 157-179; İzmir’in bir hanında kimsesiz şekilde vefat eden bir Ermeni tüccarın terekesi için 
bk. Serap Yılmaz, “İranlı Ermeni Bir Tüccarın Terekesi ve Ticari Etkinliği Üzerine Düşünceler”, Tarih İncelemeleri Dergisi, sy. 1, c.7 (Haziran,1997): 191-
215; Bir Ermeni ailesinin ticaret ve sarraflığı üzerine bk. Gökçen Coşkun Albayrak, “Osmanlı’da Bezirgân Sarraflar, Saray ve Devlet: Köçeoğlu Şirketinin 
Müşteri Profili”, İstanbul Medeniyet Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi (İSMUS) V, sy. 2  (2020): 1-26. 
6Yakup Şahiner, “Rodosçuk’ta Gayrimüslimler: 1640-1648 (Şer’iyye Sicillerine Göre)” (Yüksek Lisans Tezi, Atatürk Üniversitesi, 2018), 113-118. 



 
40 

 
Tarih&Tarihçi (2025) Haziran 

 

 

Balkan ve Birinci Dünya Savaşlarındaki durumlarının anlatıldığı bir çalışma da bulunmaktadır7. Bu noktada ele alınan 
çalışmanın literatürdeki Tekirdağ çalışmalarına katkı sağlayacağı da düşünülmektedir.  

 
1. Tekirdağ’da Ermeniler  
16. yüzyılda Anadolu’da baş gösteren Celâli İsyanları, bazı şehirlerin demografik yapısını ciddi şekilde etkilemiştir. 

İsyanların sebep olduğu korku ve güvensizlik ortamında Anadolu insanı büyük şehirlere göç etmeye başlamış, bu göçlere ev 
sahipliği yapan şehirlerden biri de Tekirdağ olmuştur. Celâli İsyanları ile şehre göç edenler arasında Ermeniler de 
bulunmaktadır. İlk zamanlarda Tekirdağ’a göç eden Ermeniler burada yeni bir mahalle oluşturacak kadar kalabalık 
olmadıklarından Rum mahallelerinde yaşamaya başlamışlardır.8 17. yüzyılda daha büyük gruplar halinde Tekirdağ’a göç 
eden Ermeniler yeni bir mahalle kuracak kadar burada varlık göstermişlerdir. Nüfusları artan Ermeniler, Yeni Mahalle ve 
Yanik (Banik) adında iki Ermeni mahallesi oluşturmuşlardır.9 Ayrıca Tuti Hatun Mahallesi’nde de Ermeni nüfus 
bulunmaktadır.10 Celâli isyanlarının bastırılmasının ardından devlet, Ermenileri eski yurtlarına geri döndürmek istediyse de 
burada yeni bir yaşam kurmuş olduklarından Ermeniler, devletin geri gönderilme taleplerine sıcak bakmamışlardır.11 

18. yüzyılda Tekirdağ’da birkaç farklı mahallede yaşayan Ermeniler, çok ciddi husumetler bulunmadan Müslümanlarla 
birlikte yaşamışlardır.12 Nitekim bazı Ermeniler Müslüman olmuş,13 bazıları Müslümanlara evini ve bağını satmıştır.14 Öyle ki 
Ermeniler ile Müslümanlar arasındaki ticari faaliyetler sadece gayrimenkul satışlarıyla sınırlı kalmamıştır. Ermeniler 
Tekirdağ’da üzüm ticareti yapmak için şirket kurmuşlar, buğday ve arpa ticareti yapmak için de Müslümanlarla ortak 
olmuşlardır.15 Dahası Ermeniler, İslâm mabetlerinin yapımında iş başı yapmış,16 Müslüman mahallesinde meyhane 
açabilmiş17, yaşadıkları mahallelerde kiralık odalara sahip olmuşlardır.18 

Komşuluk, ticaret ve geçim kaynakları üzerinden Tekirdağ’da diğer etnik gruplarla ilişkiler kuran Ermeniler, çeşitli 
mesleklerle geçimlerini sağlamışlardır. Kalaycılık, hallaçlık, terzilik, çiftçilik, sarraflık, çarıkçılık, hamam işletmeciliği, 
barutçuluk ve berberlik Ermenilerin yaptıkları mesleklere örnektir.19 Ermenilerin faaliyet gösterdiği mesleklerden biri de 
tacirliktir. Çalışmaya konu olan Simavon adlı Ermeni de çeşitli ticarî meta satışı ile ilgilenen bir bezirgândır. Bezirgânlar, 
genellikle “ipek ve kumaş başta olmak üzere ticaret işleriyle uğraşan kimselerdir”. Bununla beraber Ermeniler, 16. yüzyıla ait 
Osmanlı kanunnâmelerinde “ticaret erbabı seyyar tüccar ve zengin tüccar” olarak da anılmışlardır. Bezirgânlar büyük 

                                                             
7 Recep Karacakaya, “Tekirdağ Ermenileri (1908-1918)”, içinde Rodosto’dan Süleymanpaşa’ya Tekirdağ-Uluslararası Tekirdağ Tarihi Sempozyumu 
Bildirileri (26-27 Mart 2015), ed. Murat Yıldız (İstanbul: Kitapevi Yayınları, 2016), 351-362. 
8Hacer Ateş, “Kuzey Marmara Sahilleri ve Ard Alanında Şehirleşmenin Tarihi Süreci: XVI.-XVII. Yüzyıllarda Tekirdağ ve Yöresi” (Doktora Tezi, İstanbul 
Üniversitesi, 2009), 111. 
9 Karacakaya, “Tekirdağ Ermenileri (1908-1918)”, 351; Ateş, “Kuzey Marmara Sahilleri ve Ard Alanında Şehirleşmenin Tarihi Süreci: XVI.-XVII. Yüzyıllarda 
Tekirdağ ve Yöresi”, 111-112 
10 Emine Cengiz, “1751 No’lu Rodoscuk (Tekirdağ) Şeriye Sicili Transkripsiyon ve Tahlili” (Yüksek Lisans Tezi Trakya Üniversitesi, 2008), 27. 
11Hrand D. Andreasyan, “Celalilerden Kaçan Anadolu Halkının Geri Gönderilmesi”, içinde İsmail Hakkı Uzunçarşılı'ya Armağan (Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Basımevi, 1975), 45-46. 
12Ermeniler ve Müslümanlar arasında çok ciddi husumetler yaşanmamış olsa da zaman zaman bazı tatsızlıklar meydana gelmiştir. Örneğin Ermeni bir 
kadın, Fatma adlı Müslüman bir kadını hırsızlıkla itham etmiştir. Fakat daha sonra kendisi hırsızlık yaparken yakalanmış ve hapse gönderilmiştir. 
Şahiner, “Rodosçuk’ta Gayrimüslimler: 1640-1648 (Şer’iyye Sicillerine Göre)”, 105. 
13Şahiner, “Rodosçukta Gayrimüslimler: 1640-1648 (Şer’iyye Sicillerine Göre)”, 112. 
14Şahiner, “Rodosçukta Gayrimüslimler: 1640-1648 (Şer’iyye Sicillerine Göre)”, 52. 
15 Ümit Ekin-Nagihan Göktaş, “17. Yüzyıl Sonlarında Rodosçuk Kazasında İş Ortaklıkları”, Türklük Bilgisi Araştırmaları Dergisi 51, (Aralık, 2019): 280-282. 
16Sivas’tan özel olarak getirilen Ermeni taş ustaları Tekirdağ’ın en büyük yapısı olan Rüstem Paşa külliyesinin yapımında çalışmışlardır. Özlem Sert, 1549 
Rodosçuk’ta Bir Yıl, (Tekirdağ: T.C. Süleymanpaşa Belediyesi Yayınları, 2018), 113-114. 
17Şahiner, “Rodosçukta Gayrimüslimler: 1640-1648 (Şer’iyye Sicillerine Göre)”, 53. 
18Ebru Muslu, “1647 Nr. Şer’iyye Sicilinin Işığında Lale Devri’nin İlk Yarılarında Tekirdağ (1721-1724)” (Yüksek Lisans Tezi, Tekirdağ Namık Kemal 
Üniversitesi, 2021), 54. 
19Şahiner, “Rodosçukta Gayrimüslimler: 1640-1648 (Şer’iyye Sicillerine Göre)”, 115. 



 
Tarih&Tarihçi (2025) Haziran 

 
41 

 

 

şehirlerin sanayi, toptan gıda ve giyecek ihtiyaçlarını karşılamakta önemli roller üstelenmişlerdir. 20 Öyle ki bu zengin 
tacirlerin padişahların istekleri doğrultusunda özellikle savaş dönemlerinde hazineye borç para verdikleri de bilinmektedir.21 
Çalışmanın bu kısmında Simavon’un sosyal ve iş hayatı hakkında terekesinden elde edilen bilgiler değerlendirilmiştir. 

 
2. Tekirdağ’da Zengin Bir Bezirgân: Simavon’un Serveti ve Yaşam Tarzı 
Tekirdağ’da yaşayan Ermeniler farklı servet ve yaşam standartlarına sahiptirler. Çalışmaya konu olan Simavon’un bir 

bezirgân olması, onu servet açısından yaşadığı Yeni Mahalle sakinlerinden elbette ayırmaktadır. Örneğin Yeni Mahallede 
ikamet eden Ermenilerden Ovannes’in 20.295 akçe22 Boğos’un 49.340 akçe23, Kaliçeçi Boğos’un 105.125 akçe24 değerindeki 
servetleri Simavon ile yarışamayacak düzeydedir. 

 
Tablo 1: Simavon’un Mal Varlığı 

Mal varlığının cinsi Akçe Yüzde  
Yaşadığı ev ve hırdavat menzili 186.000  17,12 
Ev ve giyim eşyaları 49.805   4,58 
Bağ  14.400   1,33 
Hayvan  2.580   0,24 
Ticaretine konu olan mallar 528.700  48,65 
Nakit parası 9.639    0,89 
Alacakları  295.615  27,20 
TOPLAM 1.086.739 100 

 
Ermeni Bezirgân Simavon’un tereke kaydına göre bütün serveti yukarıdaki tabloda (Tab.1) belirtilmiştir. Yeni Mahalle’nin 

zengin sakinlerinden Simavon, bu mahallede 180.000 akçelik bir evde karısı ve iki kızı ile beraber yaşamaktaydı. Evinin 
değeri bu mahallede yaşayan diğer sakinlerin ev fiyatına göre hayli fazladır. Öyle ki Yeni Mahalle’de yaşayan Kaliçeçi 
Boğos’un evinin fiyatı 78.000 akçe25 ve yine bu mahalle sakinlerinden mesleğini bilmediğimiz Ovannes’in evinin fiyatı 13.200 
akçedir.26 Ev fiyatları arasında bu kadar fark olmasının nedeni servetleriyle ilgili bir durumsa da Simavon’un komşuları 
servetlerinin yüzde elliden fazlasını eve yatırmışlardı. Simavon diğerlerine nazaran daha zengin olmasına rağmen evini 
servet kaynağı olarak görmüyor, ticaret ve ona bağlı olduğunu düşündüğümüz alacakları servetinin büyük bir bölümünü 
oluşturuyordu. Yine de Simavon’un evi diğerlerinin evinden daha fonksiyonel özelliklere sahip olmalıdır.  Ancak bu 
değerdeki evinin hangi özelliklere sahip olduğu konusunda terekesi sessiz kalmaktadır. Bu dönemde Tekirdağ’da 240.000 
akçelik bir ev “üç bab oda, bir kasr, bir dehliz, ortasında bir oda, dehliz ve kiler odası, aşağısında iki cariye odası, bir matbah, 
bir kiler, bir pekmez ocağı, bir kenif, havlu ve iki kanat orta kapısı, hariciye kısmında fevkani bir bab oda, bir kahve odası, bir 
sofa ve mabeyn odası, kenif ve altında bir ahır, samanhane ve bir dönüm bir evleklik üzüm ve meyve ağaçları ve iki kanat 
kapısı”ndan oluşmaktaydı. 27 Her ne kadar ev fiyatlarına mahalle ve evin konumlandığı arazinin boyutu etki ediyorsa da 
Simavon’un evinin de burada yer alan özelliklerden birçoğuna sahip olduğu düşünülebilir.  

                                                             
20Bezirgân kelimesi kökenini Farsça “bâzergân” sözcüğünden alır ve “alışveriş yapan” anlamına gelmektedir. Türkçede ne zamandan beri kullanıldığı 
kesin olarak bilinmese de Fatih Sultan Mehmed devrine ait kanunnâmelerde sıkça rastlanmaktadır. Mehmet İpşirli, “Bezirgân”, Türkiye Diyanet Vakfı 
İslâm Ansiklopedisi, c.6, (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1992), 103-104. 
21Yavuz Cezar, Osmanlı Maliyesinde Değişim ve Bunalım Dönemi (XVII. YY dan Tanzimat’a Mali Tarih), (İstanbul: Alan Yayıncılık, 1986), 4. 
22Cengiz, “1751 No’lu Rodoscuk (Tekirdağ) Şeriye Sicili Transkripsiyon ve Tahlili”, 92. 
23Cengiz, “1751 No’lu Rodoscuk (Tekirdağ) Şeriye Sicili Transkripsiyon ve Tahlili”, 106-107. 
24Cengiz, “1751 No’lu Rodoscuk (Tekirdağ) Şeriye Sicili Transkripsiyon ve Tahlili”, 176. 
25Cengiz, “1751 No’lu Rodoscuk (Tekirdağ) Şeriye Sicili Transkripsiyon ve Tahlili”, 176. 
26Cengiz, “1751 No’lu Rodoscuk (Tekirdağ) Şeriye Sicili Transkripsiyon ve Tahlili”, 92. 
27Fadimana Fidan, “18. Yüzyıl Tekirdağ’ında Sirozî Mustafa Ağa’nın Damadı Veli ve Kızı Hatice Örneğinde Statü-Servet Ediniminde Aile Bağlarının Rolü”, 
Cihannüma Tarih ve Coğrafya Araştırmaları Dergisi, sy.7 (Aralık 2021): 214-215. 



 
42 

 
Tarih&Tarihçi (2025) Haziran 

 

 

 
Yeni Mahalle’de zengin bir tüccar olan Simavon’un evinin kapıları aralandığında şaşırtıcı bir şekilde ev eşyalarının az ve 

değersiz oldukları görülmüştür. Herhalde terekede yer alan eşyaların çok daha fazlası Simavon’un eşine aittir ve terekeye 
yansımamıştır. Zira hayli ucuz 4 şamdan28 ile aydınlatılan evde 30 parça yatak takımı (döşek, çarşaf, yastık ve yorgan), 29 
parça minder, 2 adet mak’ad29, 3 adet Yanbolu kebesi30, 15 parça kilim-hasır ve 1 sandık bulunmaktadır. Mutfak 
eşyalarında31 1 adet kahve ibriği, 2 adet kahve ve biber değirmeni, 27 parça tencere, tas, sahan ve kapaklar, 8 adet sini32,7 
adet el ve pekmez tavası, 2 adet kazan, 1 adet havan vardır. Ayrıca 1 adet mangal33,  5 adet güğüm, 2 adet bakraç, 2 adet 
leğen, 3 adet kantar terekesinde bulunan diğer eşyalardır. Giyim kuşam konusunda da minimal bir düzene sahip olduğu 2 
adet kürk, 2 adet kaftan, 1 adet kalpak, 1 adet entari, 1 adet cübbeden oluşan kıyafetlerinden anlaşılmaktadır. Bunların 
dışında gümüş kuşak, pandol saat, şeşhane tüfeği Simavon’un evindeki gösterişli eşyalarını oluşturmaktadır.34 Aynı tarihte 
tereke kaydı düşülen Hacı Ahmed’in 84.000 akçelik35 evinde sahip olduğu eşyaların değeri 148.800 akçe iken36 bahsi geçen 
bu evde eşyaların değerinin daha düşük olması, Simavon’un sosyal yaşamında gayet mütevazı olduğuna işaret etmektedir.37 
Elbette Simavon, başta giyim konusu olmak üzere evindeki cimriliğini, farklı dükkânlarda depoladığı ve ticaretini yaptığı 
kıyafetlerle kapatıyor da olabilir.  

 
Simavon’un ev eşyaları orta halli bir Tekirdağlının evinde görülecek çeşit ve pahalılığa sahipken onun evini diğerlerinden 

ayıran birkaç özelliği bulunmaktadır. Öyle ki gayrimüslimlerin evinde çok görmeye alışık olmadığımız bir seccade bu eşyalar 
arasında sayılabilir. Seccadenin evde niçin bulunduğuyla alakalı net bir bilgiye sahip olmamakla birlikte seccadeye dini bir 
anlam atfetmeyip odalarda bulunan sedirler arasında kalan açıklığı örtmek amacıyla zemin döşemesi olarak kullanıldığı 
düşünülmektedir.38 Diğer bir eşya Tekirdağ gibi bağları ile ünlü olan ve pek çok kesimin bağ sahibi olduğu bir şehirde 

                                                             
2817. ve 18. yüzyıllarda aydınlatma amaçlı kullanılan şamdan ve çerağlar (yağ kandili) genellikle zengin kimselerin evinde bulunsa da zenginler 
tarafından bile ihtiyaç dolayısıyla asgari miktarda edinilmiştir. Uğur Tanyeli “Osmanlı Metropollerinde Evlerin Konfor ve Lüks Normları (XVI.-XVIII. 
yüzyıl)”, içinde Soframız Nur Hanemiz Mamur, ed. Suraiya Faroqhi-Christoph K. Neumann (İstanbul: Alfa Kitap, 2016), 348.  
29Mak’ad, yastık ve minderlerle beraber sedirin döşemesinde kullanılan örtüdür. Fatih Bozkurt tereke kayıtlarına göre Lale Devri’nde yalı ve konaklarda 
yüzlerle ifade edilen mak’adların sedir olması mümkün olmadığını belirtmektedir. Fatih Bozkurt, “Tereke Defterleri ve Osmanlı Maddî Kültüründe 
Değişim (1785-1875 İstanbul Örneği)” (Doktora Tezi, Sakarya Üniversitesi, 2011), 250. 
30Kebe, yün ya da kıldan elde edilen keçenin en kalın halidir. Çobanların kullandıkları kepeneklerde kebeden yapılmaktadır. Giyim ve ev döşeme 
eşyalarında kullanılan dokuma bir kumaş türüdür. Aynı zamanda teyelleme yapılarak kullanılan kebenin adı da Yanbolu kebesidir. Trakya ve Balkanlarda 
üretilen Yanbolu kebesi Osmanlı pazarlarında ilgilileriyle buluşur ve satışa sunulurdu. 19. Yüzyılın ilk yarısından sonra kebe kullanımı Osmanlı’da 
azalmıştır. Bozkurt, “Tereke Defterleri ve Osmanlı Maddî Kültüründe Değişim (1785-1875 İstanbul Örneği), 284; Machıel Kıel, “Yanbolu”, Türkiye 
Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, c.43 (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2013), 314; Reşad Ekrem Koçu, Türk Giyim Kuşam ve Süslenme 
Sözlüğü, (İstanbul: Doğan Kitap, 2015), 155. 
31Terekede evin bölümleri açıkça zikredilmemiştir. Bu sebeple Simavon’un evinde mutfak diye ayrı bir bölümün varlığından emin değiliz. Fakat 18. 
yüzyıldan sonra Osmanlı evlerinde mutfak ve kiler kavramlarının görüldüğünü ve bu alanların kalıcı olarak zikredilmeye başlandığı bilinmektedir. 
Tanyeli, “Osmanlı Metropollerinde Evlerin Konfor ve Lüks Normları (XVI.-XVIII. yüzyıl)”, 341. 
32Osmanlı ev kültüründe masa görevi gören, yere konulan deriden yapılan tepsiler, tahta ya da madeni siniler yemek yemek için kullanılmaktaydı. 
Suraiya Faroqhi, Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam Ortaçağdan Yirminci Yüzyıla, çev. Elif Kılıç, (İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2014), 193. 
3318. yüzyıl zengin terekelerde bulunan mangallar, odun kömürü kullanılan ısınma aracı olarak geçmektedir. Bozkurt, “Tereke Defterleri ve Osmanlı 
Maddî Kültüründe Değişim (1785-1875 İstanbul Örneği)”, 321; Faroqhi, Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam Ortaçağdan Yirminci Yüzyıla, 195. 
3418. Yüzyıla ait tereke kayıtlarında pek sık rastlanılmayan saatler ve tüfekler lüksün büyük bir göstergesiydi. Saatler genellikle üst düzey bürokratlar 
tarafından bir statü göstergesi olarak kullanılmaktaydı. Tanyeli, “Osmanlı Metropollerinde Evlerin Konfor ve Lüks Normları (XVI.-XVIII. yüzyıl)”, 350. 
35BOA, RŞS, 7390, 57a.  
36BOA, RŞS, 7390, 65b.  
37 İstanbul’da ısıtma ve aydınlatma araçları ile farklı kategorilerdeki eşyaların tüketiminde Müslümanlar Gayrimüslimlerden daha ileri durumdadır. 
Bozkurt, “Tereke Defterleri ve Osmanlı Maddî Kültüründe Değişim (1785-1875 İstanbul Örneği)”, 293. 
38Fatih Bozkurt halı kayıtlarının, 19. yüzyılın ortalarına kadar tereke defterlerinde geçmediğini belirtmiş ve eklemiştir; “İncelediğimiz dönemde 
seccadelerin önemli kısmının mefruşat olarak kullanıldığını, müzelerde, kataloglarda ve sanat tarihçilerinin çalışmalarındaki geleneksel Türk halısı 
örneklerinin tamamına yakının seccade formunda kaliçeler (küçük halı) olduğunu tespit ettiğimizde, seccadeleri 1785-1875 dönemi tereke defterlerine 
göre İstanbul evlerinin oda döşemesinde kullanılan en önemli yaygılardan biri olarak kabul ettik.” Bozkurt, “Tereke Defterleri ve Osmanlı Maddî 
Kültüründe Değişim (1785-1875 İstanbul Örneği)”, 269. 



 
Tarih&Tarihçi (2025) Haziran 

 
43 

 

 

terekelerde çok rastlanmayan ve şarap kaynatmak39 için kullanılan arak40 kazanıdır. Yine Tekirdağ’da yaşayan gayrimüslim 
terekelerinde çok bulunmayan İncil ise onu dindar bir kimliğe yaklaştırmaktadır. 

 
3. Simavon’un İş Hayatı  
Simavon’un ailesine bıraktığı toplam 1.086.739 akçe servetinin 778.581 akçesi eşi, iki kızı, erkek kardeşi ve kız kardeşi 

arasında bir kese41 hariç pay edilmiştir. Bütün tereke masrafı 68.160 akçe tutmuş olan Simavon’un, Agop adlı Ermeni’ye 
240.000 akçelik bir borcu bulunmaktaydı. Bu borcun nereden kaynaklı olduğu anlaşılmamakla beraber belki de Agop 
kendisinin ticarî ortağıydı.  

 
Simavon’un servetinin 295.615 akçe değerindeki büyük bir kısmını alacakları oluşturmaktaydı. Bu miktar Simavon’un 

bezirgân olarak sattıklarının karşılığı olabileceği gibi herhangi bir nakdin borç sözleşmesi de olabilir. Bu durum ise Simavon’u 
bezirgân bir sarraf konumuna yaklaştırabilir. Zira bu dönemde Ermeni sarraf bezirgânlar bulunuyordu ve onlar saraya lüks 
eşya, mücevher temin etmekteydiler. Bezirgânların mal ve para temininde bulunduğu bir diğer grup da askerilerdir. Bu 
türden sarraf bezirgânların sermayesini sattıkları ticarî metalar oluşturmaktadır.42 Simavon’un bezirgânlığının dışında sarraf 
yönü olup olmadığı tespit edilememekle birlikte müşterilerinin neredeyse tamamının Müslümanlardan oluştuğu yine tereke 
kaydından ulaşılan çarpıcı bir bilgidir. Nitekim alacak listesinde yer alanların 51’i Müslüman, 9’u gayrimüslimdir. Para ya da 
kıymetli eşyaların alıcıları arasında kadı, imam, nazır, voyvoda, hazinedar, bekçi, ulufe kâtibi, bostani, çukadar, kileci gibi 
idareci ve görevliler ile duhancı, börekçi, debbağ, kilerci, berber, kalyoncu gibi esnaf bulunmaktadır. Ayrıca Tekirdağ’ın ileri 
gelenleri olduğunu düşündüğümüz Karazâde, Müminzâde, Kethüdazâde ve Kahvecizâde aile üyeleri diğer 
müşterilerindendir. Simavon’un servetinin asıl kaynağı ise Tekirdağ bazaristanında pek çok dolapta (dükkânda) bulunan ve 
ticaretine konu ettiği kumaş, giyim, ev ve hırdavat eşyalarıdır. Bu eşyalar terekede ayrım gözetilmeden gelişi güzel bir 
şekilde kaydedilmiştir. 

Tablo 2: Kumaşların Cinsi ve Fiyatları 
Elvan çuha Fransız 
259,50 arşın  
62.280 akçe  

Mai Londra arşın 
7 arşın  
1.162 akçe 

Sîm çuha  
21 arşın  
3.780 akçe  

Lebsika çuhası  
14, 50 arşın  
5.220 akçe 

Dokuzluk bez  
7 top  
840 akçe  

Amrudi bez 
3 top  
480 akçe 

Beyaz boğasi  
9 top  
1.776 akçe  

Def’a beyaz boğasi 
5 top  
600 akçe 

Çuha hurdesi  
480 akçe  

Beyaz bez top  
1  
120 akçe 

İngiliz şâlisi  
7 top  
22.520 akçe  

İstanbul germesudu  
1,5 top  
1.080 akçe 

Beyaz boğasi  
15,5 top  
2.880 akçe 

Çit  
2 top 
335 akçe 

Basma çit  
13 endaze  
390 akçe 

Bez  
5 top  
600 akçe 
 

Mağrib alacası  
17 top  
4.080 akçe 

Çit  
3 top 3 endaze  
840 akçe  

Kaba çember  
2,5 top  
675 akçe  

İngiliz şâlisi  
4 top 16 endaze  
13.640 akçe 

Tokat bezi  
5 top  
1.200 akçe 

Denizli bezi  
10 top  
1.350 akçe 
 

Boyalı bez  
8 top  
1.320 akçe  

İstanbul …  
15 endaze  
1.225 akçe 

                                                             
39 Osmanlı Devleti’nde keyif verici ve yatıştırıcı alkollü içeceklerin tüketimi olduğu bilinmektedir. Öyle ki en çok tüketilen alkollü içecek ise şaraptı. 
Osmanlılar tarafından şarap sulandırılarak ya da aroma eklenerek de tüketilmiştir. François Gergeon, Rakının Ülkesinde Osmanlı İmparatorluğundan 
Erdoğan Türkiye’sine Şarap ve Alkol (14.-21 Yüzyıllar), çev. Renan Akman, (İstanbul: İletişim Yayınları, 2023), 51-52. 
40Arak, üzüm cibresinden üretilen, içine anason ile aroma eklenerek üretilen alkollü içecektir.  Avrupalı seyyahlar tarafından rakı, kimi zaman “arak” 
kimi zamanda “araki” olarak adlandırılmıştır. Gergeon, Rakının Ülkesinde Osmanlı İmparatorluğundan Erdoğan Türkiye’sine Şarap ve Alkol (14.-21 
Yüzyıllar), 56; 18. yüzyılda Tekirdağ’a ait tereke kayıtlarında pek rastlanılmasa da Tokat’ta sık tüketildiği bilinen alkollü bir içecek olan rakıya dair pek 
çok eşya bulunmaktadır. Nazik Betül Çelik, “Tereke Defterlerine Göre II. Mahmut Döneminde Tokat’ın Sosyal ve Ekonomik Yapısı” (Yüksek Lisans Tezi, 
Gazi Osman Paşa Üniversitesi, 2008), 46. 
41Kese, Osmanlı mali kayıtlarında kullanılan değer ölçüsü ve hesap birimidir. Paranın değerinin düşmesiyle 1 keseye düşen akçe miktarı artmaktadır. 
Örneğin 16. yüzyılda 1 kesenin karşılığı 30.000 akçe iken 18. yüzyılda1 kese 50.000 akçeye denk gelmektedir. Baki Çakır, “Kese”, Türkiye Diyanet Vakfı 
İslâm Ansiklopedisi, c. 44 (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2019), 42-43. 
42 Coşkun Albayrak, “Osmanlı’da Bezirgân Sarraflar, Saray ve Devlet: Köçeoğlu Şirketinin Müşteri Profili”, 4-5. 



 
44 

 
Tarih&Tarihçi (2025) Haziran 

 

 

Hümayûn bezi  
1 top 
2.400 akçe 

Astar  
2 top 
180 akçe 

Halep altınoluğu  
2 parça  
4.000 akçe 

Telli sevâyi  
2 parça  
3.000 akçe  

Telli İstanbul 
germesudu  

3  
2.520 akçe 

Yemeni sandal  
13 arşın  
1.248 akçe 

Halep çiçeklisi  
4 adet 
4.320 akçe 

Halep alacası beyazlı  
4  
3.360 akçe 

İstanbul çiçeklisi  
2  
2.160 akçe 

Sakız şâli 
4  
8.864 akçe 

Sakız atlası  
66,5 arşın  
15.960 akçe 

Sade sandal  
6 arşın  
360 akçe 

Venedik dibası  
11,5 arşın  
6.240 akçe  

Venedik hatâîsi  
39 arşın 
15.210 akçe 

Def’a Venedik hatâîsi 
2 arşın 2 zir’a  
1.147 akçe 

Sakız tellisi  
8 arşın  
2.400 akçe  

Sakız çiçeklisi  
12 arşın  
6.182 akçe 

Telli sakız atlası  
20 arşın  
7.200 akçe 

Sakız altınoluğu  
3,5 arşın  
2.100 akçe  

Çiçekli sakız atlası  
25 arşın  
4.500 akçe  

Sakız kemhası 
14 arşın  
3.780 akçe 

Şam alacası  
12 top 
10.800 akçe 

Elvan kadife  
19 arşın  
7.980 akçe 

Bursa kutnisi  
3 top  
2.700 akçe 

Bindallı  
3 top  
1.500 akçe  

İstanbul kutnisi çiçekli  
24,5 arşın  
2.695 akçe 

Poşi  
8 endaze  
720 akçe  

Bursa kutnisi çiçekli  
21,5 endaze  
3.225 akçe 

Elvan engüri şâlisi  
3 top  
7 endaze  
10.800 akçe 

Telsiz İstanbul çiçeklisi  
18, zir’a  
1.998 akçe 

İstanbul çiçeklisi  
7,5 top  
11.100 akçe 

Buruç top  
1.480 akçe 

Fitilli dülbent  
1 top  
1.680 akçe 

Çuha  
8,5  
2.040 akçe 

Kutni ve şâli ve 
çiçekli parçalar 

9 endaze 
720 akçe 

Parça engüri şâlisi 
10,5 endaze 
1.050 akçe 

Fitilli bez 
7 endaze  
350 akçe 

Kaba dülbent değirmi 
16,5 
990 akçe 

Hümayûn bez 
2,5 endaze 
250 akçe 

Frenk şâli 
3,5 endaze 
362 akçe 

Çuha takım 
2 
60 akçe 

Kaba çenber değirmi 
10,5 
504 akçe 

Hatâî parçası  
3,5 arşın  
1.260 akçe 

Sakız çiçeklisi telli 
parça  
2.100 akçe 

Bilakos parçası 
360 akçe 

Boğasi 
2 top 
300 akçe 

İstanbul şâlisi 
207 endaze  
17.388 akçe 

Kumaşların Toplam 
Değeri      
309.168 Akçe 

 
Simavon’un satışını yaptığı kumaşlar (Tab.2) üretim yerlerine, dokuma türlerine, desenlerine, renklerine göre 

gruplandırılmaktadır. Bursa kutnisi, İstanbul kutnisi, Venedik dibası, Halep alacası üretim yerlerine göre isimlendirilen 
kumaşlara örnek iken atlas, telli, hatâî, çiçekli gibi kumaşlar da dokuma tekniğine, kullanılan malzemeye ya da desenlerine 
göre isimlendirilen kumaşlara örnektir. Simavon hem yerli hem de yabancı kumaşları elinde bulundurmasıyla yelpazesi 
geniş bir ticarî ağ kurmuştur. Zira Simavon, Fransız, İngiliz, Venedik gibi kumaşları ile ünlü ülkeleri ve Tokat, Denizli, İstanbul, 
Sakız, Halep, Bursa, Şam ve Ankara gibi dokumalarıyla çeşitli Osmanlı şehirlerini buluşturmuş bir tüccardır. 

 
Görüldüğü üzere Simavon, Osmanlı toplumunda hem elit kesime hem de alt tabakaya hitap eden kumaşları elinde 

bulundurmuştur.43 Öyle ki elinde olan kumaşların bazıları saray mensupları tarafından tercih edilen padişah kıyafetlerinde 
kullanılan, ya da bürokratlar tarafından rağbet gören atlas44, kemha45, kadife46, hatâî47, kutni48gibi pahalı, nadide, gösterişli 

                                                             
43Evliya Çelebi bu iki kesim arasında alım gücüne işaret ederek yabancı kumaşların elitler tarafından kullanıldığını ifade etmiştir. Yunus Berkli-Gülten 
Gültepe-Mariye Pınar, “Osmanlı Devleti’nin Kumaş Sanatına Verdiği Önem”, Sanat ve İkonografi Dergisi, sy.1, Erzurum (Eylül, 2021): 22. 
44Atlas, ipeğin en parlak halinde olan dokuma bir kumaş türüdür. İslam dinine göre ipekli kumaşların erkekler tarafından kullanması haram olduğundan 
erkek kıyafetlerinde ipek, pamukla karıştırılarak kullanılmış ve bu haline atlas denilmiştir. Parlak, dayanıklı ve pahalı olması sebebiyle Osmanlı’da saray 
mensupları tarafından rağbet gören bu kumaşın değeri üzerinde bulunan sim ya da sırma işlemelerle daha da artmaktaydı. Kullanım alanı bakımından 
fonksiyonel bir kumaş olan atlastan sancak, bohça, perde, kese, kürk astarı, entari, kaftan, şalvar gibi çeşitli ürünler elde edilmekteydi. Ayrıca Osmanlı 
Devleti tarafından her yıl Kâbe’ye gönderilen örtülerin de işlemeli atlas olduğu bilinmektedir. Fikri Salman, “Tarihi Türk Kumaş Sanatı” (Yüksek Lisans 
Tezi, Atatürk Üniversitesi, 1999),121. 
45Kemha, kalın ve sık dokulu, ipek ya da altın-gümüş tellerle dokunan bir kumaştır. Genellikle üst kaftan yapımında kullanılan kemha hem Osmanlı’da 
hem de Avrupa’da epey fazla rağbet gören yerli üretim bir kumaş türüdür. Salman, “Tarihi Türk Kumaş Sanatı”,140. 
46Kadife, ipekten elde edilen havlı bir kumaş türüdür. İpek ya da altın-gümüş tellerle dokunan türlerine telli kadife denilmektedir. Hem giyimde hem de 
döşemede kullanılan işlevselliği fazla bir kumaştır. Salman, “Tarihi Türk Kumaş Sanatı”,138. 



 
Tarih&Tarihçi (2025) Haziran 

 
45 

 

 

kumaşlardır49. Bazıları ise alaca50 ve çuha51 gibi toplumun her kesimine hitap eden pek çok alanda kullanılan fonksiyonel 
kumaşlardır. Elbette saray ve etrafında rağbet gören altın ve gümüş işlemeli görkemli kumaşların52 halk tarafından da devlet 
görevlilerine ya da padişaha hediye sunmak amaçlı satın alındığını veyahut halktan statü sahibi kimseler tarafından tercih 
edildiğini düşünebiliriz. Buradan anlaşıldığı kadarıyla Simavon, hemen hemen herkesin işine yarayabilecek kumaşları elinde 
bulundurarak pek çok kişi ile ticarî bir ilişki içine girmiştir.  

Simavon’un elinde bulunan kumaşlardan en fazla gelir kazandığı kumaş türü Fransız çuhası (62.280 akçe), Sakız atlası 
(15.960 akçe), İngiliz şalîsi (36.160 akçe), İstanbul çiçeklisi (11.100 akçe) ve Şam alacasıdır (10.800 akçe). Elinde en fazla 
bulunan kumaş türü ise çuhadır. 206 metreden biraz fazla bulunan bu kumaşın değeri toplamda 73.860 akçe tutmaktaydı. 
Değerli kumaşlar daha pahalıya alıcı bulurken, yünlü bu kumaş hem askerler hem de halk tarafından tercih edilmekteydi.53 

 
Tablo 3: Giyim Ürünleri ve Fiyatları 

Dikilmiş nümayen 
çuha  
9 adet  
5.400 akçe  

Sim çuha ferace  
3 adet 
2.400 akçe 

Mai çuha şalvar 
1  
1.080 akçe 

Yelek  
1 
Nümayen  
1 
420 akçe 

Sagîr ve kebîr çuha 
cübbe  
10 adet  
3.840 akçe  

Çuha yelek  
7 adet  
1.680 akçe 

Şâli yelek  
12  
1.800 akçe 

Şâli zenne entarisi  
7 adet  
3.360 akçe 

Kutni zenne entari  
6 adet  
3.240 akçe 

Çuha entari  
1  
480 akçe 
 

Şirbab entari  
1 
1.000 akçe 

Telli hatâî entari  
2  
4.000 akçe 

Telli atlas entari  
2  
5.400 akçe 

Şâli hırka  
2  
1.080 akçe 

Şam alacası merdane 
entari  
1  
480 akçe 
 

Kutni entari  
3 adet  
480 akçe 

Def’a alaca merdane 
entari  
480 akçe 

İplik alacası merdane 
entari  
… 18  
2.800 akçe 

Kılabdanlı …  
1  
240 akçe 

Kılabdanlı …  
11  
420 akçe 

Fes  
4 deste 3 adet  
4.920 akçe 

Gömlek  
12  
2.655 akçe 

Kırmızı potuk  
10 adet  
2.475 akçe 

Mağrib alacası 
merdane entari  
8  
1.200 akçe 

Alaca boğasi entari 
sagîr 
20  
1.800 akçe 

Alaca zenne entarisi 
ve hırka 
10 
2.100 akçe 

Boğasi zenne entarisi 
5 
600 akçe 

Siyah kuzu kürkü 2 
tahta  
300 akçe 

Sincab nâfesi 1 tahta  
300 akçe 

Bez gömlek  
6  
720 akçe 

Dâne sincab  
10 …  
150 akçe 

Siyah poşi  
1  
600 akçe 

Şâli cübbe  
8  
3.880 akçe 

Sagîr şâli cübbe 
4  
720 akçe 

Süzeni entari yelek  
5  
18.000 akçe 

İstanbul kuşağı  
5 adet  
2.400 akçe 

                                                                                                                                                                                                                                        
47Hatâî, ipekle ya da altın-gümüş ile dokunan sert bir kumaş türüdür. Padişahlar için kaftan, saray kadınları için elbise yapımında kullanılmaktadır. 
Salman, “Tarihi Türk Kumaş Sanatı”, 135-136. 
48Kutni, kalın ve ipekli bir kumaş türüdür. Dokunduktan sonra pişirilerek ardından da parlatılarak elde edilen bu kumaş Osmanlı sarayında tercih edilen 
kumaşlardandır. İşlevselliği bakımından da hem giyim de hem de döşeme de kullanılmaktadır. Salman, “Tarihi Türk Kumaş Sanatı”,141; Berkli-Gültepe-
Pınar, “Osmanlı Devleti’nin Kumaş Sanatına Verdiği Önem”, 21. 
49Betül İpşirli Argıt, “Osmanlı İstanbul’unda Giyim Kuşam”, içinde Antik Çağdan XXI. Yüzyıla Büyük İstanbul Tarihi, ed. Coşkun Yılmaz (İstanbul: İBB 
Kültür A.Ş., 2015), 231. 
50Alaca, dayanıklı ve işlevsel olan bu kumaş pamuk ya da ipekten üretilmektedir.  Anadolu’nun pek çok yöresinde ve Şam’da eski zamanlardan beri 
dokunan ve Osmanlı dokuma sanayisinde en çok üretilen kumaşlardandır. Hem kadın hem de erkek giyiminde şalvar, entari gibi dış kıyafetlerin 
üretiminde kullanılmaktadır. Salman, “Tarihi Türk Kumaş Sanatı”, 119. 
51Çuha, kalın yün dokumadır. Hem kadın hem erkek kıyafetlerinde kullanılan çuha hem yerli hem de yabancı üretimi olan bir üründür. Yabancı çuha 
kumaşları devletin ileri gelenleri tarafından daha çok tercih edilmekteydi. Kalın ve dayanaklı olan bu kumaş genelde kışlık kıyafetlerin yapımında daha 
çok tercih edilmekteydi. Koçu, Türk Giyim Kuşam ve Süslenme Sözlüğü, 88-89. 
52Nevber Gürsu, “Kumaş”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, c.26 (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2002), 369. 
53 Salman, “Tarihi Türk Kumaş Sanatı”, 129-130. 



 
46 

 
Tarih&Tarihçi (2025) Haziran 

 

 

Köprü sarığı  
10 adet  
3.600 akçe 

Burdur sarığı  
11  
1.320 akçe 

Astar  
10  
900 akçe 

Karacalar kuşağı  
15 adet  
2.520 akçe 

Sagîr karacalar kuşağı  
6 adet  
270 akçe 

Yeşil kuşak  
1  
75 akçe 

Dülbent üstlük 
kılabdanlı  
2  
2.400 akçe 

… sarık  
3  
4.320 akçe  

Münakkaş kılabdanlı 
çenber  
8 adet  
5.220 akçe  

Oyalı çenber  
3  
840 akçe 

Münakkaş yağlık  
3  
840 akçe 

Def’a münakkaş yağlık  
6  
780 akçe 

Beyaz … 
1 
Yağlık  
1  
360 akçe 

Alçekme  
1 
150 akçe 

Frenk mermeri 
dülbent değirmi  
25  
3.000 akçe 

Hamam gömleği 
1 
360 akçe 

Boğasi yelek 
6 
480 akçe 

Kutni yelek 
1 
150 akçe 

Hazine mermeri 
dülbent değirmi 
17  
1.530 akçe 

Sagîr entari  
1 
Ve hırka  
1  
600 akçe 

Cedîd çuha ferace 
5 
6.000 akçe 

Çuha yelek 
2 
480 akçe 

Çuha yemeni 
2 
1.200 akçe 

Mai çuha zenne 
cübbesi 
1 
720 akçe 

Sîm paftalı kuşak  
40 dirhem  
480 akçe 

Kıyafetlerin Toplam 
Değeri    
121.495 Akçe       

 
Osmanlı Devleti içerisinde farklı dinler ve kimlikler olsa da giyim kuşam konusunda bir bütünlük sağlanmıştır.54 Örneğin, 

imparatorluğun genelinde olduğu gibi entari55 şalvar ve gömlek her kesim tarafından tercih edilmiştir.56 Fakat kıyafetlerin, 
kumaş kalitesi toplumsal hiyerarşinin oluşturulmasında etkili olmuştur.57 Simavon’un satışını yaptığı kıyafetler de (Tab.3) 
tıpkı kumaşlarda olduğu gibi hem elit hem de alt kesime hitap etmekteydi. Nitekim satışı yapılan ürünler arasında kutni, 
hatâî ve atlas gibi değerli kumaşlardan yapılmış entariler ile çuhadan üretilmiş ferace, şalvar, cübbe, yelek ve entariler 
bulunmaktaydı. Ancak ipekli dokumalardan yapılan ve sûzenî gibi hem ipekli hem de altın ve gümüş işlemeli kıyafetlerin 
birim fiyatının diğerlerine nazaran daha pahalı olduğu görülmektedir. Eğer bu kıyafetler Tekirdağlı birine yönelikse bunlar 
zengin bir ailenin dolabında olacak değerdedir. Zira el-Hâc İsmail Ağa’nın kızı Hatice, Simavon’un elinde bulunan bu atlas ve 
sûzenî kumaşlardan yapılan kıyafetlere sahiptir.58 Giyim ürünlerinden kadınlar için şali, kutni, alaca, boğasi ve çuhadan 
entariler var iken, Şam alacası ve Mağrib alacası entariler sanıyoruz ki erkekler için daha tercih edilen ürünler arasındaydı.  

 
Tablo 4: Ev ve Hırdavat Eşyalarının Fiyatları 

Sîm maşraba  
1  
2.640 akçe 

Sîm gülebdan  
1  
816 akçe 

… kılabtanlı ocak 
yaşmağı  
1  
840 akçe 

Ocak yaşmağı  
2 adet  
360 akçe  

Köhne ocak yaşmağı  
1  
480 akçe 

Çuha kapu perdesi  
1  
600 akçe 

Sandık  
1  
300 akçe 

İncil risalesi  
240 akçe 

Siyah kaytan top 
720 akçe 

Penbe … 
270 akçe 

İstanbul’un bükme ve 
şerit …  
836 adet 
25.080 akçe  

Hırdavat dolap 
240 

Sagîr kadife yasdık  
5  
1.800 akçe 

Mintari ocak yaşmağı  
1  
510 akçe 

Beledi ipekli döşek 
yüzü 16 adet  
ve yasdık  2 çift  
9.000 akçe 

Tombak saat kösteği  
1  
360 akçe 

Tokadın yorgan yüzü  
7 
1.050 akçe 

Sakız hurcu 
20 
360 akçe 

                                                             
54Lale Görünür, “Osmanlı Kaftanları ile Entarilerinin Farkları ve Kullanılışları”, İstanbul Teknik Üniversitesi Dergisi, sy.1, c.3 (Aralık 2006): 61. 
55Entari, önden açık, uzun kollu, etek boyu ayak bileklerine kadar uzanan hafif ipekli ve yumuşak kumaşlardan elde edilen dış kıyafettir. Görünür, 
“Osmanlı Kaftanları ile Entarilerinin Farkları ve Kullanılışları”, 62. 
56Argıt, “Osmanlı İstanbul’unda Giyim Kuşam”, 231. 
57Emine Koca, “18. ve 19. Yüzyıl Osmanlı Erkek Modası”, Türk İslam Medeniyeti Akademik Araştırmalar Dergisi, sy.7 (Kış, 2009): 64. 
58Emine Cengiz, “1751 No’lu Rodoscuk (Tekirdağ) Şeriye Sicili Transkripsiyon ve Tahlili”, 168. 



 
Tarih&Tarihçi (2025) Haziran 

 
47 

 

 

Fâfur fincan  
3  
240 akçe  

Edirne gaytanı… 
115 
1.725 akçe 

Sagîr kaytan 
182 kıyye 
1.092 akçe 

İstanbul kaytanı 
2  
240 akçe 

Hurde kaytan ve iplik 
ve şerit  
135 akçe 

Sagîr kaytan 
23 
138 akçe 

Elvan ibrişim 
120 dirhem 
1.100 akçe 

Hurde kabzazlık 
1 
600 akçe 

Elvan iplik  
6 deste 
390 akçe 

Yorgan  
4  
1.680 akçe 

Kolan âlâ ve evsat 
44 adet  
4.252 akçe akçe  

Def’a peştamal  
3 … 
360 akçe  

Selanik peştemalı 
4 çift  
2.160 akçe 

Def’a peştamal  
330 akçe  

Def’a peştamal  
1 çift  
720 akçe 
 

Mücessem yemeni 
mütenevvi değirmi  
9.600 akçe 

Münakkaş destmâl  
4  
540 akçe 

Sûzenî duhan kisesi  
6  
780 akçe 

Bursa kisesi 
6  
540 akçe 
 

Münakkaş yüz yastığı  
3  
750 akçe 

Dikme boğça 
2 
1.080 akçe 

Sandal yorgan yüzü  
1  
720 akçe 

Münakkaş işleme 
havlu  
3  
900 akçe 

… bani değirmi 
7 
630 akçe 

Kaytan  
13 top 
450 akçe 

Hurde şerit ve ibrişim 
düğme  
150 akçe 

Basma yorgan yüzü  
1  
150 akçe 

Havlu  
7 çift 
1 adet 
1.480 akçe 

Def’a havlu 
5 adet  
375 akçe 

Baş havlusu 
8 çift  
1 adet  
1.020 akçe 

Baş havlusu vasat 
4 çift 
360 akçe 

Yasdık yüzü  
2 
270 akçe 

Ağız silecek havlu 
2 
150 akçe 

Beyaz destmal  
3 
360 akçe 

Ev ve Hırdavat 
Eşyalarının Toplam 
Değeri 90.767 Akçe.              

 
Yukarıda belirtildiği üzere (Tab.4) Simavon’un ev eşyası ve hırdavata yönelik eşyaları diğer ticarî ürünlerinin yanında çok 

az yer tutmaktadır. Öyle ki bazı ürünlerin birer adet olması bunları sürekli elinde bulundurmadığı anlamına gelebilir. 
Örneğin çok değerli olmasına rağmen gümüş bir maşrapa ve gülabdan Simavon’un eline bir şekilde geçmiş olabileceği gibi 
bir alacak durumunun karşılığını da gösterebilir. İncil’e sahip olması da dini bütün bir Hıristiyan’a hediye edileceğini veyahut 
bir sipariş ile eline geçmiş olma ihtimalini düşündürmektedir. Diğer taraftan ev eşyası ve hırdavatlar içerisinde yorgan, 
yastık, havlu ve peştamal üzerine daha fazla yoğunluk olduğu görülmektedir. Hırdavat ürünlerinden ip satışı Simavon’un 
ticaretinin ana ürünlerindendir. İpekten ve sırmadan yapılan değerli bir iplik türü olan kaytan da buna örnek verilebilir.  

Simavon’un sattığı ürünler arasında en fazla kâr kumaşlara aittir. Bunu takiben kıyafetler gelmekte, ev ve hırdavat 
eşyaları bu ticaretin en az kâr getirenleriydi. Toplam serveti içinde hem ticarî hayatı hem de bunun bir yansıması olarak 
değerlendirebilecek borç sözleşmeleri ise onu 18. yüzyıl ortalarında Tekirdağ’ın en tanınmış simalarından biri yapmaktadır. 

 
Sonuç 

 
Ermeniler, 16. yüzyılda Tekirdağ’da varlık göstermeye başlayan ve 18. yüzyılda Tekirdağ’ın ekonomik hayatının içinde 

aktif rol oynayan bir kesim haline gelmişlerdir. Bu durum Ermenilerin Tekirdağ mahkemesine başvurmalarına neden olarak 
pek çok dava ve miras kaydında yer almalarını sağlamıştır. Miras kaydı sayesinde kendisiyle tanışma imkânı bulunan 
Ermenilerden biri olan Bezirgân Simavon, Ermeni toplumunda öne çıkan, Müslümanlar tarafından bilinen bir kişiliktir. 
Simavon Yeni Mahalle’de pahalı bir evde yaşamış, olanakları olmasına rağmen ev ve giyim eşyalarında mütevazı/cimri 
davranan bir kimlikle karşımıza çıkmaktadır. Kendisi gösterişçi davranışlardan uzak olsa da pahalı ve göz alıcı kumaşlara 
sahip bir tedarikçidir. İkili ilişkileri ve iş ortakları hakkında bir bilgi bulunmasa da güvenli limanları tercih ettiği bilinmektedir. 
Nitekim çok az borçlanarak risklerden uzak durmakta, borç verdiğinde de tercihini Müslümanlardan yana kullanmaktaydı. 
Eğer bu alacaklar satışını yaptığı ürünlerin karşılığı ise müşterilerinin çoğunluğunu Türkler oluşturmaktaydı. Simavon’un 
yaşamı mütevazı ölçülerde de olsa şehirdeki özellikle Müslüman idareci ve esnaf gruplarının para ve mal kaynağı bir 
bezirgândı.  
     Bu çalışma, Tekirdağ’daki Ermeni toplumunun 18. yüzyıldaki sosyal ve ekonomik yapısını bezirgânlık mesleğini icra eden 
Simavon’un hayatı üzerinden inceleyerek, bu dönemdeki toplumsal ilişkilerin ve kültürel çeşitliliğin daha iyi anlaşılmasını 
sağlamaktadır. Simavon’un tereke kaydından elde edilen veriler sadece onun kişisel hikâyesini değil 18. yüzyılda Tekirdağ’da 



 
48 

 
Tarih&Tarihçi (2025) Haziran 

 

 

farklı etnik ve dini grupların bir arada yaşadığı kozmopolit bir şehirdeki gündelik yaşam pratiklerine dair somut örnekler 
sunmuştur. Ayrıca bu veriler maddi kültür dünyasına, ekonomik ve kültürel yaşama dair önemli bilgiler de içermektedir. 
Böylelikle çalışma, 18. yüzyıldaki Tekirdağ’da toplumsal yapının, kültürel çeşitliliğin ve ekonomik ilişkilerin dinamiklerini 
anlamada önemli bir kaynak teşkil etmektedir. Araştırma bu aşamada Simavon üzerinden şekillense de Tekirdağ’da yaşayan 
diğer Ermeniler yine aynı kaynak üzerinden tespit edilerek miras, borç, alım-satım vb. gibi konularla işlendiğinde onların 
şehirdeki rolleri, içtimaî ve iktisadî durumlarıyla ilgili kapsamlı çalışmalar yapılabilir. Bu yorumlar Osmanlı’da toplumsal 
sınıfların hareketlerinin anlaşılması açısından şüphesiz önemli bilgileri ortaya koyacaktır.  

 
 
Hakem Değerlendirmesi: Dış bağımsız. 
Çıkar Çatışması: Yazar, çıkar çatışması olmadığını beyan etmiştir. 
Finansal Destek: Yazar, bu çalışma için finansal destek almadığını beyan etmiştir. 

  
Peer-review: Externally peer-reviewed. 
Conflict of Interest: The author have no conflicts of interest to declare. 
Financial Disclosure: The author declared that this study has received no financial support. 

 
 

Kaynaklar 

 

Arşiv Kaynakları 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi (BOA), Rodoscuk Şer’iyye Sicilleri (RŞS), No:7390.  
 

Telif Eserler 

Gökçen Coşkun Albayrak, “Osmanlı’da Bezirgân Sarraflar, Saray ve Devlet: Köçeoğlu Şirketinin Müşteri Profili”, İstanbul 
Medeniyet Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi (İSMUS) V, sy. 2  (2020): 1-26. 

Andreasyan, Hrand D., Celalilerden Kaçan Anadolu Halkının Geri Gönderilmesi. içinde İsmail Hakkı Uzunçarşılı'ya Armağan. 
Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1975. 

Ateş, Hacer, “Kuzey Marmara Sahilleri ve Ard Alanında Şehirleşmenin Tarihi Süreci: XVI.-XVII. Yüzyıllarda Tekirdağ ve 
Yöresi”. Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2009. 

Ateş, Hacer 2011, “Tekirdağ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 40: 359-362, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, 2011. 

Berkli, Yunus, Gültepe Gülten, Pınar Mariye, “Osmanlı Devleti’nin Kumaş Sanatına Verdiği Önem”. Sanat ve İkonografi 
Dergisi, sy.1, (Eylül, 2021): 9-27. 

Bozkurt, Fatih, “Tereke Defterleri ve Osmanlı Maddî Kültüründe Değişim (1785-1875 İstanbul Örneği)”. Doktora Tezi, 
Sakarya Üniversitesi, 2011. 

Cengiz, Emine, “1751 No’lu Rodoscuk (Tekirdağ) Şeriye Sicili Transkripsiyon ve Tahlili”. Yüksek Lisans Tezi, Trakya 
Üniversitesi, 2008. 

Cezar, Yavuz, Osmanlı Maliyesinde Değişim ve Bunalım Dönemi (XVII. YY dan Tanzimat’a Mali Tarih), İstanbul: Alan 
Yayıncılık, 1986. 



 
Tarih&Tarihçi (2025) Haziran 

 
49 

 

 

Çakır, Baki, “Kese”. ” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 44: 42-43, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, 2019. 

Çakmak, Ömer, “On Yedinci Yüzyılda Osmanlı Topraklarında Bir Tüccar Grubu: Agulisli Ermeni Tüccarlar”. Ermeni 
Araştırmaları Dergisi, sy. 67 (Aralık, 2020): 157-179.  

Çelik, Nazik, Betül, “Tereke Defterlerine Göre II. Mahmut Döneminde Tokat’ın Sosyal ve Ekonomik Yapısı”. Yüksek Lisans 
Tezi, Gazi Osman Paşa Üniversitesi, 2008.  

Daeı, Masoumeh, Tarihte Türkler ve Ermeniler Sosyo-Ekonomik Hayat. Türk Tarih Kurumu Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Yayınevi, 2014.  

Doğanay, Pınar, “Arşiv Belgeleri Işığında Rodoscuk’ta Demografik Yapı (1785-1839)”. Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Dergisi, sy. 67 (Ocak, 2021): 222-237. 

Ekin, Ümit- Nagihan Göktaş, “17. Yüzyıl Sonlarında Rodosçuk Kazasında İş Ortaklıkları”. Türklük Bilgisi Araştırmaları Dergisi, 
c.51 (Mayıs, 2019): 277-285.  

Ekin, Ümit, “17. Yüzyılın Son Çeyreğinde Rodosçuk Gümrüğü”. içinde Klasikten Moderne Osmanlı Ekonomisi. Editör Arif 
Bilgin ve Burhan Çağlar. 33-48. İstanbul: Kronik Kitap, 2019.  

Erünsal, İsmail, “Terekelerin İzinde Osmanlı Araştırmaları”. içinde Terekeler Neyi Derler? Editör Kenan Yıldız. İstanbul: 
Ketebe Yayınları, 2023. 

Faroqhi, Suraiya, Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam Ortaçağdan Yirminci Yüzyıla. Çeviren Elif Kılıç. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2014. 

Fidan, Fadimana, “18. Yüzyıl Tekirdağ’ında Sirozî Mustafa Ağa’nın Damadı Veli ve Kızı Hatice Örneğinde Statü-Servet 
Ediniminde Aile Bağlarının Rolü”. Cihannüma Tarih ve Coğrafya Araştırmaları Dergisi, sy.7 (Aralık,2021): 195-227. 

Gergeon, François, Rakının Ülkesinde Osmanlı İmparatorluğundan Erdoğan Türkiye’sine Şarap ve Alkol (14.-21 Yüzyıllar). Çeviren Renan Akman. 
İstanbul: İletişim Yayınları 2023. 

Görünür, Lale, “Osmanlı Kaftanları ile Entarilerinin Farkları ve Kullanılışları”. İstanbul Teknik Üniversitesi Dergisi, sy.1, c.3 
(Aralık, 2006): 59-68.  

Güldür, Kadir, “Tereke Defterlerine Göre Rodosçuk Kazâsında Sosyo-Ekonomik Hayat (1788-1790)”. Yüksek Lisans Tezi, 
Balıkesir Üniversitesi, 2016. 

Gürsu, Nevber, “Kumaş”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 27: 367-370, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
2002. 

İnalcık, Halil, “Adaletnâmeler”. Belgeler 2: 49-145. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1963. 

İnalcık, Halil 1995, “Eyâlet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 11:248-550. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
1995. 

İpşirli Argıt, Betül. “Osmanlı İstanbul’unda Giyim Kuşam”. içinde Antik Çağdan XXI. Yüzyıla Büyük İstanbul Tarihi. Editör 
Yılmaz Coşkun, 230-263: İstanbul: İBB Kültür A.Ş, 2015. 

İpşirli, Mehmet, “Bezirgân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 6: 103-104. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
1992.  

Kıel, Machıel, “Yanbolu”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 43: 312-315. İstanbul Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
2013. 

Koca, Emine, “18. ve 19. Yüzyıl Osmanlı Erkek Modası”. Türk İslam Medeniyeti Akademik Araştırmalar Dergisi, sy.7 (Kış, 
2009): 63-81. 



 
50 

 
Tarih&Tarihçi (2025) Haziran 

 

 

Koçu, Reşad, Ekrem, Türk Giyim Kuşam ve Süslenme Sözlüğü. İstanbul: Doğan Kitap, 2015. 

Muslu, Ebru, “1647 Nr. Şer’iyye Sicilinin Işığında Lale Devri’nin İlk Yarılarında Tekirdağ (1721-1724)”. Yüksek Lisans Tezi, 
Namık Kemal Üniversitesi, 2021. 

Salman, Fikri, “Tarihi Türk Kumaş Sanatı”. Yüksek Lisans Tezi, Atatürk Üniversitesi, 1999. 

Sert, Özlem, 1549 Rodosçuk’ta Bir Yıl. Tekirdağ: T.C. Süleymanpaşa Belediyesi Yayınları, 2018. 

Şahiner, Yakup, “Rodosçuk’ta Gayrimüslimler: 1640-1648 (Şer’iyye Sicillerine Göre)”. Yüksek Lisans Tezi, Atatürk 
Üniversitesi, 2018. 

Tanyeli, Uğur, “Osmanlı Metropollerinde Evlerin Konfor ve Lüks Normları (XVI.-XVIII. yüzyıl)”. içinde Soframız Nur Hanemiz 
Mamur. Editör Suraiya Faroqhi ve Christoph K. Neumann. 333-350. İstanbul: Alfa Kitap, 2016. 

Ünver, Metin, “Azaryanlar: Osmanlı Devlet'inin Son Döneminde Bir Ermeni Tüccar Aile”. 19.-20. Yüzyıllarda Türk Ermeni 
İlişkileri Sempozyumu-Kaynaşma-Kırgınlık-Ayrılık-Yeni Arayışlar. Yayına Hazırlayanlar Fatih M. Sancaktar, Recep 
Karakaya, Abdurrahman Bozkurt, Ramazan Erhan Güllü, Cezmi Bayram (Ocak, 2015): 97-115. 

Yıldız, Kenan, “Terekeler Neyi Derler? Miras Kayıtlarının Taşıdığı Miras Üzerine Bir Değerlendirme”. içinde Terekeler Neyi 
Derler? Editör Kenan Yıldız. 155-198. İstanbul: Ketebe Yayınları, 2023. 

Yılmaz, Serap, “İranlı Ermeni Bir Tüccarın Terekesi ve Ticari Etkinliği Üzerine Düşünceler”. Tarih İncelemeleri Dergisi, sy.1, c.7 
(Haziran,1997): 191-215. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Tarih&Tarihçi (2025) Haziran 

 
51 

 

 

EKLER 

Ek 1: Bezirgân Simavon’un Terekesi 

59 
 

                                                             
59 BOA, RŞS, nr.7390, 65b. 



 
52 

 
Tarih&Tarihçi (2025) Haziran 

 

 

60 
 
 

 

                                                             
60 BOA, RŞS, nr.7390, 66a-b 



 
Tarih&Tarihçi (2025) Haziran 

 
53 

 

 

61 
 
 
 
 

 

                                                             
61 BOA, RŞS, nr.7390, 67a. 


