
    E d e b î  E l e ş t i r i  D e r g i s i | Ekim 2025, Yıl 9, Cilt 9, Sayı 2 

 
 

Araştırma Makalesi 

Nef‘î’nin Türkçe Divan’ında Cevher/Gevherin Estetik Kullanımı: 

Cemal, Beha ve Ziyne 

The Aesthetic Use of Essence/Jewel Nef‘î’s Turkish Divan: Beauty, Value, and Ornament 

Hilal YİĞİT1 

1 Arş. Gör. Dr. Tarsus Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, 

hilalyigit@tarsus.edu.tr   

Öz: Estetik, güzeli araştıran bir bilimdir ve güzelin mahiyeti Antik Yunan filozoflarından beri 

tartışılmaktadır. Güzelliği araştırırken düşünürler, temelde uyum, orantı ve ahenkten hareket 

etmişlerdir. Ahengin ruh güzelliğinde de aranması güzel ve iyi arasında bir anlamda aynîlik 

kurulmasını sağlamıştır. Klasik Türk edebiyatı şairleri de güzelin mahiyeti ile ilgilenmişler, güzeli tasvir 

ederken geniş bir muhayyile ve mecaz örgüsü etrafında gezinmişlerdir. Şairlerin güzeli tasvir ederken 

kullandıkları bir unsur değerli taş, inci ve mücevher manasındaki cevher/gevherdir. 17. yüzyıl klasik 

Türk edebiyatı şairi Nef‘î (ö. 1044/1635) hem felsefi anlamıyla cevheri hem de değerli taş, inci ve 

mücevher manasında cevher/gevher kavramını şiirlerinde sıklıkla işlemiştir. Nef‘î gevher kavramıyla 

memduhun ve kendi şiirlerinin cemal, beha ve ziyne yani güzellik, revnak ve ihtişamını anlatmış, 

zaman zaman bu güzellik ve ihtişamın sebep ve kaynaklarına değinmiştir. Cevher (gevher) lafzı 

üzerinden güzellikle yetkinlik, iyilik ve yüce kavramları arasında ilişki kuran Nef‘î, ihtişamlı güzellik 

karşısında haminin ve estetik öznenin tutum ve tesirine de temas etmiştir. Bu çalışmada Nef‘î’nin 

gevheri, estetik bir unsur olarak kullanışı Türkçe Divan’ından hareketle ele alınmış ve Nef‘î’nin 

memduha ve kendi şiirine yönelik nitelendirmeleri değerli taş, inci ve mücevher anlamında gevher 

kavramı üzerinden incelenmiştir. Çalışmada ayrıca Nef‘î’nin inci ve mücevherle nitelendirdiği şiirleri 

karşısında hamiden beklentileri ve hamiye yönelik değerlendirmeleri tetkik edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Klasik Türk Edebiyatı, Estetik, Nef‘î, Cevher (Gevher) 

 

 

Abstract: Aesthetics is a discipline that examines beauty, and the nature of beauty has been debated 

since the time of Ancient Greek philosophers. In their exploration of beauty, thinkers primarily focused 

on harmony, proportion, and balance. The search for harmony in spiritual beauty has, in a way, 

established a parallel between beauty and goodness. Classical Turkish literature poets also engaged 

with the nature of beauty, navigating through a broad imagination and a network of metaphors while 

depicting it. One of the elements employed by poets in their portrayal of beauty was the concept of 

cevher/gevher (essence/jewel), signifying precious stones, pearls, and jewels. A 17th-century Classical 

Turkish literature poet Nef‘î (d. 1044/1635) frequently employed the concept of cevher/gevher in his 

poetry, both in its philosophical sense as “substance” and in its meaning as “precious stone, pearl, or 

jewel.” Nef‘î employed the concept of gevher to depict the cemâl, behâ, and ziyne—that is, the beauty, 

brilliance, and magnificence—of both the praised subject (memdûh) and his own poetry. At times, he 

also alluded to the causes and sources of this beauty and splendor. Through the term cevher, Nef‘î 

established a connection between beauty, perfection, goodness, and sublimity, while also reflecting on 

the attitudes and influences of the patron and the aesthetic subject in the face of this magnificent beauty. 

This study Nef‘î’s use of gevher as an aesthetic element has been examined with reference to his Turkish 

Divan, and his characterizations of both the memdûh and his own poetry have been analyzed through 

the concept of gevher in the sense of precious stone, pearl, and jewel. The study also investigates Nef‘î’s 

expectations from the patron and his evaluations of the patron in response to his poems, which he 

characterizes with pearls and jewels. 

Keywords: Classical Turkish Literature, Aesthetics, Nef‘î, Essence (Jewel) 

 

Atıf: Yiğit, H. (2025). “ Nef‘î’nin 

Türkçe Divan’ında Cevher/Gevherin 

Estetik Kullanımı: Cemal, Beha ve 

Ziyne”. Edebî Eleştiri Dergisi. 9(2): 

265-282. 

DOI: 10.31465/eeder.1610866   

Geliş/Received: 31.12.2024 

Kabul/Accepted: 25.05.2025 

Yayım/Published: 27.10.2025 

 

 

mailto:hilalyigit@tarsus.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-3516-1360


   Ekim 2025, 9(2) 

[266] 

Extended Abstract 

Aesthetics is the discipline that investigates the nature of beauty and its place in human life. For the first 

time, the ancient Greek philosopher Plato explored the concepts of the beautiful and beauty itself. The 

philosopher examined beauty in two categories -absolute and relative beauty- and, in his inquiry into the 

beautiful, he proceeded through the notions of harmony, proportion, and order. The question of what beauty 

is or is not, as well as the depiction and expression of beauty, has naturally been a matter of interest for 

Classical Turkish literature poets as well. While Classical Turkish poets depicted beauty through elegant 

and refined language, they also made use of the concept of cevher/gevher (“essence” or “gem”). This study 

examines the aesthetic use of the concept cevher/gevher in the Turkish Dīvān of Nef‘ī (d. 1044/1635), one 

of the prominent poets of seventeenth-century Classical Turkish literature.What is Nef‘ī’s approach to the 

concept of cevher/gevher in his Turkish Dīvān? How does the poet describe and characterize both his patron 

and his own poetry through the aesthetic use of gevher? What kind of relationship does he establish between 

the concept of cevher/gevher and the value of poetry? And what are Nef‘ī’s expectations from the aesthetic 

subject when expressing the beauty and worth of his poems?Philosophically, cevher (substance or essence) 

has been one of the fundamental topics discussed since the ancient Greek philosophers in the inquiry into 

the nature of being and objects. In Classical Turkish literature, gevher, meaning “precious stone,” “pearl,” 

or “jewel,” is employed within various metaphorical frameworks driven by aesthetic concerns. 

Accordingly, this study examines Nef‘ī’s approach to the concept of cevher/gevher primarily through the 

notions of cemāl, behā, and zīnet—that is, beauty, radiance, splendor, and magnificence.In his poems where 

he reflects on beauty and the value of the beautiful, Nef‘ī frequently alludes to the concept of cevher, 

employing it as a means to express beauty, radiance, and magnificence through the richness of his poetic 

imagination. This study examines Nef‘ī’s evaluations of the beauty and worth of both his patron and his 

own poetry through the concept of gevher, which he uses in the sense of pearl and jewel. In doing so, the 

study also explores the poet’s reflections on the nature of beauty and the essence of the beautiful. 

Furthermore, it addresses Nef‘ī’s perspective on his patron (hāmī) and his expectations from the patron as 

a poet who is aware of the beauty and value of his own art.In his panegyric poems, Nef‘ī emphasizes that 

the ideal statesman must attain his own perfection and thus embody beauty (cemāl), radiance (behā), and 

splendor (zīnet). Since reaching perfection requires spiritual beauty, the poet also refers to order and justice 

within the state, conceiving the notions of the “beautiful” and the “good” as closely related. Constantly 

associating the idea of the state with beauty and magnificence, Nef‘ī maintains that statesmen should strive 

to achieve ideal beauty, grandeur, and excellence.Nef‘ī also characterizes his own poetry with metaphors 

of pearls and jewels, emphasizing its radiance and aesthetic brilliance. Indicating a sense of majesty that 

transcends beauty itself, the poet defines poetry through the notions of sublimity (ulvī), exaltedness (vālā), 

and sacredness (kudsī), thereby treating poetry as a noble and sacred essence. For Nef‘ī, a poem that attains 

beauty and magnificence is perfect (kāmil) and complete (yetkin). From this perspective, it can be inferred 

that the poet establishes an intrinsic unity among aesthetic, ontological, and ethical values—that is, between 

the notions of the beautiful (güzel), the perfect (kāmil), and the good (iyi). According to Nef‘ī, a poet who 

attains perfection conveys his own beauty and grandeur to the aesthetically sensitive reader. As he 

expresses, those who read his poems become cevāhir-feşān—that is, natured to scatter jewels. Such poetry 

is valuable precisely because it is equivalent to a precious gem. By attributing an elevated value to poetry 

and art in general—and to his own poems in particular—Nef‘ī also reflects upon the relationship that should 

exist between the aesthetic subject, art, and the artist.Through expressions such as gevher (jewel), âfitâb 

(sun), âsümân (sky), and süreyya (Pleiades), the poet articulates the radiance and splendor of the ruler, 

whom he regards as the sole and rightful judge capable of appreciating beauty (cemāl), brilliance (behā), 

and magnificence (zīnet). In accordance with the patrimonial state order, it is the ruler alone who evaluates 

the beauty and worth of both the statesmen and the poets who offer him praise, and who duly acknowledges 

their merit. Nef‘ī’s use of expressions such as dükkān-ı sühan (“the shop of eloquence”), rūz-ı bāzār (“day 

of the market”), and zīb-i dükkān (“adornment of the shop”) alludes to a form of exchange that emerges 

through poetic and artistic activity. However, this exchange does not merely indicate material concern. One 

of the essential motivations for the poet’s creative advancement is the patron’s appreciation. The patron’s 



Nef‘î’nin Türkçe Divan’ında Cevher/Gevherin Estetik Kullanımı: Cemal, Beha ve Ziyne 

[267] 

“pearl-scattering nature” (incī-feşān tab‘) and the nurturing attention he shows toward the poet constitute a 

driving force in the act of artistic creation.For the patron, recognizing the value of such a beautiful and 

splendid work of art is not only a moral duty but also a necessity arising from the very nature of beauty. 

Within the qasīda tradition, the magnificence of the state and the glory of the ruler are thus extolled. 

Consequently, there exists a reciprocal relationship between the poet and the patron. To Nef‘ī, the praise of 

radiant and majestic rulers—like the shining sun—adorns the poets’ “sword of words” with jewels. Yet, 

when the true worth of his jewel-like poems is unacknowledged, Nef‘ī’s language transforms into a tīgh-i 

zebān, a sharp sword of speech. Renowned for both his panegyrics (medhiyes) and self-praise poems 

(fahriyes), Nef‘ī also stands out in Classical Turkish literature for his satirical poems (hicviyes). 

Giriş 

Estetik kavramı sözlükte; “Güzelin bilimi ve bilgisi. Güzeli konu edinerek güzelin ne olup 

olmadığını ve güzelin insan hayatındaki yeri ve tesirini araştıran bilim” olarak tarif edilmektedir 

(Timuçin-Türer 2018:74). Felsefe tarihinde güzelliğin mahiyetini ilk defa araştıran Eflâtun, 

güzelliği mutlak ve izafî güzellik olarak ayırır. Eflatun’a göre insan cüzi ve maddi güzelden 

mutlak ve kendiliğinden güzel olana yükselir. Güzelliğin temel unsuru ruh gibi mutlak bir ide 

olan “ahenk”tir. İnsanın mutlak güzele yükselmesi ahlaktaki ahengi gerektirdiği için ruh güzelliği 

ahlak güzelliği anlamına da gelir. Bu nedenle Eflâtun için güzel ve iyi aynı manayı ifade eder. 

Aristo “güzellik idesi” kavramını kabul etmese bile her ikisi de ahenk ve denge ile nitelendiği için 

güzel ve iyi arasında benzerlik kurar (Çağrıcı, 1988:515).  

Kur’an-ı Kerîm’de evrenin yaratılışı hakkında “ilk defa, eşsiz ve örneksiz” yaratma vurgulanmış 

“bedîu’s-semâvâti ve’l-arz” (el-Bakara 2/117; el-En‘âm 6/101) ayetlerinde yer alan “bedî” 

lafzından hareketle İslam düşünce tarihinde yaratılış, güzellik ve mükemmellik bahislerinde bedî 

ve ibdâ kavramları kullanılmıştır. Güzellik, İslam düşüncesinde ilgili ayetler, Hz. Peygamber’in 

“Allah güzeldir, güzeli sever.” hadisi ve Antik Yunan kültürünün de tesiriyle ilahî bir gerçeklik 

ve değer bakımından incelenmiştir. İslam düşüncesinde Fârâbî (ö. 339/950) ve İbn Sinâ’dan (ö. 

428/1037) da yararlanarak estetik konularına ilgi gösteren Gazzâlî (ö. 505/1111) olmuştur 

(Ayvazoğlu, 2000:146). Sevgiyi hüsn ve cemal üzerine inşâ eden Gazzâlî de güzelliği ahenkte 

arar ve güzelliğin sırf zatından dolayı sevildiğini ifade eder. Gazzâlî’ye göre her şey kendi üstün 

varlığına ulaştığı ve kemalini sağlayan şeyleri kendisinde bulundurduğu ölçüde güzel ve estetiktir. 

Kemale ulaşanın sevgisi de kemal derecesinde olur. Duyulur şeylerin güzelliği yanında duyulur 

olmayan şeylerin güzelliğinden de bahseden Gazzâlî, ontolojik değerlerle estetik değerler 

arasında ayrıca estetik ve ahlak arasında mahiyet birliği kurar (Gazâlî, 1975:541-544). İslam 

düşünürleri her bakımdan mükemmellik ve güzelliğin Allah’ın zâtına ait olması hasebiyle 

“mutlak güzel” olarak yalnızca Allah’ın nitelenebileceğini bildirmişlerdir (Ayvazoğlu, 

2000:146).  

Güzelin ne olduğu, revnak ve ziynetin neyi ifade ettiği elbette şairlerin de ilgilendikleri bir 

konudur. Zaten şiir duygu ve düşüncelerin estetik bir ifadesidir. Klasik Türk edebiyatı şairleri 

güzeli tasvir ederken geleneğin belirlediği kurallar içinde özgün söyleyişleri aramışlardır.  Klasik 

edebiyat “hazır unsurlar ve mazmunlar estetiği” üzerine kurulu, şairin neyi nasıl söyleyeceğini 

değişmez estetik kanunlara bağlamış bir edebiyattır. Fakat aynı zamanda söyleyişteki özgünlük, 

klasik edebiyat şairleri için estetik bir ideal ve şairde aranan bir meziyettir (Akün, 1994:421, 423). 

Şiirde yeni bir dilin yaratıcısı olduğunu söyleyen Nef‘î, (Ocak, 2002:75) klasik edebiyatta özgün 

üslubu yakalamış bir şairdir. Ahenk, mübalağa ve fahriyenin ön plana çıktığı şiirlerinde Nef‘î’ye 

göre şair özgün, güzel ve yeni söyleyişler yakalamalı ve şiire ruh vermelidir. Böyle bir şiiri 

gönlünün en değerli hazinesi olarak gören şair cevher, inci, genc ve gülistan kavramlarıyla şiirinin 

kıymetine yönelik nitelendirmelerde de bulunmuştur (Erkal, 2017:182, 196-199). 



   Ekim 2025, 9(2) 

 

[268] 

Nef‘î Türkçe Divan’ında ekseriyetle kasidelerinde cevher kavramına geniş yer vermiş ve zaman 

zaman cevher/gevher kavramı üzerinden güzellik, revnak ve ziyneti işlemiştir. Şair, Divan’ında 

memduhu, kendi şairlik tabiatını ve şiirlerini inci, yakut ve mücevher gibi manalarla 

cevher/gevherle nitelemiş, memduhun ve şiirlerinin güzellik, parlaklık ve ihtişamına değinmiştir. 

Felefi anlamıyla cevher kavramı, Nef‘î’nin Türkçe Divan’ında siyaset düşüncesiyle ilişkili olarak 

memduha ve şairin kendi poetikasına yönelik düşünce ve nitelendirmeleri etrafında kullanılır. 

Nef‘î’nin cevheri “siyaset düşüncesi ve memduhun istidadı” olarak ve zaman zaman mücevher 

anlamında gevher tabiriyle birlikte “poetik söylem” olarak kullanımı tarafımızdan başka 

çalışmalarda söz konusu edilmiştir. Bu makalede Nef‘î’nin cevher/gevheri cemal, beha ve ziyneyi 

(güzellik, letafet, revnak ve ihtişam) ifade etmek için kullandığı beyitler üzerinden memduhun 

güzellik ve revnakına yönelik değerlendirmeleri ayrıca şairin kendi şiirlerine yönelik estetik 

nitelemeleri Türkçe Divan’ı üzerinden ele alınacaktır. Son olarak kendi güzellik ve ihtişamının 

idrakinde bir şair olarak Nef‘î’nin şair ve hami ilişkisi üzerine düşünceleri yine gevher kavramı 

üzerinden tetkik edilecektir.    

1. Memduhun Güzellik, Revnak ve İhtişamı 

Sözlükte değerli taş, gevher ve mücevher anlamına gelen cevher klasik edebiyatta akik, elmas, 

zümrüt, la’l, yakut, inci gibi taşlar şeklinde kullanılır. Renkleri hazine, sandık ve kutularda 

bulunması dolayısıyla genellikle ağız ve dudak için söz konusu edilir. Süs eşyalarında, kılıç 

kabzalarında ve küpelerde edindiği yer bakımından kullanılan cevher, sevgilinin vuslatı ve âşığın 

gönlünü temsil eder. Asıl, öz ve istidat manasına da gelir (Pala, 2010:90; Onay, 2007:86). Cevher 

abanoz ve serv gibi bazı ağaç ve tahtalarda demir ve kemik gibi nesnelerde yer alan dalgalar için 

de söylenmiştir (Mütercim Âsım, 2009:119). Kılıçlar üzerindeki ebru ve meneviş desenlerini 

andıran hareler de cevher olarak adlandırılmış, kılıcın keskinliği anlamında klasik şiirde cevher-i 

tîğ tabiri kullanılmıştır. Şiirdeki ince ve derin manalı lafızları klasik edebiyatta mücevher 

anlamında cevhere, şiirin tanzim edilmesi de mücevherlerin intizamlı bir şekilde vücuda 

getirilmesine benzetilmiştir. Ayrıca sevgilinin ayak toprağı cevhere sıklıkla teşbih edilmiş, bir 

şeyin kıymetini takdir edebilen kişi “cevherî” tabiriyle nitelendirilmiştir (Şentürk, 2017:401-406). 

Aşağıdaki beyit Nef‘î’nin Mevlânâ (ö. 672/1273) için söylediği kasidedendir: 

Gevher-i güftârının kân müşterî-i müflisi 

Kûçe-i esrârının hûrşîd düzd-i şebrevi (K. 2/11) 

[Mücevher ocakları söz incilerinin müflis müşterisi; güneş, sırlarının yolunun gece yürüyen hırsızıdır.] 

Kasidede Mevlânâ manevî âlemin sahipkıranı ve Mesnevî’nin her bir beyti de mana âlemi olarak 

cihanı süsleyen bir güneş şeklinde tasavvur edilmiştir. Mesnevî’nin her bir beyti güneş olmakla 

Mevlânâ binlerce güneşin sahibidir. Mevlânâ’nın fikirleri Hüsameddin Çelebi’nin aşkıyla batınî 

bir kılıç ve kavî bir delildir. Nef‘î Mevlânâ hakkındaki fikirlerini Farsça Divan’ında da dile 

getirmiştir. Gönlünü Mevlânâ’ya kaptırdığını ifade eden Nef‘î’ye göre Mevlânâ, Kur’an’ın 

özünden konuşmaktadır. Onun sözleri derin bir umman, zaman ve mekâna meydan okuyan bir 

gönül şifasıdır (Pür, 2021:142-143). Yukarıdaki beyitte ise Mevlânâ’nın sözleri inci ve mücevher 

olarak telakki edilmiştir. Nef‘î’ye göre değerli taşların çıkarıldığı ocaklar Mevlânâ’nın sözlerinin 

müflis bir müşterisidir. Güneşse Mevlânâ’nın yolunda sırlarını çalmak için gece yürüyen bir 

hırsızdır. Müflis ve müşteri lafızlarındaki teşhis sanatından hareketle istiare zemininde 

düşünüldüğünde söz ve mana âleminin maden ocakları gibi olan şâir ve sûfîler, Mevlânâ’nın 

müflis müşterisidirler. Müflistirler çünkü Mevlânâ’dan aldıkları hikmeti etrafa saçmaktadırlar. 

Güneşse gözden kaybolduğunda Mevlânâ’nın incilerini çalmakla meşguldür. Seyr ü sülûk 

sürecinde mürşidin sufileri gece ve gündüz aydınlattığı düşünüldüğünde Mevlânâ gece ve gündüz 



Nef‘î’nin Türkçe Divan’ında Cevher/Gevherin Estetik Kullanımı: Cemal, Beha ve Ziyne 

[269] 

sufileri aydınlatmakta, güneşse yalnızca gündüzleri insana ışık olabilmektedir. Gündüz insanlığı 

aydınlatan güneş gözden kaybolduğunda âlem karanlığa gömülmektedir. Bu bakımdan güneş 

insanlığı ancak sınırlı olarak aydınlatır ve gece yürüdüğünde de Mevlânâ’nın sırlarını çalmakla 

meşguldür. Buradan hareketle güneş aslında gece vakti Mevlânâ’nın sırları çalmak suretiyle 

gündüz âlemi aydınlatmaktadır. Şair burada güneşin ışık kaynağı olarak Mevlânâ’nın revnak ve 

ihtişamlı sırlarını göstermektedir. Mücevher ocaklarının Mevlânâ’nın söz incilerine müşteri 

olması ve güneşin âlemi aydınlatmasına rağmen Mevlânâ’nın sırlarını çalmak için gece vakti 

yürümesi Mevlânâ’nın parlaklık, revnak ve ihtişamının mücevher ocaklarından ve güneşten üstün 

tutulması anlamına gelmektedir.   

Ol şehenşâh-ı sühendân u sühenperver ki 

Gevher-i nazmıdır ârâyiş-i dükkân-ı felek (K. 24/26) 

[O söz sahibi ve söz ehli bir padişah ki şiirlerinin incileri feleğin dükkânının süsüdür.]  

Başlasa tabı dür-efşânlığa pür gevher olur 

Mevc-i deryâ-yı maânî gibi dâmân-ı felek (K. 24/34) 

[Yaratılışı inci saçmaya başlasa feleğin eteği bütünüyle mana deryasının dalgaları gibi incilerle dolar.] 

Nef‘î yukarıdaki beyitlerde memduhu ve ona dair özellikleri değerli taş ve mücevher anlamında 

cevherle nitelendirir. Sultan Murad (1623-1640) söz sahibi ve söz ehli bir padişahtır ve şaire göre 

sözlerinin incileri feleğin dükkânını süslemektedir. Arapça ve Farsça bilen Sultan Murad Muradî 

mahlasıyla şiirler yazmıştır (Yılmazer, 2020:182). Nef‘î padişahın şiirlerini inci ve mücevherle 

nitelemekte ve feleği de sözle ilişkilendirmektedir. Felek sanki söz biriktiren ve söz satan bir tacir 

gibi düşünülmektedir. Diğer beyitte Sultan Murad Han’ın tabiatı inci saçmaya başlasa mana 

deryasının dalgaları gibi feleğin eteği de bütünüyle inci ve mücevher olur. Hükümdar tabiatını 

izhar ettiğinde feleğin etekleri de incilerle dolmaktadır. Bu bir açıdan elbette Nef‘î’nin şair 

olmasıyla; diğer açıdan ise hükümdarın sözünün kanun hükmünde olması, yetki ve 

sorumluluklarını sözle yerine getirmesiyle alakalıdır. Beyitlerde hükümdar yaratılışı ve 

tabiatından sâdır olan şiirleri bakımından cemal ve ziyne ile nitelenir. Dolayısıyla Sultan Murad 

Han bir şair olarak feleğin dükkânını süsleyecek güzellikte şiirler söyler ve hükümdar olarak 

feleğin eteğini inci ve mücevherle dolduracak kadar güzel ve ihtişamlı bir tabiata sahiptir. Bu 

tabiatı ile mana deryalarının dalgaları gibi feleğin eteğine inci ve mücevher saçar veya kendi 

güzellik, parlaklık ve ihtişamını âleme izhar eder.  

Neşât-ı ahd-i adliyle güşâde çehre-i eyyâm 

Fürûğ-ı gevher-i tâcıyla rûşen dîde-i ahter (K. 20/6) 

[Adaletinin güven ve neşesiyle günlerin çehresi açılmış, tacının incilerinin aydınlığıyla yıldızın (tâlihin) 

gözü parlaktır.] 

Arşa as şimdiden geri şemşîr-i cevherdârını 

Anı talîk etmege lâyık değil seb-i şidâd (K. 25/43) 

[İncilerle süslenmiş kılıcını şimdiden geri arşa as, yedi kat gök onu asmaya layık değildir.] 

Nef‘î’nin hükümdardan beklentileri vardır ve yukarıdaki beyitte görüleceği üzere hükümdarın 

tabiatını cevher hâline getiren onun adaletidir. Hükümdarın adaleti tacının parlaklığının da 

sebebidir. Tacının parlaklığı ise yıldızın gözüne aydınlık verir, ışık kaynağı yıldızlar hükümdarın 

parlaklığıyla aydınlanır. Beyitte hükümdar yıldızdan daha parlak tasavvur edilerek güzellik ve 

ihtişamda yıldızdan üstün tutulur. Hükümdarın adaletinin verdiği güven ve neşe ile günlerin 

çehresinin açılması, tebaanın neşat bulması ve tacının incileriyle yıldızın gözünün parlak olması 

ise hükümdarın talihi ile tebaanın da talih bulması demektir. Hükümdar talih ve devleti bularak 

etrafına talih ve devlet bahşeder ve kendi parlaklık ve ihtişamından âleme de saçar. Padişahın 



   Ekim 2025, 9(2) 

 

[270] 

Edirne’ye gelmesi üzerine sunduğu kasidede şair Sultan Murad’ın ülkede yaptığı işleri ele alır. 

“Bir gaza ettin ki memnûn eyledin peygamberi” ifadesiyle dirlik ve düzeni sağlamasından dolayı 

padişahı metheder. Sultan’ın arşa asılmaya layık olan kılıcını seb-i şidâd1  dahi talik etmeye layık 

değildir. Nef‘î, burada ayette bahsedilen yedi kat göğe işaret ederek hükümdarın kılıcını yüceltir. 

Kasidede Sultan Murad’ın bu beha ve ihtişamı basiretli hükümlerini icra ederek ülkedeki fitne 

ateşini söndürüp isyanları bastırması ve düzeni sağlamasından ileri gelmektedir. İhtilal ihtimali 

ortadan kalkmıştır ve halk devlete karşı yükümlülüklerini yerine getirmektedir. Fârâbî’ye göre 

her varlığın güzelliği, revnak ve ihtişamı kendi üstün varlığına kavuşmasında ve kendisinin en 

son mükemmelliğine ulaşmasındadır (Fârâbî, 2001:26). Beyitte hükümdar ideal devlet adamını, 

hükümdarın kılıcı ise ideal devlet adamının buyruk ve yetkilerini temsil etmektedir. Hükümdar 

kendi üstün varlığına ulaşmış ve nihaî mükemmelliğine erişmiştir. İdeal devlet adamı olarak veya 

kendi mükemmelliğine erişmiş biri olarak hükümdar güzellik, parlaklık ve ihtişam sahibidir. 

Nef‘î burada devletteki adalet ve düzeni zikrederek güzel ve iyi arasında da bağlantı kurmakta ve 

bir anlamda güzel ve iyiyi bir ve aynı kabul etmektedir.  

Âferîn ey rûzgârın şehsüvâr-ı safderi 

Arşa as şimden geri tîg-ı Süreyyâ-cevheri (K. 14/1) 

[Aferin ey zamanın yiğit şehsuvârı, artık cevherini Süreyya’dan alan kılıcını arşa as.] 

Nef‘î, Sultan Osman’ın (1618-1622) cihadını tarif ettiği kasidesinin matla beytinde padişahın 

cevherini Süreyya’dan alan kılıcını arşa asmasını ister. Cevher burada madde suret teorisi 

ekseninde maddenin değişmez aslî unsuru anlamındadır. Şair hükümdarın kılıcının ham maddesi 

(cevheri) olarak yıldızları göstererek hükümdarın parlaklık ve ihtişamını yıldızlardan üstün tutar. 

Şairin hükümdarların kılıcını arşa asılmış bir vaziyette tahayyül etmesi onların vazettiği 

kanunlarla birlikte devletin işleyiş ve düzenini ifade eder. Öyle ki hükümdar devlette mutlak 

hâkim ve buyruk sahibidir. Onların buyruklarına adaletin eşlik etmesi ve fiillerinin ülkede esenlik 

ve rahmet eserleri meydana getirmesi kılıçlarını arşa asılmaya layık kılar. Kılıcın arşa asılması 

ayrıca hâkimiyet anlayışına ve gücün kaynağına işaret eder. Gücünü Tanrı’dan alan hükümdar bir 

cihan devletine hükmetmektedir. Hükümdarın kılıcı bu nedenle adaletin kılıcı ve âlemin 

temelidir. Fârâbî’ye göre ilk mevcut olan Tanrı’nın varlığı en mükemmel varlık olduğundan 

Cemali de her güzelliğin fevkindedir. Her güzelliğin üstünde bulunan Cemal, ziyne ve revnakı 

Tanrı’nın cevherinde ve aklettiği zâtında mevcuttur. Bizim güzelliğimiz, parlaklığımız ve 

ihtişamımız ise zâtımızdan değil arızî niteliklerimizden, bedenlerimizin sahip olduğu ve ayrıca 

dışımızda bulunan şeylerden dolayı bize aittirler (Fârâbî, 2001:26). Fârâbî’nin estetik görüşü 

doğrultusunda Nef‘î hükümdarların güzellik, parlaklık ve ihtişamını onların zâtından değil 

zâtlarına ilişen arızî niteliklerinden kaynaklandığını ifade eder. Bu arızî nitelikler hükümdarın 

kılıcıdır, bir başka deyişle hükümdarın buyruk ve tasarruf yetkisi ve bu yetkisini iyi ve güzelin 

hizmetine vererek adaletle hükmetmesidir. Söz konusu arızî niteliklerle cemal, beha ve ziyne 

sahibi olan hükümdar, mevcudiyetinin nihaî mükemmelliğine kavuşmuş demektir. Bu nedenle 

her iki hükümdarın da ülkede düzen ve asayişi sağlaması ve cihatta bulunması sebebiyle şair 

onların güçlerini temsil eden kılıçlarını mücevherle süslenmiş ve yıldızlardan yapılmış gibi 

tasavvur eder. Hükümdarların güzellik ve ihtişamını anlattığı bu mısralarında Nef‘î’nin üslubu da 

mutantan ve ihtişamlıdır. Nef’i’nin böyle bir âhenk yaratmadaki başarısını, Türkçeye son derece 

hâkim olmasıyla açıklayan İpekten, şairin bu mükemmel âhengi anlamla birleştirme ustalığını da 

gösterdiğini vurgular. Nef‘î, “Bir savaş alanını anlatırken asker kalabalığını, savaş alanının 

dehşetini, topların gürültüsünü, kılıç şakırtılarını mısralarında duyurur.” (İpekten, 2010:92,93). 

                                                            
1 “Üstünüzde yedi kat sağlam göğü bina ettik.” (En-Nebe, 78/12). 



Nef‘î’nin Türkçe Divan’ında Cevher/Gevherin Estetik Kullanımı: Cemal, Beha ve Ziyne 

[271] 

Nef‘î bu kılıç ve kalkan sesleri arasında mehter musikisini andıran üslubu ile hükümdarların 

nezdinde okuyucuya devletin heybet ve ihtişamını hissettirir. 

Âfitâb efser-i ikbâline yektâ gevher 

Âsumân ablâk-ı câhına zerendûde geçîm (K. 7/30) 

[Güneş, bahtının tacınına nadir bir inci, gökyüzü, (yüce) makamının alacalı atına altın yaldızlı bir zırhtır.] 

 

Göreydi cevher-i şemşîrini ger gamze-i dilber 

Gamından dahi tîg asmazdı tâk-ı ebruvân üzre (K. 5/32) 

[Gönül çelen (sevgilinin) süzgün bakışları, kılıcının cevherini görseydi gamından (hilâl-ebru) kaşlarının 

üstüne bir daha kılıç asmazdı.] 

Nef‘î Sultan Ahmed Han (1603-1617) için söylediği kasidede güneşi hükümdarın bahtının tacını 

süsleyen nadir bir inci olarak tasavvur eder. Beyitte gökyüzü ise Sultan Ahmet Han’ın alacalı 

atına altın yaldızlı bir zırhtır. Nef‘î gevher, âfitâb ve âsumân lafızlarıyla hükümdarı revnak ve 

ihtişamla ilişkilendirir. Yukarıda Sultan Murad için söylediği beyitte hükümdarın kılıcını yedi kat 

gökten daha üst bir mevkide tasavvur eden Nef‘î, Sultan Ahmed Han için de güneşi hükümdarın 

tacındaki bir inciye, gökyüzünü de alacalı atındaki altın yaldızlı zırha teşbih eder. Şair bir anlamda 

hükümdarlık, güneş ve gökyüzü kavramlarıyla kut anlayışına temas etmekte; değerli, kutsal ve 

ihtişamlı olanı gökyüzüne nispet etmektedir. Yektâ lafzıyla da şair hükümdarı biricik ve eşsiz 

olarak ifade eder. Güneş âlem için değerli bir mücevher mesabesinde olduğu gibi hükümdarın 

tacı (yetki ve sorumlulukları) da ülke için mücevher gibidir. Hükümdarın tacı, parlak ve gökyüzü 

gibi olan atının zırhı da altın yaldızlı ve ihtişamlıdır.  

Sultan Ahmed Han’ın kılıcının cevheri yukarıdaki beyitte değerli taş ve mücevher anlamında 

kullanılır. Sevgili, Sultan’ın keskin kılıcını görse gamlanır ve süzgün bakışlarıyla oklar fırlatmak 

ve kaşlarını çatıp kılıçlar asmaktan vazgeçer. Klasik edebiyatta yegâne ve ulaşılmaz olan 

sevgilinin gamzesi kılıca teşbih edildiğinde güzellik ve can ülkesinin kılıç zoruyla ele geçirilmesi 

ve kılıcın öldürücülüğü konu edilir. Gönül mülkünün sultanı olan sevgili kolay kolay kendisini 

göstermez. Ancak bayramlarda seyrana çıktığında görülür veya onun görüldüğü günler bayram 

kabul edilir (Pala, 2010:162,402). Burada hükümdar ihtişam ve yücelik bakımından klasik 

edebiyatın baş kişisi ve en kıymetli varlığı olan sevgili ile mukayese edilir. Tıpkı sevgili gibi 

hükümdarın da görülmesi kolay değildir. Sevgilinin bakışları gibi hükümdarın da kılıcı kan 

dökücüdür, güzellik ülkesi gibi hükümdarın ülkesi de kılıç zoruyla ele geçirilmiştir. Kılıç sevgili 

ile âşık arasında önemli bir unsurdur. Sevgilinin gamzesi, kirpiği, cevr ü cefası ve hasreti âşık 

üzerinde kılıç etkisi yaparak onu yaralar (Pala, 2010:269). Buna rağmen âşık için âlemde en 

kıymetli şey, sevgilinin bakışlarıdır ancak sevgili hükümdarın kılıcını görse kaşları üzerine kılıç 

asmaktan vazgeçer. Şair burada hükmetme, cazibe, kan dökme ve tasarruf sahibi olmak 

bakımından sultanı ve kılıcını sevgilinin dahi ulaşamayacağı bir ihtişamda tasavvur eder. 

Yaraşır ger cevherin idrâk edip şâh-ı cihân 

Elde tutsa dâimâ gönlünü câm-ı Cem gibi (Kt. 3/3) 

[Cihan şâhı cevherini idrâk edip gönlünü Cem’in kadehi gibi daima elinde tutsa yaraşır.] 

 

Kadr-ı zer zerger şinâsed kadr-i gevher gevherî 

Kadrin anınçün bilir yoktur şeh-i ekrem gibi (Kt. 3/4) 

[Altının kıymetini kuyumcu, mücevherin kıymetini mücevherci bilir. Bu sebepten (senin) kadrini, kerem 

sahibi şah gibi bilen yoktur.] 



   Ekim 2025, 9(2) 

 

[272] 

Nef‘î Darussaade ağası İsmail Ağa’nın yukarıdaki methinde memduhun özel bir cevhere sahip 

olduğunu ifade eder. Cevher burada felsefi anlamıyla kendi başına kaim, öz, mahiyet gibi 

anlamlara gelir. Memduh özel bir mahiyet ve anasıra sahiptir ve böyle bir cevheri ancak cihan 

şahı yani hükümdar idrak edebilir. Altının kıymetini kuyumcu, cevherin kıymetini de ancak 

mücevherci bilir diyen şair, hükümdarı mücevherci olarak telakki eder ve tebaasının baha ve 

kıymetini ancak hükümdarın takdir edebileceğini ifade eder. Nef‘î bu beyitlerde hükümdarı 

cemal, beha ve ziyneyi takdir edebilecek yegâne hakem ya da mihek olarak değerlendirir.  

2. Nef‘î’nin Kutsal İnci ve Mücevherleri 

Nef‘î değerli, ışıltılı ve parlak taşlar anlamında cevher/gevher kavramıyla kendi şiirlerini 

tanımlamış ve şiirlerine yönelik çeşitli nitelendirmelerde bulunmuştur. Klasik Türk şairi için ışık 

kavramı güzelle her bakımdan ilişkilidir ve güzeli icaz boyutunda özetleyen bir yoğunluğa 

sahiptir. Klasik şairler kimi zaman kendi şiirlerinin güzelliğini de ışık kaynaklı kavramlarla 

övmüşlerdir (Karadeniz, 2022:96). Nef‘î, şiiri ve sözü cevherle ilişkilendirerek şiirlerinin güzellik 

ve parlaklığını anlatır. Şair kendi şiirlerini kutsal, yüce ve ulvî olarak niteler ve şiirlerinin 

mücevher gibi değerli olduğunu dile getirir. Kimi zaman ise şiirlerini bütün yeryüzü ve 

içindekilerden üstün tutar. Şair aşağıdaki beyitlerde söz ve şiiri yüce ve ulvî bir cevher olarak 

nitelendirir: 

Söz ben dediğim cevher-i ulvî ise anı 

Devrân sadef-i sem-i kabûle güher eyler (K. 10/54) 

[Söz, benim söylediğim ulvî bir cevher ise onu zaman, kabul kulağının sedefine inci eyler.] 

 

Sühen ki gevher-i vâlâ nijâd-ı kudsîdir 

Teh-i kemergeh-i kûh-ı dilimde dür kânı (K. 30/57) 

[Söz ki mukaddesin yüce soyunun mücevheridir; (onun) madeni, gönül dağımın eteklerinin dibindedir] 

 

Bir güherdir ki sühen madeni bahr-ı manâ 

Değme insan olamaz kâbil-i izân-ı sühen (K. 60/6) 

[Söz bir incidir ki onun madeni mana denizidir. Herkes sözü idrak edebilecek bir kaabiliyette okamaz.] 

Estetik ve sanatta “yüce” veya Nef‘î’nin kavramlarıyla ulvî, vâlâ ve kudsî İsmail Tunalı’ya göre 

bugün yitirilen bir değerdir. Yüce kavramı Batı’da ilk defa 18. yüzyılda belirgin olarak İngiliz 

felsefesi ve estetiğinde görülür. Burke, güzel ve yüceyi estetik nesneyi bize yaşatan eş değer iki 

aslî öge olarak kabul eder. Her iki değer de bir hoşlanma olmasına rağmen güzel, insanları 

birleştiren; yüce ise korku ve dehşet duygularını da beraberinde getirmesiyle insanı diğer 

insanlardan ayıran bir değerdir. Kant’a göre yüce insanın duyusal büyük ve kuvvetli olanın 

karşısında aklın sonsuzluk idesini kazanması ve duyusal yüceyi ezerek ahlakî ve estetik hazzı 

yakalaması demektir. Bach’ın Toccato’su veya Itrî’nin Tekbir’i ya da Ayasofya klasik dönemin 

güzeli aşan ve ancak yüce diye değerlendirilebilecek eserleridir (Tunalı, 2020:138-139). Ulu sanat 

eserleri görkem ve ihtişam duygusuyla birlikte derin bir hayranlık ve huşu duygusu uyandırır. 

Ulvî olanın verdiği duygu muazzam bir kudretin telkinini barındıran estetik bir heyecanı dile 

getirerek sahibini sonsuzla buluşturur. Yüce ve ulvî olanın tecrübesi nihayetinde Allah’ın cemal 

ve celâl sıfatlarının birbiriyle olan ilişkisinin estetik anlamda tecrübe edilmesidir (Koç, 2021:89). 

Nef‘î sanat ve estetikte yüce kavramını dile getirmiş, yüceden beslenmiş ve şiirlerini yüce denizde 

boyayarak yüce bir cevher hâline getirmiştir. Klasik dönemin şairi olarak Nef‘î de ulvî, vâlâ ve 

kudsî kavramlarıyla şiirde güzeli aşan bir heybet ve ihtişama işaret etmektedir. 



Nef‘î’nin Türkçe Divan’ında Cevher/Gevherin Estetik Kullanımı: Cemal, Beha ve Ziyne 

[273] 

Cevher-i ulvî/vâlâ ve nijad-ı kudsî gibi lafızlar sözün kaynağı veya Nef‘î’nin yüce ve mutlak 

cevhere muttasıl olmasıyla alakalıdır. Varlığın zorunlu ve mümkün olarak tasnif edilmesi 

Fârâbî’nin estetik düşüncesinde zorunlu varlığa ait olan güzellik ve mümkün varlığa ait olan 

güzellik olarak ikili bir tasnife kapı aralar. Bu nedenle güzelliğin iki çeşidinden söz edilebilir: 

1.Sebep-sebepli ayrımından hareketle varlığı gibi güzelliği de kendisinden olan ve bir sebebe 

ihtiyaç duymayan İlk Sebeb’in güzelliği.  

2.Var olmak için zorunlu varlığa ihtiyaç duyduğu gibi güzelliği de kendinde olmayıp cemal, beha 

ve ziyne sahibi İlk Sebeb’in varlığı nedeniyle güzel olan mümkün varlığın güzelliği.  

Buna göre âlem, varlığını zorunlu varlıktan veya varlığın kozmolojik ilk ilkesinden aldığı gibi 

güzelliğini de İlk Sebeb’ten almıştır. (Taşkent, 2012:77). İbn Arabî’ye göre bir şeyin hakikati 

istidadını, istidadı ise tecelliyi kabul düzeyini belirlemektedir (Chittick, 2018:127). Allah lütfunu 

sınırlandırmaz fakat mazhar ışığı istidadı ölçüsünde alır (İbn Arabî, 2023: c.2, 370). Nef‘î ışığı 

almada gösterdiği istidadını ısrarla vurgulamakta ve şiirinin kaynağını vahiy ve ilham, Hakk’ın 

sırları ve vâridât-ı gayb olarak göstermektedir (Yiğit, 2021:2282). Zorunlu varlığın tecellisi ile 

gönlüne gelen gayb elçilerinden beslenen Nef‘î’nin şiiri güzellik ve ihtişamını da bizatihi cemal, 

beha ve ziyne sahibi olan İlk Sebeb’ten almaktadır. O’nun Cemal’i bütün güzellikleri 

artırmaktadır. Bu nedenle Nef‘î’nin sözü ulvî ve kutsaldır. Kaynağı itibarıyla güzellik, parlaklık 

ve ihtişam sahibidir. Buradaki ulvîlik “kün” emrinden dolayı hem sözün tabiatından hem de şiir 

söz konusu olduğunda sahibinden ileri gelmektedir. Nef‘î’ye göre şiir müstakil olarak zaten kutsal 

ve yüce, inci gibi değerlidir. Nef‘î’nin gönlünden şiire aksetmesi ise sözün beha ve kıymetini 

artırmakta, şairin istidadı ve şiirini besleyen kaynaklardan dolayı yüceliğine yücelik katmaktadır. 

Ulvî ve kutsal bir sözü vücuda getirmekse kolay değildir. İkinci beyitte şair gönlünü mücevher 

ocaklarının çıkarıldığı madene benzetir ve gönlünden diline akseden sözleri, dağın derinlerinden 

çıkarılan inci ve mücevher gibi meşakkatli ve değerlidir. Üçüncü beyitte görüleceği üzere Nef‘î 

sözü mana denizinden çıkarılan bir inci olarak telakki etmektedir. Şaire göre gönül deryasından 

hazineler çıkarmak, bu hazineyi idrak ve izah edebilmek herkesin başarabileceği bir iş değildir. 

Dolayısıyla böyle bir söz işitenlerin kulağında inci, şairin gönül dağının eteklerinde bir inci 

hazinesidir. 

Ne cevâhir dizeyim silk-i senâna göresin 

Ki ede şaşaası çarh-ı dü rengi yek reng (K. 37/34) 

[Methinin ipine ne mücevherler dizeyim göresin ki (mücevherlerin) parıltısı feleğin iki rengini tek renk 

eder.]  

 

Olur yine kıymette ziyâde bu kasidem 

Bir rişteye cem olsa dürr ü gevher-i âlem (K. 23/39) 

[Âlemin bütün inci ve mücevheri bir ipte toplansa da bu kasidem kıymette yine ziyade olur.] 

 

Sözümün her biri bir gevher-i zî-kıymettir 

Ki bahâsın çekemez keffe-i mîzân-ı felek (K. 24/48) 

[Sözümün her biri kıymetli bir mücevherdir ki feleğin terazinin kefesi (dahi) kıymetini çekemez.] 

 

Olsa pür gevher-i esrâr-ı maânî âlem 

Sen yine anı dil-i Nefî-i şeydâya değiş (G. 68/5) 

[Bütün âlem mana sırlarının incileriyle dolsa da sen onu yine Nef‘î-i şeydânın gönlüne değiş.] 



   Ekim 2025, 9(2) 

 

[274] 

Yukarıdaki beyitlerde Nef‘î şairlik tabiatını ve şiirlerini beha ve ihtişamla nitelendirir. Şair ilk 

beyitte Vezriazam Ali Paşa’yı methetmek için sarf ettiği söz incilerinin parlaklık ve göz 

kamaştırıcı nitelikte olduğunu mübalağlı bir şekilde dile getirir. Vezire en parlak inci ve 

mücevherleri Nef‘î sunmuştur. Şair söz incilerini bir ipe dizdiğinde bu inci ve mücevherlerin 

parıltıları feleği tek renk hâline getirir. Nef‘î burada bir anlamda şiirlerinin göz kamaştırıcı 

olmasından dolayı varlığın müşahede edilemeceğini ifade eder. İki rengin tek renk hâline gelmesi 

tabirinde vahdete işaretle şair, methiye vesilesiyle memduha ve okuyucuya ikilikten geçip 

hakikati göstermek gayesindedir. Parlaklık ve ihtişam aynı zamanda şiirin kıymetini 

belirlemektedir. Âlemin bütün inci ve mücevherleri bir ipe dizilse Nef‘î’nin kasidesi kıymette 

yine ziyade olur. Onun şiirlerinin her biri kıymetli bir mücevherdir, feleğin bütün mizan ve 

terazileri onun baha ve kıymetini çekmeye güç yetiremez. Bu nedenle Nef‘î, sufiye hitaben 

söylediği gazelinde bütün âlemin mana sırlarının incileriyle dolması hâlinde bile sufiden bütün 

bu incileri kendi gönlüne değişmesini ister. Burada güzelliğin yetkinlikle ilişkisine değinmek 

gerekir. Tanrı mahza hayr ve mükemmeldir. Bu nedenle “zorunlu mutlak güzellik” sahibi iyilik 

ve mükemmellikle zorunlu olarak nitelenen güzeldir. Güzellik, parlaklık ve ihtişam zorunlu 

varlığın kendi cevherine aittir. Mümkün güzeller ise mükemmel ve hayr-ı mahz niteliğine sahip 

değildir (Taşkent, 2012:76-78). Âlem, mümkün varlık olması hasebiyle “mahza hayr” ve kemal 

sahibi bir güzel değildir. Fakat Nef‘î’nin şiiri zorunlu varlığın feyziyle “bilâ-vâsıta”2  beslenir. 

Allah’ın boyasına boyanarak fânî hüviyetini yitirir ve zorunlu mutlak güzelin güzelliğine katılır. 

Böyle bir mücevherin kıymetini ise feleğin terazisi çekmeye kadir değildir. Nef‘î’nin şiiri 

yetkinlik/kemal mertebesinde olmasından dolayı onun güzellik, parlaklık ve ihtişamı 

âlem/mümkün güzelin güzelliğinden ziyâdededir.  

Sanırım kendimi bir hâce-i sâhib-i cevher 

Aldığımca elime kilk-i güher-efşânı (K. 3/47) 

[İnci saçan kalemi elime aldığımda kendimi cevher sahibi bir hâce zannederim.] 

 

Bin genc-i güher olsa pinhân nola sînemde 

İşretgede-i tabım vîrâne değil mi yâ (G. 6/4) 

[Gönlümde bin inci hazinesi gizlense ne olur, tabiatımın işrethanesi ıssız değil mi?] 

Yukarıdaki beyitte kalemi inci saçan olarak niteleyen Nef‘î, kendisini de cevher sahibi bir hâce 

olarak tanımlar. Nef‘î’ye göre bir şairin tabiatı kıymetli taşlar, inciler barındıran bir hazine 

olmalıdır. Güzellik, parlaklık ve ihtişam sahibi bir tabiat özünde barındırdığı bu mücevheratı da 

âleme saçmalıdır. Hâce lafzından hareketle Nef‘î’ye göre, usta bir şairin yeni şairler yetiştirmede 

kendisini sorumlu hissetmesi veya genç şairlerin usta şairlerin şiirlerini talim etmekle 

yetiştiklerinin idrakinde olması gerektiği de söylenebilir. Hâce-i sâhib-i cevher yetkinlik veya 

kemali işaret etmektedir.  Öte yandan Nef‘î’nin kendisini kalemi eline alınca cevher sahibi bir 

hâce sanması şairde şiirle meşgul olduğu anlarda meydana gelen idrak farklılığına işaret 

etmektedir. Nef‘î, kalemi eline aldığında yaratmayı sağlayan yoğun duygulanım, derin duyuş ve 

hayaller, ilham ve kemal de kendisine eşlik etmektedir. Dolayısıyla Nef‘î’ye göre kemale ulaşmış 

bir şair, cevher sahibi bir hâce gibidir. Hâcenin sözleri de inci ve mücevher mesabesindedir. Şair 

                                                            
2 Nef‘î Sultan Ahmed Han için söylediği kasidenin matla beytinde sözün idrak sahibi bir tabiatta bilâ-vâsıta meydana 

gelmesi gerektiğini kasidenin ikinci beytinde de böyle bir sözün ancak vahiy ya da ilham olabileceğini belirtir: 

Sühen oldur ki bilâ-vâsıta-i tab-ı selîm 

Ola makbûl-ı dil-i nâdiresencân-ı fehîm 

Yanî yâ vahy ola mazmûnu anın yâ ilhâm 

Bunu fasl etmede ahbâb edeler bahs-i azîm (K 7/1-2). 



Nef‘î’nin Türkçe Divan’ında Cevher/Gevherin Estetik Kullanımı: Cemal, Beha ve Ziyne 

[275] 

burada şiirlerinin kemalle gelen parlaklık ve ihtişamına ayrıca kıymetine değinmektedir. Bu kadar 

kıymetli incilerin şairin gönlünde gizlenmesi ise garip değildir. Çünkü Nef‘î’nin işret yeri gibi 

olan tabiatı virane ve ıssızdır. Şairin gönlünde masiva yok olup gönlü harap ve virane olduğunda 

orada binlerce mana incisi gizlenir.  

Ol nâzım-ı leâlî i nazmım ki şiirimin 

Reşki cemâda tab-ı cevâhir-feşân verir (K. 4/5) 

[İnciler saçan bir şairim ki cansız varlığa şiirimin kıskançlığı cevherler saçan bir tabiat verir.] 

 

Bu şîve-i güftârına bu şiir-i manâ-dârına 

Bu nazm-ı gevher-bârına reşk eyler erbâb-ı sühen (G. 110/7) 

[Bu sözlerinin şivesine, bu manalarla ve incilerle yüklü şiirine söz erbabı kıskaçlık eder.]  

Şiir sanatında kemali yakalayan şair, tabiatını inci saçan olarak niteler. Klasik edebiyatın temel 

fahriye düzleminde şair, şiirlerini inci ve mücevher olarak telakki eder ve maden ocaklarına 

dönüşmesi muhtemel cansız taş ve topraktan üstün tutar. Maden yataklarının kıskançlığından söz 

ederek teşhis sanatına başvuran Nef‘î, şiirlerine yönelik kıskançlığın taş ve toprakta bir tabiat 

değişimine sebep olacağını bildirir. Nefî’nin şiirleri inci ve mücevher gibi ışıltılı, parlak ve 

ihtişamlıdır. Cansız taş ve topraklar dahi o şiiri işittiğinde kıskançlık duyar ve maden ocaklarına 

dönüşerek mücevher üretecek bir tabiata yükselir. Şair burada şiirlerindeki parlaklık ve ihtişamı 

mübalağalı bir dille ifade eder. Bir başka açıdan cansız varlık, kıskançlık duymasından hareketle 

Nef‘î’nin şiir sanatındaki rakipleri olarak da yorumlanabilir. Yetkin manada şiir söyleyemeyen 

fakat Nef‘î’nin şiirlerine kıskançlık duyan şairler onun şiirlerini işittiklerinde “yetkin şiir” 

örneğini görerek tabiat değişimine uğrarlar ve bir anlamda şairlik kaabiliyeti kazanırlar. İkinci 

beyitte şiir sanatındaki rakiplerinin kıskançlık duymasını açık bir şekilde dile getiren Nef‘î, 

manalarla yüklü işveli sözlerini incilerle yüklü, parıltılı ve görkemli şiirler olarak tanımlar. 

Dolayısıyla Nef‘î’ye göre kâmil bir şiir parıltılı ve ihtişamlı, okuyucunun tabiatını değiştirip 

dönüştüren ve gönle hoşluk veren bir etkiye sahiptir. Yukarıda hâce lafzından hareketle de 

değindiğimiz gibi Nef‘î, yetkin şiirin insan tabiatının ve diğer şairler üzerindeki tesirinin 

idrakinde olarak şiiri bir anlamda “okul” veya “ta’lim ve terbiye” vesilesi olarak görmektedir. 

Yetkin bir şiir, insanın tabiatını eğitmekte ve ince hayaller, derin duyuşlar kazanmasını sağlayarak 

onu cevâhir-feşân yani mücevherler saçan bir tabiata dönüştürmektedir. Dolayısıyla Nef‘î’nin 

şiirlerinde ilk bakışta mübalağalı bir fahriye olarak görülen ifadeler biraz da şiirin -tabiatı ve 

işlevleriyle alakalı olarak- kıymetine yönelik değerlendirmelerdir.  

Bir dânesini gevher-i silk-i kelâmımın 

Mahsûl-ı bahr u kâna veren râygân verir (K. 4/8) 

[Sözlerimin ipine dizilmiş inci ve mücevherin bir tanesini mücevher ocağının ve denizin (tüm) mahsulüne 

(karşılık) veren, ucuza vermiş olur.] 

 

Girdi miftâh-ı der-i genc-i maâni elime 

Âleme bezl-i güher eylesem itlâf değil (G. 81/4) 

[Mana hazinesinin kapısının anahtarı elime geçti. Bütün âleme inciler saçsam bu, (incileri) heder etmek 

değildir.] 

Nef‘î şiiri üstün bir mevkide konumlandırınca kendi şiirlerini de bir ipe özenle dizilmiş 

mücevherler gibi telakki eder. Böyle bir şiiri maden ocaklarının ve denizin mahsülüne verense 

ucuza vermiş olur. Mahsûl-i bahr u kân maden ocaklarından çıkarılan mücevherler ve denizden 

çıkarılan incidir. Nef‘î’nin şiirleri maden ocaklarından çıkarılan inci ve mücevherlere karşılık 



   Ekim 2025, 9(2) 

 

[276] 

olarak verildiğinde ucuza verilmiş olmakla şair şiirlerini inci ve mücevherlerden daha üstün ve 

değerli olarak telakki etmektedir. Nef‘î, ikinci beyitte görüleceği üzere bu kutsal inci ve 

mücevherlerini âleme saçtığında elindeki hazineleri helak etmiş gibi hissetmemektedir. Şair sahip 

olduğu inci ve mücevherleri veya şiirde gösterdiği ilim ve irfanı, âleme izhar etmekten 

çekinmeyerek cömertçe dağıtır. Çünkü mana hazinelerinin anahtarı Nef‘î’nin ellerindedir.   

3. Nef‘î’nin İhtişamı ve Hami 

Nef‘î’nin kasideleri haminin şiir ve şair üzerindeki etkilerini görmemiz ve Nef‘î ile hami 

arasındaki ilişkileri tetkik edebilmemiz açısından önemli kaynaklardandır. Nef‘î’nin şiirinin 

ihtişam ve parlaklık kazanmasında ve onun inci ve mücevher hâline gelmesinde kasidenin 

sunulduğu memduh önemli bir unsurdur. Şair, şiirlerindeki revnak ve ihtişamı memduhun revnak 

ve ihtişamıyla ilişkilendirir. Aşağıdaki beyitler Nef‘î’nin veziriazam Nasuh Paşa’ya sunduğu 

kasidedendir: 

Yalınız kevkeb-i bahtımda değil lutfun ile 

Etti tabımda vü nazmımda terakkî îcâb (K. 31/50) 

[Senin lütfunla sadece bahtımın yıldızında değil, tabiatımda ve şiirimde de ilerleme icap etti.] 

 

Bahr-ı tabım nem-i ebr-i kereminle pür dürr 

Silk-i nazmım güher-i medhin ile ziynet-yâb (K. 31/51) 

[Tabiatımın denizi kerem bulutunun nemiyle imcilerle dolu, şiir ipim methinin incileriyle ziynet bulmuştur.]  

Nef‘î hem talihinin hem de tabiatındaki ve şiirlerinde ilerleme ve gelişmelerin sebebi olarak 

paşanın lütuflarını göstermektedir. İkinci beyitte ise şair, paşanın kerem bulutlarının nemiyle 

tabiatının bütünüyle inci ve mücevherlerle dolduğunu şiirlerinin ise paşanın methiyle süslenmiş 

ve bir ipe dizilmiş inciler gibi olduğunu ifade eder. Şair terakkî lafzıyla şiirdeki ilerleme ve 

yükselmesini paşanın himmetine bağlamakla birlikte îcâb lafzıyla himmet karşısında yükseliş ve 

ilerlemenin aslında bir zorunluluk olduğunu belirtmektedir. Burada şairlerin, devlet adamlarının 

kerem ve lütufları karşısında yüklendikleri “üretme zorunluluğuna” işaret eden Nef‘î’ye göre 

üretmeyi başaran bir şairin yaratılışı inci ve mücevherle dolup şiirleri de memduhu methetmenin 

incileriyle süslenir. Şair memduhun şiir ve şair üzerindeki tesirini veziriazam Murad Paşa’ya 

sunduğu kasidenin aşağıdaki beyitlerinde de dile getirir.  

Tabım ki bâd-ı cezbe-i medhinle dembedem 

Bir bahr-ı pür hurûş-ı leâlîfeşân olur (K. 28/61) 

[Yaratılışım, senin methetmenin cezbesinin rüzgârıyla her an inciler saçan coşkun bir deniz gibidir.] 

 

Her gevher-i nefîs ki andan zuhûr eder 

Ârayîş-i hazâin-i kevn ü mekân olur (K. 28/62) 

[Bütün nefis inciler ondan meydana gelir ve kevn ü mekân âleminin hazinelerinin süsü olur.]  

Nef‘î, inciler saçan bir tabiata sahip olmasında memduhun methinin cazibeli rüzgârını sebep 

olarak gösterir. Memduhun cezbesinin rüzgârıyla şairin tabiatı inciler saçan coşkun bir denize 

dönüşür. Her nefis inci, memduhun methinden meydana gelir ve bu inciler âlemin hazinelerini 

süsler. Nef‘î, burada bir şairin inci ve mücevherler gibi güzel, estetik ve parıltılı şiirler yazabilmesi 

için haminin desteğinin kaçınılmaz olduğunu vurgulamaktadır. Şair hamiden yeterli desteği 

gördüğünde ise şairin nefis inci ve mücevherleri âlemin hazinelerini süslemekle memduhun 

methini âleme izhar eder. Osmanlı Devleti’nde görülen hamilik sisteminde şair ve hami arasında 

karşılıklı bir etkileşim söz konusudur. Bu sistemde sanatçı, haminin terbiyet ve korumasıyla 



Nef‘î’nin Türkçe Divan’ında Cevher/Gevherin Estetik Kullanımı: Cemal, Beha ve Ziyne 

[277] 

şöhret bulup hayatını idame ettirirken hami de devletin ihtişamı, yüksek kültürün teşvikçisi ve 

isminin övgüyle zikredilmesi gibi çeşitli kazançlara sahip olmaktadır.3  Nef‘î bu karşılıklı 

etkileşimi ve kazancın tek taraflı olmadığını vurgulamaktadır. Şairin inciler saçan bir cevhere 

dönüşmesi ve veziriazamın methiyle meydana gelecek incilerin, âlemin hazinelerini süslemesi 

veya Murad Paşa’nın isminin övgüyle zikredilmesi memduhun kaside kabulüne bağlıdır. 

Yeryüzündeki her meta gibi sanatın da bir alıcısı olmak durumundadır. Ancak sanat söz konusu 

olduğunda meta ve alıcı kavramları salt maddi bir alışveriş içermemektedir. Meta, kıymet ve alıcı 

veya Nef‘î’nin kavramlarıyla gevher/cevher, bahâ ve zamân-ı devlet (şâh-ı kerem) aşağıdaki 

beyitlerde görüleceği üzere maddi kazançlardan ve itibar endişelerinden çok daha fazlasını ifade 

etmektedir.   

Ey şâh-ı kerem-pîşe ki fikr-i nem-i lutfun 

Bahr-ı sühene mâye-i feyz-i cereyândır (K. 9/47) 

[Ey kerem sanatının şâhı, lütfunun neminin fikri, söz denizine cereyan eden feyzin mayasıdır.] 

 

Seyyâre değil her biri bir cevher-i ulvî 

Ki ana bahâ mâhasal-i kevn ü mekândır (K. 9/49) 

[Yıldız değil her biri ulvî bir cevherdir ki ona kıymet ancak bütün âlemdir.] 

Nef‘î, Sultan Ahmed Han’a sunduğu ıydıyye kasidesinde hayalini bahr-i revan olarak tanımlar. 

Hükümdarın lüfunun fikirleri söz denizine akıp giden feyzin mayasıdır. Bu feyiz ile şairin hayali 

de akıp giden coşkun bir denizdir.  Nef‘î şiir söyleme kabiliyetini ifade eden gönlünü ve zihnini 

coşkun ve uçsuz bucaksız bir denize teşbih etmekte bu denizin mayalanma veya hareketlenme 

sebebi olarak da hükümdarın methininin feyzini göstermektedir. Şairin cevelan eden bir deniz 

gibi olan hayali ne sıradan bir maden ne de bir yıldızdır. Onun hayali ancak yüce bir cevherdir. 

Nefî’nin şiirlerinin kıymeti bütün kevn ü mekân âlemidir. Hayal, Nef‘î’nin şiirlerinde önemli bir 

kaynaktır. Yukarıdaki beyitte şair bu hayali harekete geçiren unsur olarak hükümdarın lütuflarını 

göstermektedir. Hükümdarın takdir ve beğenisi ve şaire göstereceği hamilik, şairin şiir 

söylemesinde tetikleyici bir unsur olarak görülmektedir. Nef’i’nin buradaki kaygısı yalnızca 

hamilik meselesi ve maddi kaygılar değil, aynı zamanda estetik nesnenin estetik beğeni sahibi bir 

özne tarafından takdir ve kıymetinin teslim edilmesi kaygısıdır. Bir sanatın izleyicisi ve alıcısı 

olmadığında varlığı ve yokluğu eşit hâle gelmektedir (Timuçin, 2017:16). Oysa yaratmanın 

verdiği ızdırap ve gerilim estetik beğeni ve takdir sonucunda hazza dönüşmektedir. Buradan 

hareketle Nef‘î’ye göre hükümdarın veya şairleri himaye edecek merciin sanatsal bir yapıtı veya 

edebî kıymeti haiz bir şiiri takdir edebilecek estetik zevk ve beğeniye sahip olması gerekir. 

Hükümdarın sanat eseri karşısında göstereceği tenkit ve takdir ise şairler için yaratmaya 

yönlendiren itici bir güç hâline gelmektedir. Çünkü Nef‘î’ye göre keremli hükümdarın lütuflarının 

uyandıracağı fikirler söz denizinde cereyan eden feyzin mayasıdır. Mâye-i feyz şairde sanatsal 

yaratımı sağlayan itici unsur demektir. Dolayısıyla Nef‘î şiirleri için estetik haz ve beğeniye sahip 

bir takdir mercii aramakta ve bu merci tarafından algılanıp anlaşıldığında da yaratmaya yönelik 

gayreti artmaktadır. Bu merci dönemin hükümdarı Sultan Ahmet Han’dır. Nef‘î Sultan Ahmet 

Han’a hükümdarın/takdir merciinin ülkedeki sanatsal faaliyetlere olan tesirini hatırlatarak 

sistemin çok yönlü işlevine dikkat çekmektedir. Şair, devletin ve hükümdarın sanat ve şiir 

karşısındaki etkisini Şeyhülislam Muhammed Efendi’nin methi için söylediği kasidenin aşağıdaki 

beytinde de dile getirmektedir:  

                                                            
3 Şâir ve Hami hakkında geniş bilgi için bk. (Işınsu Durmuş, 2021); (İnalcık, 2003). 



   Ekim 2025, 9(2) 

 

[278] 

Hüner dünyâ değer bir gevher-i pür kadr ü kıymettir 

Zamân-ı devletindir bu metâın rûz-ı bâzârı (K. 49/52) 

[Hüner, dünyaya değer bütünüyle kıymetli bir mücevherdir. Bu mücevherin alıcısı (takdir edecek mecrası) 

senin devletinin zamanıdır.] 

 

Meclis-i ikbâline geldim güher-pâş olmağa 

Cevherîyim bu gazel zîb-i dükkânımdır benim (K. 12/32) 

[Talih ve baht açıklığı (veren) meclisine inci saçmaya geldim. Mücevherciyim, bu gazel de benim 

dükkânımın süsüdür.] 

 

Bezm-i şehe bu nazm ile olsan güherefşân 

Güyâ ki gülistâna düşer şebnem-i nevrûz (G. 53/6) 

[Şahın meclisine bu şiir ile inciler saçsan, sanki gül bahçesine nevruzun çiğ taneleri düşmüş gibi olur.] 

 

Bir güherdir söz ana himmet-i şehdir kıymet 

Ne revâ böyle metâın çekile husrânı (K. 3/44) 

[Söz bir incidir ki ona şahın himmeti kıymettir. Böyle bir metanın hüsarının çekilmesi reva değildir.]  

Nef‘î’ye göre hüner veya daha özel anlamıyla şairlik istidadı başlı başlına kıymetli bir hazinedir. 

Şairin bu hazineyi satabileceği tek merci ise devlet veya devlet ricalidir. Bu beyitte Nef‘î’nin 

yaratmanın yanında yaşadığı bir başka sancıdan söz etmek gerekir ki o da sanat yapıtı veya şairin 

kendi şiirleri karşısında estetik beğeni sahibi estetik bir özne bulamayışıdır. Şair bu arzusunu 

burada çok daha açık bir şekilde dile getirir. Nef‘î kendi şiirlerinin kıymetinin farkında olmakla 

birlikte bu kıymetin fark edilip takdir edilmesini beklemektedir. Estetik yargının sonucu nesneye 

değer yüklemektir (Soykan, 2015:57). Nef‘î kendi şiirleri karşısında estetik tavır alabilecek bir 

merciin esere yükleyeceği değerin, sanat eseri için aslında bir zorunluluk olduğunu dile getirir. 

Estetik özneden estetik bir tavırla değer yüklemesi istenen eser veya Nef‘î’nin mücevherleri 

sıradan bir nesne değil, dünyaya değer bir kıymettedir. Nef‘î burada kendi şiirinin kıymetinden 

bahsetmekle birlikte genel anlamda hünerin yani sanatsal yaratma kabiliyetinin kıymetinden de 

bahsetmektedir. Böyle bir kabiliyet, estetik özneye muhtaçtır. İkinci beyitte görüldüğü üzere 

Nef‘î, kendisini hükümdarın meclisinde inci saçan bir mücevherci, Sultan Osman Han’ın 

meclisini de talih ve baht açıklığını veren bir meclis olarak tanımlar. Hayal âleminden toplayıp 

biriktirdiği inci ve mücevherleri de hükümdarın meclisinde sunar ve şiirlerini dinleyenler 

tarafından göreceği takdir ve kıymeti arzu eder. Cevherin kıymetini mücevherci (hami) 

bilebileceği gibi cevher mesabesindeki bir şiir de ancak Nef‘î ile mümkündür. Şair nevruz redifli 

gazelinde Sultan Murad’ın meclisine şiirleriyle inci saçsa sanki gül bahçesine nevruzun çiğ 

damlası düşer. Hükümdarın meclisini gül bahçesine teşbih eden şair, şiirlerini bu gül bahçesini 

süsleyen çiğ damlaları ve mücevherlere benzetir. Söz, böyle değerli ve ihtişamlı bir mücevher 

mesabesinde olduğunda ona kıymet verecek olan şâhın himmetidir. Mücevher gibi değerli bir 

metanın veya Nef‘î’nin inci gibi olan şiirlerinin hüsranının çekmek ise reva değildir. Nef‘î’nin 

memduhun beğenisine sunduğu şiirlerinin kıymeti hakkında hiçbir şüphesi bulunmamaktadır. 

Nefî’nin şiirlerini besleyen hayalinin her biri yıldız gibi hatta yıldız değil ulvî bir cevherdir. Nef‘î 

daha önceki beyitte seyyare değil cevher-i ulvî nitelemesiyle şiirlerini yıldızlardan daha parlak, 

görkemli ve yüce tasavvur etmekte bu ihtişamıyla da âlemin içindekilerden değerli bulmaktadır. 

Böyle bir şiirin bahası ancak bütün kevn ü mekândır. Denilebilir ki Nef‘î’ye göre “güzel”i tasdik 

ve takdir etmek hami için güzelin tabiatından doğan bir zorunluluktur.  



Nef‘î’nin Türkçe Divan’ında Cevher/Gevherin Estetik Kullanımı: Cemal, Beha ve Ziyne 

[279] 

Benim ol zerger-i kâmil ki bugün fennimde 

Sözlerim gevheridir zîver-i dükkân-ı sühen (K. 60/39)  

[Bugün şiir sanatında kâmil mücevherci benim ki sözlerim söz dükkânını süsleyen bir incidir.] 

Ulvî ve yüce olanın duygusu muazzam bir kudreti telkin etmesiyle insana acziyetini hatırlatır aynı 

zamanda kemalin, göz alıcılığın ve azametin idrak edilmesi insana büyük bir haz yaşatır. İslam 

estetik ve güzellik anlayışında güç, kudret ve azamet gibi duyguları insana yaşatan bütün yücelik 

ve ihtişam, kemal anlamına gelmektedir (Koç, 2021:89). Nef‘î’nin daha önceki beyitlerde 

şiirlerini ulvî ve kutsal bir cevher olarak nitelemesi ve beslendiği kaynaklar da göz önünde 

bulundurulduğunda şair bir anlamda şiirini kâmil olarak nitelemektedir. Yukarıdaki beyitte şair 

bu düşüncesini açıkça dile getirir ve kendisini kâmil bir mücevherci olarak tanımlar. Kâmil 

lafzından hareketle denilebilir ki Nef‘î’ye göre şair mükemmeli arayarak kendi üstün varlığına 

kavuşmalı ve şiirleri kemal derecesinde olmalıdır. Dolayısıyla Nef‘î’nin ontoloji ve estetik 

değerler arasında bir mahiyet birliği kurduğu söylenebilir. Şiiri söz dükkânı ve sözlerini de bu 

dükkânı süsleyen bir inci olarak tasavvur eden Nef‘î, dükkân-ı sühen, rûz-ı bâzâr veya zîb-i 

dükkân lafızlarından hareketle şiir ve söz vasıtasıyla meydana gelen bir alışveriş ve kazanca işaret 

etmektedir. Şiir bir anlamda satılması gereken bir metadır. Ancak bu meta yalnızca hamilik 

geleneğinin getireceği maddi kazançları sağlayan bir unsur değil; şairde üretme, takdir, beğenilme 

ve bunlarla birlikte “anlaşılma” duygusunu da karşılayan, bir başka ifadeyle yaratma ve kendini 

gerçekleştirme noktasında şairde itminan duygusunu oluşturan bir unsurdur. Memduhun güzellik, 

revnak ve ihtişamı başlıklı kısımda yer alan ve Nef‘î’nin Sultan Murad Han için söylediği 

kasidenin ilgili beytinde de şair, dükkân-ı felek lafzını kullanır. Hükümdarın bir hamisi 

olamayacağına göre şairlerin şiirlerine yönelik kazanca işaret eden nitelemeleri şiir dolayısıyla 

gelecek maddi kazançların Nef‘î açısından temel hedef olmadığını göstermektedir. Nef‘î, 

hamiden gelecek kazancı fazla önemsemeyen ve sonucu ne olursa olsun düşüncelerini 

söylemekten çekinmeyen asil ruhlu bir şairdir (Uçak, 2020:99). Nef‘î, aşağıdaki beyitlerinde inci 

ve mücevher gibi ihtişamlı ve kemale ulaşmış şiirlerini vücûda getirmede haminin tesirine ve 

şairin de hami üzerindeki yegâne gücü olan lisan kılıcına değinir:  

Dilim endîşe-i medhinle bir deryâ-yı pür gevher 

Ana tîg-ı zebânım sanki bir mevc-i mücevherdir (K. 19/35) 

[Gönlüm senin methinin düşüncesiyle incilerle dolu bir deryadır. Ona lisanımın kılıcı sanki bir mücevher 

dalgasıdır.] 

 

Ey safder-i Cem-kevkebe ki cevher-i medhin 

Pîrâye-i şemşîr-i zebân-ı şuarâdır (K. 33/37) 

[Ey Cem kevkebeli yiğit savaşçı, methinin cevheri, şairlerin lisanının kılıcının ziynetidir.] 

 

Ol cevher ile teşne-i sertîz-i zebânım 

Bir tîg-ı celî pertev-i hurşîd-i ziyâdır (K. 33/38) 

[O cevher ile sivri dilimin hançeri parıltısını güneşin ışığından (alan) parlak bir kılıçtır.] 

Yukarıda birinci beyitte Sultan Murad Han’ın şehzadelerine övgüden sonra sözü padişaha getiren 

Nef‘î, gönlünü hükümdarın methetmenin tefekkürüyle incilerle dolu bir derya gibi tasavvur eder. 

Tîg-i zebân ifadesiyle dilinin keskinliğine vurgu yapan şair, lisanının kılıcını da mücevher dalgası 

olarak niteler. Diğer beyitte ise Nef‘î, kevkebe sahibi Cem’in yiğit savaşçısı olarak nitelediği 

veziriazam Muhammed Paşa’yı methetmenin cevherini, şairlerin lisanının kılıcının süsü olarak 

tanımlar. Hükümdarlık alameti olan kevkebe ile şair hükümdarı meşhur İran hükümdarı Cem’e 



   Ekim 2025, 9(2) 

 

[280] 

Muhammed Paşa’yı ise hükümdarın safları yaran yiğit bir savaşçısına benzetmektedir. Efsaneye 

göre İran hükümdarlarından olan Cem’in tahtı mücevherlerle süslü, kaftanı mücevher işlemelidir. 

İslam edebiyatlarında iktidar ve ululuk sembolüdür (Pala, 2010:86-87). Nef‘î devleti ve devletin 

ilgili makamlarında bulunması gereken kişileri cemal, beha ve ziyne ile nitelemekte, devleti 

daima parlaklık ve ihtişamla birlikte düşünmektedir. Revnak ve ihtişama sahip devlet ricalinin 

methi de şairlerin kılıçlarını süsleyen bir mücevher, Nef‘î’nin dilinde parıltısını güneşten alan 

parlak bir kılıçtır. Dolayısıyla şair devlet ricalini güneş gibi tasavvur etmekte devlet ricalinin 

methini de şairin söz kılıcını aydınlatıp parlatan bir ışık kaynağı olarak görmektedir. Şair değerli 

taş anlamında cevherin kılıç kabzalarını süslemesi geleneğine de telmihte bulunur ve şiir sanatını 

bir dava ve harp olarak, şairlerin dilini de kılıç olarak tasavvur eder. Savaşçıların kılıçlarını 

mücevherler süslediği gibi şairlerin kılıcı olan sözlerini de memduhun kıymetli bir cevher olan 

methi süslemektedir. Nef‘î bu beyitlerde şiirindeki parlaklık ve ihtişamı memduhun methiyle 

ilişkilendirerek şair ve hami arasında karşılıklı bir ilişkiden söz eder. Nef‘î’nin şiirleri sanki bir 

ayna gibi memduhu yansıtmaktadır. Memduhtan beklenen “terbiyet” gerçekleşmediğinde şairin 

görkemli manalarla süslediği dili keskin bir kılıca dönüşmektedir. Tîğ-i zebân, şemşîr-i zebân ve 

teşne-i sertîz-i zebân aynı zamanda şairin hamiye karşı elinde bulundurduğu etkili bir silahtır. 

Kasideler yalnızca övgü değil yöneticiye ideal olanı göstermesi bakımından aynı zamanda nasihat 

ve tenkit aracıdır (Işınsu Durmuş, 2021:206). Zaten Nef‘î hicivleriyle ünlü bir şairdir. Divan’ında 

on yedişer defa kullandığı tiğ-i zebân ve şemşir-i zebân ifadeleriyle Nef‘î, hakkında yapılan 

suçlama ve çekemezliklerin kimi zaman sarayda ve diğer bazı edebî çevrelerde yankı bulması 

sonucu maruz kaldığı sıkıntılardan dolayı hicve başvurur (Çalışkan, 2014:403). Dolayısıyla Nef‘î, 

dilinin memduhun revnak ve ihtişamıyla süslendiğini veya haminin emrinde olduğunu ifade eder. 

Fakat aynı zamanda şiir, hami ve rakipleri karşısında keskin bir kılıç olarak şairin elinde 

bulundurduğu önemli ve tek güçtür.  

Sonuç 

Bu çalışmada Nef‘î’nin mücevher anlamında cevher mefhumunu gevher tabiriyle birlikte ve 

felsefi anlamının dışında cemal, beha ve ziyneyi ifade etmek için estetik söylemler etrafında 

kullanımı ele alınmıştır. Cevheri estetik ve güzelliğin konusu hâline getiren Nef‘î, memduhun ve 

kendisinin güzellik, parlaklık ve ihtişamını (cemal, beha ve ziyne) değerli taş anlamında cevher 

kavramı üzerinden işlemiştir. Nef‘î memduha ve kendi şiirine yönelik nitelendirmelerinde cevheri 

salt övgü ve övünme vesilesi olarak ele almamış, memduhu ve kendi şiirlerini niçin mücevherlerle 

vasıflandırdığının gerekçelerini de okuyucuya bildirerek ulaşılması gereken yetkinliğe işaret 

etmiştir. Cevheri zengin anlam örgüleri etrafında kullanan şair, şiirlerini inci ve mücevherle 

süsleyerek muhatabı üzerinde sözün tesirini artırmayı da amaçlamıştır. 

Nef‘î cevher/gevheri değerli taş, inci ve mücevher anlamıyla kullanarak memduhun tabiatını ve 

sahip olduğu özellikleri güzellik, parlaklık ve ihtişamla nitelendirir. Devlet ricaline yönelik 

kasidelerinde Nef‘î’ye göre ideal devlet adamı kendi mükemmelliğine kavuşarak cemal, beha ve 

ziyne sahibi olmalıdır. Güzellik ve ihtişamı söz konusu ederken Nef‘î devletteki düzen ve adaleti 

vurgulayarak “güzel” ve “iyi”yi bir anlamda eş değer kabul etmektedir. Hükümdarlar nezdinde 

devletin heybet ve ihtişamını da okuyucuya hissettiren Nef‘î, devleti ve devlet adamlarını daima 

güzellik, parlaklık ve ihtişamla ilişkilendirerek devlet ricalinin bu ihtişama ulaşması gerektiği 

düşüncesindedir. 

Nef‘î’nin cevherle ilişkilendirdiği bir başka unsur şairlik tabiatı ve şiirleridir. Şair inci ve 

mücevher olarak telakki ettiği şiirlerini güzellik, parlaklık ve ihtişamla niteler. Nef‘î cevheri; ulvî, 

vâlâ ve kudsî kavramlarıyla ilişkilendirerek şiirde güzeli aşan bir heybet ve ihtişama işaret eder 



Nef‘î’nin Türkçe Divan’ında Cevher/Gevherin Estetik Kullanımı: Cemal, Beha ve Ziyne 

[281] 

ve şiiri, yüce ve kutsal bir cevher olarak değerlendirir. Nef‘î’ye göre cemal, beha ve ziyne aynı 

zamanda şiirin yetkin ve kâmil olması demektir. Bu nenenle şair estetik değerlerle ontolojik 

değerler veya “güzel” ve “kâmil” arasında bir mahiyet birliği de kurmaktadır. Kâmil bir şair, 

hâce-i sâhib-i cevher olarak şiirleriyle insanın tabiatını eğitir. Onun ince hayaller, derin duyuşlar 

kazanmasını sağlayarak cevâhir-feşân yani mücevherler saçan bir tabiatın sahibi olmasını sağlar. 

Bu nedenle Nef‘î’ye göre şiir bir anlamda “okul” veya “ta’lim ve terbiye” vesilesidir. Güzellik ve 

parlaklık, Nef‘î için aynı zamanda şiirin kıymetine yönelik değerlendirmelerdir. 

Nef‘î’nin kasidelerinde sanata ve hamiye bakış açısını veya şair ve hami arasındaki ilişkinin 

boyutlarını irdelemek mümkündür. Şair kendi şiirlerindeki güzellik, parlaklık ve ihtişamı 

memduhun revnak ve ihtişamıyla da ilişkilendirir. Memduhun methinin cezbesi, inciler saçan bir 

şair olması için Nef‘î’ye feyiz verir ve şairin şiir sanatında ilerlemesini sağlar. Hükümdarın baht 

ve talih açıklığı veren meclisine gelen Nef‘î, dükkân-ı sühen veya rûz-ı bâzâr, zîb-i dükkân gibi 

lafızlarla şair ve hami arasında karşılıklı bir alışveriş ve kazanca işaret eder. Nef‘î için sanat 

dünyaya değer hatta âlemin içindekilerden daha kıymetli yüce bir cevherdir. Hami böyle yüce ve 

kutsal bir cevheri idrak etmek ve bu cevherin kıymetini vermek zorundadır. Memduhu övgüleriyle 

göklere çıkaran Nef‘î için aksi durumda şiir, tîğ-i zebân nitelemesiyle memduha yöneltilmesi 

muhtemel okların kaynağıdır.  

Kaynakça 

Akkuş, M. (2018). Nef‘î Divanı, Ankara: T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları. 

Akün, Ö. F. (1994). “Divan Edebiyatı”. İslâm Ansiklopedisi, Cilt:9, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları. s. 389-427. 

Ayvazoğlu, B. (2000). “İlmü’l-Cemal”. İslâm Ansiklopedisi, Cilt:22, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları. s. 146-148. 

Chittick, W. C. (2018). Sufinin Bilgi Yolu İbn Arabî Metafiziğinde Hayal, çev. Saruhanlıoğlu Ö., İstanbul: 

Okyanus Yayınları. 

Çağrıcı, M. (1988). “Ahenk”. İslâm Ansiklopedisi, Cilt:1, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. s. 

515-516. 

Çalışkan, N. (2014). “Nef'î Divanı ve Sihâm-ı Kazâ'nın Zihniyet, Edebîlik ve İçerik Bakımından 

Karşılaştırılması”. Turkish Studies- International Periodical For The Languages, Literature and 

History of Turkish or Turkic. Volume 9/3 Winter 2014, s. 397-422. 

Erkal, A. (2018). Divan Şiiri Poetikası (17. Yüzyıl), Ankara: Altınordu Yayınları. 

Fârâbî, (2001). El-Medînetü’l-Fâzıla, çev. Danışman, N., Ankara: Meb Yayınları. 

Gazâlî, E. H. (1975). İhyâu ‘Ulûmi’d-dîn IV, çev. Ahmet Serdaroğlu, A., İstanbul: Bedir Yayınevi.  

Işınsu Durmuş, T. (2021). Şair ve Sultan- Osmanlı’da Edebî Himaye, İstanbul: Muhit Kitap 

İbn Arabî, M. (2023). Fütûhât-ı Mekkiyye II, çev. Demirli, E., İstanbul: Litera Yayıncılık. 

İnalcık, H. (2003). Şair ve Patron, Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

İpekten, H. (2010). Nef’i, Hayatı, Sanatı, Eserleri, Ankara: Akçağ Yayınları. 

Karadeniz, M. U. (2022). Bir Musavver Nûr-Klasik Türk Şiirinde Işık Estetiği, İstanbul: Kitabevi Yayınları.  

Koç, T. (2021). İslam Estetiği, Ankara: İsam Yayınları.  

Mütercim Âsım Efendi. (2009). Burhân-ı Katı, İstanbul: TDK yayınları. 

Ocak, T. (2002). “XVII. Yüzyıl Şâiri Nef'î ve Kaside” TürkBilig, 3(3), 63-82. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/142956  

Onay, A. T. (2007). Açıklamalı Divan Şiiri Sözlüğü, haz. Kurnaz, C., Ankara: Birleşik Yayınevi.  

Pala, İ. (2010). Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, İstanbul: Kapı Yayınları. 

Pür, İ. (2021). “Şair Nef‘î’nin Şiirlerinde Allah, Hz. Muhammed ve Mevlânâ Sevgisi’ne Yönelik Dinî 

Unsurların Değerlendirilmesi”. Turkish Academic Research Review, 6(4), 125-146. 

https://doi.org/10.30622/tarr.1014274  



   Ekim 2025, 9(2) 

 

[282] 

Soykan, Ö. N. (2015). Estetik ve Sanat Felsefesi, İstanbul: Pinhan Yayıncılık.  

Şentürk, A. A. (2017). Osmanlı Şiiri Kılavuzu II, İstanbul: Osedam. 

Taşkent, A. (2012). Güzelin Peşinde Fârâbî, İbn Sinâ ve İbn Rüşd’de Estetik, İstanbul: Klasik Yayınları. 

Timuçin, A. & Türer, S. (2018). Estetik Sözlüğü, İstanbul: Bulut Yayınları.  

Timuçin, A. (2017). Estetik, İstanbul: Bulut Yayınları. 

Tunalı, İ. (2020. Estetik Beğeni, Ankara: Fol Yayınları. 

Uçak, S. (2020). Klasik Türk Şiirinde Estetik Kaygı, İstanbul: Kitabevi Yayınları.  

Yılmazer, Z. (2020). “Murad IV”. İslâm Ansiklopedisi, Cilt: 31, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

s.177-183. 

Yiğit, H. (2021). “Nef'î'de Sözün Kaynağı”. Akademik Dil ve Edebiyat Dergisi, 5(4), 2279-2302. 

https://doi.org/10.34083/akaded.1004824  


