
                                 KÜLLİYE  

                                       ULUSLARARASI SOSYAL BİLİMLER DERGİSİ 

                                       INTERNATIONAL JOURNAL OF SOCIAL SCIENCES           

 

Osmanlı Arşiv Belgelerinde Kur’ân ve Ezan Plaklarına Sansür (1895–1946) 

İrfan YİĞİT 

Özet 

Bu makale, II. Abdülhamid döneminden başlayarak erken Cumhuriyet dönemine kadar (1895–1946) uzanan süreçte, 

gramofon plaklarına yönelik sansür uygulamalarını Osmanlı ve Cumhuriyet arşiv belgeleri üzerinden tarihsel ve kültürel bağlamda 

incelemektedir. Çalışmada, gramofon ve fonograf gibi yeni ses teknolojilerinin Osmanlı topraklarında yarattığı toplumsal etki, 

özellikle dini metinlerin bu cihazlara kaydedilmesiyle ortaya çıkan tepkiler üzerinden ele alınmaktadır. Kur’ân-ı Kerîm, ezan ve 

salavat gibi kutsal metinlerin eğlence araçlarıyla ilişkilendirilerek kamusal ortamlarda dinlenmesi, dönemin dini ve ahlaki normlarıyla 

çeliştiği gerekçesiyle hem sivil hem de resmî düzeyde ciddi eleştiriler almış ve çeşitli yasaklamalara yol açmıştır. Ancak makalenin 

ortaya koyduğu üzere, bu sansür politikaları yalnızca dini hassasiyetlerle sınırlı kalmamış; aynı zamanda toplumsal düzenin 

korunması, ahlaki yapıların muhafazası, siyasi kontrolün sürdürülmesi ve Batılılaşma-karşıtı reflekslerin etkisiyle de şekillenmiştir. 

Çalışmada kullanılan arşiv belgeleri, içeriklerinde doğrudan sansür, toplatma ve müdahale kararlarını barındırmaları; dini içeriklerin 

teknolojik araçlarla ilişkilendirilmesine dair devlet politikalarını yansıtmaları ve tarihsel süreklilik göstermeleri esas al ınarak 

seçilmiştir. Belge içeriklerinin özetlerine yer verilerek hem akademik bütünlük korunmuş hem de çalışma odak noktasını kaybetmeden 

yapılandırılmıştır. Bu bağlamda çalışma, Osmanlı modernleşmesinin yalnızca teknik gelişmelerle değil, aynı zamanda dini-kültürel 

değerlerle nasıl etkileşim içinde şekillendiğini ortaya koymakta; gramofon plaklarına yönelik sansür uygulamalarını toplumsal 

dönüşüm, dini söylem ve devlet otoritesi üçgeninde analiz ederek literatüre özgün bir katkı sunmaktadır.  

Anahtar Kelimeler: Türk Din Mûsikîsi, Gramofon, Fonograf, Türk Müziği, Sansür.    

 

Censorship of Qur’ān and Adhān Records in Ottoman Archival Documents (1895–1946)  

Abstract 

This article examines the censorship practices directed at gramophone records from the reign of Sultan Abdülhamid II through 

to the early Republican period (1895–1946), within a historical and cultural framework based on Ottoman and Republican archival 

documents. The study explores the social impact of new sound technologies such as the gramophone and phonograph in Ottoman 

territories, focusing on the reactions that emerged when religious texts were recorded on these devices. The recitation of sacred texts—

such as the Qur’an, the call to prayer (ezan), and salawat—through devices associated with entertainment, and their subsequent 

broadcast in public spaces, was met with intense criticism on both civil and official levels due to perceived conflicts with prevailing 

religious and moral norms. However, as the article demonstrates, these censorship policies were not solely grounded in religious 

sensitivities; they were also shaped by concerns about maintaining public order, preserving moral structures, exerting political control, 

and resisting certain aspects of Westernisation. The archival documents used in the study were carefully selected based on their direct 

references to censorship, confiscation, and administrative intervention; their reflection of state policy toward mediating religious 

content via technology; and their contribution to tracing a historical continuity. Rather than presenting the full texts, document 

summaries have been included to preserve academic coherence and maintain the focus of the study. In this context, the article reveals 

that technical developments and continuous interaction with religious and cultural values shaped Ottoman modernisation. By 

analysing the censorship of gramophone records within the triad of social transformation, religious discourse, and state authority, this 

study offers an original contribution to the literature. 

Keywords: Turkish Religious Music, Gramophone, Phonograph, Turkish Music, Censorship. 

 

 

                                                
Dr. Öğr. Üyesi, Aydın Adnan Menderes Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, İslam Tarihi Ve Sanatları Bölümü, Türk Din Musikisi 

Anabilim Dalı, Aydın / Türkiye, irfan-yigit@hotmail.com  

ORCID : 0000-0002-7265-1991 

Bu makaleyi şu şekilde kaynak gösterebilirsiniz / To cite this article (APA): 

Yiğit, İ. (2025). Osmanlı Arşiv Belgelerinde Kur’ân Ve Ezan Plaklarına Sansür (1895–1946), Külliye, 6(2), 196-218. 

https://doi.org/10.48139/aybukulliye.1610925  

Makale Bilgisi / Article Information 
Geliş / Received Kabul / Accepted Türü / Type Sayfa / Page 

31 Aralık 2024 20 Mayıs 2025 Araştırma Makalesi 
196-218 

31 December 2024 20 May 2025 Research Article 

 

https://doi.org/10.48139/aybukulliye.1610925


İrfan YİĞİT 

 

197 

 

Extended Abstract 

This study investigates the censorship of religious content, particularly Qur’ān 

recitations and the Islamic call to prayer (adhān), recorded on gramophone discs between 

1895 and 1946, based on archival documents from the late Ottoman Empire and early 

Turkish Republic. Positioned within the broader socio-cultural context of Ottoman 

modernisation, the research reveals how technological innovations such as the 

phonograph and gramophone triggered a complex interplay between religious 

sensitivities, public morality, state control, and the shifting boundaries of acceptable 

media. 

The emergence of gramophones in Ottoman lands coincided with a period marked 

by growing exposure to Western science and technology. While welcomed in some 

circles for their novelty and potential, these sound technologies also raised profound 

religious and ethical concerns, mainly when sacred Islamic texts were disseminated 

through devices primarily associated with entertainment. The playing of Qur’ān verses, 

adhān, and other holy expressions in public, commercial, or profane settings—such as 

coffeehouses and taverns—was widely viewed as an affront to Islamic values and 

reverence. In response, state authorities implemented various forms of censorship, 

confiscation, and legal prohibition, often backed by religious fatwās and official decrees. 

The archival materials consulted for this study consist of over twenty documented 

cases spanning the Hamidian era and the early Republican years. These documents were 

selected according to three main criteria: (1) their direct reference to censorship and 

restriction of gramophone records, (2) their focus on religious content such as Qur’ān and 

adhān, and (3) their reflection of a broader ideological and political sensitivity toward 

cultural transformation during modernisation. Instead of presenting full-text 

transcriptions, the study includes detailed summaries and contextual analyses of the 

documents to ensure clarity, coherence, and analytical focus. 

Findings reveal that censorship during this period was not limited to religious 

concerns alone. Instead, it intersected with state strategies aimed at maintaining public 

order, regulating cultural norms, managing political dissent, and negotiating the place of 

Islamic tradition within the rapidly modernising Ottoman-Turkish world. The opposition 

to religious recordings was thus part of a broader media regulation framework that 

included restrictions on politically subversive songs, foreign-produced records, and 

controversial public broadcasts. In particular, tensions between conservative Islamic 

values and Westernised cultural forms found expression in regulating new sound media. 

In several cases, authorities went so far as to ban Qur’ānic recordings outright, 

confiscate discs, and destroy recordings deemed inappropriate. Notably, concerns 

extended beyond the content to include the context of its performance, the audience, and 

the technological medium used. This indicates a shift in how sacredness was mediated 

and understood within a changing cultural landscape. Furthermore, figures such as Sheikh 

Said, who were associated with religious leadership and political opposition, became 

focal points of intensified censorship. 



Osmanlı Arşiv Belgelerinde Kur’ân Ve Ezan Plaklarına Sansür (1895–1946) 

198 

 

By situating censorship within the broader processes of Ottoman and early 

Republican modernisation, the article highlights how new technologies challenged 

religious orthodoxy and sparked administrative, legal, and theological responses. The 

study contributes to the literature by showing how censorship functioned as a prohibition 

and a regulatory mechanism aimed at constructing the cultural norms of modernity. As 

such, it offers valuable insights into the negotiation of authority, tradition, and innovation 

in a transformative historical period. 

Giriş 

Sansür, tarih boyunca toplumların dini, kültürel, siyasi ve ahlaki hassasiyetlerini 

koruma amacıyla başvurulan bir mekanizma olmuştur. Osmanlı İmparatorluğu’nda 

sansür uygulamaları, modernleşme süreci ve Batılılaşma etkisiyle daha karmaşık bir hal 

almıştır. Gramofon ve fonograf gibi yenilikçi teknolojilerin Osmanlı topraklarına girişi, 

toplumda büyük bir ilgi uyandırırken, aynı zamanda dini ve ahlaki normlarla çelişen bir 

dizi sansür kararını da gündeme getirmiştir. Özellikle kutsal kabul edilen Kur’ân-ı Kerîm 

ve ezan gibi dini metinlerin, eğlence araçlarıyla ilişkilendirilmesi, dönemin toplumsal ve 

dini değerlerine aykırı bulunmuş ve çeşitli yasaklamalara neden olmuştur. 

Bu çalışmanın amacı, Osmanlı arşiv belgelerine dayalı bir inceleme yaparak, 

gramofon plaklarına getirilen sansür uygulamalarının nedenlerini ve etkilerini ortaya 

koymaktır. Araştırma, tarihsel bir yöntemle, arşiv kaynakları ve dönemin sosyal bağlamı 

dikkate alınarak gerçekleştirilmiştir. Çalışmada, sansür uygulamalarının yalnızca dini 

metinlerin korunmasıyla sınırlı kalmadığı, aynı zamanda modernleşme ve Batılılaşma 

süreçleriyle ilişkili olduğu tespit edilmiştir. 

Bu çalışma, daha önce doktora tezi olarak kaleme alınan Tanzimat’tan 

Cumhuriyet’e Musiki ve Yasaklar başlıklı çalışmada konu içeriği olarak ele alınan 

başlıklardan birisidir. Fakat içerik daha ayrıntılı ve kapsamlı bir şekilde yeniden ele 

alınmıştır. Söz konusu tez, 2023 yılında kitap olarak yayımlanmış ve literatüre önemli bir 

katkı sunmuştur. Ancak bu makale, gramofon plaklarına yönelik yasaklar özelinde, ilgili 

döneme dair daha detaylı bir analiz sunmakta ve yasakların yalnızca müzik ve dini 

metinlerin korunması boyutunu değil, aynı zamanda toplumsal düzen, modernleşme ve 

siyasi kontrol bağlamındaki etkilerini de kapsamlı bir biçimde tartışmaktadır. 

Çalışmada ele alınan olay ve belgeler, yaklaşık olarak 1895 yılında Osmanlı 

topraklarında gramofonun ilk kez görülmesinden başlayarak, 1946 yılına kadar uzanan 

süreçteki sansür uygulamalarını kapsamaktadır. 

Çalışma, gramofon plaklarına getirilen sansürün yalnızca dini gerekçelere 

dayanmadığını; aynı zamanda toplumsal düzeni koruma arzusu, ahlaki denetim anlayışı 

ve modernleşme sürecine yön verme çabaları çerçevesinde çok yönlü bir sansür politikası 

olarak uygulandığını ortaya koymaktadır. Bu bağlamda, dönemin toplumsal yapısına ve 

kültürel dönüşümüne ışık tutmayı hedeflemektedir. Bu yöntemle, Osmanlı toplumunda 

teknolojik yeniliklerin dini ve toplumsal değerler üzerindeki etkileri değerlendirilmiştir. 



İrfan YİĞİT 

 

199 

 

Bu bağlamda, gramofon plaklarına yönelik yasaklar, dini metinlerin kutsallığını 

koruma çabasının yanı sıra, toplumsal düzenin ve ahlaki normların muhafaza edilmesi 

amacıyla alınmış önlemler olarak ele alınacaktır. Makale, modernleşmenin Osmanlı 

toplumundaki yansımalarını sansür bağlamında analiz ederek dönemin kültürel ve dini 

hassasiyetlerini anlamaya katkı sunmayı hedeflemektedir. 

Bu çalışmada kullanılan arşiv belgeleri, gramofon plaklarına yönelik doğrudan 

sansür uygulamalarını içermesi, dini metinlerin (özellikle Kur’ân-ı Kerîm ve ezan) 

teknolojik araçlarla ilişkilendirilmesine dair resmî kararları belgelemesi ve toplumsal 

tepkileri yansıtması gibi ölçütler esas alınarak seçilmiştir. Ayrıca, belgelerin farklı 

dönemlere (II. Abdülhamid dönemi ve erken Cumhuriyet) yayılması, tarihsel sürekliliğin 

izlenebilmesi açısından da önemli bir tercih sebebi olmuştur. 

Tarihin farklı dönemlerinde, bazı durumlarda dinî ve farklı gerekçelerle yasak ve 

sansür gündeme gelmiştir. Yasakların içerikleri birbirlerine benzer olsa da gerekçeleri 

dikkat çekici olmuştur. Dinî, siyasi ve kültürel kaygılarla uygulanan yasaklar, toplumun 

her kesimini etkilemiştir. Söz konusu yasak ve sansür uygulamaları; dini metinlerin 

kutsallığını koruma, ahlaki normları muhafaza etme ve teknolojinin toplumsal etkilerini 

denetim altında tutma çabasının birleşimi olarak değerlendirilmelidir. Burada 

zikrettiğimiz yasak ifadesinin kavramsal karşılığı ‘sansür’ olarak zikredilebilir. 

Sansür kelimesi ve kavramı Türkçeye, Fransızca ‘censure’ sözünden girmiştir. Türk Dil 

Kurumu’na göre, her türlü yayının, sinema ve tiyatro eserinin devlet tarafından önceden 

denetlenmesi işi, sıkı şekilde denetimi olarak belirtilmektedir (Türk Dil Kurumu Sözlüğü, 

t.y.). Yasa gereği bir ülkede söz, yazı, resim ve ses yoluyla yapılan her türlü yayının ve 

yazışmaların önce devlet denetiminden geçmesi zorunluluğu olarak da tarif edilebilir (Er, 

2014, s.13). Gramofon plakları da sansürden etkilenen alanlardandır. Genel olarak 

yasaklamalar arasında en dikkat çekici olanı, dinî gerekçelerdir. Siyasi gerekçelerle 

yapılan yasaklamalar için de dinî gerekçelerin dayanak yapıldığı olmuştur.  

Dünya tarihi boyunca milletlerde ve medeniyetlerde yasaklanan şeyler olmuştur. 

Sansür ilk olarak insanların ortaya atmış olduğu fikirlerin dinî görüşlerle ters düştüğü, 

onu karşısına aldığı eski devirlerde ortaya çıkmıştır. M.Ö. 5. yüzyılda Atinalılar, Milet 

medeniyetinin tahrip edilişini hatırlatan bir piyesin oynanmasını yasaklamışlardır. 

Osmanlı Devleti ve Türkiye Cumhuriyeti devletlerinde de siyasî, dinî, kültürel 

gerekçelerle yasaklamaların yapıldığı ve sansürün uygulandığı zamanlar olmuştur. Bir 

kelimenin, şiirin, bir şarkı güftesinin, bir enstrümanın çeşitli dönemlerde yasaklara maruz 

kaldığı görülmüştür. Osmanlı Devleti’nde siyasi ve dini iradenin korunmasına büyük 

önem verilmiştir. Örf ve adetler ile ahlakî değerlerin korunması, devletin hayatî çıkarları 

arasında kabul edilmiştir. Bu çerçevede, bu değerlere aykırı neşriyata izin verilmesi 

mümkün olmamıştır (Er, 2014, s.14). Osmanlı tarihinde yer alan yasaklamalara ilginç bir 

örnek olan gramofon plaklarına uygulanan yasak ve sansür de bu kapsam içerisinde ele 

alınmıştır.  

 

 



Osmanlı Arşiv Belgelerinde Kur’ân Ve Ezan Plaklarına Sansür (1895–1946) 

200 

 

Osmanlıda Teknoloji ve Din İlişkisi 

Osmanlı İmparatorluğu’nda teknoloji ve din arasındaki ilişki, imparatorluğun 

modernleşme sürecinde önemli bir rol oynamıştır. Özellikle 18. yüzyıldan itibaren 

Batı’daki bilimsel ve teknolojik gelişmelerin Osmanlı toplumuna etkisi, dini düşünce ve 

uygulamalarla iç içe geçmiştir. Bu yüzyılda saray ve çevresi Avrupa’dan yeni unsurların 

aktarılmasına ihtiyaç duymaya başlamış ve bu aktarmalar askeri düzendeki yeniliklerin 

yanında gerek eğitim ve bilim ve gerekse teknoloji sahasında gerçekleşmiştir (İhsanoğlu, 

1998, s.22). Osmanlı modernleşmesi, Batı’daki bilim ve teknolojinin benimsenmesi 

sürecinde dini düşüncenin yeniden yorumlanmasını beraberinde getirmiştir. Bu dönemde 

Batıcılık, İslamcılık ve Türkçülük gibi fikir akımları ortaya çıkmış ve her biri 

modernleşme ile din arasındaki ilişkiyi farklı şekillerde ele almıştır. Batıcılar, Batı’nın 

bilim ve teknolojisinin alınmasını savunurken, İslamcılar modernleşmenin İslami 

değerlerle uyumlu olmasını vurgulamışlardır. Bu süreçte, dini düşüncenin modernleşme 

karşısındaki tutumu, Osmanlı toplumunun teknolojiye adaptasyonunu etkilemiştir (Taş & 

Göksüçukur, 2019, s.476). 

Bu çerçevede, Osmanlı toplumunun Batı menşeli bilimsel ve teknolojik gelişmelere 

karşı sergilediği tutum, yalnızca askeri, eğitimsel ve kurumsal alanlardaki yapısal 

modernleşme süreçlerinde değil, aynı zamanda kutsal kabul edilen dinî metinlerin yeni 

medya araçlarıyla temas ettiği kültürel sahalarda da belirgin biçimde hissedilmiştir. 

Özellikle teknoloji aracılığıyla dinî içeriklerin yeniden üretimi ve dolaşıma girmesi, hem 

bu yeniliklerin dini gelenekle ne ölçüde bağdaştırılabileceği sorusunu gündeme getirmiş 

hem de toplumun dinî hassasiyetlerini tetikleyen tartışmalara zemin hazırlamıştır. 

Osmanlı İmparatorluğunda gramofon plaklarına Kur’ân-ı Kerîm ve ezan gibi dini 

içeriklerin kaydedilmesine yönelik tartışmalar, teknolojik yeniliklere karşı dini ve 

kültürel dirençlerin bir örneği olarak değerlendirilebilir. Matbaanın geç kabulünde olduğu 

gibi, gramofon plaklarının dini metinler için kullanılması da kutsal metinlerin 

bağlamından koparılacağı ve saygısız bir şekilde ticari veya eğlence amaçlı 

kullanılabileceği endişelerine yol açmıştır. Bu hassasiyetler, dini ve kültürel değerlerin 

korunması çabasıyla şekillenmiştir (Doğan, 2021, s.9). 

Dini eğitim ve uygulamaların temel taşı olan medreseler, başlangıçta modern 

teknolojilere mesafeli yaklaşmış olsa da modernleşme sürecinde teknolojinin sunduğu 

imkanların dini eğitimle nasıl dengelenebileceği sorusu gündeme gelmiştir. Gramofon 

plaklarına dini metinlerin kaydedilmesi, dini eğitim ve ritüellerin teknolojiyle 

adaptasyonu açısından bir sınav niteliği taşımış, ancak dini metinlerin kutsallığını koruma 

adına bu tür girişimlere karşı sınırlamalar getirilmiştir (Aşkın, 2017, s.988). 

Osmanlı İmparatorluğu’nda teknoloji ve din arasındaki ilişki, gramofon plakları 

bağlamında da dinamik bir etkileşim göstermiştir. Dini düşünce, teknolojik yeniliklerin 

kabulü ve uygulanmasında belirleyici bir faktör olmuş; gramofon gibi teknolojilerin, dini 

metinlerin bağlam dışı ve ticari bir şekilde kullanılmasını önleme çabasıyla 

sınırlandırılmıştır. Bu durum, Osmanlı modernleşmesinin, dini değerlerle teknolojik 



İrfan YİĞİT 

 

201 

 

yeniliklerin bir arada nasıl ele alınacağı konusundaki kendine özgü yapısını ortaya 

koymaktadır. 

Gramofon ve Fonografın Osmanlı Topraklarına Girişi 

Kendi ekseni etrafında sabit bir hızla dönen ve balmumundan, kalaydan veya 

metalik sabundan yapılmış olan ve kovan denilen içi boş bir silindirin üzerine iğne ile 

oyularak kaydedilen ses titreşimlerinin, daha sonra bir başka iğne ile yeniden üretilmesi 

fikri, insanlığın sesi kaydetme veya sesi geri getirme çabasından ortaya çıkmıştır. İlk adı 

fonograf olan ses kayıt cihazlarıyla yapılan ‘ilk kayıt denemeleri’ 1857 yılında başlamıştır 

(Karakışla, 2000, s.38). 

Osmanlı topraklarında ses ve müzik kayıt tarihi, silindirli fonograflarla başlar. 

Sermet Muhtar Alus, bu aletin İstanbul’da meydana çıkış yılının 1895 olduğunu söyler. 

Fonograf ilk olarak Beyoğlu Cadde-i Kebir’de piyano satıcısı Ernest Comendinger’in 

mağazasının vitrininde görülmüştür (Akçura, 2020, s.455). Fonograflara önce 

‘sadanüvis’ ismi verilmek istenmiştir. Ancak bu isim tutmamıştır. Kayıt yapma açısından 

üstünlükleri olsa da fonograf kovanlarının çoğaltılamaması nedeniyle, bu yeni alet fazla 

itibar görmemiştir. Meraklıları, iyi müzisyenlerin (Örneğin; Tanbûrî Cemil Bey) 

doldurduğu kovanları alabilmek için çok yüksek miktarlarda paralar ödemek zorunda 

kalmışladır. Bu nedenle hemen arkasından piyasaya çıkan gramofon, kısa sürede 

fonografı gündemden düşürmüştür. Böylelikle fonograf piyasada uzun müddet 

kalamayarak yerini gramofona bırakmıştır (Akçura, 2020, s.456). 

1885 yılında Graham Bell, kayıt için balmumu kullanmış ve cihaz bu gelişmeden 

sonra ‘grafofon’ adıyla kullanılmaya başlanmıştır. Graham Bell’in ses kaydında 

kullandığı silindir şeklindeki disk üzerinde çalışmalar yapan Alman Emile Berliner 

(1851-1929), kayıt sistemini daha da geliştirmiş ve plak üzerindeki kayıt çiziklerinin ve 

izlerinin derinlemesine değil de yanlamasına olmasını sağlamıştır. Berliner, ilk olarak 

üzerlerine balmumu sıkılmış çinko plaklardan oluşan malzemeler kullanmıştır. Emil 

Berliner, 1887 yılında kovanın şeklini de değiştirmiş; ortasında bir delik ve yuvarlak 

etiket bulunan 25-30 cm kadar çaplı, 3-4 mm kalınlığında, dairevi bir plaka elde etmiştir. 

Bu plaka yeni bir buluş olarak tarihe geçmiştir (Bertuğ, 1999, s.73). 

Berliner ‘grafofon’u ‘gramofon’a çevirmiş ve bu isimle patentini de almıştır. 

Berliner’in gramofon cihazında geliştirdiği yeniliklerin en dikkat çeken tarafı bir plağa 

kaydedilebilme sorununu ortadan kaldırarak kopyası yapılabilen plakları icat etmiş 

olmasıdır (Anbarlı, 2020, s.451). 

19. yüzyılda icat edilen en önemli aletlerden birisi olan gramofon 1887 yılında 

Emile Berliner tarafından tescil ettirilmiştir. Bu tescil olayı yapıldığında oldukça sert 

eleştiriler yapılan ve mucidi olduğu bu alet nedeniyle alay edilen Berliner’e, yakın çevresi 

tarafından ‘konuşan bebek’ işine girmesi önerilse de Berliner, gramofonun oyuncak 

kategorisinde bir icat olmadığı konusunda oldukça kararlı bir duruş sergilemiştir. Yıllarca 

süren çabaları neticesinde plaklardan iğnelere kadar kullanılan malzemelerin gelişimi 

gramofonun popülerliğini arttırmıştır. Sonrasında farklı firmalar tarafından binlerce plak 

baskısı yapılmıştır (Altınbaş, 2020, s.445). Gramofon, icat edilmesinden çok kısa süre 



Osmanlı Arşiv Belgelerinde Kur’ân Ve Ezan Plaklarına Sansür (1895–1946) 

202 

 

sonra Osmanlı İmparatorluğu topraklarına gelmiştir. Elimizdeki bilgilere ve plak 

kayıtlarına göre, Osmanlı İmparatorluğu 1897 yılında The Gramophone Company 

(Gramofon Şirketi) aracılığıyla gramofon plaklarıyla tanışmıştır (Karakışla, 2000, s.38). 

Gramofon aleti, fonografa nispetle daha kullanışlı bir aletti. Çabuk bozulup 

çatlayan üstüvani plakların yerine, bugünkü gibi daire şeklinde plaklar kullanılmaya 

başlanmıştı. Ses de daha pürüzsüz, daha tabii şekilde çıkıyordu (Akçura, 2020, s.456).  

Türkiye’deki plak kayıt tarihinin başlangıcını, gramofonun bu topraklara gelişine 

paralel olarak 1900 yılı başlarına kadar götürebiliriz. Piyasaya sürülen ilk ticari plaklarsa 

1903 yılında görülmüştür. Bu kayıtların plakları Hannover fabrikasında basılmıştır 

(Akçura, 2020, s.457).  

Osmanlının son dönemlerinde İstanbul’da kayıt ve plak sektöründe pek çok şirket 

kurulmuştur. Emile Berliner’in The Gramophone Co. Şirketi, hem de Alman şirketleri 

gönderdiği teknisyenler vasıtasıyla kayıtlar yapmışlardır. Türkçede ‘taş plak’ olarak 

isimlendirilen 78 rpm plaklara ilk sazlı sözlü eser icra edenler fonograf kayıtları yapanlar 

olmuştur (Ünlü, 2012). Bu kayıtları yapan firmaların başında The Gramophone 

Company, Odeon, Orfeon, Polydor, Gramophone Concert Record, Columbia, His 

Master’s Voice, Emil Berliner, Pathe gelmektedir (Ünlü, 2016, s.253, 279).  

Dini Metinlerin Kullanımında Ahlaki ve Dini Hassasiyetler 

Tarih boyunca, dini metinlerin toplumlarda nasıl kullanıldığı, ahlaki ve dini 

hassasiyetlerin önemli bir parçası olmuştur. Dini metinler, kutsal kabul edilen içerikleri 

nedeniyle özel bir saygı çerçevesinde ele alınmış ve korunmuştur. Bu metinlerin yanlış, 

bağlam dışı veya saygısız bir şekilde kullanılması, toplumsal huzursuzluklara neden 

olabileceği gibi, dini değerlerin korunmasına yönelik hassasiyetleri de artırmıştır (Sargın, 

2016, s.113). 

Dini metinlerin sesli olarak okunması ve dinlenmesi, özellikle modernleşme 

dönemlerinde tartışmalara yol açmıştır. Örneğin, Osmanlı İmparatorluğu’nda gramofon 

plaklarına Kur’ân-ı Kerîm ve ezan gibi dini içeriklerin kaydedilmesi yasaklanmıştır. Bu 

yasaklamanın temelinde, kutsal metinlerin eğlence mekanlarında veya ticari bir bağlamda 

kullanılmasının dini değerlere saygısızlık olarak algılanması yatmaktadır. Osmanlı 

toplumunda, Kur’ân-ı Kerîm tilaveti veya ezan gibi dini ritüellerin yalnızca ibadet 

amacıyla belirli mekanlarda icra edilmesi gerektiği inancı hâkimdi (Çuluk, 2016). 

Dini metinlerin kullanımı konusunda ahlaki hassasiyetler, yalnızca metinlerin 

fiziksel formuyla değil, aynı zamanda sesli icrası ve yayılımıyla da ilişkilidir. Özellikle 

modern teknolojilerin gelişmesiyle birlikte, dini metinlerin dijital platformlarda veya 

medya araçlarında paylaşılması, yeni etik soruları gündeme getirmiştir. Bu bağlamda, 

dini metinlerin ticari amaçlarla kullanılmasının veya saygısız bir bağlamda 

paylaşılmasının, dini topluluklar tarafından eleştirildiği gözlemlenmektedir (Şimşek, 

2024, s.255). 

Sansür Kararlarının Uygulanması 

Osmanlı Devleti’nde sansür uygulamaları, dini ve ahlaki değerleri koruma 

çabasıyla şekillenmiş, bu bağlamda teknolojik yeniliklerin toplum üzerindeki etkileri sıkı 



İrfan YİĞİT 

 

203 

 

bir denetime tabi tutulmuştur. Gramofon plaklarında Kur’ân-ı Kerîm ve ezan gibi kutsal 

metinlerin yer alması, metinlerin eğlence veya ticaret amacıyla bağlamından 

koparılabileceği endişesiyle yasaklanmış, sansüre uğramıştır. Sultan II. Abdülhamid 

döneminde alınan sansür kararları, özellikle kutsal metinlerin yanlış kullanımını 

önlemeye yönelik olduğu yorumu yapılabilir. Arşiv belgeleri, bu yasakların dini 

metinlerin kutsallığını muhafaza etmek ve toplumsal huzuru koruma amacına dayandığını 

göstermektedir. 

Sansür kararlarının uygulanmasında, dönemin fetva makamlarının görüşleri de 

belirleyici olmuştur. Kur’ân-ı Kerîm’in ve ezanın yalnızca ibadet bağlamında okunması 

gerektiği, eğlence mekânlarında veya ticari ürünlerde kullanılmasının dini değerlere 

aykırı olduğu vurgulanmıştır. Bu bağlamda, gramofon plaklarının içerikleri sıkı bir 

denetime tabi tutulmuş, uygunsuz bulunan kayıtların toplatılması sağlanmıştır. Bu tür 

sansür politikaları, Osmanlı modernleşme sürecinde dini değerlerin teknolojik 

yeniliklerle uyum içinde korunmasına yönelik bir denge arayışını yansıtmaktadır. 

Kur’ân-ı Kerîm ve Ezan-Salânın Plaklarda Yasaklanması 

Kur’ân-ı Kerîm ve ezanın gramofon plaklarına kaydedilmesine getirilen yasaklar, 

Osmanlı İmparatorluğu’nda hem dini hem de toplumsal hassasiyetlerin bir yansımasıdır. 

Yasakların temel nedenleri olarak dönemin kültürel ve dini değerlerini koruma, dini 

metinlerin kutsallığını koruma, metinlerin bağlam dışı kullanımını önleme ve toplumsal 

ahlaki düzeni muhafaza etme çabalarının bir parçası olarak değerlendirilebilir. İslam 

dünyasındaki hâkim din anlayışı, Batı medeniyetiyle girilen sömürge ilişkilerinin 

etkisiyle şekillenmiş ve bu süreç, Müslüman toplumların yaşadığı dönüşüm üzerinde 

kalıcı izler bırakmıştır. Sömürgeciliğin söylem değiştirmiş bir şekli olarak görülen 

modernleşme ve globalleşme süreci, dini metinlerin korunması konusundaki 

hassasiyetleri de derinleştirmiştir. Bu bağlamda, gramofon plaklarına Kur’ân-ı Kerîm ve 

ezan gibi kutsal içeriklerin kaydedilmesine yönelik yasaklar, sadece dini değerlerin 

korunması amacıyla değil, aynı zamanda bu dönüşüm sürecinde dinin kutsallığını modern 

teknolojinin etkilerinden uzak tutma çabası olarak da değerlendirilmiştir (Türker, 2003, 

s.141). 

Kur’ân-ı Kerîm ve ezan gibi dini metinler, İslam toplumlarında kutsal kabul edilir 

ve ibadet ritüellerinin önemli bir parçası olarak görülür. Bu metinlerin eğlence 

mekanlarında veya ticari bağlamlarda kullanılması, dini değerlere saygısızlık olarak 

algılanmıştır. Dönemin fetvalarında, Kur’ân-ı Kerîm ayetlerinin ve ezanın, yalnızca 

ibadet amacıyla ve belirli mekanlarda okunması gerektiği vurgulanmıştır. Bu çerçevede, 

gramofon plaklarına Kur’an-ı Kerîm veya ezan kaydedilmesi, dini bir ritüelin 

bağlamından koparılması olarak değerlendirilmiş ve yasaklanmıştır (Çuluk, 2016). 

Gramofon gibi cihazların eğlence mekanlarında kullanılması, bu mekanların ahlaki 

açıdan sorgulanmasına neden olmuştur. Eğlence mekanlarının toplumsal anlamı, 

gramofon plaklarına dini içeriklerin kaydedilmesine karşı bir tepki doğurmuştur. 

Dönemin ahlaki değerleri, dini içeriklerin bu tür bağlamlarda dinlenmesini kabul 

edilemez bulmuştur. Müslüman ahlak anlayışı ve kültürüne uygun bir yaşam süren 



Osmanlı Arşiv Belgelerinde Kur’ân Ve Ezan Plaklarına Sansür (1895–1946) 

204 

 

toplumun genelinden farklı olarak, bu alkollü içki sunan eğlence mekânları, kendilerine 

özgü bir alt kültürel alan oluşturmuştur. Bu nedenle, bu mekanlarda kullanılabilecek 

gramofon plaklarının içerikleri dikkatle kontrol edilmiş ve dini içeriklere yönelik yasaklar 

uygulanmıştır (Demir, 2018, s.44). 

Osmanlı Devleti, toplumsal düzeni sağlama ve dini hassasiyetleri koruma 

konusunda duyarlı bir yaklaşım sergilemiştir. Kur’ân-ı Kerîm ve ezan gibi dini metinlerin 

yanlış veya bağlam dışı kullanımı, toplumsal huzursuzluklara yol açabileceği endişesi 

yasak ve sansürün nedenleri arasında sayılabilir. Bu metinlerin dini bağlamlarından 

koparılması, toplumda dini duyguların zedelenmesine neden olabileceği için, bu tür 

kayıtların yapılması engellenmiştir. Benzer tepkiler farklı teknolojik gelişmelerin 

toplumsal kabulünde de yaşanmıştır. Matbaanın ilk dönemlerde mesafeli karşılanmasının 

kültürel, sosyal ve ekonomik nedenleri olduğu söylenebilir. Bu nedenler arasında, dini ya 

da dini gerekçelerle bağlantılı kültürel sebeplerde yer almaktadır (Zengin, 2023, s.530). 

Osmanlı belgelerinde, gramofon plaklarında Kur’ân-ı Kerîm ayetleri, ezan veya 

salavat gibi dini içeriklerin yer almasının yasaklandığına dair resmî kararlar bulunur. Bu 

yasak, dini metinlerin yanlış bağlamda ve toplumun dini hassasiyetlerini incitebilecek 

şekillerde kullanılmasını önlemeyi amaçladığı yorumlanabilir. 

Ülkemizde plak sektörü mûsikî eserlerinin kayıtları ile başlamış ve daha sonrasında 

dini formlarda eserlerin kayıtları plaklara yapılmaya başlanmıştır. Eğlence sektöründe 

icra edilen ilk kayıtların yapıldığı mûsikî eserlerine hem içerikleri nedeniyle hem de 

eserlerin icra edildiği mekanlara olan bakış açısı nedeniyle plaklarda dini metinlerin 

okunması sorun teşkil etmeye başlamıştır. Plaklarda Kur’ân-ı Kerîm ve ezan okunmasına 

dair yasaklamanın gerekçesi olarak dinî içerikli plakların meyhane, kahvehane gibi 

mekânlarda çalınması ihtimali sıklıkla dile getirilir. Erken Cumhuriyet döneminde Türk 

mûsikîsinin radyolarda çalınması yasaklandığında insanlar, Mısır radyolarından doğu 

mûsikîsi ve Kur’ân-ı Kerîm dinlemek için meyhanelere veya kahvehanelere gitmişlerdir. 

Fakat aynı toplumun insanları, Osmanlı döneminde meyhane ve kahvehanelere 

yükledikleri anlam nedeniyle buralarda gramofonlarda plaklardan okunan Kur’ân-ı 

Kerîm’i dinî hassasiyetleri nedeniyle şikâyet etmişler ve yasaklatmışlardır. Hırka-i Saadet 

memurlarından Enderun muallimlerinden Kulcalı Abdülaziz Efendi, Gramofona Reddiye 

isimli bir risale kaleme almış, risalesinde, gramofonun aslında eğlence için icat edildiği, 

bir eğlence aracı olan gramofonlarda da dinî içeriğe sahip kayıtların plaklarda 

çalınmasının günah olduğu fikrini savunmuştur (Çuluk, 2016).  

Kaydedilen içerikler, bazı dönemlerde gramofon plaklarının kaderini tayin eder bir 

hâl almıştır. Yasaklar belirli bir döneme ya da belirli bir hükümdara, devlet başkanına has 

bir durum değildir. Her dönem kendi gerekçeleri ile yasak ve sansürü uygulamaya 

koymuştur. Erken Cumhuriyet Dönemi’nde, devlet tarafından uygulanan yayın yasakları 

arasında sadece basılı materyaller yer almamıştır. Zaman zaman haritalar, kişisel 

fotoğraflar ve kartpostallar ile gramofon ve plaklar da yer almaktadır. 

Sultan II. Abdülhamid iktidarı ve sonrasında gramofona ‘karşı bir duruş’ 

sergilenmiştir. Sultan II. Abdülhamid yeniliklere gayet meraklı bir kişiliğe sahip idi. The 



İrfan YİĞİT 

 

205 

 

Illustrated London News gazetesinin 14 Temmuz 1888 tarihli sayısında, fonograf ve 

Edison’a dair çıkan haberin Rusya’da yayınlanan metni, saray mütercimi Ahmed Nermi 

Efendi tarafından çevrilerek 2 Eylül 1888’de Sultan Abdülhamid’e sunuldu. 1895’te 

Amerika’dan gramofon sipariş edildi (Çuluk, 2016). Bu siparişin padişah talebiyle olup 

olmadığı, şu an için bilinmemektedir. 

Gramofon yasaklarının temelinde mûsikînin haramlığı helalliği noktasında 

gelenekte yapılan tartışmalar bağlamında dini gerekçelerinde etkisi vardır. Haram sayılan 

mûsikî eserleri ile aynı teknolojinin ürünü olan plaklara okunması, dinî hüküm 

bakımından bu eserlerle aynı değerlendirmeye tabi tutulmuştur. Gramofon plaklarının 

Ortadoğu ülkelerinde çalınmaya başlaması ile bir yandan Kur’ân-ı Kerîm ayetlerinin 

gramofon plaklarına kayda alınması gündeme gelmiş, aynı zamanda da bunun dinî açıdan 

caiz olup olmayacağı tartışılmıştır (Karakışla, 2000, s.39).  

Ahmet Rasim, Telgraf ve Posta Nezareti emrinde Fen Kalemi Kâtibi olarak 1885 

yılında çalışmaktadır. Bir kısmını Fransızcadan çevirdiği, bir kısmını da telif olarak 

kendisinin yazdığı ‘Bedayi-i Keşfiyyât ve İhtira’ât-ı Beşeriyeden Fonograf: Sadây-ı 

Tahrîr ve İâde Eden Âlet’kitabında bu konuya eğilmiştir. Ahmet Rasim’e göre Kur’ân-ı 

Kerîm’in fonograf cihazı ile kayda alınmasına Müslüman din adamlarının karşı çıkması 

kaçınılmaz bir durumdur. Aynı senelerde Osmanlı gazetelerinde da bu konuda tartışmalar 

yer almıştır. Ancak din adamlarının olumsuz tavırları fonograf ve gramofon aletlerinin 

Osmanlıda yaygın bir şekilde kullanımına engel olamamıştır. Müslüman alimlerden 

Trablusşam Kadısı Seyyid Osman Efendi’nin 1899 Temmuz’unda verdiği ve yaklaşık 

olarak bir yıl sonra Eylül 1899’da tekrardan zikrettiği bir fetvasında, Kur’ân-ı Kerîm’in 

okunup fonografla kaydedilmesi, dinletilmesi ve dinlenilmesinin Müslümanlar için 

mahzurlu bir durum olduğunu söylemektedir (Karakışla, 2000, s.40).  

1894 yılında Raif Bey (Telgraf ve Posta Nezareti Fen Müşaviri), Mercan’da 

kurduğu elektrik fabrikasına ithal ettiği bazı cihazlar için gümrük vergisinden muafiyet 

talebinde bulunmuştur. Meclis-i Vükelâ’dan “telefon ve fonograf gibi yasak olan şeylerin 

üretilmeyeceği hakkında alınacak teminattan sonra duruma bakılacağı” kararı çıkmıştır 

(Çuluk, 2016). Meclis-i Vükelâ’da (Bakanlar Kurulu) alınan bu yasaklama kararı (sadaret 

tezkeresi), Sadrazam Mehmet Ferit Paşa tarafından Sultan II. Abdülhamid’e sunulmuş ve 

Sultan’ın 14 Haziran 1906 tarihli iradesiyle gramofon plaklarına Kur’ân-ı Kerîm 

kaydedilmesi yasağı resmiyet kazanmıştır. Ancak, Sultan II. Abdülhamid’in açık bir 

şekilde ifade ettiği bu irade-i seniyelere rağmen, gramofon plaklarına Kur’ân-ı Kerîm 

surelerinin kaydedilmeye devam ettiği görülmüştür. Bu tür kayıtlar içeren plakların, 

Osmanlı topraklarında bazı dönemlerde satışı sürmüştür. Söz konusu yasak, Meclis-i 

Vükelâ toplantısında okunmuş ve çeşitli tartışmalara yol açmıştır. Plaklar üzerindeki 

etiketlerden, Taha ve İbrahim surelerinin Mısır’da Şeyh Saidü’l-Minelavi tarafından 

tilavet edilerek Kahire’de kaydedildiği ve üretildiği anlaşılmaktadır. Bu durumun, 

Müslümanlar için farz olan Kur’ân-ı Kerîm’e duyulan saygı ilkesine uygun olmadığı 

değerlendirilmiştir (Yiğit, 2023, s.224). Böylelikle Kur’ân-ı Kerîm ayetleri okunarak 

kayıt yapılmış plakların satılmamasına, hiçbir yerde çalınmamasına, satıldığı görülürse 

müsadere edilerek satıcıların cezalandırılmasına, Dâhiliye Nezareti tarafından daha önce 



Osmanlı Arşiv Belgelerinde Kur’ân Ve Ezan Plaklarına Sansür (1895–1946) 

206 

 

Zaptiye Nezareti, Şehremaneti ve Rüsumat Emaneti’ne bu konuda gönderilen tebligatın 

te’kidine, Kahire veya bir başka yerde üretim ve kullanılmasının yasaklanmasına dair 

Mısır Hidivliği’ne tavsiyede bulunulmasına karar verilmiştir (Çuluk, 2016).  

Osmanlı İmparatorluğu’nun sona ermesinden ve Türkiye Cumhuriyeti’nin 

kuruluşundan kısa bir süre sonra, 1927’de Diyanet Riyaseti Heyet-i Müşaviresi üyesi 

Taha Seyit İbn Mustafa, ‘Kur’an-ı Kerîm-Gramophone’ isimli bir risale kaleme almıştır. 

Bu çalışmasında, gramofon plaklarına Kur’ân-ı Kerîm kaydedilmesinin İslam dini 

açısından fayda ve zararlarını değerlendiren Taha Seyyid, eserinin sonunda şu sonuca 

varmıştır: Gramofondan işitilen Kur’an, Kur’an’dır. Hürmet ve tazim şartıyla onun 

gramofonu ahz-u edasında hiçbir mâni yoktur (Yiğit, 2023, s.224). 

Halk nezdinde Batılılaşmanın meydana getirdiği olumsuz etkiler, dinî bakımdan da 

kaygılara sebep olmuştur. Dinî ve kültürel değerlerin korunması için Batıdan gelen her 

türlü gelişme ve teknolojiden uzak durulmaya çalışılmıştır. Gramofon da ‘gavur icadı, 

gavur işi’ olarak görüldüğü için gramofon plaklarından Kur’ân-ı Kerîm dinlenmesinin 

Müslümanlar için caizliği noktasında hep bir tartışma konusu var olmuştur (Anbarlı, 

2020, s.453). Gramofon plaklarına getirilen yasağın toplumsal yansımaları da olmuştur. 

Osmanlı mahalle düzeninde sosyalleşme eğilimlerinin gereği olarak camilerin yakınında 

kahvehaneler bulunurdu. Gramofonun yaygınlaşmasından sonra kahve cemaati ile cami 

cemaati sıklıkla karşı karşıya gelir olmuştur. Cami cemaati adına yapılan şikâyetlerde, 

gramofonun sesinden rahatsızlık duyulduğu belirtilmiş, bazen de asılsız iddialar ile 

zaptiye meşgul edilmiştir (Çuluk, 2016). Kültür kuramında tartışmalı bir kavram olan alt 

kültürler, insanların mesken tuttukları kahvehanelerde meydana gelen bu gelişmeler 

teknoloji ile gelen yeni kimlik kaynaklarıdır denilebilir (Demir, 2018, s.36). 

Kur’ân-ı Kerîm ayetlerini içeren plakların satışının tespiti halinde, bu plaklara el 

konulması ve satıcıların cezalandırılması amacıyla Zaptiye ve Dahiliye Nezaretleri 

sorumlu kılınmıştır. Ayrıca Mısır Hidivliği’ne ‘vesâya-yı münâsebe icrası’ yani gerekli 

uyarıların yapılması da kararlaştırılmıştır. Kur’ân-ı Kerîm tilavetinin plaklara kaydının 

yasaklandığının Osmanlı İmparatorluğu’nun diğer şehirlerine duyurulması Dâhiliye 

Nezareti’ne havale edildikten sonra Sultan II. Abdülhamid’in iradesiyle (14 Haziran 

1906) bu yasak uygulanmaya başlanmıştır (Karakışla, 2000, s.42). Yasağın içeriğine 

bakıldığında ‘içki (alkol)’ yasağındaki hükümler akla gelmektedir. Hz. Peygamber, 

haram bir şeyi kullanan ile onun imalatını, taşımacılığını, aracılığını ve sunumunu yapan 

şahısların da aynı günaha girdiğini belirtmiştir (Çuluk, 2016).  

Dini Metinler Dışında Okunan Gramofon Plaklarında Yasaklar 

Gramofon plaklarının toplatılması, mahkeme kararları ile yasaklanması kararı 

siyasi, mûsikî ya da dinî gerekçeler dışında farklı gerekçelerle de uygulanabilmiştir. Bu 

olaylar daha çok münferit olaylardır. 1929 yılı Akşam Gazetesinde çıkan habere göre 

Bursa’da bir olay yaşanmıştır. Muhallebici Galip adında birisi Blumenthal biraderleri1 

                                                
1 Ülkemizde plakçılığın öncüsü olarak adlandırabileceğimiz Orfeon Records firması Blumenthal Ailesine 

aittir. Blu Anadolu’daki sesi güzel olan amatör sanatçıları Jak Beresi sayesinde dinleyip, birçok sanatçıyı 



İrfan YİĞİT 

 

207 

 

mahkemeye verir. Dava konusu mukallit ve şakacı bir kişi olarak bilinen Muhallebici 

Galip ile Meddah Sururi Efendi arasındadır. Sururi, her yıl Bursa’ya geldiğinde Galip 

Efendiden dinlediği hikâyeleri kayda alır ve plak çıkarır. Bu plakları piyasada satmaya 

başlar. Bu hikâyeler Galip Efendiden alıntı yapılmıştır. Fakat izin alınmadan yapılmış 

kayıtlardır. Galip Efendi, bu duruma tepki göstererek Blumenthal Biraderler hakkında 

dava açar ve plakların piyasadan toplatılmasını talep eder (Yiğit, 2023, s.227). 

Hürriyet talebinde bulunan bazı kişilerin bu talepleri devleti rahatsız etmiş ve bu 

talepleri dile getirdikleri kayıtların yer aldığı gramofon plakları yasaklanmış, kırılmış 

veya imha edilmiştir. Bu konuda arşiv belgeleri mevcuttur.2  

1907’de Galata’da Sultan Bayezid Camii yanında bulunan Hüseyin’in 

kahvehanesiyle Perukâr (Berber) Kiryako’nun dükkânlarında çalgı çalınıp eğlence 

düzenlendiğinden cemaatin şikâyetçi olduğu iddia edilir. Durumu tahkik eden Beyoğlu 

Mutasarrıflığı bahsedilen yerlerde çalgı çalınıp eğlence düzenlenmediğini, sadece 

gramofon çalındığını, namazlardan yarım saat önce saygı gereği gramofon çalınmasına 

mola verildiğini, cemaatin şikâyet edeceği bir durum olmadığını bizzat cami imamının 

ifadeleriyle Zaptiye Nezareti’ne bildirir (Çuluk, 2016). 

Bu belge, 1907 İstanbul’unda (özellikle Galata civarında) toplumun gelenek, 

görenek ve dinî hassasiyetleri ile gündelik eğlence kültürü arasındaki gerilimi yansıtan 

ilginç bir örnek sunuyor. Metnin detaylarından anlaşılacağı üzere, cami yakınında eğlence 

veya müzikli faaliyet olduğu yönünde cemaat tarafından bir şikâyet dile getirilmiş. Fakat 

resmî makamların (Beyoğlu Mutasarrıflığı) yaptırdığı tahkikat, orada herhangi bir çalgı 

âletiyle ya da canlı müzikle eğlence yapılmadığı; sadece gramofon çalındığı sonucuna 

varıyor. 

Bu gramofon çalma meselesinin dahi, namaz vakitlerine saygı göstermek amacıyla 

durdurulduğu belirtiliyor. Gramofon çalma eylemi, O dönemdeki teknolojik 

yeniliklerden biri olarak görülebilir. O dönemlerde ‘gramofon’ henüz çok yeni olmasa da 

hâlâ toplumsal hafızada ‘modern’ ve ‘farklı’ bir ses kaynağı olarak algılanıyor, 

dolayısıyla çevrede dikkat çekiyor. Şikâyet noktasında iki taraflı bir bakış görmek 

mümkün. Cami yakını olması, ezan ve namaz saatleri gibi dinî ritüellere büyük bir 

hassasiyetle yaklaşıldığını gösteriyor. Cami çevresinde musikinin (hatta gramofonun) 

dahi yankılanması, bu durum, bazıları tarafından saygı çerçevesini aşan bir davranış 

olarak değerlendirilebilir. Bu yüzden şikâyet söz konusu olmuş. 

 Beyoğlu Mutasarrıflığı’nın tahkikatı ve bizzat cami imamının verdiği ifadeler, 

gramofon çalınmasının namaz vakitlerine uygun bir şekilde kesildiğini ve çevrede 

rahatsız edici bir eğlence ortamı oluşmadığını ortaya koyuyor. Bu da o dönemin 

bürokratik düzeninin, şikâyetleri resmî kanallardan inceleyip raporladığını, ardından 

                                                
keşfeden ve Türk mûsikîsine kazandıran, tanınmalarını sağlayan ilk Türk plak fabrikası ve stüdyosu Orfeon 

Records firmasıdır. 
2 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Zabtiye Nezareti Evrakı, [ZB.] No.602-38, Gömlek No.1.29.2019 

11.30.07.PM 



Osmanlı Arşiv Belgelerinde Kur’ân Ve Ezan Plaklarına Sansür (1895–1946) 

208 

 

Zaptiye Nezareti’ne durumu bildirdiğini dini bir hassasiyetle olaya yaklaşmadığını 

gösteriyor. 

Bu durum, dönemin modernleşme sürecinde toplumun yeniliklere (örneğin 

gramofon gibi icatlara) henüz tam anlamıyla uyum sağlayamadığını ve dini 

hassasiyetlerin günlük yaşam üzerindeki etkisinin ne kadar belirgin olduğunu ortaya 

koymaktadır. Aynı zamanda, kamusal alanlarda müzik veya eğlence anlayışının, dinî 

mekânlara yakınlık gibi nedenlerden ötürü o dönemde nasıl denetim ve gözetim altında 

tutulduğunu da gösteriyor. Dolayısıyla bu belge, Osmanlı’nın son döneminde –1907 gibi 

geç bir tarihte– toplumsal hayatın dinamiklerini ve devletin idari reflekslerini yansıtması 

bakımından kıymetli bir tarihî vesika niteliği taşıyor. 

Kahve, meyhane gibi mekânlarda Kur’ân-ı Kerîm plakları çalındığına dair kayda 

rastlanmasa da camide gramofon çalındığına dair ortaya çıkan bir olay çok şaşırtıcıdır. 

1911’de İngiliz idaresindeki Kıbrıs’ın Tuzla kasabasında eşraftan bazıları ‘camide 

gramofon çaldılar’ bahanesiyle ayaklanmış ve müftülüğe şikâyette bulunmuştur. 

Araştırma sonucunda, birkaç kişinin “Kahvede Kuran dinlemek günah olur” bahanesiyle 

kahvenin gramofonunu camiye getirdiği ve Kur’an plaklarını orada dinledikleri 

anlaşılmıştır. Bu saygılı tavırlarına rağmen Kıbrıs Müftüsü Ziyaeddin Efendi, 

gramofondan Kuran dinlemenin caiz olmadığına dair fetva vermiştir (Çuluk, 2016). Bu 

belge, erken 20. yüzyılda dinî hassasiyetlerle yeni teknolojilerin (bu örnekte gramofon) 

nasıl kesiştiğini gösteren ilginç bir vakayı anlatıyor. Özellikle dinî metinlerin — Kur’ân-

ı Kerîm tilavetinin— o dönemde henüz toplumun tamamen aşina olmadığı araçlarla (plak 

ve gramofon) dinlenmesi, çeşitli tartışmaları beraberinde getiriyor. Şaşırtıcı kısım, 

insanların “Kur’an’ı kahvehanede gramofondan dinlemek uygun olmaz” düşüncesiyle 

gramofonu camiye taşımalarıdır. Burada çifte bir hassasiyetten söz edilebilir. Dinî 

Metinlere Karşı Saygı penceresinden bakılırsa; “Kahvede Kur’an dinlemek günah olur” 

inancıyla gramofonu camiye getirmek, Kur’ân-ı Kerîm’e karşı gösterilen saygının bir 

ifadesi olarak görülebilir. Yeni teknolojiye karşı tereddüt; o dönem için gramofon hâlâ 

görece yeni bir icat. Kur’an gibi kutsal bir metnin böyle bir cihazdan dinlenmesi, bazı 

âlimler ve dindar kesimlerce ‘rutin’ kabul edilmeyip farklı soru işaretlerine yol açıyor. 

Bu yaklaşım, en nihayetinde Kıbrıs Müftüsü Ziyaeddin Efendi’nin “gramofondan 

Kur’ân-ı Kerîm dinlemenin caiz olmadığı” şeklindeki fetvasıyla somut bir hükme 

bağlanıyor. Bu fetva, hem ibadetin manevi atmosferini teknolojiyle buluşturma 

konusundaki endişeleri hem de kutsal metnin yeni mecralar üzerinden yayılmasına dair 

şüpheleri yansıtıyor. Dolayısıyla yaşanan olay, Osmanlı coğrafyasındaki (ve o dönemin 

Kıbrıs şartlarındaki) toplumsal dönüşümlerde dinî otorite ile yenilik arasındaki gerilimi 

gözler önüne seren önemli bir örnek olarak değerlendirilebilir. 

Osmanlı Arşiv Belgelerinden Örnekler 

Bu makalede yer verilen belgeler, gramofon plaklarına yönelik doğrudan sansür, 

toplatma ve dini içerikli kayıtlarla ilgili müdahaleleri konu alan resmî Osmanlı ve erken 

Cumhuriyet dönemi arşiv belgeleri arasından özenle seçilmiştir. Belge seçiminde, 

içeriklerin sansür uygulamalarını açıkça yansıtması, özellikle Kur’ân-ı Kerîm, ezan ve 



İrfan YİĞİT 

 

209 

 

salavat gibi kutsal metinlerin plaklara kaydedilmesiyle ilgili devlet müdahalelerini 

belgelemesi temel ölçüt olarak alınmıştır. Ayrıca belgelerin farklı dönemleri kapsaması, 

sansür politikalarının tarihsel gelişimini izleyebilmek açısından önemsenmiş; böylece 

hem tematik bütünlük hem de tarihsel süreklilik sağlanmaya çalışılmıştır. 

Makalede belgelerin tamamı yerine özetlerine yer verilmesinin temel nedeni, 

metnin akademik bütünlüğünü ve okunabilirliğini korumaktır. Belgelerin içerikleri ilgili 

konuyu açıklamaya yetecek ölçüde özetlenmiş; böylece hem tekrarların önüne geçilmiş 

hem de okuyucunun konuya dair genel çerçeveyi net biçimde kavrayabilmesi 

amaçlanmıştır. Ayrıca, tüm belgelerin tam metinlerinin sunulması çalışmanın hacmini 

gereksiz yere artıracağından, araştırma amacına uygun düşen kısımlar ön plana 

çıkarılmıştır. 

Belge 1: Vezneciler’de Kuyucu Murad Paşa Medresesi’nin karşısında bulunan 

kahvehanede gramofon çalınmasının yasaklanması.3  

Veznecilerde Kuyucu Murad Paşa Medresesi karşısındaki kahvehanede, gramofon 

çalınmasının önlenmesi hakkında 12 Haziran 1322 ve 10 Mayıs 1323 tarihli arşiv 

vesikasında4 medrese talebelerinin gramofon karşıtı tutumlarını göstermektedir. 1907’de 

Veznecilerde Kuyucu Murad Paşa Medresesi öğrencileri, karşılarındaki Camcı Ali Camii 

yanında bulunan kahvehanede gece gündüz çalınan gramofondan rahatsız olduklarını 

Şeyhülislamlığa şikâyet ederler. Ders çalışmalarına engel olduğu gibi medresede bulunan 

ve henüz iyiyi kötüyü ayırmaya gücü olmayan yeni öğrencilerin ahlakını kötü 

etkileyeceği iddiasındadırlar (Çuluk, 2016). 

Vezneciler’deki kahvehanede gramofon çalınmasının yasaklanması, Osmanlı’da 

kahvehanelerin sosyal ve kültürel açıdan kritik bir alan olarak görülmesiyle ilişkilidir. 

Kahvehaneler hem eğlence hem de muhalif fikirlerin dile getirildiği yerler olarak 

değerlendirildiğinden, bu tür mekanlarda gramofon gibi teknolojilerin kullanımı 

toplumsal düzen ve ahlak açısından tehlikeli görülmüştür. Bu durum, dönemin dini ve 

ahlaki hassasiyetlerinin, toplumsal mekanlara nasıl yansıdığını göstermektedir. 

Belge 2: Columbia R. T. markalı ve 17632 sayılı gramofon plağının toplatılması ile 

satışının yasaklanması (11.04.1946).5  

Bu olay, özellikle Cumhuriyet döneminde belirli plakların içeriklerinden 

kaynaklanan yasaklamalara bir örnektir. Columbia plaklarının toplatılması, dini, ahlaki 

veya siyasi açıdan sakıncalı bulunan içeriklerin kontrol edilmesine yönelik bir 

uygulamadır. Bu, sansür uygulamalarının Cumhuriyet döneminde de devam ettiğini ve 

modernleşme sürecinde ahlaki kaygıların nasıl ele alındığını göstermektedir. 

Belge 3: Nizipli Deli Mehmet’in seslendirdiği Colombia markasına ait 18521 

numaralı gramofon plağının ülkeye girişinin yasaklanması kararı (04.03.1944).6  

                                                
3 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Zabtiye Nezareti Evrakı, [ZB.] No. 42, Gömlek No. 3 
4 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Zabtiye Nezareti Evrakı, [ZB.] No. 42-3.1. Gömlek No..9.2019.11.45.32 

PM 
5 Cumhuriyet Arşivi (CB. DAB. OA.), No. 30-18-1-2.104 -15-11 
6 Cumhuriyet Arşivi (CB. DAB. OA.), No. 30-18-1-2.104-15-11 



Osmanlı Arşiv Belgelerinde Kur’ân Ve Ezan Plaklarına Sansür (1895–1946) 

210 

 

Bu yasaklama, halk kültüründen gelen sanatçıların kayıtlarının, devletin belirlediği 

normlara uygun olmadığı gerekçesiyle engellenmesine bir örnektir. Deli Mehmet’in 

seslendirmesi, dönemin ahlaki ve siyasi bakış açılarına uygun görülmemiş olabilir. Bu 

durum, halk müziği ve popüler kültürün devlet kontrolü altında nasıl şekillendiğini 

gösterir. 

Belge 4: Halep’te üretilen Sodwa marka 745 numaralı gramofon plağının ülkeye 

girişinin yasaklanması (12.04.1937).7  

Halep’te üretilen plakların yasaklanması, dış kaynaklı içeriklerin ülke sınırları 

içinde kontrol altında tutulması çabasını yansıtır. Bu yasaklama, Osmanlı’da ve 

Cumhuriyet’in erken dönemlerinde, yabancı kaynaklı müziklerin toplumsal ve kültürel 

düzen üzerindeki etkisine duyulan endişenin bir göstergesidir. 

Belge 5: Ses kayıtlarının yapıldığı kartpostal biçimindeki Sonorin adı verilen 

kartlar ve bunları üreten makinelerin ülkeye girişinin yasaklandığını belirten, 15 

Cemâziyelevvel 1324 tarihli arşiv belgesi.8  

Sonorin kartlarının yasaklanması, teknolojik yeniliklerin devlet kontrolü altında 

tutulma çabasını göstermektedir. Ses kayıtlarının kolay taşınabilir hale gelmesi, 

içeriklerin kontrolsüz şekilde yayılabileceği endişesine yol açmış ve bu nedenle 

yasaklama kararı alınmıştır. Bu durum, teknolojinin dini ve ahlaki hassasiyetler 

çerçevesinde nasıl değerlendirildiğini ortaya koymaktadır. 

Belge 7: Telgraf ve Posta Nezareti’nden, postanelerde ele geçirilen zararlı 

gramofon plaklarının muzır evrak kapsamında değerlendirilmesine dair yazı.9  

Postanelerde yakalanan plakların ‘muzır evrak’ olarak değerlendirilmesi, devletin 

sansür politikalarının yaygın bir uygulama olduğunu ortaya koyar. Avrupa’dan gelen 

plakların kontrol edilmesi, dışarıdan gelen içeriklerin toplumsal ve kültürel düzen 

üzerindeki etkilerinin sınırlanmaya çalışıldığını gösterir (Yiğit, 2022). 

Belge 8: Avrupa’dan postalarla gelen gramofon plaklarının zararlı bulunması 

nedeniyle uygulanacak işlemlere ilişkin 4 Teşrin-i Evvel 1322 tarihli arşiv belgesi.10  

Bu olay, Avrupa’dan ithal edilen gramofon plaklarının dönemin ahlaki ve siyasi 

normlarına uygun olup olmadığının kontrol edildiğini gösterir. Bu durum, modernleşme 

sürecinde yerel değerlere duyulan hassasiyetin, dış etkilerle çatışmasını yansıtır. 

Belge 9: Kuyucu Murad Paşa Medresesi çevresinde gramofon çalınmasının 

yasaklanmasına dair 4 Temmuz 1322 tarihli arşiv belgesi.11  

                                                
7 Cumhuriyet Arşivi (CB. DAB. OA.), No. 30-18-1-2. 73-29-18 
8 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Dahiliye Nezareti Mektubî Kalemi, [DH.MKT.] No.02610, Gömlek 

No.00089.001 
9 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Yıldız Perakende Evrakı Mabeyn Cetvelleri, [Y..PRK.MBC.] No.11, 

Gömlek No.140 
10 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Yıldız Mütenevvi Maruzat Evrakı, [Y.MTV.] No.00290, Gömnlek 

No.00095.001 
11 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Zabtiye Nezareti Evrakı, [ZB.] No.00379, Gömlek No.00094.001 



İrfan YİĞİT 

 

211 

 

Bu belge, dini mekanlar ve çevresinde toplumsal huzurun korunması amacıyla 

alınmış bir önlemi göstermektedir. Medrese gibi dini eğitimin ve ibadetlerin yapıldığı 

mekanların çevresinde gramofon gibi eğlence unsurlarının kullanılmasının yasaklanması, 

dönemin ahlaki ve dini hassasiyetlerinin bir yansımasıdır. Bu yasak, kutsal mekanlara 

saygının korunması ve toplumsal düzenin sağlanması adına alınmış bir tedbirdir. 

Belge 10: Kuyucu Murad Paşa Medresesi çevresinde gramofon çalınmasının 

engellenmesi talebi.12  

Benzer bir içerikte olan bu talep, Osmanlı toplumunun dini mekanlara karşı 

duyduğu hassasiyeti bir kez daha gözler önüne sermektedir. Medreselerin çevresinde 

gürültüye ve eğlence araçlarına karşı alınan bu tür tedbirler, dini mekanların kutsallığını 

ve saygınlığını muhafaza etmeye yönelik çabaların bir parçasıdır. Bu durum, ibadet ve 

eğitim alanlarının çevresinde toplumsal davranış kurallarının ne denli hassas bir şekilde 

korunduğunu göstermektedir. 

Belge 11: 1937 yılında, Şeyh Sait’in devlet aleyhine zararlı ifadelerinin bulunduğu 

belirlenen Sodwa markasına ait 1-256 numaralı Kürtçe plak, Basın Kanunu’nun 51. 

maddesi uyarınca yasaklanmıştır. Aynı yıl, Halep’te kaydedilen ve Şeyh Said’in ses 

kayıtlarını içeren Sodwa markalı 745 numaralı gramofon plağı, Türkiye Cumhuriyeti 

karşıtı zararlı ifadeler içerdiği gerekçesiyle, 12.04.1937 tarihli karar doğrultusunda ülkeye 

girişine yasak getirilmiştir.13 

05.05.1937 tarihli Bakanlar Kurulu kararıyla, Şeyh Said’in Halep’te kaydedilen ve 

piyasaya sürülen Sodwa markalı 24/2 numaralı plağının Türkiye’ye girişine de yasak 

getirilmiştir (Uluskan, 2010, s.165).  

Şeyh Said’in okuduğu Kur’ân-ı Kerîm ayetleriyle dolu plakların yasaklanması, dini 

metinlerin ticari ve eğlence amaçlı kullanılmasının uygun görülmediği anlayışıyla 

ilişkilidir. Bu tür yasaklar, kutsal metinlerin bağlamından koparılmasını önlemeye 

yönelik bir çaba olarak değerlendirilebilir. Kur’ân-ı Kerîm tilavetinin sadece ibadet ve 

dini amaçlarla yapılması gerektiği düşüncesi, bu tür plakların yayılmasını engellemiştir. 

Ayrıca, bu yasaklama, dini metinlerin korunması adına alınmış bir önlem olarak 

değerlendirilebilir. 

Bu kararlara bakıldığında çoğunluğu siyasi içeriklidir. Türkiye Cumhuriyeti 

aleyhinde söylemleri nedeniyle Kürtçe plakları yasaklanan Şeyh Said’in Kur’ân-ı Kerîm 

okuduğu plaklara getirilen yasakların dini kaygılardan daha çok şahsı hakkında alınan 

olumsuz siyasi kaygılar nedeniyle yapıldığını düşünüyoruz. Şeyh Said’in okuduğu Kahire 

ve Avrupa’da imalatı yapılan, içerisinde Kur’ân-ı Kerîm ayetleri yer alan gramofon 

plaklarının satış ve kullanılmasının yasaklandığı hakkında arşiv belgeleri mevcuttur.14   

                                                
12 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Zabtiye Nezareti Evrakı, [ZB.] No.379, Gömlek No.94 
13 Cumhuriyet Arşivi (CB. DAB. OA.), No. 30-18-1-2 / 73 - 29 - 18 
14 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Dahiliye Nezareti Mektubi Kalemi [DH. MKT.] No.01092, Gömlek 

No.00010.001 



Osmanlı Arşiv Belgelerinde Kur’ân Ve Ezan Plaklarına Sansür (1895–1946) 

212 

 

Belge 12: Şeyh Said’in Kur’ân-ı Kerîm ayetlerini okuduğu gramofon plaklarının 

Kahire ve Avrupa’da üretildiği tespit edildiğinden, bu tür plakların satışına ve 

kullanımına yasak getirilmesine ilişkin 22 Rebîülevvel 1324 tarihli arşiv belgesi.15  

Bu belge, yabancı ülkelerde üretilen dini içerikli plakların ithalatının ve 

kullanımının yasaklanmasını konu alır. Kahire ve Avrupa’da üretilen bu tür plakların 

yasaklanması, dışarıdan gelen dini içeriklerin kontrol edilmesine yönelik bir çaba olarak 

değerlendirilebilir. Osmanlı Devleti, dini metinlerin yanlış veya bağlam dışı kullanımını 

önlemek ve toplumsal düzeni korumak amacıyla bu tür plakların yayılmasını 

engellemiştir. Ayrıca, dini metinlerin üretim ve kullanımında ulusal bir kontrol 

mekanizması oluşturma çabası da bu tür yasakların altında yatan nedenlerden biridir. 

Belge 13: Kur’ân-ı Kerîm ayetlerini içeren gramofon plaklarının yasaklanmasına 

dair Dahiliye Nezareti Celilesi’nden gelen 6 Haziran 322 tarihli ve 421 numaralı yazı.16  

Bu belge, Kur’ân-ı Kerîm ayetlerinin gramofon plaklarına kaydedilmesine yönelik 

hassasiyeti açıkça ortaya koymaktadır. Dini metinlerin bu şekilde kaydedilip 

yayılmasının, metinlerin kutsallığını zedeleyeceği endişesiyle yasaklanması, dönemin 

dini ve ahlaki değerlerine verilen önemin bir göstergesidir. Bu yasaklama, dini metinlerin 

sadece ibadet ve manevi bağlamlarda kullanılmasını sağlama çabası olarak 

yorumlanabilir. 

Belge 14: Bingazi’de saatçilik yapan Hüseyin adına İtalya’dan getirilen, ezan ve 

Kelime-i Tevhîd kayıtlarını içeren gramofon kovanlarının silinerek sahibine teslim 

edilmesine ilişkin belge.17  

Burada, dini içeriklerin sadece ithalatı değil, aynı zamanda yurda sokulmasının 

ardından kayıtların tamamen silinmesi gerektiği vurgulanmıştır. Bu, sadece dini 

metinlerin değil, aynı zamanda bunların kaydedildiği ortamların bile kontrol altında 

tutulduğunu göstermektedir. “Kelime-i Tevhîd ve ezan gibi kayıtları silip iade edin” 

demek, dini içeriklerin ticari ürünlere dönüşmesine kesinlikle izin verilmediğini ortaya 

koymaktadır. Adeta, “Buralar sizin reklam alanınız değil!” mesajı veriliyor. 

Belge 15: Kur’ân-ı Kerîm ayetlerinin yer aldığı gramofon plaklarının satışına izin 

verilmemesiyle ilgili 2 Haziran 1322 tarihli arşiv belgesi.18  

Kur’ân-ı Kerîm ayetleri kaydedilmiş gramofon plaklarının satılmasının 

yasaklanması hakkında 10 Haziran 1322 tarihli belge.19  

Bu belgeler, gramofon plakları üzerinden dini içeriklerin ticari bir metaya 

dönüştürülmesine karşı alınan önlemleri içermektedir. Dini metinlerin satış ve dağıtımına 

                                                
15 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Dahiliye Nezareti Mektubi Kalemi [DH. MKT.] No.01092, Gömlek 

No.00010.001 
16 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Zabtiye Nezareti Evrakı, [ZB.] No.590-133. Gömlek No.1.29.20 
17 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Dahiliye Nezareti Mektubi Kalemi [DH. MKT.] No.00859, Gömlek 

No.00037.002 
18 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Zabtiye Nezareti Evrakı, [ZB.] No.590-91, Gömlek No.1.29.2019 

11.31.25 PM 
19 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Zabtiye Nezareti Evrakı, [ZB.] No.00590, Gömlek No.00133.001 



İrfan YİĞİT 

 

213 

 

yönelik bu tür yasaklar, toplumsal düzenin korunmasının yanı sıra dini hassasiyetlerin 

modernleşme sürecinde korunması amacını taşımaktadır. Bu durum, “Kur’ân-ı Kerîm 

ayetleri ibadet için okunur, eğlence veya ticaret için değil” anlayışını güçlü bir şekilde 

yansıtmaktadır. 

Belge 16: Sultan Hamam’da bulunan 4 numaralı Kozmos Ticarethanesinde satılan 

gramofon plakları arasında Ezan-ı Muhammedî, Salavat-ı Şerife ve mersiyeler 

bulunduğunun tespit edilmesi üzerine, bu plakların satışına ve herhangi bir mekânda 

kullanılmasına izin verilmemesi konusunda Dahiliye Nezareti tarafından yayımlanan 

Hicri 15.08.1330 tarihli genelge.20  

Dahiliye Nezareti’nin genelgesi, dini metinlerin satışını ve kullanımını kesin bir 

şekilde yasaklamıştır. Ezan-ı Muhammedî, salavat ve mersiye gibi metinlerin plaklarda 

yer alması, bunların dini ritüellerden koparılıp bir ticari nesneye dönüşmesini 

simgeliyordu. Bu yasaklama, dini içeriklerin toplumsal bağlamında kutsal metinlerin 

sadece manevi bir bağlamda var olması gerektiği düşüncesini güçlendirmektedir. Bir 

yandan, ticareti durdurma, diğer yandan manevi saygıyı koruma savaşı verilmiştir. 

Belge 17: Kur’ân-ı Kerîm’in bazı surelerinin gramofon plaklarına kaydedilmesinin 

yasaklanmasına dair konunun Meclis-i Vükelâ tarafından karara bağlanarak arz ve onay 

talebinde bulunulmasına dair Hicri 19.04.1324 tarihli belge.21  

Meclis-i Vükelâ tarafından alınan bu karar, devlet düzeyinde dini içeriklerin 

korunmasına verilen önemin bir kanıtıdır. Bu karar, sadece bireysel bir hassasiyetin değil, 

devlet politikası olarak dini metinlerin koruma altına alınmasını göstermektedir. Bu 

durum, sansürün modernleşme süreci içinde dine duyulan saygının bir uzantısı olduğunu 

ortaya koymaktadır. 

Belge 18: Tuzla imamı Said Efendi’nin, kasaba ileri gelenlerinin camide gramofon 

plaklarından Kur’ân-ı Kerîm dinletmelerine engel olmadığı gerekçesiyle uyarılmasına 

dair 05.08.1911 tarihli belge.22  

Camide gramofon plaklarından Kur’ân-ı Kerîm dinlenmesine izin veren imamın 

uyarılması, dini mekanların kutsallığının korunmasına yönelik hassasiyeti bir kez daha 

ortaya koymaktadır. “Cami’de gramofon mu olur?” diye tepki gösteren ileri gelenlerin 

şikayetiyle alınan bu tedbir, dini mekanların ticari veya eğlence amaçlı araçlarla 

ilişkilendirilmesini kesin bir şekilde reddetmektedir. Said Efendi’nin “ama herkes 

memnun gibiydi” demesi bile durumu kurtaramamış görünüyor! 

Belge 19: Görev yaptığı Cide Karakolu’nda gramofon bulundurduğu için görevden 

alınan Şemseddin Efendi’nin, herhangi bir kötü hali tespit edilmediğinden cezasının 

                                                
20  Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Dahiliye Muhaberat-ı Umumiye İdaresi Evr., [DH.MUİ.] No.160, 

Gömlek No.55 
21 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), İrade Hususi, [İ..HUS.] No.142, Gömlek.53 
22 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Kamil Bey Mabeyn-i Hümayun Arşivi Ferman Evrakı, [KB.MAA.FE..] 

No.2, Gömlek No.18 



Osmanlı Arşiv Belgelerinde Kur’ân Ve Ezan Plaklarına Sansür (1895–1946) 

214 

 

yeterli sayılarak yeniden atanmasına ve görev yerine dönmesine karar verilmesine dair 

Hicri 26.03.1333 tarihli belge.23  

Bu belge, gramofon gibi yeni bir teknolojinin bazı resmî kurumlardaki (burada Cide 

Karakolu) kabul görme düzeyini yansıtan bir örnektir. Şemseddin Efendi, bulunduğu 

karakolda gramofon bulundurduğu için azledilmiş ancak kendisinin “kötü bir hali 

görülmediği” tespit edildiğinden cezasının kâfi (yeterli) sayılarak görevine dönmesine 

izin verilmiştir. 

Bu durum, dönemin resmî hassasiyetlerini ve teknolojik yeniliklere karşı takınılan 

çekingen tavrı gösterir. Gramofon, 20. yüzyılın başlarında henüz yaygınlaşma 

aşamasında olan bir aletti. Kimi resmî veya dinî çevrelerde ‘eğlence aracı’ olarak 

görüldüğü için hoş karşılanmıyor, bu tür cihazların kamusal alanlarda kullanılmasına dair 

çeşitli çekinceler ortaya çıkıyordu. Şemseddin Efendi örneğinde ise, gramofon 

bulundurmanın tek başına ‘kötü hal’ olmadığı ve bunun için ağır bir ceza gerekmediği 

sonucuna varılıyor. Böylece hem devrin resmî otoritesinin katı kuralları hem de bireylerin 

yeni teknolojilere uyum sağlama sürecinde yaşadıkları çatışmalar hakkında önemli bir 

ipucu sunulmuş oluyor. 

Belge 20: Suç teşkil eden bir durum olmamasına rağmen, bir cemiyet ya da gruba 

üyelik gerekçesiyle bazı hürriyet şarkılarının yasaklandığı ve bu şarkıları barındıran 

gramofon plaklarının imha edildiğine dair Rumi 04.02.1325 tarihli belge.24  

Bu belge, herhangi bir suç işlenmediği hâlde, yalnızca belirli bir cemiyet veya 

fırkaya mensubiyet şüphesiyle hürriyet şarkılarının yasaklandığını ve bu şarkıları içeren 

gramofon plaklarının kırıldığını gösteriyor. Dönemin siyasî atmosferinde, müziğin 

toplumu etkileme ve muhalif düşünceleri yayma gücü sebebiyle nasıl sıkı bir sansür 

uygulandığı anlaşılıyor. Yönetim, olası siyasi tehlikeleri önlemek amacıyla ifade 

özgürlüğüne müdahale ediyor ve hürriyet söylemi barındıran eserleri sert önlemlerle 

bastırmaya çalışıyor. Dolayısıyla söz konusu kayıt, o dönemde siyasetin, sanat ve eğlence 

alanlarına dahi ne kadar yoğun bir denetim uyguladığını yansıtan çarpıcı bir örnek 

sunuyor. 

Belge özetleri, Osmanlı Devleti’nin ve erken Cumhuriyet yönetiminin gramofon 

plaklarına yönelik müdahalelerinin sadece dini hassasiyetlerle sınırlı olmadığını açıkça 

göstermektedir. Dini içeriklerin —özellikle Kur’ân-ı Kerîm ve ezan kayıtlarının— 

eğlence araçlarıyla ilişkilendirilmesi, bu kayıtların bağlamından koparılarak seküler 

ortamlarda kullanılabileceği endişesini doğurmuş; bu durum dini değerlerin korunması 

açısından ciddi bir tehdit olarak değerlendirilmiştir. Bununla birlikte belgelerde yer alan 

bazı sansür kararlarının, doğrudan siyasi muhalefetle veya toplumsal kontrol ihtiyacıyla 

bağlantılı olduğu da görülmektedir. Bu bağlamda sansür, bir ibadet düzenlemesi değil, 

aynı zamanda kültürel alanı ve kamusal söylemi denetleme aracı olarak kullanılmıştır. 

                                                
23 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Dahiliye Emniyet-i Umumiye Memurin Kalemi Evrakı, 

[DH.EUM.MEM.] No.60, Gömlek No.73 
24 Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Zabtiye Nezareti Evrakı, [ZB.] No.602-38, Gömlek 

No.1.29.2019.11.30.07 PM 



İrfan YİĞİT 

 

215 

 

Belgeler, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e uzanan çizgide, sansürün içerik odaklı değil, 

bağlam odaklı işlediğini ve bu bağlamın da büyük ölçüde toplumsal normlar, kamu 

düzeni ve modernleşme vizyonu tarafından şekillendirildiğini göstermektedir. Bu 

çerçevede çalışma, sansür mekanizmalarının yalnızca dini değil, aynı zamanda siyasal ve 

kültürel bir işlev taşıdığını belge temelli olarak ortaya koymaktadır. 

Sonuç  

Bu makalede, Osmanlı Devleti’nin II. Abdülhamid dönemi başta olmak üzere son 

dönemlerinden erken Cumhuriyet yıllarına kadar (1895–1946) uzanan süreçte, gramofon 

plaklarına yönelik sansür uygulamalarını resmî arşiv belgeleri üzerinden tarihsel bağlamı 

içinde incelemektedir. Ele alınan belgeler, sadece dinî içeriklere yönelik yasaklamaları 

değil; aynı zamanda dönemin siyasi, toplumsal ve kültürel kontrol mekanizmalarını da 

yansıtan çok yönlü sansür uygulamalarına işaret etmektedir. 

Gramofon gibi yeni teknolojilerin Osmanlı topraklarına girişi, yalnızca bir teknik 

yenilik değil; aynı zamanda dini değerlerin korunması, ahlaki yapının muhafazası ve 

toplumsal düzenin sürdürülmesi açısından bir sınav niteliği taşımıştır. Kur’ân-ı Kerîm ve 

ezan gibi kutsal metinlerin eğlence araçlarıyla ilişkilendirilerek dinlenmesi, toplumun 

çeşitli kesimlerinde yoğun tepkilere yol açmış, bu bağlamda devlet müdahalesi 

kaçınılmaz hale gelmiştir. Ancak çalışmada ortaya konulduğu üzere, sansür uygulamaları 

yalnızca dinî hassasiyetlere dayanmamış; toplumsal kontrolü sağlama, muhalif 

söylemleri bastırma ve modernleşmenin yönünü belirleme amacı da taşımıştır. Bu 

yönüyle sansür, hem geleneksel dini değerleri koruma aracı hem de modern devlet 

refleksi olarak işlev görmüştür. 

Arşiv belgeleri, sansürün bağlamsal olarak farklı gerekçelerle uygulandığını 

göstermektedir. Dini içeriklerin meyhane ve kahvehane gibi mekânlarda çalınmasının 

yarattığı rahatsızlık, toplumun ahlaki yapısına dair kaygılarla açıklanırken; Şeyh Said’in 

plaklarında olduğu gibi bazı kayıtların doğrudan siyasi tehdit olarak algılanması, 

sansürün ideolojik yönünü açığa çıkarmaktadır. Benzer şekilde, postanelerde el konulan 

yabancı plaklar ve ithalatı yasaklanan kayıtlar, dış kültürel etkilerin denetim altına alınma 

çabasını yansıtmaktadır. Dolayısıyla sansür, yalnızca içerik üzerinden değil, bağlam, 

üretim yeri, kullanıldığı ortam ve kullanıcı profili üzerinden de uygulanmıştır. 

Çalışma kapsamında seçilen belgeler, içeriklerin sansürle doğrudan ilişkili olması, 

farklı dönemleri kapsaması ve belirli tematik eksenleri (dini, ahlaki, siyasi) barındırması 

kriterlerine göre seçilmiştir. Belgelerin tamamı okunmuş, içeriklerinden elde edilen 

bilgiler derli toplu biçimde değerlendirilmiş ve her bir örnek, döneminin zihniyet 

dünyasını yansıtan bir veri olarak yorumlanmıştır. Bununla birlikte metinde yalnızca 

belge özetlerine yer verilmiş olması, çalışmanın bütünlüğünü koruma, akademik hacmi 

dengeleme ve odak noktasını kaybetmeme amacını taşımaktadır. 

Bu yönleriyle çalışma, Osmanlı ve erken Cumhuriyet döneminde teknolojik 

yeniliklere karşı gelişen dinî, siyasi ve toplumsal refleksleri belge temelli olarak ortaya 

koymakta ve sansürün yalnızca bir yasaklama değil, aynı zamanda bir norm inşa süreci 

olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla gramofon plaklarına yönelik sansür uygulamaları, 



Osmanlı Arşiv Belgelerinde Kur’ân Ve Ezan Plaklarına Sansür (1895–1946) 

216 

 

dönemin toplumsal dönüşümlerini ve modernleşme süreçlerine karşı şekillenen koruma 

reflekslerini anlamak açısından güçlü bir tarihsel örnek sunmaktadır. 

Kaynakça 

Akçura, G. (2020). Türkiye’nin ilk plak fabrikaları. Z Dergisi, 4, 454-465. 

Altınbaş, G. (2020). Ses kaydının macerası. Z Dergisi, 4, 444-447. 

Anbarlı, M. N. (2020). İletilen, taşınan ve saklanan bir ses uğruna icatlar. Z Dergisi, 4, 

448-453. 

Aşkın, D. (2017). Osmanlı Devleti’nin son dönemlerinde medrese eğitim sistemi ve 

Türkiye Cumhuriyeti’nin ilk yıllarında eğitimin konjonktürel boyutu. İnsan ve 

Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 6(2), 977-995. 

Bertuğ, F. (1999). Konya Koyunoğlu Şehir Müzesindeki antik değerli taş plakla. Musiki 

Mecmuası, 466, 73-75. 

Çuluk, S. (2016, Temmuz 1). Kuran ile ezanın, matbaa ve gramofonla buluşması günahtı. 

#tarih. https://tarihdergi.com/zaman-degisince-fetva-da-degisir/ 

Demir, M. (2018). Osmanlı eğlence hayatında bir alt kültür müzikli kahvehâne: Amane 

Kahvehâneleri. Folklor/Edebiyat, 24(93), 35-53. 

Doğan, A. (2021). Bilim ve teknolojinin gelişimi açısından Osmanlı ve Batı üzerine bir 

değerlendirme. Econharran, 5(7), 1-21. 

Er, T. (2014). (Arşiv belgeleri ışığında): Türkiye’de sansür (1938-1945). Berikan 

Yayınevi. 

İhsanoğlu, E. (1998). Osmanlı İmparatorluğu’nun bilim teknoloji ve sanayide 

modernleşme gayretleri. Osmanlı Bilimi Araştırmaları, 2, 1-22. 

Karakışla, Y. S. (2000, Kasım). Gramofon plaklarında Kuran okunmasının yasaklanması 

(1906). Toplumsal Tarih, 14(83), 38-42. 

Sargın, İ. (2016). Dini kavramların yanlış kullanım sebepleri ve doğurduğu olumsuz 

sonuçlar. Cezmi Bayram (Ed.), Günümüz İslam Dünyasında Meseleler ve Çözüm 

Yolları içinde. 

İstanbul: Şen Yıldız Yayıncılık. 

Şimşek, M. E. (2024). Dijital din eğitimi. İlahiyat Akademi, 19, 249-283. 

Taş, K., & Göksüçukur, B. (2019). Osmanlı dönemi Batıcılık, İslamcılık, Türkçülük fikir 

akımları ve din. Dini Araştırmalar, 22(56), 463-488. 

Türk Dil Kurumu Sözlüğü. (t.y.). Sansür. Türk Dil Kurumu. Erişim tarihi: 30 Aralık 2024, 

https://sozluk.gov.tr/?kelime=sansür 

Türker, Ö. (2003). Anlam ve yorum: Dinî metinlerin anlaşılması ve yorumlanması. 

Turkish Religious Foundation Centre for Islamic Studies. 



İrfan YİĞİT 

 

217 

 

Uluskan, S. B. (2010). Atatürk’ün sosyal ve kültürel politikaları. Ankara: Atatürk 

Araştırma Merkezi Yayınları. 

Ünlü, C. (2012). Türk ses kayıt tarihi. Turkish Music Portal (Turkish Cultural 

Foundation). http://www.turkishmusicportal.org/tr/turk-muzigi-tarihi/turk-ses-kayit-

tarihi 

Ünlü, C. (2016). Git zaman gel zaman: Fonograf-gramofon-taş plak. Pan Yayıncılık. 

Yiğit, İ. (2022). Osmanlı arşiv vesikalarında muzır musiki kavramı. 2. Türkiye Sosyal 

Bilimler Sempozyumu, 

Yiğit, İ. (2023). Tanzimat’tan Cumhuriyet’e mûsikî ve yasaklar. Dört Mevsim Kitap. 

Zengin, Z. S. (2023). Osmanlı Devleti’nde Kur’an basımının ilk safhası. Belleten, 

87(309), 527-557. 

Arşiv Belgeleri 

Cumhuriyet Arşivi 

Cumhuriyet Arşivi (CB. DAB. OA.), No: 30-18-1-2.73-29-18. 

Cumhuriyet Arşivi (CB. DAB. OA.), No: 30-18-1-2/73-29-18. 

Cumhuriyet Arşivi (CB. DAB. OA.), No: 30-18-1-2.104-15-11. 

Osmanlı Arşivi 

Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Dahiliye Emniyet-i Umumiye Memurin Kalemi Evrakı, 

[DH.EUM.MEM.], No: 60, Gömlek No: 73. 

Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Dahiliye Muhaberat-ı Umumiye İdaresi Evrakı, 

[DH.MUİ.], No: 160, Gömlek No: 55. 

Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Dahiliye Nezareti Mektubi Kalemi, [DH.MKT.], No: 

00859, Gömlek No: 00037.002. 

Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Dahiliye Nezareti Mektubi Kalemi, [DH.MKT.], No: 

01092, Gömlek No: 00010.001. 

Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Dahiliye Nezareti Mektubi Kalemi, [DH.MKT.], No: 

02610, Gömlek No: 00089.001. 

Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), İrade Hususi, [İ.HUS.], No: 142, Gömlek No: 53. 

Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Kamil Bey Mabeyn-i Hümayun Arşivi Ferman Evrakı, 

[KB.MAA.FE.], No: 2, Gömlek No: 18. 

Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Yıldız Mütenevvi Maruzat Evrakı, [Y.MTV.], No: 

00290, Gömlek No: 00095.001. 

Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Yıldız Perakende Evrakı Mabeyn Cetvelleri, 

[Y.PRK.MBC.], No: 11, Gömlek No: 140. 

Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Zabtiye Nezareti Evrakı, [ZB.], No: 42, Gömlek No: 3. 

http://www.turkishmusicportal.org/tr/turk-muzigi-tarihi/turk-ses-kayit-tarihi
http://www.turkishmusicportal.org/tr/turk-muzigi-tarihi/turk-ses-kayit-tarihi


Osmanlı Arşiv Belgelerinde Kur’ân Ve Ezan Plaklarına Sansür (1895–1946) 

218 

 

Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Zabtiye Nezareti Evrakı, [ZB.], No: 379, Gömlek No: 

94. 

Osmanlı Arşivi (CB. DAB. OA.), Zabtiye Nezareti Evrakı, [ZB.], No: 00379, Gömlek 

No: 00094.001. 

 

Çatışma beyanı: Makalenin yazarı, bu çalışma ile ilgili taraf olabilecek herhangi bir kişi ya da finansal 

ilişkileri bulunmadığını dolayısıyla herhangi bir çıkar çatışmasının olmadığını beyan ederler. 

 

 

 


