HITIT SOSYAL BILIMLER DERGISI

Hitit Journal of Social Sciences

e-ISSN: 2757-7449
Cilt | Volume: 18 ¢ Sayi | Number: 3
Aralik | December 2025

Orta Cag Avrupasi’'nda Egitim ve Bilimin

Gelismesinde Fransiskenlerin Katkilar
Contributions of Franciscans to the Development of Education and
Science in Medieval Europe

Banu CETIN UNAL

Corresponding Author | Sorumlu Yazar
Dr. Odr. Uyesi | Asst. Prof.

Karadeniz Teknik Universitesi, Edebiyat Fakaiiltesi, Tarih B8liimii, Trabzon, Tiirkiye
Karadeniz Teknik University, Faculty of Letters, Department of History, Trabzon, Tiirkiye
banucetinunal@ktu.edu.tr
https://orcid.org/0000-0003-2651-6286
https://ror.org/03z8fyr40

Makale Bilgisi | Article Information
Makale Tiirii | Article Type: Arastirma Makalesi | Research Article
Gelis Tarihi | Received: 06.01.2025
Kabul Tarihi | Accepted: 18.09.2025
Yayin Tarihi | Published: 31.12.2025

AtiIf | Cite As

Cetin Unal, B. (2025). Orta cag Avrupasi’nda egitim ve bilimin gelismesinde fransiskenlerin katkilari. Hitit Sosyal Bilimler
Dergisi, 18(3), 684-701. https://doi.org/10.17218/hititsbd.1614273

Degerlendirme: Bu makalenin 6n incelemesi iki ic hakem
(editérler-yayin kurulu tyeleri) igerik incelemesi ise iki dis hakem
tarafindan cift tarafli kér hakemlik modeliyle incelendi. Benzerlik
taramasi yapilarak (Turnitin) intihal icermedidi teyit edildi.

Etik Beyan: Bu galismanin hazirlanma stirecinde bilimsel ve etik
ilkelere uyuldugu ve yararlanilan tiim calismalarin kaynakcada
belirtildigi beyan olunur.

Etik Bildirim: husbededitor@hitit.edu.tr
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hititsbd

Cikar Catismasi: Cikar gatismasi beyan edilmemistir.
Finansman: Bu arastirmayr desteklemek icin dis fon
kullaniimamustir.

Telif Hakki & Lisans: Yazarlar dergide vyayinlanan
calismalarinin telif hakkina sahiptirler ve galismalari CC BY-NC
4.0 lisansi altinda yayimlanmaktadir.

Review: Single anonymized -Two Internal (Editorial board
members) and Double anonymized - Two External Double-blind
Peer Review

It was confirmed that it did not contain plagiarism by similarity
scanning (Turnitin).

Ethical Statement: It is declared that scientific and ethical
principles have been followed while conducting and writing this
study and that all the sources used have been properly cited.
Complaints: husbededitor@hitit.edu.tr -
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hititsbd

Conflicts of Interest: The author(s) has no conflict of interest
to declare.

Grant Support: The author(s) acknowledge that they received
no external funding to support this research.

Copyright & License: Authors publishing with the journal
retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC
4.0.


https://doi.org/10.17218/hititsbd.1614273
mailto:ilafdergi@hitit.edu.tr
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hititsbd
mailto:husbededitor@hitit.edu.tr
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hititsbd

| Banu CETIN UNAL

Contributions of Franciscans to the Development of Education and Science in
Medieval Europe

Abstract

The role of the Franciscan order in the development of science during Medieval Europe is quite remarkable.
This order was founded by St. Francis in the early eighteenth century and spread rapidly throughout Europe.
Initially established for religious purposes, this order gradually became prominent for its intellectual and
scientific contributions. Some important scholars belonging to the Franciscan Order have made significant
contributions in the fields of natural sciences, philosophy, and theology, and have contributed to the
dissemination of scientific knowledge by serving as faculty members at universities. Among the Franciscans,
significant scholars and thinkers such as Alexander of Hales, Bonaventure, Roger Bacon, John Duns Scotus,
and William of Ockham had a great influence on the development of science. The works they authored are
valuable studies that serve as sources both in the past and today. Especially Roger Bacon has conducted
studies emphasizing the importance of the experimental method and has made significant discoveries in
fields such as optics, chemistry, and astronomy. The members of the order also played a significant role in
the development of universities in medieval Europe. In the 13th century, they became actively involved in
prominent universities such as Paris, Oxford, and Padua. They were particularly influential in the academic
world by delivering lectures in fields such as theology, philosophy, and natural sciences. Initially participating
in universities as both instructors and students, the Franciscans contributed to the dissemination of
knowledge and enhanced the quality of education. They facilitated the increase of intellectual diversity in
universities and gradually gained influence in academic chairs. For example, Alexander of Hales was
appointed to the chair of theology at the University of Paris, becoming the order's first official representative
in universities. Similarly, John Duns Scotus contributed to the influence of the Franciscans in universities by
both studying and lecturing at Oxford. Overall, the Franciscans made significant contributions to the
advancement of knowledge by participating in universities as both educators and students. By promoting
intellectual diversity, they facilitated the spread of scientific thought across Europe. The presence of the
Franciscans in universities directly influenced the progress of science and philosophy. They played a
particularly significant role in the development of scholastic thought and the dissemination of Aristotelian
philosophy across Europe. Although the Franciscans initially emerged as an order emphasizing religious
teachings and spiritual values, they gradually expanded their influence in the fields of science and education.
In this study, the impact of the Franciscan order on scientific developments in Medieval Europe, the
prominent figures of the order, and their works are discussed.

Keywords: Medieval Europe, the franciscan order, science, education, universities

Orta Cag Avrupasi'nda Egitim ve Bilimin Gelismesinde Fransiskenlerin
Katkilan

Oz

Orta Cag Avrupasi’'nda bilimin gelisiminde Fransisken Tarikatinin rolli oldukca dikkat cekicidir. Bu tarikat,
XIIIL. yiizyilin baslarinda Aziz Francis tarafindan kurulmus ve hizla Avrupa genelinde yayilmistir. Ilk baslarda
dini amaclarla kurulan bu tarikat zamanla entelektiiel ve bilimsel katkilariyla 6n plana cikmistir. Fransisken
Tarikat'na mensup bazi 6nemli bilginler, 6zellikle doga bilimleri, felsefe ve teoloji alanlarinda 6nemli
galismalar yapmis, (Universitelerde odretim (yeligi yaparak bilimsel bilginin yayilmasina katkida
bulunmuslardir. Fransiskenler arasinda Halesli Alexander, Bonaventure, Roger Bacon, John Duns Scotus ve
Ockhamli William gibi 6nemli isimler, bilimin gelismesinde biylk etkileri olan bilgin ve distnirlerdir. Kaleme
aldiklari eserler de hem gegmiste hem de giiniimiizde kaynak niteliginde olan degerli calismalardir. Ozellikle
Roger Bacon, deneysel ydontemin 6nemini vurgulayan galismalar yapmis ve optik, kimya, astronomi gibi
alanlarda 6nemli buluslara imza atmistir. Tarikat Uyeleri, ayrica Orta Cag Avrupa'sinda Universitelerin
gelisiminde 6nemli bir rol oynamiglardir. XIII. yiizyilda Paris, Oxford ve Padua gibi énemli {iniversitelerde
aktif hale gelmiglerdir. Ozellikle teoloji, felsefe, doga bilimleri gibi alanlarda dersler vererek akademik
diinyada etkili olmuslardir. Baslangicta Universitelerde Odretici ve 6grenci olarak yer alan Fransiskenler,
bilginin yayilmasina katkida bulunmus ve egitim kalitesini artirmislardir. Universitelerde entelektiiel gesitliligin
artmasini saglamis, zamanla kirsilerde sbz sahibi olmuslardir. Ornegin; Halesli Alexander, Paris

685 Hitit Sosyal Bilimler Dergisi ¢ Cilt 18 ¢ Say1 3 » 2025



I Orta Gag Avrupasi’nda Egitim ve Bilimin Gelismesinde Fransiskenlerin Katkilar

Universitesi'nde teoloji kiirsiisiine atanarak tarikatin tiniversitelerdeki ilk resmi temsilcisi olmugtur. Yine John
Duns Scotus Oxford'da hem okuyup hem ders vererek Fransiskenlerin Universitelerdeki etkisine katkida
bulunmustur. Genel olarak bakildidinda Fransiskenler hem egitici hem de 6drenci olarak {iniversitelerde yer
alarak bilimin gelisimine dnemli katkilarda bulunmus, entelektiiel gesitliligi artirarak Avrupa'da bilimsel
diisiincenin yayllmasini  saglamiglardir. Fransiskenlerin (iniversitelerdeki varlidi, bilimin ve felsefenin
ilerlemesini de dogrudan etkilemistir. Ozellikle skolastik diisiincenin gelisiminde ve Aristotelesci felsefenin
Avrupa'ya yayllmasinda 6nemli bir rol oynamiglardir. Aslinda Fransiskenler, ilk baslarda dini 6gretiler ve
manevi degerleri 6n plana cikaran bir tarikat olarak ortaya ¢iksa da zamanla bilim ve egitim alaninda etkilerini
artirmiglardir. Bu calismada, Fransisken Tarikatinin Orta cag Avrupasi’ndaki egitim ve bilimsel alandaki
gelismelere olan etkisi, tarikatin 6nde gelen figirleri ve onlarin eserlerinden bahsedilmistir.

Anahtar Kelimeler: Orta Cag Avrupasi, fransisken tarikati, bilim, editim, niversiteler

Giri

OrtaSCagj Avrupasl, bilim ve teknoloji alaninda giiniimiizde tanik oldugumuz ilerlemelerden
oldukga farkli bir konumdaydi. Bu dénemde bilimsel faaliyetler sinirli kalmis ve entelektiel
Uretim cesitli engellerle karsilasmistir. Ancak zamanla ortaya cikan toplumsal, kdltiirel ve
kurumsal déntisiimler sonucunda, Avrupa‘da bilimin gelisiminin éniindeki kisitlamalar asiimig
ve daha dinamik bir entelektliel hareketlilik stirecine girilmistir.

Avrupa'ya dodru ilerleyen Misliiman akinlari, Ispanya ve Sicilya-Italya lizerinden Avrupa'ya
yayllan bilimsel ve teknik faaliyetleri baslatti. Endilis Emevileri ve gesitli emirliklerin bu
bolgelerde kurulup gelismesi, Arap bilginleri ile Avrupa insaninin tanismasina olanak sagladi.
Diger bir bilgi ve teknik akigi Hagli Seferleri araciliiyla gergeklesmistir. Haglilar, savaslar ve
ticaret disinda Islam diinyasi ile pek fazla temas kurmasalar da Misliimanlarin yasam
tarzlarindan etkilenerek 6grendikleri pek cok seyi ve Dogu’nun kiiltlir ve bilimini Bati'ya
tasimislardir. Bu gelismeler, Bati'min, Dogu’nun bilgi ve kiltlrini kendi kultiriyle
harmanlayarak Aydinlanma Cagi’'ni yasamasini saglamistir. Tim bu dis etkenlerle birlikte bazi
ic etkenler de Orta Cag Avrupasi'nin gelisiminde 6nemli rol oynamistir. Orta Cag Avrupasi,
siyasi ve kurumsal istikrarsizlik nedeniyle bilim ve kiltiirel alanlarda duraklama yasamistir.
Ancak XI. ylzyilin sonlarinda, ekonomik canlanma ve beraberinde yasanan kentsellesme
sireci Avrupa'y! yeniden hareketlendirmis ve bilimsel faaliyetleri baslatmistir. Tarimdaki verim
artisi, ekonomik bliyiime ve iyilesen yasam kosullari, Avrupa‘da niifus artisi ve sehirlerin
gelismesinde dnemli bir rol oynamistir (Sebetci, 2016, s5.93-94).

Kentsellesme olgusunun ortaya cikisiyla birlikte sehirlerde yasamaya baglayan aydinlar
Universitelerin gelismesine katki saglamistir. Ekonomik anlamda bir istikrarin olmasi da sehir
yasamini olumlu etkileyerek vizyon sahibi insanlarin yetisebilecedi Giniversitelerin kurulmasina
zemin hazirlamistir (Sebetci, 2016, s.103). Merkezine insan faktériini alarak kurulan bu
Universiteler, ilk dénemlerinde uzun bir sire kiitiphaneleri ve yerlesik binalari olmayan,
egitici ve 0©drenci arasindaki iligkilerin diizenlendigi loncalar halinde varliklarini
surdirmigslerdir. Bir bakima kendiliginden olusan bu (niversiteler, zamanin ihtiyaclari
dogrultusunda sekillenmislerdir. Bu donemde dis tehdit ve saldirilarin ortadan kalkmasi,
yonetimde diizenin saglanmasi, ekonomik kalkinma, sehirlesme, Avrupa’da ortaya gikan
kesfetme ve 6grenme istegi gibi faktorler bu egitim kurumlarina olan ihtiyaci gozler éniine
sermistir (Unal, 2018, 5.96). Kurulan bu iiniversiteler, bilim adamlarinin yetismesi icin énemli
bir ortam sunmustur. Universiteler, bilginin paylagiimasi ve bilim adamlarinin yetistiriimesi
icin 6nemli bir rol oynamistir.

Hitit Journal of Social Sciences ¢ Volume 18 ¢ Issue 3 « 2025 686



| Banu CETIN UNAL

Bu donemde sehirlesmenin Universitelerin olusumuna katkisi kadar, bazi dini topluluklarin
bilimsel diistincenin gelisimine sagladigi entelektiiel katkilar da énemli bir etken olarak 6ne
cikmaktadir. Bu dini gruplardan en belirgin olanlari 1209'da kurulan Fransisken Tarikati ve
1215'te kurulan Dominiken Tarikatidir. Baglangigta her iki tarikat da dini amaglarla kurulmus
olsa da zamanla Fransiskenler bilimle, Dominikenler ise felsefeyle daha fazla ilgilenmeye
baslamislardir. Ozellikle Fransiskenler, bilimsel gelismelere biiyiik katkilarda bulunarak bu
surecte dnemli bir rol oynamiglardir (Bedirhan, 2017, s.136). Fransisken rahipleri, sadece dini
gorevlerini yerine getirmekle kalmayip ayni zamanda egitim ve bilimsel arastirmalar tesvik
etmek icin caba harcamislardir. Dolayisiyla galismamizda Fransiskenlerin egitim ve bilim
Uzerindeki etkisi ve 6nemli Fransisken bilginlerinin katkilarindan bahsedilecektir.

Galismanin ilk bolimiinde tarikatin kurucusu Aziz Francis’in hayati hakkinda genel bir bilgi
verilmistir. Daha sonra Fransisken Tarikatinin kurulusu ve misyonu hakkinda bilgiler
verilmistir. Literatlir taramasi yaparken tarikat Uyelerinin Universitelerde aktif oldugu ve
kendilerine yer edindikleri goriilmustir. Dolayisiyla galismada bu konuda da bazi bilgiler yer
almaktadir. Son olarak calismanin ana konusu olan Fransikenler arasinda yer alan bazi
bilginlere odaklanarak onlarin hayatlari, egitimleri ve bilime katkilarindan bahsedilmistir.
Sonug kisminda ise calisma hakkinda genel bir degerlendirme yapilmistir.

Fransisken Tarikati’nin Orta Cag Avrupa’sindaki bilimsel ve entelektiiel roliine dair Tirkiye'de
yapiimis bazi yiiksek lisans tezleri bulunmaktadir. Bu tezlerde tarikatin tarihi gelisimi, dini
yapisi ve toplumsal etkileri genel hatlariyla ele alinmakta; bazi dnemli dislndrlere sinirh
bicimde yer verilmektedir. Ancak sdz konusu calismalar genellikle tez formatinda kalmis, konu
akademik makale dlizeyinde sistematik olarak incelenmemistir. Bu ¢alisma ise hem literatiire
katki saglamak hem de konuyu daha genis bir akademik cevreye ulastirmak amaciyla
hazirlanmig olup, Fransisken dustnirlerin bilimsel faaliyetleri, Universitelerle iligkileri ve
entelektiiel miraslari baglaminda daha derinlemesine bir analiz sunmayi hedeflemektedir.

1. Tarikatin Kurucusu Aziz Francis'in Hayati

Tarikat, Assisili Francis tarafindan kurulmustur. Assisili Aziz Francis belki de Orta Cag
Hristiyanhdinin en blyik figlirli olarak kabul edilmektedir (Hitchcock, 2012, s.149). 1181 ya
da 1182 yilinda Pietro Bernardone ve Pica’nin oglu olarak diinyaya gelmistir. Annesi Pica
hakkinda ¢ok az bilgi bulunmakla birlikte zengin ve soylu bir aileden geldigi bilinmektedir
(Thompson, 2012, s.7; Linzey and Barsam, 2003, s.22; Robinson, 1913, s.221). Babasi ise
Fransa’da ticaret yapan, Assisi civarinda mdilkleri olan ve bankacilikla ugrasan cok zengin bir
kumas ticcariydi (Flinn, 2007, s.290).

Francis'in egitimli olup olmadigi konusunda belirsizlikler séz konusu olsa da ¢ok az da olsa bir
egitim aldigi bilinmektedir. Onun zamaninda okullar kilisenin etkisi altindaydi. Bernardone’un
evinin yakininda San Giorgio Kilisesi'ne bagh bir okul vardi. San Giorgio'nun rahipleri onun
ogretmenleriydi ve ona biraz Latince d6gretmislerdi. Bunun disinda Francis burada okumayi
ve yazmayi da 6grenmistir. Sabatier’in ifadesine gore yazma konusunda gok fazla bir basari
gbsteremeyen Francis hayati boyunca kalemi nadir durumlarda ve birkag kelime yazmak igin
eline almistir. Genel olarak yazilarini kendisi yazmadigi bilinen Francis, genelde mektuplarini
Isa’nin hagini simgeleyen basit bir “T” harfiyle imzalayarak yazdirmistir (Sabatier ,1897, ss.5-
6; Englebert, 1950, s.43).

Francis genclik yillarini sarki séyleyerek, icki icerek ve musriflikle gegirmis, babasinin parasini
harcamis ama babasinin igleriyle hig ilgilenmemistir. Arkadaslari vahsi yasami seven

687 Hitit Sosyal Bilimler Dergisi ¢ Cilt 18 ¢ Say1 3 » 2025



I Orta Gag Avrupasi’nda Egitim ve Bilimin Gelismesinde Fransiskenlerin Katkilar

genglerdi. 1201'de Assisi ile komsu Perugia arasinda savas ¢ikmis ve Francis yakalanmistir.
Bir yil hapis yattiktan sonra fidye karsiliginda serbest birakilmis ve serbest birakildiktan sonra
uzun sireli ve zorlu bir hastallk dénemi gegirmistir. Iyilesme déneminde de yolunu
degistirmesi gerektigine dair isaretler almaya baslamistir. Francis zamanla bir dontisiim siireci
yasamis ve evde hasta ve fakirleri ziyaret etmeye, elinde ne varsa onlara vermeye baslamistir.
Duaya daha cok zaman ayirmig, hatta kendini bir magaraya kapatarak orada giinahlari icin
aglayip dua etmistir. Bir rivayete gore bir giin San Damiano (Aziz Damian) Kilisesi'nde dua
ederken, bir ses "Francis, git ve yikilmakta oldugunu gérdiigiin evimi onar”demistir. Francis
babasinin atlarindan birini ve biyuk miktarda kumag almis, her ikisini de harap kiliseyi
yeniden insa etmek icin satmistir (Guiley, 2001, s.114).

Bazi anlatimlarda, Francis'in tam da San Damiano Kilisesi’ni onarmaya basladigi bir sirada
manevi yonelis ve ruhsal bir aydinlanma yasadigi sdylenmektedir. Onun bu deneyimi, Incil’
duymasinin ardindan hayatini tamamen degistiren Misirli Aziz Antonius’un yasamiyla benzerlik
tasir. Ayni sekilde Francis, katildidi kiiglik bir ayinde mabedin kutsal atmosferinden derin
sekilde etkilenmis; bu esnada Tanri'nin onu havari benzeri bir yasam tarzina cagirdigini
hissetmistir. Bu cagriya gontilden karsilik veren Francis, sahip oldudu esyalari, kiyafetleri ve
ayakkabilarini terk ederek sade bir yasam stirmeye baslamis; havariler gibi giyinmis ve tim
varligini Tanr'ya adayarak yollara diismistiir. Bundan sonraki yasaminda Isa'nin izinden
gitmeyi temel ilke edinmis; onu bu yola yonlendiren Kutsal Kitap‘a ise daima blyik bir saygi
gostermistir (Coban, 2008, s.9). Bu slireg, onun yalnizca bireysel bir déntisim yasamakla
kalmayip, ayni zamanda Fransisken hareketinin temelini olusturan ruhani bir misyonu da
tstlendigini gostermektedir.

Francisin bu mistik deneyimleri ve ruhsal dénlisimii, zamanla yalnizca bireysel bir maneviyat
arayisl olmaktan cgikarak, yoksulluk, sadelik ve hizmet esasina dayall yeni bir toplumsal ve
dini yasam bigiminin temellerini olusturmustur. Genglik déneminde mistik veya manastir
egitimi almamis olmasina ragmen, gordiglu bazi vizyonlar!, onun biylidiigi ortam diginda
bir yasam tarzi segmesinde bliyiik bir rol oynamistir. Birgok mistik kisilikte oldugu gibi,
hayatinin hemen her asamasi Tanrisal rehberlikle bicimlenmis, 6énemli kararlarinda Tanrisal
isaret ve yonlendirmeler etkili olmustur. Biyografilerinde, Mesih siirekli olarak ona yol
gosteren, uyarilarda bulunan ve rehberlik eden bir figlr olarak tasvir edilmektedir. Roma'ya
yaptigi hac yolculugu sirasinda bir dilenciyle kiyafetlerini degistirip dilencilik yapmistir. Isa'nin,
Incil'deki onu takip etmeyi arzulayanlarin her seyi geride birakmalari gerektigini ifade eden
ogudine dayanarak etrafinda destekgiler toplamistir (Piri, 2021, s.16).

2. Fransisken Tarikati ve Misyonu

Francis, din adami sinifina mensup olmamasina ragmen, San Damiano Kilisesi’nde ¢armihtan
duydugu emrin etkisi altinda kalarak halka vaazlar vermeye baslamistir (Coban, 2008, s. 10).
Francesco’nun sadelik ilkesine baghligi ve halk nezdindeki giiglii karsiligi, onun déneminde
Fransisken vaaz pratiginin daha ¢ok basit ve dogrudan ahlaki uyarilarla sinirli, ilkel bir 6giit
verme bigimi seklinde silirdlriildigliini ortaya koymaktadir (Roest, 2000, s.273). Bu sade
vaaz anlayisl, zamanla etrafinda toplanan takipgi sayisinin artmasiyla birlikte, onlarin
yasamlarini dizenlemek amaciyla basit kurallar kaleme almistir. 1209 yilinda, takipgi sayisi

! Bu ciimlede gegen “vizyonlar” kelimesiyle kastedilen, kisinin yasaminda mistik ya da ruhani anlamda gérdiigii diigsel goriintiiler,
ilahi esinlenmeler veya manevi tecriibelerdir.

Hitit Journal of Social Sciences ¢ Volume 18 e Issue 3 « 2025 688



| Banu CETIN UNAL

12'ye ulastiginda, Aziz Francis bu kurallari Papa III. Innocent’e onaylatmak amaciyla Roma‘ya
gitmistir. Papa baslangicta kurallari onaylamak konusunda tereddiit etse de sonunda bu
grubun kurallar Papa tarafindan sozli olarak onaylanmistir. 16 Nisan’da cereyan eden bu
olay, daha sonra Fransisken cemaati icin resmi kurulus tarihi olarak kabul edilmistir. Aziz
Francis'in diinyevi miilkler edinmeyi yasaklayan ve yoksullugu &égitleyen kurallarini temel
alarak halka vaaz veren Fransiskenler, ilk baslarda sadece Umbria bdlgesiyle sinirliyken,
zamanla sayllar artarak tiim italya’ya yayilmistir (Coban, 2008, ss.10-11).

Aziz Francis'in onciligiinde sekillenen bu ruhani hareketin kadinlar nezdindeki karsiligini ise
Azize Clare Ustlenmis ve tarikatin kurumsallasmasinda kadinlara yoénelik bir yapinin
olusmasina onculik etmistir. 1194 yilinda Assiside dogan Clare, Offreduccio’nun soylu
ailesine mensuptu. Assisi'nin kiiglik soylularinin geleneklerine uygun olarak Clare iyi
egitimliydi ve dindar bir sekilde yetistirilmistir (More, 2018, s.33; Mueller, 2003, s.xiii).

Onu taniyan insanlarin aktardigina gore Clare, iyi kalpli, nazik ve zarif biriydi. Ayni zamanda
guzelligiyle de dikkat cekmekteydi ve bu sebeple onunla evlenmek isteyen bircok erkek vardi.
Ancak Clare, daha genc vyaslardan itibaren bambaska dislinceler tasiyordu.
Tanri'yi memnun etme arzusuyla, sik sik yoksullarin ihtiyaglariyla ilgilenir, onlarla yemegini
paylasirdi ve her zaman Tanri'ya dair konular Uzerine konusmaktan blyik keyif almigtir
(Godet-Calogeras, 2012, s.116). Bu arada cocukluk déneminde, muhtemelen birkac yil
boyunca tanima firsati buldugu Francis'in sira digi yasam seriivenlerinden haberdar olmustur.
Kiiclk yaslardan itibaren onun yasamini yakindan gozlemledigi ve Ozellikle cesareti ile
sarsilmaz inancina derin bir hayranlik besledigi ifade edilmektedir. Bu hayranlik, Francis'in
gerceklestirdigi tlirden bir dlnyevi feragati kendi yasaminda da gerceklestirme arzusu
uyandirmis; yoksullugun getirdigi mahrumiyetlere ortak olma ve yoksullarin hizmetinde
bulunma yoéniinde glgli bir istek gelistirmesine neden olmustur (Moorman, 1968, s.32).
Clare, 18 yasindayken Assisi‘deki San Giorgio Kilisesi'nde Aziz Francis'in verdigi bir vaaza
katiimis ve bu deneyim onun ruhsal déniisiminde belirleyici bir rol oynamistir. Francis'in
vaazinda dile getirdigi dini 6gretiler, Clare lizerinde derin bir etki birakmis; diinyevi zevkler
ve liks yasantidan uzaklasarak kendini yoksullara hizmet etmeye adama arzusunu
dogurmustur. Bu i¢sel donlisiim siirecinde, Clare gizlice Francesco ile temas kurmaya galismis
ve Kutsal Kitap temelli bir yasam siirdiirmek amaciyla ondan rehberlik talep etmistir. Francis
ise Clare’nin Tanri tarafindan secilmis bir kisi olduguna kanaat getirmis; ayrica onun 6rnek
bir figlr olarak bagkalarini da etkileme potansiyelini fark ederek, kendisine bu yolda destek
olacagini beyan etmistir (Coban, 2008, s.40; Robinson, 1908).

1212 yilinda Aziz Francis, ona hizmet etmek isteyen Azize Clare ve onun kadin takipgileri icin
Fransiskenlerin bir uzantisi olan ikinci bir cemaati kurmustur. Bu cemaat daha sonra “Azize
Clare” olarak adlandirlacaktir. Daha sonra soylu bir kadin olan Clare’ye kendi tizerindekilere
benzer bir kiyafet vererek onu ve birka¢ arkadasini San Damiano Kilisesi'ne yerlestirmistir
(Coban, 2008, s.11). San Damiano, radikal bir sekilde sade yasam tarziyla bilinen tarikatin
en dnemli evi haline gelmistir. Clare ise 6limiine kadar tarikatin lideri olarak kalmistir. Uyeleri
vaaz vermek icin Ulke capinda dolasan Fransisken rahiplerinin aksine, Yoksul Kadinlar
Tarikati'min Uyeleri daha ¢ok dua ile sinirl, manastira dayali bir yasam sirdirmislerdir
(Debby, 2016, s.8).

Fransiskenlerde, sinifsal veya mesleki farkliliklara 6nem verilmemistir. Soylu ya da koyld,
zengin ya da fakir, bilgili ya da bilgisiz, din adami ya da meslekten olmayan laik sinif, herkes

689 Hitit Sosyal Bilimler Dergisi ¢ Cilt 18 ¢ Say1 3 » 2025



I Orta Gag Avrupasi’nda Egitim ve Bilimin Gelismesinde Fransiskenlerin Katkilar

Fransisken olarak tanimlanmistir. Aziz Francisin tarikatinda sinif ve koken higbir rol
oynamamistir. Oyle ki burada énemli olan nokta bu tutumun Orta Cag'daki toplumsal diizenin
temeli olarak gorilen sinif ayrimi bilincini zayiflatmis olmasidir (Esser, 1970, s.34).

Francis, Incilin harfiyen yerine getiriimesine dayanan tamamen yeni bir yasam tarzinin
kapisini agmistir. Aziz Francis ve cemaati Tanr’nin emrettiklerini yerine getirmek amaciyla
tim mal varliklarini satarak yoksullara dagitmislar ve sade elbiselerle yetinmislerdir. Topluluk
lyeleri, Mesih’in havarilerine verdigi 6glide sadik kalarak yolculuklari boyunca yanlarinda
higbir sey tasimamiglar ve dnlerine ne konulmugsa onlari yiyip igmislerdir. Bununla birlikte
barig icinde bir yasam sirdliren Fransiskenler, mallarini kendilerinden isteyen herkesle
paylasmiglar ve insanlara stzle ve Ornekle vaaz vererek kalplerini Rab’be cevirmelerini
ogutlemislerdir (Lapsanski, 1976, s. 18). Goriildigl lzere Fransiskenler mal ve miilkten arinip
sade bir yasam stirerek manevi huzura ulasmayi hedeflemislerdir. Bu amag dogrultusunda da
topluma ve cevrelerine sunduklari érneklerle, maddi degerlerden ziyade manevi degerlerin
6nemini vurgulamiglardir.

Orta Cag Kilisesi biinyesinde Fransisken Tarikati, mevcut dini yapiya alternatif bir anlayis
sunarak yeni bir cadin habercisi nitelijinde ortaya gikmistir. Tarikatin kisa siirede genis bir
cografyaya yayilmasi, Papalik tarafindan resmi olarak taninmasiyla birlestiginde, toplumsal
ve dini alandaki etkisini hizla artirmistir. Y{zyillar boyunca varligini siirdiiren Fransiskenler,
zamanla hem sayisal hem de kurumsal agidan buiyliyerek diinya ¢apinda en genis ve etkili
dini topluluklardan biri haline gelmistir (Walker, 1998, s.355).

3. Fransiskenlerin Universitelerdeki Etkileri
Fransisken Tarikati, Orta Cag Universitelerinde yalnizca dini degil, ayni zamanda entelektiiel

bir varlik olarak da etkili olmustur. Paris, Oxford ve Padua gibi dénemin 6nde gelen
Universitelerinde hem 6gretici hem de 6grenci olarak yer almiglar; teoloji, felsefe ve doga
bilimleri basta olmak (izere cesitli alanlarda bilgi tretimine katkida bulunmuslardir. Ozellikle
Universitelerde verdikleri dersler ve vyurittikleri akademik faaliyetler, tarikat Uyelerine
duyulan giiveni artirmis ve bu durum diger akademisyenlerin de Fransisken saflarina katiima
arzusunu tegvik etmistir. Zamanla bazi Fransiskenler, geleneksel manastir yasaminin 6tesine
gecerek bilimsel arastirmalarda daha aktif roller Ustlenmislerdir. Tarikat mensuplarinin
Universitelerdeki bu gesitliligi, onlarin yalnizca ruhban kimlikleriyle degil, ayni zamanda
entelektiiel donanimlariyla da taninmalarini saglamistir. Nitekim Fransiskenler 1219 yilinda
Paris’e, 1224 yilinda ise Ingiltere’ye ulasmis; her iki merkezde de 1229 yili itibariyla bagimsiz
okullar kurarak akademik varliklarini kurumsallastirmiglardir. Bu dénemde hem Fransisken
hem de Dominiken tarikatlarina mensup bazi 6nemli isimler Gniversite kirstlerine getirilmig
ve bilimsel diislincenin gelisiminde etkili olmuslardir. Bu sirecte, Papa IV. Innocentius'un
1250 yilinda Paris Universitesi'ndeki nitelikli tarikat mensubu kesislere ders verme yetkisi
anlamina gelen ficentia docendi belgesinin verilmesini dizenlemesi, tarikat mensuplarinin
akademik yetkinliklerinin kurumsal olarak taninmasinda énemli bir déniim noktasi olmustur
(Sentiirk, 2007, ss.134-135). Latin akademik gelenegi gercevesinde, Universitenin beseri
bilimler miifredatini tamamlayan tim mezunlara 6gretmenlik yetkisi taniyan bir lisans
verilmekteydi. Licentia docendi adi verilen bu belge, ilk kez 12. ylzyilin sonlarinda ortaya
ctkmis olup, ne erken Orta Cag Avrupa’sinda ne de onceki Bati akademik geleneklerinde
benzerine rastlanmamaktadir (Ihsanoglu, 2019, s.xxxiv).

Hitit Journal of Social Sciences ¢ Volume 18 e Issue 3 « 2025 690



| Banu CETIN UNAL

Ilk asamada Universitelerde olumlu karsilanan tarikat tyeleri, zamanla ciddi catismalarin
tarafi haline gelmiglerdir. Ozellikle dilenci tarikatlarin-basta Fransiskenler ve Dominikenler?
olmak tizere-tniversitelerde elde ettikleri etki alani, laik 6gretim Uyeleriyle aralarinda gerilime
yol acmistir. Tarikat mensuplari, Paris, Oxford ve Cambridge gibi dnde gelen Universitelerde
hem &gretici hem de 6drenci olarak yer almis ve bu kurumlarin entelektiiel yapisina 6nemli
katkilar sunmuslardir. Paris Universitesi, ozellikle Fransiskenler acisindan entelektiiel bir
merkez olarak 6ne cikmistir. Dominikenler, kuruluslarindan itibaren Universitelerde yer
edinmeye calismis; bu c¢aba, tarikatin temel hedefi olan sapkin inanglarla miicadele igin
gerekli gériilen giiclii bir entelektiiel birikim olusturma amacina dayanmaktaydi. Ote yandan
Fransiskenler, baslangicta kuruculari Aziz Francis’in bilim ve akademi karsisinda temkinli
yaklasimini benimsemiglerse de zamanla bu anlayistan uzaklasarak Universitelere entegre
olmuglardir. Ancak tarikat Uyelerinin Universitelerdeki faaliyetleri, laik cevreler tarafindan
elestirilmistir. Bu Kkisilerin, gerekli akademik dereceleri —ozellikle sanat fakiltesinden
“master” Gnvani— almadan ilahiyat alaninda kiirsii elde ettikleri ve ders verdikleri 6ne
surlilmustir. Yasalar onlara yalnizca dort ilahiyat kirsilstinden birini tahsis etmisken, iki kirst
tizerinde hak iddia ettikleri ve bu kiirsiileri aktif bicimde kullandiklari belirtilmistir. Ozellikle
Universitelerin grevde oldugu donemlerde egitim vermeyi sirdirmeleri, akademik
dayanismay! zedeleyen bir tutum olarak degerlendirilmistir. Laik 6gretim Uyeleri, bu tarikat
mensuplarini gergek Universite lyesi olarak gérmemekte; onlarin tniversite kurallarina aykiri
sekilde rekabet yurittiklerini, 6grencileri etkileyerek manastir yasamina yonlendirdiklerini
savunmaktadirlar. Bu gerilimler, ilerleyen dénemlerde de devam etmis ve Universitelerdeki
diizeni tehdit eden bir unsur olarak gérilmistir (Le Goff, 2014, ss.126-129).

Bu iddialardan bazilarini kabul eden Papa IV. Innocentius, tarikatlarin Universite yasalarini
ihlal etmelerine karsi duyarliik gostererek, 4 Temmuz 1254'te bu yasalara® uyma
zorunlulugunu getirmis ve 20 Kasim'da E£tsi animarum fermaniyla iki tarikatin ayricaliklarini
sinirlandirmigtir. Fakat Papa IV. Innocentius'un ardindan gdreve gelen ve Fransiskenlere
yakinligiyla bilinen Papa IV. Alexander, iki yeni ferman yayinlayarak selefinin kararlarini iptal
etmis ve bdylece bu iki fermanla tarikatlarin Gniversitelere karsi tam bir zafer elde etmesini
saglamistir. Bununla birlikte Laikler her ne kadar durmamis ve Fransiskenlere saldiriya devam
etmis olsalar da Fransa krali Aziz Louis de tam bir Fransisken yanlisi oldugundan laikler
herhangi bir sonug elde edememislerdir (Le Goff, 2014, ss.130-131). Goriildugi lizere tarikat
tyeleri hem Papalik hem Kralligin destegini alarak biyiik bir basari elde etmislerdir. Ayrica
bu olaylar, Orta Cag'da Universitelerin sadece egitim ve bilgi merkezi olmadigini, ayni
zamanda dini ve siyasi etkilerin de yogun sekilde hissedildigi yerler oldugunu géstermektedir.
Fransiskenlerin Gniversitelerdeki varlidi, entelektiiel 6zgirliik ile dini otoritenin sinirlarinin ne
kadar ince cizgilerle belirlendiginin ve bu sinirlarin zaman zaman nasil agildi§inin bir kanrtidir.

Universitelerde taninmis ve isim yapmis bircok Fransisken iistat bulunmaktadir. Ornegin,
Oxford'un Unll Fransisken Ustatlari arasinda Adam Marsh, Yorklu Thomas, Middletownlu
Richard, Roger Bacon ve Ockhamli William bulunmaktadir. Bologna Universitesi'nde Paduali

2 Galismamizda yer yer adi gecen Dominiken Tarikati, vaiz Mesih'i iziemeye adanmig bir adam olan Dominic Guzman (1170-1221) tarafindan
kurulmustur. Dominik, yoksullugu hem bir inandiricilik isareti hem de Rahiplerin incil'i vaaz etmek iizere her yere gidebilmelerini saglayan
bir &zgirliik yolu olarak benimseyen bir Vaizler Tarikati kurmustur. Ayrica Dominic, Incil’i etkili bir sekilde vaaz edebilmenin ancak calismakla
mimkiin olduguna inaniyordu; bu nedenle Dominikenler, tarihlerinin en basindan itibaren gelismekte olan Universite sistemine dahil
olmuslardir (McGonigle ve Quigley, 1988, s.159).

3 Universitede fakiilteler icinde sinirli sayida kiirsii bulunmaktaydi. Yukarida da bahsettigimiz gibi 13. yiizyll baslarinda Paris Teoloji
Fakiltesi'nde yalnizca bir kiirsii dilenci tarikatlara (Fransisken ve Dominikenlere) tahsis edilmisti. Ancak tarikat Gyeleri fiilen iki veya daha
fazla kirstiye sahip olmus, bu da yasa ihlali sayiimigtir.

691 Hitit Sosyal Bilimler Dergisi ¢ Cilt 18 ¢ Say1 3 » 2025



I Orta Gag Avrupasi’nda Egitim ve Bilimin Gelismesinde Fransiskenlerin Katkilar

Anthony kesislere teoloji dersleri vermistir. Ayrica, Favershamli Haymo ve Giovanni da Parma
da burada kiirsii sahibi olan isimlerdendir. 1222 yilinda Padua Universitesi'nde baska énemli
bilginler de bulunmaktaydi. Kéin'de ise Fransiskenlere ait oldugu bilinen bir 6grenci evi
mevcuttu. John Duns Scotus, 1308'deki 6limiinden énce kisa bir miiddet bu 6grenci evinde
ogretmenlik yapmistir (Sentiirk, 2007, s.138).

4. Onde Gelen Fransiskenlerin Bilime Katkilari

Fransiskenler, yalnizca dini ve manevi alanlarda degil, ayni zamanda bilimsel ve entelektiiel
sahalarda da Orta Cag boyunca dénemli katkilar sunmuslardir. Bu tarikat mensuplari, bilginin
korunmasi ve gelistiriimesine yonelik cabalariyla, dislinsel Gretimin strekliligini
saglamislardir. Halesli Alexander, Roger Bacon, John Duns Scotus, Ockhamli William ve
Paduali Anthony gibi isimler, felsefe, teoloji, mantik ve doga bilimleri gibi gesitli alanlardaki
calismalariyla bilimin ilerlemesine 6nemli katkilarda bulunmuslardir.

Bu calismada 6zellikle Halesli Alexander, Bonaventure, Roger Bacon, John Duns Scotus ve
Ockhaml William gibi 6énde gelen Fransisken duislintrlere odaklaniimasinin nedeni, onlarin
yalnizca tarikat icindeki konumlariyla degil, ayni zamanda Orta Cag Avrupasi’ndaki entelektiiel
gelismeler Gzerindeki belirleyici etkileriyle 6ne gikmalarndir. S6z konusu isimler, kuramsal ve
uygulamali alanlarda sunduklar katkilarla dénemin 6nde gelen Universitelerinde hem 6gretici
hem de &grenci olarak bilgi tiretimini sekillendirmislerdir. Ozellikle Roger Bacon’un deneysel
yoéntemi vurgulayan bilimsel calismalari, Bonaventure’un mistik teolojiyi sistemlestirme gabasi
ve Duns Scotus’un 6zgiirliik ve bireysellik temelli felsefi yaklagimlari, Fransisken diisiincesinin
yalnizca skolastik gelenede degil, modern distince tarihine de etki ettigini gdstermektedir.
Slphesiz ki Paduali Anthony, Adam Marsh, Jean de la Rochelle, Francis Mayron gibi bircok
dederli Fransisken bilgin de bilimsel ve editsel faaliyetlerde énemli roller Ustlenmislerdir.
Ancak bu calismada adi gegen bes duistinir, hem entelektiiel miraslarinin derinligi hem de
Universite sistemine olan kurumsal katkilari nedeniyle 6zellikle segilmisler ve calismamizin ana
konusunu olusturmuglardir.

4.1. Halesli Alexander

Fransisken bilginler s6z konusu oldugunda akla gelen en énemli isimlerden biri Halesli
Alexander'dir. Muhtemelen Ingiltere’nin Midlands bélgesindeki Hales'te (simdiki Hales
Owen) dogmus ve Paris'te 6nce sanat, sonra da teoloji egitimi almistir (Smith, 2006a,
s.21). Halesli Alexander'n Orta Cad Avrupasi’'na vyaptigi katkilar ve etkiler
degerlendirildiginde, ilk olarak kuramsal teolojiye yogunlasarak skolastizmin altin cagini
baslatmis olmasi iizerinde durulmalidir. 1222 yilinda Paris Universitesi'nde teoloji iistadi
olarak dnemli bir rol Ustlenmistir (Sentiirk, 2007, s.141). Paris Universitesi tarafindan 1230
yiinda Fransiz krallyla yasanan Unli anlasmazlikta davayr temsil etmek Uzere Roma'ya
gonderilen dort hocadan biriydi. IX. Gregory’nin 1231 tarihli “Parens scientiarum’u kismen
Alexander'in eseriydi. 1231'de Lichfield'in kanonu ve Coventry'nin basdiyakozu olmustur.
Kariyerinin zirvesindeyken, 1235%e, yeni kurulan Fransisken Tarikati'na katilmis ve béylece
Fransiskenler Paris Universitesi'nde ilk kez bir kiirsii sahibi olmuslardir (Smith, 2006a, s.21).

Hitit Journal of Social Sciences ¢ Volume 18 ¢ Issue 3 « 2025 692



| Banu CETIN UNAL

Halesli Alexander, glnimuizde Ozellikle Peter Lombardin Unllu eseri “Sententiae”
(Hikimler)?* Gizerine yapti§i yorumlar ile taninir. Bu yorumlar zamanla Paris Universitesi
teoloji mifredatina dahil edilmis ve standart bir egitim kaynadi haline gelmistir. Lesley
J. Smith'in ifadesine gore sahip oldugumuz en eski metin olan Sententiae agiklamasinin
birden fazla versiyonu giiniimiize ulasmistir ve goriiniise gore onun derslerinin dégrenci
raporlaridir. Bir dizi “Quaestiones disputatae ‘antequam esset frater’ (Tartismali
Sorular)” ona aittir, ancak Alexander tarafindan bagslatilan bir “Summa teologiae’,
Melitonal William, La Rochelleli John ve Alexanderin baskanligini yaptigi “Fransisken
Okulu'nun” diger Uyeleri tarafindan tamamlanmistir. Auvergneli William ile birlikte
Alexander (Doktor irrefragibilis olarak bilinir), Aristoteles’i teolojinin hizmetinde
kullanan ilk Parisli Ustattir. William gibi o da Aristoteles’in fikirlerini geleneksel
Augustinuscu ortodoksluk cercevesinde kullanmistir (Smith, 2006a, ss.21-22).

Alexander, Jean De La Rochelle (1200-1245) ve Aziz Bonaventure (1217-1274) gibi isimlerin
hocasiydi. Jean De La Rochelle, 1245 yilina kadar Paris Universitesi'nde “Magister Regens”
olarak gdrev yapmis ve “Summa de anima”ile “ Tractatus de anima et virtutibus (Ruh ve
erdemler lzerine risale)’ adll eserler kaleme almistir. Aziz Bonaventure ise 1235 yilinda
Halesli Alexander'in 6grencisi olarak Paris’e gitmis ve Luka Incili'ni yorumlamistir (Kurt, 2012,
s. 102-103). Alexander'in 6grencileri arasinda Jean De La Rochelle ve Aziz Bonaventure gibi
onemli isimlerin bulunmasi, onun egitimdeki etkisinin nesiller boyu slirdigiini
gostermektedir. Fransisken Tarikat’na katilmasi ve bu tarikatin Paris Universitesi'nde bir
kiirsi  sahibi olmasini  sadlamasi, Fransiskenlerin akademik camiadaki yerini
saglamlastirmistir.

Alexander’in teolojik distincesi, temel hatlariyla Aziz Bonaventure ve Aziz Thomas Aquinas’in
sistemleriyle biylik 0&lclide oOrtiismektedir. Teolojik sOylemine Tanri'nin bilinebilirligi
meselesiyle baslayan Alexander, insan zihninin Tanri’nin var oldugunu kavrayabilecegini,
ancak higbir yaratiimis aklin O'nun mahiyetini tam anlamiyla idrak edemeyecegini ileri
strmektedir. Tanri'nin varhdina iliskin kanitlar arasinda Aziz Augustinus’'un mutlak hakikate
duyulan ihtiyactan hareketle gelistirdigi delile, Aziz Anselmus’un ontolojik arglimanina, Aziz
Victorlu Hugh'un biling temelli kanitlamasina ve Aristoteles’in nedensellik ilkesine dayanan
klasik argimanina o6zellikle dikkat ceker. Alexander, Tanri’nin var olan her seyin nedeni
oldugunu; tim varliklarin Yaraticisi ve Koruyucusu olarak islev gordiigiini belirtir. O’'nu saf
fiillik (actus purus) olarak tanimlar; buna karsilik yaratilmis tim varliklarin madde ve form
bilesiminden meydana geldigini vurgular. Maddenin, yaratiimis varlikla 6zdes diizeyde
evrensel bir boyutta ele alinmasi gerektigi yoniindeki yaklasimi, daha sonraki dénemlerde
Fransisken diisiince gelenegdinin 6zgiin doktrinlerinden biri haline gelmistir (Turner, 1907).

4.2. Bonaventure
Bonaventure olarak bilinen Fidanzali John, 1217 yilinda dogmustur. 1234 veya 1235ten

1243’e kadar Paris'te sanat egitimi almistir. Daha sonra Fransiskenlere katilmis ve yine
Paris'te teoloji okumus ve burada Fransisken teoloji ustalarinin ilki olan Halesli Alexander’dan
ders almistir. Bonaventure, Fransisken koltugunu 1253ten 1255%e kadar bizzat elinde

4 “Petrus Lomhardus’un (Peter Lombard) (y. 1095-1160) dort ciltten olugan ve ilahi Tek-Teslis, Yaratilig, cisimlesme ve sakramentlere dair
Patristik doktrinlerin sistematik bir sekilde, dolayisiyla da didaktik agidan gok yararli bir sekilde sunuldugu Sententiae (Hukimler) kitabi,
doénemin teolojik edebiyati igin yeni ve ¢ok ragbet goren bir 6rnek teskil eder. Bu eser, Oxford'daki Fransisken gevrelerinde kaydedilmis
baz itirazlara ragmen, Universitelerde sunulan teolojik egitimin temel araci haline gelecektir.” Bkz: (Catalani, 2014, ss.304-305).

693 Hitit Sosyal Bilimler Dergisi ¢ Cilt 18 ¢ Say1 3 » 2025



I Orta Gag Avrupasi’nda Egitim ve Bilimin Gelismesinde Fransiskenlerin Katkilar

tutmustur. 1257'de tarikatin genel bagkani olarak segilmis ve hayatinin geri kalaninda birlesik
bir Fransisken Tarikati olusturmak icin yorulmadan calismistir. Bu arada Universiteyle yakin
iliskilerini slirdlirmUis ve neredeyse 1274'teki 6limiine kadar teolojik yazilarina devam etmistir
(Marenbon, 2004, s.227; Egan, 2015, s.174; Smith, 2006b, s.89; Boros, 2023, s.157.).

Bonaventura’nin bazi eserleri arasinda Paris'te egitim verirken kaleme aldigi (Pierre
Lombardin) “Sententiarum (Hiikiimler)” tzerine bir serh, “Breviloguium (Ozet)” ve
"Tartismali Sorunlar”ve 1259'da kalem aldigi basyapiti “ Itinerarium Mentis in Deum (Zihnin
Tanri'ya Yolculugu)” yer almaktadir. Bonaventura “Itinerarium Mentis in Deun” da, tim
dinyada yaygin olan ve “Hristivan mistik teolojisinin en basindan itibaren rastlanan”
merdiven imgesini kullanir ve su ifadeleri kullanir:

"Diinya, Tannya dogru ¢ikmamizi saglayan bir merdivendir. Tanri'nin bazi
kalintilarint buluruz. Bazilar maddi, digerleri manevi, bazilar zamansal, digerieri
ebedidir; bazilar bizim icimizde, diderleri disimizdadir. En manevi ve ezeli ve
ebedi olan ve bizim istimiizdeki Birinci Iike'yi, Tanr’yr anlamak icin, Tanrmin
bizim disimizda kalan, maddi ve zamansal olan kalntilari iginden gegerek
yolculuk etmemiz gerekir. Boylelikle bizi Tanriya gotiirecek yola gireriz. Daha
sonra Tanrr'nin ezeli ve ebedi ve manevi imgesinin bizim icimizde mevcut oldugu
kendl zihnimize girmemiz gerekir. Burada Tanri’'min hakikatine girmeye baslariz.
Sonunda ezeli ve ebedi, en manevi ve bizim (stimiizde olana gegmemiz
gerekir” (Eliade, 2003, ss.217-218).

Bonaventura’'nin felsefesi genellikle Tanribilim ve mistisizmle iligkilendirilen bir felsefe olarak
kabul edilir. Ona gore, "felsefe sorunlarinin ¢oziimd ancak Tanri’ya ulasmakia veya bir baska
ifadeyle soyleyecek olursak, ruhun Tanr'ya dodru yapacagi bir  yolculukla
gerceklesebilecektir. ”Bonaventura, felsefe ve Tanribilim arasindaki iliskiyi ele alirken, ikisinin
de farkl oldugunu vurgular ve onlari iki temel noktada birbirinden ayirir. Soyle ki "k olarak
felsefe akil ilkeleri tizerine kurulmustur, Tannbilim ise inang ilkeleri (izerine kurulmustur. Ikinci
olarak felsefenin konusu goriimdis olan gercektir, Tanribilimin konusu ise gorilmeyen
gercektir.” Genel itibariyle baktigimizda Bonaventura, felsefeyi tanribilimden ayirarak Orta
Cag'in genel goriisi olan skolastige ters diisen bir diisiince ortaya koymus ve bu dislincesiyle
aslinda skolastigin zayiflamasina yardimci olan filozoflar arasinda yer almistir (Sentiirk, 2007,
ss.158-159).

Fransiskenlerin skolastik diisiinceye etkisi tek yonli degildir. Halesli Alexander gibi isimler
skolastik dislincenin sistemlesmesine biiyiik katki saglamis, 6zellikle Aristotelesci felsefenin
teolojiyle birlesmesini desteklemislerdir. Buna karsilik Bonaventura gibi bazi disiniirler,
mistik teolojiyi ©ne cikararak skolastik yontemi elestirmis ve bu yaklasim skolastigin
zayiflamasina zemin hazirlamigtir. Dolayisiyla, Fransisken diisiincesi skolastigi hem
gliclendiren hem de belirli yénlerden sorgulayan bir cercevede gelismis, zamanla skolastigin
dontisimine ve yer yer zayiflamasina da katkida bulunmustur. Bu durum, tarikatin diisiinsel
cesitliligi ve igsel entelektiiel dinamizmini ortaya koymaktadir.

4.3. Roger Bacon
Fransisken Roger Bacon yaklasik 1220°-1292 yillar arasinda yasamistir (Tauchert, 2007,

s.36; Hader, 2006, s.338). Albertus Magnus gibi o da kendini erken yasta manastir hayatina
adamig, Oxford ve Paris'te egitim gérmiis ve Paris Universitesi'nde ders vermistir. Daha

5 Kaynaklar Roger Bacon’in 1214 yilinda dogmus olabilecegine dair bilgiler icermektedir. Bkz: (Ritter, 1845, s.473; Hagenbach, 1886, s.438).

Hitit Journal of Social Sciences e Volume 18 ¢ Issue 3 »« 2025 694



| Banu CETIN UNAL

sonraki dénemlerde ise Fransisken Tarikat’'na katilmistir. Bilim, kimya, matematik ve
astronomi alanlarinda yaptigi gézlemler ve elde ettigi sonuclar, donemi icin o kadar yeni ve
sasirticiydi ki, bu durum ona biiylik bir sihirbaz olarak tin kazandirmistir (Bernhardi, 2021,
s.403; Motz ve Weaver, 1995, s.113).

Roger Bacon, doganin incelenmesinin tipta kullanim, patlayici yapimi gibi amaglar igin gerekli
oldugunu vurgulamis ve daha disik degerli metallerin simya yasalariyla altina
donustirilebilecegine inanmistir. Roger Bacon, matematik ve deneylere verdigi énem
dolayisiyla ingiliz deneyciliginin dnciilerinden biri olarak hatirlanmaktadir. Ancak bilimsel
yaklagimlarini bazi batil inanclarla da harmanlamigtir. Ornegin, astronomiye deger verdigi gibi
astrolojiyi de benimsemis, kimya ile birlikte simyayl da kabul etmistir. Bu yoniiyle Bacon,
insanlar kitaplardan gozleme, diyalektikten dogrudan deneyime, otoritelerden ise 6zgiin
arastirmalara yodnlendiren yeni bir dénemin 6énclisii olmustur. Roger Bacon, matematiksel
bilgilerin, deneysel bilimin, astronominin matematiksel olarak incelenmesinin ve bilimin pratik
kullaniminin 6nemini 6zellikle vurgulamistir. Yasadigi donem goéz 6niine alindiginda, Bacon’in
astroloji ve simyay! kabul etmesi mazur gorilebilir. Ancak astrolojiyi savunmasi Hristiyanlik
tarafindan kabul edilebilir bir tutum olmadigindan, bu nedenle bazi sorunlar yasamistir.
Ayrica, kilise otoritelerine karsi gosterdigi kayitsizlik da Ustlerinin  hosnutsuzlugunu
kazanmasina yol agmistir (Masih, 2002, s.171).

Uzun vyillar Aristotelesin doga felsefesi (izerine ders veren Bacon, Grosseteste ve Arap
yazarlarin eserlerinin etkisi altinda kalmis ve kendisini matematik, Yunanca ve Ibranice gibi
diller izerine calismaya adamistir. Bunun yani sira, 6zellikle optik alaninda gézleme dayali
deneysel calismalar gergeklestirmistir. 1257 yilinda Fransisken Tarikati'na katilan Bacon,
zamanla tarikatin distinsel Uretim Uzerindeki sansiircii yaklagimini rahatsiz edici bulmaya
baslamistir. Her ne kadar tarikata girisi onun entelekttiel yasaminda énemli bir déniim noktasi
olsa da ilerleyen yillarda Bacon galismalarinin en verimli ddonemindeyken tarikattan yeterli
destegi gorememesi ciddi bir engel teskil etmistir. Bacon, her ne kadar bir Fransisken rahibi
olarak kabul edilse de tarikatla iliskisi zamanla gerilimli bir hal almis; 6zellikle deneysel bilime
verdigi 6nem ve otoritelere yonelik elestirileri nedeniyle kendi tarikati icinde bile zaman
zaman yalniz kalmistir. Ancak Papa IV. Clement déneminde Uzerindeki baskilar kalkmis ve
Papa’nin destegini almasiyla Fransiskenler de Bacon hakkindaki gorisleri degismese de ona
yakinlk gdstermek durumunda kalmiglardir. IV. Clement'ten biiyiik bir bilim ansiklopedisinin
derlenmesi icin yardim istemesiyle hayatinda yeni bir sayfa acilmistir. Papa’nin tesviki
sonucunda Bacon, “ Opus majus (BLiyiik eser)’, “ Opus minus (Kigtik eser)”ve “ Opus tertium
(Uciincii eser)”adli eserlerini kaleme almistir. Bu eserler egitim ve toplum reformu hakkinda
bilgiler veriyor, biylyi elestiriyor, takvim reformunu 6neriyor ve bilimsel bilginin Hristiyanlk
icin énemini vurguluyordu (Gordon-Kelter, 2006, s.57; Ulgen, 2018, ss.230-232).

Roger Bacon ‘"bilimin amacinin doday: incelemek ve onu insanlarin hizmetine sunmak
oldugunu” savunmustur (Ye. Agibalova- Donskoy, 2017, s.153). Ayrica gramer, mantik,
astronomi, astroloji, simya, tip, ahlak felsefesi, metafizik, felsefe ve teoloji arasindaki iliski ve
cesitli fiziksel konular tizerine eserler kaleme almistir. Yabanci dil 6grenimini tesvik ederken,
matematiksel ve deneysel bilimin pesinden gidilmesi gerektigini savunmustur. Yunanca ve
Arapcadan cevrilen felsefi ve bilimsel eserlerin 6ziimsenmesinde 6ncl olmus ve Yunan ve

6 Roger Bacon’un séhretinin esas olarak dayandigi Opus Majus hakkinda ayrintili bilgi igin bkz: ( 74e Qpus Majus of Roger Bacon, 1928).

695 Hitit Sosyal Bilimler Dergisi ¢ Cilt 18 ¢ Say1 3 » 2025



I Orta Gag Avrupasi’nda Egitim ve Bilimin Gelismesinde Fransiskenlerin Katkilar

Arap doga felsefesi ile matematik biliminin daha genis kitlelere ulasmasinda etkili olmustur
(Lindberg, 1983, s.vii).

4.4. John Duns Scotus
1270 yilinda Iskogya'da dogan Fransisken filozof ve teolog John Duns Scotus ayni zamanda

Fransiskenlerin @inlii isko¢ Okulu’nun kurucusu ve lideriydi. Iskocya’nin Dumfries kentindeki
Fransisken manastirinda egitim goren Duns Scotus, kiigiik yasta Fransisken Tarikati'na girmis
ve rahip olarak atanmistir. Teoloji lisans mezunu olan Duns Scotus Oxford’da okumug ve ders
vermistir. 1302 yilinda Paris’e gdnderilmis ve orada Papa VIII. Boniface aleyhine yapilan
gosteriler sirasinda kralin yaninda degil de papanin tarafinda yer alinca Fransa’dan siirgiin
edilmistir. Strglin donemini tam olarak nerede gegirdigi bilinmiyor ama bir miiddet sonra
Duns Scotus Paris Universitesi'ne geri dénmiistiir. Calismalari, gayreti ve bilgisi sinirlari asarak
diger Ulkelere ulasinca bircok 6grenci ondan ders almak amaciyla Paris'e gelmistir. Ayni
zamanda, teoloji tartismalarindaki basarisindan dolayi, cagdaslari ona “Usta Alim’ tinvanini
vermiglerdir. Duns Scotus 1307 sonbaharinda KéIn'deki Fransisken okulunda ders vermek
Uzere Paris'ten ayriimis ve ertesi yil burada 6lmustir (Wolter, 2005, ss.2523-2524; Ingham
and Dreyer, 2004, s.11; Coban, 2008, s.113).

Duns Scotus’un 6limiyle birlikte eserlerinin bazilari tamamlanamamis olsa da takipgileri onun
eserlerini glin ylziine cikarmak icin blyik ugraslar vermislerdir. Her ne kadar erkenden
olimi ve egitim 6gretim yillarinda yaptigi seyahatler dolayisiyla bazi eserleri tamamlanma
asamasinda kalmis olsa da ¢ok sayida calismasi oldugu kabul edilen bir gergektir. "Ortaya
konulan bu metinsel durum, onun ézgdrligiindn dodasi ve Tanri'min yaratilan diizenle iliskisi
noktasinda bir¢cok énemli soruya cevap bulmasini saglar.” Bircogu kiclik mantiksal eserler
olarak bilinen calismalarinin 6zgiinligli, dogasi ve kronolojisi konusundaki belirsizlikler devam
etmektedir. Scotus’un en eski teolojik calismasi olan * Lectura’, Peter Lombard'in * Sentences”
adh eserinin 1. ve 2. bolimleri tizerine verdigi derslere dair notlar igerir. Ancak, bu derslerin
tamamini iceren ve " Ordinatio”olarak adlandirilan galisma tamamlanamadigindan, bu notlara
tam olarak erisim mimkin degildir. Bir diger eseri de Metafizik ile ilgili sorulari inceleyen
“Quaestiones stiper libros Metaphysicorum Aristoteles” adli eserdir. Ayrica "Collationes
oxonienses et parisienses” adll eseri ise Scotus'un Oxford ve Pariste katildigi tartismalari
icermektedir (Bingdl, 2023, ss.12-14). Fransiskenler Halesli Alexander, Bonaventure ve Duns
Scotus sadece kendi dénemlerinin entelektiel diinyasina hiikmeden yaratici ve zeki insanlar
degillerdi ayni zamanda arkalarinda, kalici ve evrensel éneme sahip bircok yazili eser
birakmiglardir (Lawrence, 2015, ss.243-244).

Ahmet Cevizci'nin ifadesine gore Duns Scotus'un ‘analitik diisiinme yetenedi ve bircok
bakimdan son derece sistematik ve pozitif olan felsefesi, Hristivan disiincesinin bir¢ok
problemi igin ¢oziim imkdni saglamistir.” Platonik-Augustinuscu” ve “Aristotelesci-Thomist”
geleneklerin disinda yer alan ve hatta bu geleneklere karsi ¢ikan Duns Scotus, sadece
felsefeye yeni perspektifler sunmakla kalmamis, Ockhamli William'a ve dolayisiyla modern
distincenin gelisimine de énemli katkilar saglamistir (Cevizci, 2015, s.360).

4.5. Ockhaml William

Ockhamli William muhtemelen Surrey’deki Ockham’da dogmustur. Dogum tarihi kesin olarak
bilinmemekle birlikte genellikle 1290 ile 1300 yillari arasinda dogdugu kabul edilmektedir.
Fransisken Tarikati'na katiimis ve 1310'da teoloji editimine basladigi Oxford’da egitim
gormistiir (Copleston, 2003, s.43). Ockhamli William'in kariyeri iki evreye ayrilir. ilk asamada

Hitit Journal of Social Sciences ¢ Volume 18 ¢ Issue 3 « 2025 696



| Banu CETIN UNAL

baslica teolojik, felsefi ve mantiksal eserlerini yazmigtir. Bunlarin en énemlileri “ Commentary
on the Sentences ve Sum of Logic” adl eserleridir. Ikinci asama, 1328 yilinda Fransisken
Cesenali Michael ile birlikte Avignon'daki papalik sarayindan kacarak Miinih'teki Alman
Imparatoru Bavyerall Ludwig’in yanina gitmesiyle baslar. Ludwig, XXII. John’un diismani
haline gelmisti ve Ockhamli William orada, Fransiskenlerin Isa’nin mutlak yoksulluk yasamini
takip etme 6gretisini reddettigi igin papaya karsi muhalif olan diger Fransiskenlere katilmistir.
William, hayatinin geri kalanini papaligin diinyevi ve manevi konularda mutlak yargi yetkisine
sahip olmasina iliskin iddialar elestirerek gecirmistir (Leff ,2005, s.9737; Bond, 2006, s.486).

Ockhamli William, papalidin Avrupa’daki diger devletlerin diinyevi islerine miidahale etmesini
uygun bulmuyordu. O, papalidin yetki ve etkisinin yalnizca Kiliseyle sinirli kalmasi gerektigini
savunuyordu. Ona gore "Kilise, inanci; deviet ise diinyayr temsil etmektedir.” Ockhamli, bu
iki gliciin birlesmesine karsi gikmistir. Onun nominalist yaklasimi ve politik dislinceleri,
"Kiliseyi diinyaya badlayan on ylzyillik bagi koparmak anlamina geliyordu.”Bu durum ayni
zamanda skolastigin sonunu da isaret ediyordu. Kisaca, papalidin giciinin zayiflamasiyla,
Nominalizmin ortaya cikisi ayni doneme denk gelmektedir. Ockhamli William'in gretileri, XIV.
ve XV. yuzyllarda Universiteleri ciddi anlamda bir savas alanina ceviren realistlerle
nominalistlerin catismalarinin baslangici olmustur. Oyle ki bu catismalar, ancak Rénesans ve
Reform hareketleriyle durulacakti (Bayindir, 2014, s.2).

Ockhamli'nin &gretileri felsefe ve teoloji tarihinde bir doniim noktasi olmustur. Mantigin
teolojiden ayri oldugunu, her ikisinin de dogru oldugunu ve farkh hakikat tirlerini temsil
ettiklerini savunmustur. Var olan seylerin temel gercekligini vurgulayan nominalist felsefesi
ve papalik gliciiniin sinirlandirimasina iliskin politik teorisi, Reform distincesinde oldukca
etkili olmustur (Roberts, 2006, ss.672-673).

Tahmin edilecegi lizere Fransisken diisiinir ve bilim insanlari bu isimlerle sinirl degildir. Diger
Fransiskenler arasinda Francis Mayron, Adam Marsh, Paduali Anthony gibi 6nemli isimler de
bulunmaktadir. Ornegin 1195 yilinda Lizbon’da dogan ve vaftiz esnasinda Fernando adini alan
Anthony, 15 yasinda ailesini terk ederek Lizbon yakinlarinda bulunan bir manastira yerlesmis
ve burada bilimsel olarak kendini gelistirerek dnde gelen bilim insanlarindan biri olmustur.
Daha sonra ailesinin baskisindan kagip Coimbra’daki baska bir manastira yerlesen Fernando,
25 yasinda Papaz olmustur. 1222 yilinda Fasta oldiriilen bes Fransisken misyonerin
naaslarinin bulundugu kiliseye gémiilmesi, onu Fransisken Tarikati'na ¢gekmistir. Assisi'de Aziz
Francis tarafindan tarikata kabul edilerek Anthony adini almistir. Italya ve Fransa’yi dolasip
Incil'i vaaz etmis, Fransisken Tarikatini ydnetmis ve ilahiyat okullari kurmustur. Aziz Francis,
onu Bolonya'daki Fransiskenlere egitim vermesi igin teoloji 6gretmeni olarak atamistir.
Bununla birlikte Toulouse, Montpellier, Limoges, Milano ve Padova’da da dersler vermistir
(Kurt, 2012, s.116).

Bununla birlikte Robert Grosseteste'nin Fransiskenler tizerindeki etkisi biyuktiir. O, Oxford'da
ogretmenlik ve liderlik yaparken, yeni kurulan Fransisken okulunda &gretim gorevlisi
pozisyonunu kabul etmistir. Basta egitimleri olmak (izere Fransiskenlere birgok konuda
yardimcl olmus ve onlar lzerinde gigli bir etki birakmistir. Grosseteste, Oxford'daki
Fransisken 6gretim gorevlisi Adam Marsh ve Unli filozof Roger Bacon da dahil olmak {izere
bircok Fransisken liderle dmur boyu yakin iliski igerisinde olmustur (Lawson, 2015, s. 566).
Robert Grosseteste, Fransiskenler (izerindeki etkisi ile bilimsel arastirma, teolojik diistince ve
akademik gelisim alanlarinda dnemli bir rol oynamistir.

697 Hitit Sosyal Bilimler Dergisi ¢ Cilt 18 ¢ Say1 3 » 2025



I Orta Gag Avrupasi’nda Egitim ve Bilimin Gelismesinde Fransiskenlerin Katkilar

Sonug

Orta Cag Avrupasi'nda bilimin gelisiminde diger pek cok faktoriin yaninda Fransiskenlerin de
roli buyiktir. Onlar, sadece dini ve manevi alanlarda dedil, ayni zamanda bilimsel ve
entelektiiel alanlarda da onemli katkilarda bulunmuslardir. Aziz Francis'in 6nderliginde
kurulan Fransisken Tarikati, yoksulluga ve sade bir yasama vurgu yaparak toplumsal sinif
ayrimlarini zayiflatmig ve bilginin yayllmasina katkida bulunmustur.

Sehirlesme ve (niversitelerin  gelismesiyle birlikte Fransiskenler, Universitelerde yer
edinmigler ve egitimin gelismesinde biiyiik katki saglamislardir. Ozellikle Paris, Oxford ve
Padua gibi Universitelerde aktif rol oynayarak, bilimsel faaliyetlerin merkezinde yer
almiglardir. Fransisken bilginler arasinda Halesli Alexander, Bonaventure, Roger Bacon, John
Duns Scotus ve Ockhamli William gibi énemli isimler oldukca dikkat cekmektedir. Onlar,
felsefe, teoloji, matematik ve diger alanlarda yaptiklar galismalarla bilimin gelismesine katki
saglamiglardir.

Fransiskenler, bir bakima kilise baskisi altinda da bilimin gelisebileceginin 6rneklerini
sunmuglardir. Tarikatin énde gelen isimleri, kendi zamanlarinin bilimsel ve entelektiel
sinirlarini zorlayarak, Orta Cag'in karanlik dénemlerinde bile bilgiye olan meraki ve arastirma
azmini canh tutmuslardir. Bu sayede, Orta Cag Avrupasi’nda bilimin gelisiminde
Fransiskenlerin oynadidi rol, sadece o doneme 6zgi degil, ayni zamanda Aydinlanma Cagi'na
giden yolda da 6nemli bir kdprii olmustur. Fransiskenler, egitim kurumlarinin ve bilimsel
faaliyetlerin desteklenmesi yoluyla bilginin yayllmasini saglamis ve Avrupa’da bilimsel
disiincenin gelisimine biyuk katkilarda bulunmuglardir.

Hitit Journal of Social Sciences ¢ Volume 18 e Issue 3 « 2025 698



| Banu CETIN UNAL

Kaynakga _
Agibalova, Y., & Donskoy, G. (2017). Ortacag Tarihi (Cagdas Stimer, Cev.). Istanbul: Yordam Kitap.

Bayindir, A. (2014). Ockhamli William’in Din Felsefesi. [Yayimlanmamis Doktora tezi]. Uludag Universitesi,
Bursa.

Bedirhan, Y. (2018). Ortagag Tarihi (3. Baski). Konya: Egitim Yayinevi.

Bernhardi, L. (2021). Die Geisterwelt: Eine Schatzkammer des Wunderglaubens. Nicolaus Equiamicus (Hrsg),
Norderstedt: Books on demand.

Bingél, M. (2023). Ortacag Diisiiniirii Duns Scotus. Istanbul: Cizgi Kitabevi.

Bond, H. L. (2006). Ockham, William of. In Richard K. Emmersons (Ed.), Key Figures in Medieval European:
An Encyclopedia (pp. 486-487), New York: Routledge.

Boros, L. (2023). Uber das christliche Beten | Im Leben Gott erfahren. Chalice Verlag.

Catalani, L. (2014). XII. YUzyllda Teolojik Edebiyat Tiirleri ve Yorumculari. Umberto Eco (Ed.), Orta Cag-
Katedraller, Sovalyeler, Sehirler. (Leyla Tongug Basmaci, Cev.), (ss. 304-308), Istanbul: Alfa.

Cevizci, A. (2015). Felsefe Tarihi: Thales'ten Baudrillard’a (6. Baski). Istanbul: Say Yayinlari.

Copleston, F. (2003). A History of Philosophy Volume 3: Late Medieval and Renaissance Philosophy. New
York: Continuum.

Coban, M. (2008). Bir Katolik Cemaati Olarak Fransiskenler (Yayimlanmamig Yiksek lisans tezi). Marmara
Universitesi, Istanbul.

Debby, N. B-A. (2016). The Cult of St Clare of Assisi in Early Modern Italy. New York: Routledge.

Egan, K. J. (2015). Bonaventure, St.. In William M. Johnston and Christopher Kleinhenz (Eds.), £Encyclopedia
of Monasticism (p. 174, Vol 1&2), New York: Routledge.

Eliade, M. (2003). Dinsel Inanclar ve Diisiinceler Tarihi: Muhammed’den Reform Cadina (Ali Berktay Cev.).
Istanbul: Kabalc Yayinlar.

Englebert, O. (1950). Saint Francis of Assisi (Edward Hutton, Trans and Ed.). New York: Longmans, Green
and Co.

Esser, C. (1970). Origins of the Franciscan Order (Aedan Daly ve Irina Lynch, Trans.). Chicago: Franciscan
Herald Press.

Flinn, F. K. (2007). Francis of Assisi, St.. Encyclopedia of Catholicism (Encyclopedia of World Religons)
(pp.290-293), New York: Facts On File, Inc.

Godet-Calogeras, J. F. (2012). Francis and Clare and the emergence of the Second Order. In Michael J.P.
Robson (Ed.), The Cambridge Companion to Francis of Assisi (pp. 115-126), Cambridge: Cambridge
University Press.

Gordon-Kelter, J. (2006). Bacon, Roger (ca. 1213/19-1292). In Richard K. Emmersons (Ed.), Key Figures in
Medieval European: An Encyclopedia (p.57), New York: Routledge.

Guiley, R. E. (2001). Francis of Assisi (1181?-1226). The Encyclopedia of Saints (pp.114-117). New York:
Facts On File.

Hader, M. (2006). Empirische Sozialforschung: Eine Einfiihrung. Wiesbaden: Verlag fiir
Sozialwissenschaften.

Hagenbach, K. R. (1886). Kirchengeschichte von der altesten zeit bis zum 19. Jahrhundert. Zweiter Band,
Leipzig: Hirzel.

Hitchcock, J. (2012). The History of the Catholic Church: From the Apostolic Age to the Third Millennium.
San Francisco: Ignatius Press.

Ingham, M. B. & Dreyer, M. (2004). The Philosophical Vision of John Duns Scotus: An Introduction.
Washington, D.C: The Catholic University of America Press.

Ihsanoglu, E. (2019). The House of Sciences: The First Modern University in the Muslim World. New York:
Oxford University Press.

699 Hitit Sosyal Bilimler Dergisi ¢ Cilt 18 ¢ Say1 3 ¢ 2025



I Orta Gag Avrupasi’nda Egitim ve Bilimin Gelismesinde Fransiskenlerin Katkilar

Kurt, A. (2012). Hristiyanlik Tarihinde Fransisken Tarikati (Yayimlanmamig Yiksek lisans tezi), Necmettin
Erbakan Universitesi, Konya.

Lapsanski, D. V. (1976). The First Franciscans and the Gospel. Chicago: Franciscan Herald Press.
Lawrence, C. H. (2015). Medieval Monasticism. Fourth Edition, New York: Routledge.

Lawson, K. E. (2015). Grosseteste, Robert. In George Thomas Kurian and Mark A. Lamport (Eds.),
Encyclopedia of Christian Education (p.566), Lanham, Maryland: Rowman & Littlefield.

Le Goff, 1. (2014). Orta cadda Entelektiieller (Mehmet Ali Kilighay, Gev.). Istanbul: Tiirkiye Is Bankasi Kiiltiir
Yayinlar.

Leff, G. (2005). William of Oakham. In Lindsay Jones (Ed.), Encyclopedia of Religion (pp. 9737-9738), Vol.14,
Farmington, Hills, MI: Mac Millan Reference, Thamson Gale.

Lindberg, D. C. (1983). Roger Bacon’s Philosophy of Nature: A Critical Edition, with English Translation,
Introduction, and Notes, of De multiplicatione specierum and De speculis comburentibus. Oxford:
Clarendon Press.

Linzey, A., & Barsam, A. (2003). Saint Francis of Assisi. In Joy A. Palmer (Ed.), Fifty Key Thinkers on the
Environment (pp. 22-27), London and New York: Routledge.

Maish, Y. (2002). A critical history of western philosophy: Greek, Medieval and Modern. Delhi: Motilal
Banarsidass Publishers.

Marenbon, J. (2004). Bonaventure, the German Dominicans and the new translations. In John Marenbon
(Ed.), Routledge History of Philosophy Volume III: Medieval Philosophy (pp. 225-240), New York:
Routledge.

McGonigle, T.D., & Quigley, J.F. (1988). A history of the Christian tradition: From Its Jewish Origins to the
Reformation. Mahwah, New Jersey: Pauilst Press.

Moorman, J. (1968). A history of the Franciscan order from its origins to the year 1517. Oxford: Clarendon
Press.

More, A. (2018). Fictive orders and feminine religious identities, 1200-1600. New York: Oxford University
Press.

Motz. L., & Weaver, J.H. (1995). The story of astronomy. Springer.
Mueller, J. (2003). Clare of Assisi: The letters to agnes. Collegeville, Minnesota: Liturgical Press.

Piri, Y. (2021). Opus Dei: Roma Katolik Kilisesi'nde Bir Piskoposluk (Yayimlanmamig Ylksek lisans tezi). Bursa
Uludag Universitesi, Bursa.

Ritter, H. (1845). Geschichte Der Philosophie. Hamburg: F. Perthes.

Roberts, P. B. (2006). William of Ockham (ca. 1285-1347). In Richard K. Emmersons (Ed.), Key Figures in
Medieval European: An Encyclopedia (pp. 672-673), New York: Routledge.

Robinson, P. (1908). St. Clare of Assisi. The Catholic Encyclopedia, Vol.4, New York: Robert Appleton
Company. Erisim adresi: http://www.newadvent.org/cathen/04004a.htm

Robinson, P. (1913). Francis of Assisi. The Catholic Encyclopedia (pp. 221-230), Vol. 6, New York: The
Encyclopedia Press.

Roest, B. (2000). A history of Franciscan education (c. 1210-1517). Vol. 2, Leiden: Brill.

Sabatier, P. (1897). Life of St. Francis of Assisi (Louise Seymour Houghton, Trans.). New York: Charles
Scribner’s Sons.

Sari, E. (2017). Bilim Felsefesi. Antalya: Nokta E-Kitap.

Sebetci, H. (2016). 11.-12. vylizylllarda orta ¢ag Avrupasi’'nin egitime genel yaklasimi. Sosyal/ ve Kiiltirel
Arastirmalar Dergisi, 2(3), 91-105. Erisim adresi:
https://dergipark.org.tr/tr/pub/skad/issue/21060/226767

Smith, L. J. (2006a). Alexander of Hales (ca. 1185-1245). In Richard K. Emmersons (Ed). Key Figures in
Medieval European: An Encyclopedia (pp. 21-22), New York: Routledge.

Smith, L. J. (2006b). Bonaventure, Saint. In Richard K. Emmersons (Ed.), Key Figures in Medieval European:
An Encyclopedia (pp. 89-90), New York: Routledge.

Hitit Journal of Social Sciences e Volume 18 ¢ Issue 3 « 2025 700


https://dergipark.org.tr/tr/pub/skad/issue/21060/226767

| Banu CETIN UNAL

Sentiirk, O. (2007). Fransisken hareketinin orta cag Avrupa’sindaki 6nemi ve orta gag avrupasina etkisi
(Yayimlanmamis Yuksek lisans tezi), Gaziosmanpasa Universitesi, Tokat.

Tauchert, S. (2007). Form und funktion von perspektive in der englischen Lyrik des 16. und 17. Jahrhunderts.
Norderstedt: Books on Demand.

The Qpus Majus of Roger Bacon (1928). (Robert Belle Burke, Trans.). Vol. I, Philadelphia: University of
Pennsylvania Press.

Thompson, A. (2012). Francis of Assisi: A new biography. New York: Cornell University Press, Ithaca.

Turner, W. (1907). Alexander of hales. The Catholic Encyclopedia. New York: Robert Appleton
Company. Erisim adresi: http://www.newadvent.org/cathen/01298a.htm

Ulgen, P. (2018). Orta cag Avrupa’sinin “Miikemmel Ogretmen” lakapli bilim adami: Roger Bacon. Sosya/
Bilimler Arastirmalari Dergisi, 132), 229-238. Erisim adresi:
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gopsbad/issue/41638/502953

Unal, B. (2018). Anselm of canterbury and scholastic thought. International Scientific and Vocational Journal
(Isvos Journal), 22), 93-98. Erisim adresi:
https://dergipark.org.tr/en/pub/bilmes/issue/42033/496672

Walker, W. T. (1998). Saint Francis of Assisi. Dictionary of World Biography: The Middle Ages (pp. 354-356).
Vol.2, New York: Routledge.

Wolter, A. B. (2005). John Duns Scotus. In Lindsay Jones (Ed), Encyclopedia of Religion (pp. 2523-2525).
Vol.4, Farmington, Hills, MI: Mac Millan Reference, Thamson Gale.

701 Hitit Sosyal Bilimler Dergisi  Cilt 18 « Sayi 3 « 2025


http://www.newadvent.org/cathen/01298a.htm
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gopsbad/issue/41638/502953
https://dergipark.org.tr/en/pub/bilmes/issue/42033/496672



