
 

 

 

 
HİTİT SOSYAL BİLİMLER DERGİSİ 

Hitit Journal of Social Sciences 
e-ISSN: 2757-7449 

Cilt | Volume: 18 • Sayı | Number: 3 
Aralık | December 2025 

 
 

Orta Çağ Avrupası’nda Eğitim ve Bilimin 
Gelişmesinde Fransiskenlerin Katkıları   

Contributions of Franciscans to the Development of Education and 
Science in Medieval Europe 

 
 
 

Banu ÇETİN ÜNAL 
Corresponding Author | Sorumlu Yazar 

Dr. Öğr. Üyesi | Asst. Prof.  
Karadeniz Teknik Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, Trabzon, Türkiye 

Karadeniz Teknik University, Faculty of Letters, Department of History, Trabzon, Türkiye 
banucetinunal@ktu.edu.tr  

https://orcid.org/0000-0003-2651-6286 
https://ror.org/03z8fyr40 

           

 
Makale Bilgisi | Article Information 

Makale Türü | Article Type: Araştırma Makalesi | Research Article 
Geliş Tarihi  | Received: 06.01.2025 
Kabul Tarihi | Accepted: 18.09.2025 
 Yayın Tarihi | Published: 31.12.2025 

 
 
  

Atıf | Cite As  
Çetin Ünal, B. (2025). Orta çağ Avrupası’nda eğitim ve bilimin gelişmesinde fransiskenlerin katkıları. Hitit Sosyal Bilimler 
Dergisi, 18(3), 684-701. https://doi.org/10.17218/hititsbd.1614273  
 
 
 
Değerlendirme: Bu makalenin ön incelemesi iki iç hakem 
(editörler-yayın kurulu üyeleri) içerik incelemesi ise iki dış hakem 
tarafından çift taraflı kör hakemlik modeliyle incelendi. Benzerlik 
taraması yapılarak (Turnitin) intihal içermediği teyit edildi. 
Etik Beyan: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik 
ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada 
belirtildiği beyan olunur. 
Etik Bildirim: husbededitor@hitit.edu.tr   
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hititsbd   
Çıkar Çatışması: Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Finansman: Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 
kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans: Yazarlar dergide yayınlanan 
çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 
4.0 lisansı altında yayımlanmaktadır. 
 
 

Review: Single anonymized -Two Internal (Editorial board 
members) and Double anonymized - Two External Double-blind 
Peer Review 
It was confirmed that it did not contain plagiarism by similarity 
scanning (Turnitin). 
Ethical Statement: It is declared that scientific and ethical 
principles have been followed while conducting and writing this 
study and that all the sources used have been properly cited. 
Complaints: husbededitor@hitit.edu.tr  - 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hititsbd  
Conflicts of Interest: The author(s) has no conflict of interest 
to declare.  
Grant Support: The author(s) acknowledge that they received 
no external funding to support this research. 
Copyright & License: Authors publishing with the journal 
retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 
4.0.

https://doi.org/10.17218/hititsbd.1614273
mailto:ilafdergi@hitit.edu.tr
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hititsbd
mailto:husbededitor@hitit.edu.tr
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hititsbd


Banu ÇETİN ÜNAL 
 

685   Hitit Sosyal Bilimler Dergisi • Cilt 18 • Sayı 3 • 2025 

Contributions of Franciscans to the Development of Education and Science in 
Medieval Europe 
 
Abstract 
The role of the Franciscan order in the development of science during Medieval Europe is quite remarkable. 
This order was founded by St. Francis in the early eighteenth century and spread rapidly throughout Europe. 
Initially established for religious purposes, this order gradually became prominent for its intellectual and 
scientific contributions. Some important scholars belonging to the Franciscan Order have made significant 
contributions in the fields of natural sciences, philosophy, and theology, and have contributed to the 
dissemination of scientific knowledge by serving as faculty members at universities. Among the Franciscans, 
significant scholars and thinkers such as Alexander of Hales, Bonaventure, Roger Bacon, John Duns Scotus, 
and William of Ockham had a great influence on the development of science. The works they authored are 
valuable studies that serve as sources both in the past and today. Especially Roger Bacon has conducted 
studies emphasizing the importance of the experimental method and has made significant discoveries in 
fields such as optics, chemistry, and astronomy. The members of the order also played a significant role in 
the development of universities in medieval Europe. In the 13th century, they became actively involved in 
prominent universities such as Paris, Oxford, and Padua. They were particularly influential in the academic 
world by delivering lectures in fields such as theology, philosophy, and natural sciences. Initially participating 
in universities as both instructors and students, the Franciscans contributed to the dissemination of 
knowledge and enhanced the quality of education. They facilitated the increase of intellectual diversity in 
universities and gradually gained influence in academic chairs. For example, Alexander of Hales was 
appointed to the chair of theology at the University of Paris, becoming the order's first official representative 
in universities. Similarly, John Duns Scotus contributed to the influence of the Franciscans in universities by 
both studying and lecturing at Oxford. Overall, the Franciscans made significant contributions to the 
advancement of knowledge by participating in universities as both educators and students. By promoting 
intellectual diversity, they facilitated the spread of scientific thought across Europe. The presence of the 
Franciscans in universities directly influenced the progress of science and philosophy. They played a 
particularly significant role in the development of scholastic thought and the dissemination of Aristotelian 
philosophy across Europe. Although the Franciscans initially emerged as an order emphasizing religious 
teachings and spiritual values, they gradually expanded their influence in the fields of science and education. 
In this study, the impact of the Franciscan order on scientific developments in Medieval Europe, the 
prominent figures of the order, and their works are discussed. 

Keywords: Medieval Europe, the franciscan order, science, education, universities 
 
Orta Çağ Avrupası’nda Eğitim ve Bilimin Gelişmesinde Fransiskenlerin 
Katkıları 
 
Öz 
Orta Çağ Avrupası’nda bilimin gelişiminde Fransisken Tarikatının rolü oldukça dikkat çekicidir. Bu tarikat, 
XIII. yüzyılın başlarında Aziz Francis tarafından kurulmuş ve hızla Avrupa genelinde yayılmıştır. İlk başlarda 
dini amaçlarla kurulan bu tarikat zamanla entelektüel ve bilimsel katkılarıyla ön plana çıkmıştır. Fransisken 
Tarikatı’na mensup bazı önemli bilginler, özellikle doğa bilimleri, felsefe ve teoloji alanlarında önemli 
çalışmalar yapmış, üniversitelerde öğretim üyeliği yaparak bilimsel bilginin yayılmasına katkıda 
bulunmuşlardır. Fransiskenler arasında Halesli Alexander, Bonaventure, Roger Bacon, John Duns Scotus ve 
Ockhamlı William gibi önemli isimler, bilimin gelişmesinde büyük etkileri olan bilgin ve düşünürlerdir. Kaleme 
aldıkları eserler de hem geçmişte hem de günümüzde kaynak niteliğinde olan değerli çalışmalardır. Özellikle 
Roger Bacon, deneysel yöntemin önemini vurgulayan çalışmalar yapmış ve optik, kimya, astronomi gibi 
alanlarda önemli buluşlara imza atmıştır. Tarikat üyeleri, ayrıca Orta Çağ Avrupa'sında üniversitelerin 
gelişiminde önemli bir rol oynamışlardır. XIII. yüzyılda Paris, Oxford ve Padua gibi önemli üniversitelerde 
aktif hale gelmişlerdir. Özellikle teoloji, felsefe, doğa bilimleri gibi alanlarda dersler vererek akademik 
dünyada etkili olmuşlardır. Başlangıçta üniversitelerde öğretici ve öğrenci olarak yer alan Fransiskenler, 
bilginin yayılmasına katkıda bulunmuş ve eğitim kalitesini artırmışlardır. Üniversitelerde entelektüel çeşitliliğin 
artmasını sağlamış, zamanla kürsülerde söz sahibi olmuşlardır. Örneğin; Halesli Alexander, Paris 



Orta Çağ Avrupası’nda Eğitim ve Bilimin Gelişmesinde Fransiskenlerin Katkıları 

Hitit Journal of Social Sciences • Volume 18 • Issue 3 • 2025     686 

Üniversitesi'nde teoloji kürsüsüne atanarak tarikatın üniversitelerdeki ilk resmi temsilcisi olmuştur. Yine John 
Duns Scotus Oxford’da hem okuyup hem ders vererek Fransiskenlerin üniversitelerdeki etkisine katkıda 
bulunmuştur. Genel olarak bakıldığında Fransiskenler hem eğitici hem de öğrenci olarak üniversitelerde yer 
alarak bilimin gelişimine önemli katkılarda bulunmuş, entelektüel çeşitliliği artırarak Avrupa'da bilimsel 
düşüncenin yayılmasını sağlamışlardır. Fransiskenlerin üniversitelerdeki varlığı, bilimin ve felsefenin 
ilerlemesini de doğrudan etkilemiştir. Özellikle skolastik düşüncenin gelişiminde ve Aristotelesçi felsefenin 
Avrupa'ya yayılmasında önemli bir rol oynamışlardır. Aslında Fransiskenler, ilk başlarda dini öğretiler ve 
manevi değerleri ön plana çıkaran bir tarikat olarak ortaya çıksa da zamanla bilim ve eğitim alanında etkilerini 
artırmışlardır. Bu çalışmada, Fransisken Tarikatının Orta çağ Avrupası’ndaki eğitim ve bilimsel alandaki 
gelişmelere olan etkisi, tarikatın önde gelen figürleri ve onların eserlerinden bahsedilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Orta Çağ Avrupası, fransisken tarikatı, bilim, eğitim, üniversiteler 

Giriş 
Orta Çağ Avrupası, bilim ve teknoloji alanında günümüzde tanık olduğumuz ilerlemelerden 
oldukça farklı bir konumdaydı. Bu dönemde bilimsel faaliyetler sınırlı kalmış ve entelektüel 
üretim çeşitli engellerle karşılaşmıştır. Ancak zamanla ortaya çıkan toplumsal, kültürel ve 
kurumsal dönüşümler sonucunda, Avrupa’da bilimin gelişiminin önündeki kısıtlamalar aşılmış 
ve daha dinamik bir entelektüel hareketlilik sürecine girilmiştir.  

Avrupa’ya doğru ilerleyen Müslüman akınları, İspanya ve Sicilya-İtalya üzerinden Avrupa’ya 
yayılan bilimsel ve teknik faaliyetleri başlattı. Endülüs Emevileri ve çeşitli emirliklerin bu 
bölgelerde kurulup gelişmesi, Arap bilginleri ile Avrupa insanının tanışmasına olanak sağladı. 
Diğer bir bilgi ve teknik akışı Haçlı Seferleri aracılığıyla gerçekleşmiştir. Haçlılar, savaşlar ve 
ticaret dışında İslam dünyası ile pek fazla temas kurmasalar da Müslümanların yaşam 
tarzlarından etkilenerek öğrendikleri pek çok şeyi ve Doğu’nun kültür ve bilimini Batı’ya 
taşımışlardır. Bu gelişmeler, Batı’nın, Doğu’nun bilgi ve kültürünü kendi kültürüyle 
harmanlayarak Aydınlanma Çağı’nı yaşamasını sağlamıştır. Tüm bu dış etkenlerle birlikte bazı 
iç etkenler de Orta Çağ Avrupası’nın gelişiminde önemli rol oynamıştır. Orta Çağ Avrupası, 
siyasi ve kurumsal istikrarsızlık nedeniyle bilim ve kültürel alanlarda duraklama yaşamıştır. 
Ancak XI. yüzyılın sonlarında, ekonomik canlanma ve beraberinde yaşanan kentselleşme 
süreci Avrupa’yı yeniden hareketlendirmiş ve bilimsel faaliyetleri başlatmıştır. Tarımdaki verim 
artışı, ekonomik büyüme ve iyileşen yaşam koşulları, Avrupa’da nüfus artışı ve şehirlerin 
gelişmesinde önemli bir rol oynamıştır (Sebetci, 2016, ss.93-94). 

Kentselleşme olgusunun ortaya çıkışıyla birlikte şehirlerde yaşamaya başlayan aydınlar 
üniversitelerin gelişmesine katkı sağlamıştır. Ekonomik anlamda bir istikrarın olması da şehir 
yaşamını olumlu etkileyerek vizyon sahibi insanların yetişebileceği üniversitelerin kurulmasına 
zemin hazırlamıştır (Sebetci, 2016, s.103). Merkezine insan faktörünü alarak kurulan bu 
üniversiteler, ilk dönemlerinde uzun bir süre kütüphaneleri ve yerleşik binaları olmayan, 
eğitici ve öğrenci arasındaki ilişkilerin düzenlendiği loncalar halinde varlıklarını 
sürdürmüşlerdir. Bir bakıma kendiliğinden oluşan bu üniversiteler, zamanın ihtiyaçları 
doğrultusunda şekillenmişlerdir. Bu dönemde dış tehdit ve saldırıların ortadan kalkması, 
yönetimde düzenin sağlanması, ekonomik kalkınma, şehirleşme, Avrupa’da ortaya çıkan 
keşfetme ve öğrenme isteği gibi faktörler bu eğitim kurumlarına olan ihtiyacı gözler önüne 
sermiştir (Ünal, 2018, s.96). Kurulan bu üniversiteler, bilim adamlarının yetişmesi için önemli 
bir ortam sunmuştur. Üniversiteler, bilginin paylaşılması ve bilim adamlarının yetiştirilmesi 
için önemli bir rol oynamıştır. 



Banu ÇETİN ÜNAL 

687   Hitit Sosyal Bilimler Dergisi • Cilt 18 • Sayı 3 • 2025 

Bu dönemde şehirleşmenin üniversitelerin oluşumuna katkısı kadar, bazı dinî toplulukların 
bilimsel düşüncenin gelişimine sağladığı entelektüel katkılar da önemli bir etken olarak öne 
çıkmaktadır. Bu dini gruplardan en belirgin olanları 1209’da kurulan Fransisken Tarikatı ve 
1215’te kurulan Dominiken Tarikatıdır. Başlangıçta her iki tarikat da dini amaçlarla kurulmuş 
olsa da zamanla Fransiskenler bilimle, Dominikenler ise felsefeyle daha fazla ilgilenmeye 
başlamışlardır. Özellikle Fransiskenler, bilimsel gelişmelere büyük katkılarda bulunarak bu 
süreçte önemli bir rol oynamışlardır (Bedirhan, 2017, s.136). Fransisken rahipleri, sadece dini 
görevlerini yerine getirmekle kalmayıp aynı zamanda eğitim ve bilimsel araştırmaları teşvik 
etmek için çaba harcamışlardır. Dolayısıyla çalışmamızda Fransiskenlerin eğitim ve bilim 
üzerindeki etkisi ve önemli Fransisken bilginlerinin katkılarından bahsedilecektir. 

Çalışmanın ilk bölümünde tarikatın kurucusu Aziz Francis’in hayatı hakkında genel bir bilgi 
verilmiştir. Daha sonra Fransisken Tarikatının kuruluşu ve misyonu hakkında bilgiler 
verilmiştir. Literatür taraması yaparken tarikat üyelerinin üniversitelerde aktif olduğu ve 
kendilerine yer edindikleri görülmüştür. Dolayısıyla çalışmada bu konuda da bazı bilgiler yer 
almaktadır. Son olarak çalışmanın ana konusu olan Fransikenler arasında yer alan bazı 
bilginlere odaklanarak onların hayatları, eğitimleri ve bilime katkılarından bahsedilmiştir. 
Sonuç kısmında ise çalışma hakkında genel bir değerlendirme yapılmıştır.  

Fransisken Tarikatı’nın Orta Çağ Avrupa’sındaki bilimsel ve entelektüel rolüne dair Türkiye’de 
yapılmış bazı yüksek lisans tezleri bulunmaktadır. Bu tezlerde tarikatın tarihî gelişimi, dini 
yapısı ve toplumsal etkileri genel hatlarıyla ele alınmakta; bazı önemli düşünürlere sınırlı 
biçimde yer verilmektedir. Ancak söz konusu çalışmalar genellikle tez formatında kalmış, konu 
akademik makale düzeyinde sistematik olarak incelenmemiştir. Bu çalışma ise hem literatüre 
katkı sağlamak hem de konuyu daha geniş bir akademik çevreye ulaştırmak amacıyla 
hazırlanmış olup, Fransisken düşünürlerin bilimsel faaliyetleri, üniversitelerle ilişkileri ve 
entelektüel mirasları bağlamında daha derinlemesine bir analiz sunmayı hedeflemektedir. 

1. Tarikatın Kurucusu Aziz Francis’in Hayatı 
Tarikat, Assisili Francis tarafından kurulmuştur. Assisili Aziz Francis belki de Orta Çağ 
Hristiyanlığının en büyük figürü olarak kabul edilmektedir (Hitchcock, 2012, s.149). 1181 ya 
da 1182 yılında Pietro Bernardone ve Pica’nın oğlu olarak dünyaya gelmiştir. Annesi Pica 
hakkında çok az bilgi bulunmakla birlikte zengin ve soylu bir aileden geldiği bilinmektedir 
(Thompson, 2012, s.7; Linzey and Barsam, 2003, s.22; Robinson, 1913, s.221). Babası ise 
Fransa’da ticaret yapan, Assisi civarında mülkleri olan ve bankacılıkla uğraşan çok zengin bir 
kumaş tüccarıydı (Flinn, 2007, s.290). 

Francis’in eğitimli olup olmadığı konusunda belirsizlikler söz konusu olsa da çok az da olsa bir 
eğitim aldığı bilinmektedir. Onun zamanında okullar kilisenin etkisi altındaydı. Bernardone’un 
evinin yakınında San Giorgio Kilisesi’ne bağlı bir okul vardı. San Giorgio'nun rahipleri onun 
öğretmenleriydi ve ona biraz Latince öğretmişlerdi. Bunun dışında Francis burada okumayı 
ve yazmayı da öğrenmiştir. Sabatier’in ifadesine göre yazma konusunda çok fazla bir başarı 
gösteremeyen Francis hayatı boyunca kalemi nadir durumlarda ve birkaç kelime yazmak için 
eline almıştır. Genel olarak yazılarını kendisi yazmadığı bilinen Francis, genelde mektuplarını 
İsa’nın haçını simgeleyen basit bir “T” harfiyle imzalayarak yazdırmıştır (Sabatier ,1897, ss.5-
6; Englebert, 1950, s.43). 

Francis gençlik yıllarını şarkı söyleyerek, içki içerek ve müsriflikle geçirmiş, babasının parasını 
harcamış ama babasının işleriyle hiç ilgilenmemiştir. Arkadaşları vahşi yaşamı seven 



Orta Çağ Avrupası’nda Eğitim ve Bilimin Gelişmesinde Fransiskenlerin Katkıları 

Hitit Journal of Social Sciences • Volume 18 • Issue 3 • 2025     688 

gençlerdi. 1201’de Assisi ile komşu Perugia arasında savaş çıkmış ve Francis yakalanmıştır. 
Bir yıl hapis yattıktan sonra fidye karşılığında serbest bırakılmış ve serbest bırakıldıktan sonra 
uzun süreli ve zorlu bir hastalık dönemi geçirmiştir. İyileşme döneminde de yolunu 
değiştirmesi gerektiğine dair işaretler almaya başlamıştır. Francis zamanla bir dönüşüm süreci 
yaşamış ve evde hasta ve fakirleri ziyaret etmeye, elinde ne varsa onlara vermeye başlamıştır. 
Duaya daha çok zaman ayırmış, hatta kendini bir mağaraya kapatarak orada günahları için 
ağlayıp dua etmiştir. Bir rivayete göre bir gün San Damiano (Aziz Damian) Kilisesi’nde dua 
ederken, bir ses “Francis, git ve yıkılmakta olduğunu gördüğün evimi onar” demiştir. Francis 
babasının atlarından birini ve büyük miktarda kumaş almış, her ikisini de harap kiliseyi 
yeniden inşa etmek için satmıştır (Guiley, 2001, s.114). 

Bazı anlatımlarda, Francis’in tam da San Damiano Kilisesi’ni onarmaya başladığı bir sırada 
manevi yöneliş ve ruhsal bir aydınlanma yaşadığı söylenmektedir. Onun bu deneyimi, İncil’i 
duymasının ardından hayatını tamamen değiştiren Mısırlı Aziz Antonius’un yaşamıyla benzerlik 
taşır. Aynı şekilde Francis, katıldığı küçük bir ayinde mabedin kutsal atmosferinden derin 
şekilde etkilenmiş; bu esnada Tanrı’nın onu havari benzeri bir yaşam tarzına çağırdığını 
hissetmiştir. Bu çağrıya gönülden karşılık veren Francis, sahip olduğu eşyaları, kıyafetleri ve 
ayakkabılarını terk ederek sade bir yaşam sürmeye başlamış; havariler gibi giyinmiş ve tüm 
varlığını Tanrı’ya adayarak yollara düşmüştür. Bundan sonraki yaşamında İsa’nın izinden 
gitmeyi temel ilke edinmiş; onu bu yola yönlendiren Kutsal Kitap’a ise daima büyük bir saygı 
göstermiştir (Çoban, 2008, s.9). Bu süreç, onun yalnızca bireysel bir dönüşüm yaşamakla 
kalmayıp, aynı zamanda Fransisken hareketinin temelini oluşturan ruhani bir misyonu da 
üstlendiğini göstermektedir. 

Francis’in bu mistik deneyimleri ve ruhsal dönüşümü, zamanla yalnızca bireysel bir maneviyat 
arayışı olmaktan çıkarak, yoksulluk, sadelik ve hizmet esasına dayalı yeni bir toplumsal ve 
dini yaşam biçiminin temellerini oluşturmuştur. Gençlik döneminde mistik veya manastır 
eğitimi almamış olmasına rağmen, gördüğü bazı vizyonlar1, onun büyüdüğü ortam dışında 
bir yaşam tarzı seçmesinde büyük bir rol oynamıştır. Birçok mistik kişilikte olduğu gibi, 
hayatının hemen her aşaması Tanrısal rehberlikle biçimlenmiş, önemli kararlarında Tanrısal 
işaret ve yönlendirmeler etkili olmuştur. Biyografilerinde, Mesih sürekli olarak ona yol 
gösteren, uyarılarda bulunan ve rehberlik eden bir figür olarak tasvir edilmektedir. Roma’ya 
yaptığı hac yolculuğu sırasında bir dilenciyle kıyafetlerini değiştirip dilencilik yapmıştır. İsa’nın, 
İncil’deki onu takip etmeyi arzulayanların her şeyi geride bırakmaları gerektiğini ifade eden 
öğüdüne dayanarak etrafında destekçiler toplamıştır (Piri, 2021, s.16). 

2. Fransisken Tarikatı ve Misyonu 
Francis, din adamı sınıfına mensup olmamasına rağmen, San Damiano Kilisesi’nde çarmıhtan 
duyduğu emrin etkisi altında kalarak halka vaazlar vermeye başlamıştır (Çoban, 2008, s. 10). 
Francesco’nun sadelik ilkesine bağlılığı ve halk nezdindeki güçlü karşılığı, onun döneminde 
Fransisken vaaz pratiğinin daha çok basit ve doğrudan ahlaki uyarılarla sınırlı, ilkel bir öğüt 
verme biçimi şeklinde sürdürüldüğünü ortaya koymaktadır (Roest, 2000, s.273). Bu sade 
vaaz anlayışı, zamanla etrafında toplanan takipçi sayısının artmasıyla birlikte, onların 
yaşamlarını düzenlemek amacıyla basit kurallar kaleme almıştır. 1209 yılında, takipçi sayısı 

 
1 Bu cümlede geçen “vizyonlar” kelimesiyle kastedilen, kişinin yaşamında mistik ya da ruhani anlamda gördüğü düşsel görüntüler, 
ilahi esinlenmeler veya manevi tecrübelerdir. 



Banu ÇETİN ÜNAL 

689   Hitit Sosyal Bilimler Dergisi • Cilt 18 • Sayı 3 • 2025 

12’ye ulaştığında, Aziz Francis bu kuralları Papa III. Innocent’e onaylatmak amacıyla Roma’ya 
gitmiştir. Papa başlangıçta kuralları onaylamak konusunda tereddüt etse de sonunda bu 
grubun kuralları Papa tarafından sözlü olarak onaylanmıştır. 16 Nisan’da cereyan eden bu 
olay, daha sonra Fransisken cemaati için resmi kuruluş tarihi olarak kabul edilmiştir. Aziz 
Francis’in dünyevi mülkler edinmeyi yasaklayan ve yoksulluğu öğütleyen kurallarını temel 
alarak halka vaaz veren Fransiskenler, ilk başlarda sadece Umbria bölgesiyle sınırlıyken, 
zamanla sayıları artarak tüm İtalya’ya yayılmıştır (Çoban, 2008, ss.10-11). 

Aziz Francis’in öncülüğünde şekillenen bu ruhani hareketin kadınlar nezdindeki karşılığını ise 
Azize Clare üstlenmiş ve tarikatın kurumsallaşmasında kadınlara yönelik bir yapının 
oluşmasına öncülük etmiştir. 1194 yılında Assisi’de doğan Clare, Offreduccio’nun soylu 
ailesine mensuptu. Assisi'nin küçük soylularının geleneklerine uygun olarak Clare iyi 
eğitimliydi ve dindar bir şekilde yetiştirilmiştir (More, 2018, s.33; Mueller, 2003, s.xiii).  

Onu tanıyan insanların aktardığına göre Clare, iyi kalpli, nazik ve zarif biriydi. Aynı zamanda 
güzelliğiyle de dikkat çekmekteydi ve bu sebeple onunla evlenmek isteyen birçok erkek vardı. 
Ancak Clare, daha genç yaşlardan itibaren bambaşka düşünceler taşıyordu. 
Tanrı'yı memnun etme arzusuyla, sık sık yoksulların ihtiyaçlarıyla ilgilenir, onlarla yemeğini 
paylaşırdı ve her zaman Tanrı’ya dair konular üzerine konuşmaktan büyük keyif almıştır 
(Godet-Calogeras, 2012, s.116). Bu arada çocukluk döneminde, muhtemelen birkaç yıl 
boyunca tanıma fırsatı bulduğu Francis’in sıra dışı yaşam serüvenlerinden haberdar olmuştur. 
Küçük yaşlardan itibaren onun yaşamını yakından gözlemlediği ve özellikle cesareti ile 
sarsılmaz inancına derin bir hayranlık beslediği ifade edilmektedir. Bu hayranlık, Francis’in 
gerçekleştirdiği türden bir dünyevi feragati kendi yaşamında da gerçekleştirme arzusu 
uyandırmış; yoksulluğun getirdiği mahrumiyetlere ortak olma ve yoksulların hizmetinde 
bulunma yönünde güçlü bir istek geliştirmesine neden olmuştur (Moorman, 1968, s.32). 
Clare, 18 yaşındayken Assisi’deki San Giorgio Kilisesi’nde Aziz Francis’in verdiği bir vaaza 
katılmış ve bu deneyim onun ruhsal dönüşümünde belirleyici bir rol oynamıştır. Francis’in 
vaazında dile getirdiği dini öğretiler, Clare üzerinde derin bir etki bırakmış; dünyevi zevkler 
ve lüks yaşantıdan uzaklaşarak kendini yoksullara hizmet etmeye adama arzusunu 
doğurmuştur. Bu içsel dönüşüm sürecinde, Clare gizlice Francesco ile temas kurmaya çalışmış 
ve Kutsal Kitap temelli bir yaşam sürdürmek amacıyla ondan rehberlik talep etmiştir. Francis 
ise Clare’nin Tanrı tarafından seçilmiş bir kişi olduğuna kanaat getirmiş; ayrıca onun örnek 
bir figür olarak başkalarını da etkileme potansiyelini fark ederek, kendisine bu yolda destek 
olacağını beyan etmiştir (Çoban, 2008, s.40; Robinson, 1908). 

1212 yılında Aziz Francis, ona hizmet etmek isteyen Azize Clare ve onun kadın takipçileri için 
Fransiskenlerin bir uzantısı olan ikinci bir cemaati kurmuştur.  Bu cemaat daha sonra “Azize 
Clare” olarak adlandırılacaktır.  Daha sonra soylu bir kadın olan Clare’ye kendi üzerindekilere 
benzer bir kıyafet vererek onu ve birkaç arkadaşını San Damiano Kilisesi’ne yerleştirmiştir 
(Çoban, 2008, s.11). San Damiano, radikal bir şekilde sade yaşam tarzıyla bilinen tarikatın 
en önemli evi haline gelmiştir. Clare ise ölümüne kadar tarikatın lideri olarak kalmıştır. Üyeleri 
vaaz vermek için ülke çapında dolaşan Fransisken rahiplerinin aksine, Yoksul Kadınlar 
Tarikatı’nın üyeleri daha çok dua ile sınırlı, manastıra dayalı bir yaşam sürdürmüşlerdir 
(Debby, 2016, s.8). 

Fransiskenlerde, sınıfsal veya mesleki farklılıklara önem verilmemiştir. Soylu ya da köylü, 
zengin ya da fakir, bilgili ya da bilgisiz, din adamı ya da meslekten olmayan laik sınıf, herkes 



Orta Çağ Avrupası’nda Eğitim ve Bilimin Gelişmesinde Fransiskenlerin Katkıları 

Hitit Journal of Social Sciences • Volume 18 • Issue 3 • 2025     690 

Fransisken olarak tanımlanmıştır. Aziz Francis’in tarikatında sınıf ve köken hiçbir rol 
oynamamıştır. Öyle ki burada önemli olan nokta bu tutumun Orta Çağ’daki toplumsal düzenin 
temeli olarak görülen sınıf ayrımı bilincini zayıflatmış olmasıdır (Esser, 1970, s.34). 

Francis, İncil’in harfiyen yerine getirilmesine dayanan tamamen yeni bir yaşam tarzının 
kapısını açmıştır. Aziz Francis ve cemaati Tanrı’nın emrettiklerini yerine getirmek amacıyla 
tüm mal varlıklarını satarak yoksullara dağıtmışlar ve sade elbiselerle yetinmişlerdir. Topluluk 
üyeleri, Mesih’in havarilerine verdiği öğüde sadık kalarak yolculukları boyunca yanlarında 
hiçbir şey taşımamışlar ve önlerine ne konulmuşsa onları yiyip içmişlerdir. Bununla birlikte 
barış içinde bir yaşam sürdüren Fransiskenler, mallarını kendilerinden isteyen herkesle 
paylaşmışlar ve insanlara sözle ve örnekle vaaz vererek kalplerini Rab’be çevirmelerini 
öğütlemişlerdir (Lapsanski, 1976, s. 18). Görüldüğü üzere Fransiskenler mal ve mülkten arınıp 
sade bir yaşam sürerek manevi huzura ulaşmayı hedeflemişlerdir. Bu amaç doğrultusunda da 
topluma ve çevrelerine sundukları örneklerle, maddi değerlerden ziyade manevi değerlerin 
önemini vurgulamışlardır. 

Orta Çağ Kilisesi bünyesinde Fransisken Tarikatı, mevcut dinî yapıya alternatif bir anlayış 
sunarak yeni bir çağın habercisi niteliğinde ortaya çıkmıştır. Tarikatın kısa sürede geniş bir 
coğrafyaya yayılması, Papalık tarafından resmî olarak tanınmasıyla birleştiğinde, toplumsal 
ve dinî alandaki etkisini hızla artırmıştır. Yüzyıllar boyunca varlığını sürdüren Fransiskenler, 
zamanla hem sayısal hem de kurumsal açıdan büyüyerek dünya çapında en geniş ve etkili 
dinî topluluklardan biri hâline gelmiştir (Walker, 1998, s.355). 

3. Fransiskenlerin Üniversitelerdeki Etkileri 
Fransisken Tarikatı, Orta Çağ üniversitelerinde yalnızca dinî değil, aynı zamanda entelektüel 
bir varlık olarak da etkili olmuştur. Paris, Oxford ve Padua gibi dönemin önde gelen 
üniversitelerinde hem öğretici hem de öğrenci olarak yer almışlar; teoloji, felsefe ve doğa 
bilimleri başta olmak üzere çeşitli alanlarda bilgi üretimine katkıda bulunmuşlardır. Özellikle 
üniversitelerde verdikleri dersler ve yürüttükleri akademik faaliyetler, tarikat üyelerine 
duyulan güveni artırmış ve bu durum diğer akademisyenlerin de Fransisken saflarına katılma 
arzusunu teşvik etmiştir. Zamanla bazı Fransiskenler, geleneksel manastır yaşamının ötesine 
geçerek bilimsel araştırmalarda daha aktif roller üstlenmişlerdir. Tarikat mensuplarının 
üniversitelerdeki bu çeşitliliği, onların yalnızca ruhban kimlikleriyle değil, aynı zamanda 
entelektüel donanımlarıyla da tanınmalarını sağlamıştır. Nitekim Fransiskenler 1219 yılında 
Paris’e, 1224 yılında ise İngiltere’ye ulaşmış; her iki merkezde de 1229 yılı itibarıyla bağımsız 
okullar kurarak akademik varlıklarını kurumsallaştırmışlardır. Bu dönemde hem Fransisken 
hem de Dominiken tarikatlarına mensup bazı önemli isimler üniversite kürsülerine getirilmiş 
ve bilimsel düşüncenin gelişiminde etkili olmuşlardır. Bu süreçte, Papa IV. Innocentius’un 
1250 yılında Paris Üniversitesi’ndeki nitelikli tarikat mensubu keşişlere ders verme yetkisi 
anlamına gelen licentia docendi belgesinin verilmesini düzenlemesi, tarikat mensuplarının 
akademik yetkinliklerinin kurumsal olarak tanınmasında önemli bir dönüm noktası olmuştur 
(Şentürk, 2007, ss.134-135). Latin akademik geleneği çerçevesinde, üniversitenin beşeri 
bilimler müfredatını tamamlayan tüm mezunlara öğretmenlik yetkisi tanıyan bir lisans 
verilmekteydi. Licentia docendi adı verilen bu belge, ilk kez 12. yüzyılın sonlarında ortaya 
çıkmış olup, ne erken Orta Çağ Avrupa’sında ne de önceki Batı akademik geleneklerinde 
benzerine rastlanmamaktadır (İhsanoğlu, 2019, s.xxxiv). 



Banu ÇETİN ÜNAL 

691   Hitit Sosyal Bilimler Dergisi • Cilt 18 • Sayı 3 • 2025 

İlk aşamada üniversitelerde olumlu karşılanan tarikat üyeleri, zamanla ciddi çatışmaların 
tarafı hâline gelmişlerdir. Özellikle dilenci tarikatların-başta Fransiskenler ve Dominikenler2 
olmak üzere-üniversitelerde elde ettikleri etki alanı, laik öğretim üyeleriyle aralarında gerilime 
yol açmıştır. Tarikat mensupları, Paris, Oxford ve Cambridge gibi önde gelen üniversitelerde 
hem öğretici hem de öğrenci olarak yer almış ve bu kurumların entelektüel yapısına önemli 
katkılar sunmuşlardır. Paris Üniversitesi, özellikle Fransiskenler açısından entelektüel bir 
merkez olarak öne çıkmıştır. Dominikenler, kuruluşlarından itibaren üniversitelerde yer 
edinmeye çalışmış; bu çaba, tarikatın temel hedefi olan sapkın inançlarla mücadele için 
gerekli görülen güçlü bir entelektüel birikim oluşturma amacına dayanmaktaydı. Öte yandan 
Fransiskenler, başlangıçta kurucuları Aziz Francis’in bilim ve akademi karşısında temkinli 
yaklaşımını benimsemişlerse de zamanla bu anlayıştan uzaklaşarak üniversitelere entegre 
olmuşlardır. Ancak tarikat üyelerinin üniversitelerdeki faaliyetleri, laik çevreler tarafından 
eleştirilmiştir. Bu kişilerin, gerekli akademik dereceleri —özellikle sanat fakültesinden 
“master” ünvanı— almadan ilahiyat alanında kürsü elde ettikleri ve ders verdikleri öne 
sürülmüştür. Yasalar onlara yalnızca dört ilahiyat kürsüsünden birini tahsis etmişken, iki kürsü 
üzerinde hak iddia ettikleri ve bu kürsüleri aktif biçimde kullandıkları belirtilmiştir. Özellikle 
üniversitelerin grevde olduğu dönemlerde eğitim vermeyi sürdürmeleri, akademik 
dayanışmayı zedeleyen bir tutum olarak değerlendirilmiştir. Laik öğretim üyeleri, bu tarikat 
mensuplarını gerçek üniversite üyesi olarak görmemekte; onların üniversite kurallarına aykırı 
şekilde rekabet yürüttüklerini, öğrencileri etkileyerek manastır yaşamına yönlendirdiklerini 
savunmaktadırlar. Bu gerilimler, ilerleyen dönemlerde de devam etmiş ve üniversitelerdeki 
düzeni tehdit eden bir unsur olarak görülmüştür (Le Goff, 2014, ss.126-129). 

Bu iddialardan bazılarını kabul eden Papa IV. Innocentius, tarikatların üniversite yasalarını 
ihlal etmelerine karşı duyarlılık göstererek, 4 Temmuz 1254’te bu yasalara3 uyma 
zorunluluğunu getirmiş ve 20 Kasım’da Etsi animarum fermanıyla iki tarikatın ayrıcalıklarını 
sınırlandırmıştır. Fakat Papa IV. Innocentius’un ardından göreve gelen ve Fransiskenlere 
yakınlığıyla bilinen Papa IV. Alexander, iki yeni ferman yayınlayarak selefinin kararlarını iptal 
etmiş ve böylece bu iki fermanla tarikatların üniversitelere karşı tam bir zafer elde etmesini 
sağlamıştır. Bununla birlikte Laikler her ne kadar durmamış ve Fransiskenlere saldırıya devam 
etmiş olsalar da Fransa kralı Aziz Louis de tam bir Fransisken yanlısı olduğundan laikler 
herhangi bir sonuç elde edememişlerdir (Le Goff, 2014, ss.130-131). Görüldüğü üzere tarikat 
üyeleri hem Papalık hem Krallığın desteğini alarak büyük bir başarı elde etmişlerdir. Ayrıca 
bu olaylar, Orta Çağ’da üniversitelerin sadece eğitim ve bilgi merkezi olmadığını, aynı 
zamanda dini ve siyasi etkilerin de yoğun şekilde hissedildiği yerler olduğunu göstermektedir. 
Fransiskenlerin üniversitelerdeki varlığı, entelektüel özgürlük ile dini otoritenin sınırlarının ne 
kadar ince çizgilerle belirlendiğinin ve bu sınırların zaman zaman nasıl aşıldığının bir kanıtıdır. 

Üniversitelerde tanınmış ve isim yapmış birçok Fransisken üstat bulunmaktadır. Örneğin, 
Oxford’un ünlü Fransisken üstatları arasında Adam Marsh, Yorklu Thomas, Middletownlu 
Richard, Roger Bacon ve Ockhamlı William bulunmaktadır. Bologna Üniversitesi’nde Padualı 

 
2 Çalışmamızda yer yer adı geçen Dominiken Tarikatı, vaiz Mesih’i izlemeye adanmış bir adam olan Dominic Guzman (1170-1221) tarafından 
kurulmuştur. Dominik, yoksulluğu hem bir inandırıcılık işareti hem de Rahiplerin İncil’i vaaz etmek üzere her yere gidebilmelerini sağlayan 
bir özgürlük yolu olarak benimseyen bir Vaizler Tarikatı kurmuştur. Ayrıca Dominic, İncil’i etkili bir şekilde vaaz edebilmenin ancak çalışmakla 
mümkün olduğuna inanıyordu; bu nedenle Dominikenler, tarihlerinin en başından itibaren gelişmekte olan üniversite sistemine dâhil 
olmuşlardır (McGonigle ve Quigley, 1988, s.159). 
3 Üniversitede fakülteler içinde sınırlı sayıda kürsü bulunmaktaydı. Yukarıda da bahsettiğimiz gibi 13. yüzyıl başlarında Paris Teoloji 
Fakültesi’nde yalnızca bir kürsü dilenci tarikatlara (Fransisken ve Dominikenlere) tahsis edilmişti. Ancak tarikat üyeleri fiilen iki veya daha 
fazla kürsüye sahip olmuş, bu da yasa ihlali sayılmıştır. 



Orta Çağ Avrupası’nda Eğitim ve Bilimin Gelişmesinde Fransiskenlerin Katkıları 

Hitit Journal of Social Sciences • Volume 18 • Issue 3 • 2025     692 

Anthony keşişlere teoloji dersleri vermiştir. Ayrıca, Favershamlı Haymo ve Giovanni da Parma 
da burada kürsü sahibi olan isimlerdendir. 1222 yılında Padua Üniversitesi’nde başka önemli 
bilginler de bulunmaktaydı. Köln’de ise Fransiskenlere ait olduğu bilinen bir öğrenci evi 
mevcuttu. John Duns Scotus, 1308’deki ölümünden önce kısa bir müddet bu öğrenci evinde 
öğretmenlik yapmıştır (Şentürk, 2007, s.138). 

4. Önde Gelen Fransiskenlerin Bilime Katkıları 
Fransiskenler, yalnızca dini ve manevi alanlarda değil, aynı zamanda bilimsel ve entelektüel 
sahalarda da Orta Çağ boyunca önemli katkılar sunmuşlardır. Bu tarikat mensupları, bilginin 
korunması ve geliştirilmesine yönelik çabalarıyla, düşünsel üretimin sürekliliğini 
sağlamışlardır. Halesli Alexander, Roger Bacon, John Duns Scotus, Ockhamlı William ve 
Padualı Anthony gibi isimler, felsefe, teoloji, mantık ve doğa bilimleri gibi çeşitli alanlardaki 
çalışmalarıyla bilimin ilerlemesine önemli katkılarda bulunmuşlardır. 

Bu çalışmada özellikle Halesli Alexander, Bonaventure, Roger Bacon, John Duns Scotus ve 
Ockhamlı William gibi önde gelen Fransisken düşünürlere odaklanılmasının nedeni, onların 
yalnızca tarikat içindeki konumlarıyla değil, aynı zamanda Orta Çağ Avrupası’ndaki entelektüel 
gelişmeler üzerindeki belirleyici etkileriyle öne çıkmalarıdır. Söz konusu isimler, kuramsal ve 
uygulamalı alanlarda sundukları katkılarla dönemin önde gelen üniversitelerinde hem öğretici 
hem de öğrenci olarak bilgi üretimini şekillendirmişlerdir. Özellikle Roger Bacon’un deneysel 
yöntemi vurgulayan bilimsel çalışmaları, Bonaventure’un mistik teolojiyi sistemleştirme çabası 
ve Duns Scotus’un özgürlük ve bireysellik temelli felsefi yaklaşımları, Fransisken düşüncesinin 
yalnızca skolastik geleneğe değil, modern düşünce tarihine de etki ettiğini göstermektedir. 
Şüphesiz ki Padualı Anthony, Adam Marsh, Jean de la Rochelle, Francis Mayron gibi birçok 
değerli Fransisken bilgin de bilimsel ve eğitsel faaliyetlerde önemli roller üstlenmişlerdir. 
Ancak bu çalışmada adı geçen beş düşünür, hem entelektüel miraslarının derinliği hem de 
üniversite sistemine olan kurumsal katkıları nedeniyle özellikle seçilmişler ve çalışmamızın ana 
konusunu oluşturmuşlardır.  

4.1. Halesli Alexander 
Fransisken bilginler söz konusu olduğunda akla gelen en önemli isimlerden biri Halesli 
Alexander’dır. Muhtemelen İngiltere’nin Midlands bölgesindeki Hales’te (şimdiki Hales 
Owen) doğmuş ve Paris’te önce sanat, sonra da teoloji eğitimi almıştır (Smith, 2006a, 
s.21). Halesli Alexander’ın Orta Çağ Avrupası’na yaptığı katkılar ve etkiler 
değerlendirildiğinde, ilk olarak kuramsal teolojiye yoğunlaşarak skolastizmin altın çağını 
başlatmış olması üzerinde durulmalıdır. 1222 yılında Paris Üniversitesi’nde teoloji üstadı 
olarak önemli bir rol üstlenmiştir (Şentürk, 2007, s.141). Paris Üniversitesi tarafından 1230 
yılında Fransız kralıyla yaşanan ünlü anlaşmazlıkta davayı temsil etmek üzere Roma’ya 
gönderilen dört hocadan biriydi. IX. Gregory’nin 1231 tarihli “Parens scientiarum”u kısmen 
Alexander’ın eseriydi. 1231’de Lichfield’in kanonu ve Coventry’nin başdiyakozu olmuştur. 
Kariyerinin zirvesindeyken, 1235’te, yeni kurulan Fransisken Tarikatı’na katılmış ve böylece 
Fransiskenler Paris Üniversitesi’nde ilk kez bir kürsü sahibi olmuşlardır (Smith, 2006a, s.21). 

 



Banu ÇETİN ÜNAL 

693   Hitit Sosyal Bilimler Dergisi • Cilt 18 • Sayı 3 • 2025 

Halesli Alexander, günümüzde özellikle Peter Lombard’ın ünlü eseri “Sententiae” 
(Hükümler)4 üzerine yaptığı yorumlar ile tanınır. Bu yorumlar zamanla Paris Üniversitesi 
teoloji müfredatına dahil edilmiş ve standart bir eğitim kaynağı hâline gelmiştir. Lesley 
J. Smith’in ifadesine göre sahip olduğumuz en eski metin olan Sententiae açıklamasının 
birden fazla versiyonu günümüze ulaşmıştır ve görünüşe göre onun derslerinin öğrenci 
raporlarıdır. Bir dizi “Quaestiones disputatae ‘antequam esset frater’ (Tartışmalı 
Sorular)” ona aittir, ancak Alexander tarafından başlatılan bir “Summa teologiae”, 
Melitonalı William, La Rochelleli John ve Alexander’ın başkanlığını yaptığı “Fransisken 
Okulu’nun” diğer üyeleri tarafından tamamlanmıştır. Auvergneli William ile birlikte 
Alexander (Doktor irrefragibilis olarak bilinir), Aristoteles’i teolojinin hizmetinde 
kullanan ilk Parisli üstattır. William gibi o da Aristoteles’in fikirlerini geleneksel 
Augustinusçu ortodoksluk çerçevesinde kullanmıştır (Smith, 2006a, ss.21-22). 

Alexander, Jean De La Rochelle (1200-1245) ve Aziz Bonaventure (1217-1274) gibi isimlerin 
hocasıydı. Jean De La Rochelle, 1245 yılına kadar Paris Üniversitesi’nde “Magister Regens” 
olarak görev yapmış ve “Summa de anima” ile “Tractatus de anima et virtutibus (Ruh ve 
erdemler üzerine risale)” adlı eserler kaleme almıştır. Aziz Bonaventure ise 1235 yılında 
Halesli Alexander’ın öğrencisi olarak Paris’e gitmiş ve Luka İncili’ni yorumlamıştır (Kurt, 2012, 
s. 102-103). Alexander’ın öğrencileri arasında Jean De La Rochelle ve Aziz Bonaventure gibi 
önemli isimlerin bulunması, onun eğitimdeki etkisinin nesiller boyu sürdüğünü 
göstermektedir. Fransisken Tarikatı’na katılması ve bu tarikatın Paris Üniversitesi’nde bir 
kürsü sahibi olmasını sağlaması, Fransiskenlerin akademik camiadaki yerini 
sağlamlaştırmıştır. 

Alexander’ın teolojik düşüncesi, temel hatlarıyla Aziz Bonaventure ve Aziz Thomas Aquinas’ın 
sistemleriyle büyük ölçüde örtüşmektedir. Teolojik söylemine Tanrı’nın bilinebilirliği 
meselesiyle başlayan Alexander, insan zihninin Tanrı’nın var olduğunu kavrayabileceğini, 
ancak hiçbir yaratılmış aklın O’nun mahiyetini tam anlamıyla idrak edemeyeceğini ileri 
sürmektedir. Tanrı’nın varlığına ilişkin kanıtlar arasında Aziz Augustinus’un mutlak hakikate 
duyulan ihtiyaçtan hareketle geliştirdiği delile, Aziz Anselmus’un ontolojik argümanına, Aziz 
Victorlu Hugh’un bilinç temelli kanıtlamasına ve Aristoteles’in nedensellik ilkesine dayanan 
klasik argümanına özellikle dikkat çeker. Alexander, Tanrı’nın var olan her şeyin nedeni 
olduğunu; tüm varlıkların Yaratıcısı ve Koruyucusu olarak işlev gördüğünü belirtir. O’nu saf 
fiillik (actus purus) olarak tanımlar; buna karşılık yaratılmış tüm varlıkların madde ve form 
bileşiminden meydana geldiğini vurgular. Maddenin, yaratılmış varlıkla özdeş düzeyde 
evrensel bir boyutta ele alınması gerektiği yönündeki yaklaşımı, daha sonraki dönemlerde 
Fransisken düşünce geleneğinin özgün doktrinlerinden biri hâline gelmiştir (Turner, 1907). 

4.2. Bonaventure 
Bonaventure olarak bilinen Fidanzalı John, 1217 yılında doğmuştur. 1234 veya 1235’ten 
1243’e kadar Paris’te sanat eğitimi almıştır. Daha sonra Fransiskenlere katılmış ve yine 
Paris’te teoloji okumuş ve burada Fransisken teoloji ustalarının ilki olan Halesli Alexander’dan 
ders almıştır. Bonaventure, Fransisken koltuğunu 1253’ten 1255’e kadar bizzat elinde 

 
4 “Petrus Lomhardus’un (Peter Lombard) (y. 1095-1160) dört ciltten oluşan ve ilahi Tek-Teslis, Yaratılış, cisimleşme ve sakramentlere dair 
Patristik doktrinlerin sistematik bir şekilde, dolayısıyla da didaktik açıdan çok yararlı bir şekilde sunulduğu Sententiae (Hükümler) kitabı, 
dönemin teolojik edebiyatı için yeni ve çok rağbet gören bir örnek teşkil eder. Bu eser, Oxford’daki Fransisken çevrelerinde kaydedilmiş 
bazı itirazlara rağmen, üniversitelerde sunulan teolojik eğitimin temel aracı haline gelecektir.” Bkz: (Catalani, 2014, ss.304-305). 



Orta Çağ Avrupası’nda Eğitim ve Bilimin Gelişmesinde Fransiskenlerin Katkıları 

Hitit Journal of Social Sciences • Volume 18 • Issue 3 • 2025     694 

tutmuştur. 1257’de tarikatın genel başkanı olarak seçilmiş ve hayatının geri kalanında birleşik 
bir Fransisken Tarikatı oluşturmak için yorulmadan çalışmıştır. Bu arada üniversiteyle yakın 
ilişkilerini sürdürmüş ve neredeyse 1274’teki ölümüne kadar teolojik yazılarına devam etmiştir 
(Marenbon, 2004, s.227; Egan, 2015, s.174; Smith, 2006b, s.89; Boros, 2023, s.157.). 

Bonaventura’nın bazı eserleri arasında Paris’te eğitim verirken kaleme aldığı (Pierre 
Lombardın) “Sententiarum (Hükümler)” üzerine bir şerh, “Breviloquium (Özet)”  ve 
“Tartışmalı Sorunlar” ve 1259’da kalem aldığı başyapıtı “Itinerarium Mentis in Deum (Zihnin 
Tanrı'ya Yolculuğu)” yer almaktadır. Bonaventura “Itinerarium Mentis in Deum” da, tüm 
dünyada yaygın olan ve “Hristiyan mistik teolojisinin en başından itibaren rastlanan” 
merdiven imgesini kullanır ve şu ifadeleri kullanır:  

“Dünya, Tanrı’ya doğru çıkmamızı sağlayan bir merdivendir. Tanrı’nın bazı 
kalıntılarını buluruz. Bazıları maddi, diğerleri manevi, bazıları zamansal, diğerleri 
ebedidir; bazıları bizim içimizde, diğerleri dışımızdadır. En manevi ve ezeli ve 
ebedi olan ve bizim üstümüzdeki Birinci İlke’yi, Tanrı’yı anlamak için, Tanrı’nın 
bizim dışımızda kalan, maddi ve zamansal olan kalıntıları içinden geçerek 
yolculuk etmemiz gerekir. Böylelikle bizi Tanrı’ya götürecek yola gireriz. Daha 
sonra Tanrı’nın ezeli ve ebedi ve manevi imgesinin bizim içimizde mevcut olduğu 
kendi zihnimize girmemiz gerekir. Burada Tanrı’nın hakikatine girmeye başlarız. 
Sonunda ezeli ve ebedi, en manevi ve bizim üstümüzde olana geçmemiz 
gerekir” (Eliade, 2003, ss.217-218). 

Bonaventura’nın felsefesi genellikle Tanrıbilim ve mistisizmle ilişkilendirilen bir felsefe olarak 
kabul edilir. Ona göre, “felsefe sorunlarının çözümü ancak Tanrı’ya ulaşmakla veya bir başka 
ifadeyle söyleyecek olursak, ruhun Tanrı`ya doğru yapacağı bir yolculukla 
gerçekleşebilecektir.” Bonaventura, felsefe ve Tanrıbilim arasındaki ilişkiyi ele alırken, ikisinin 
de farklı olduğunu vurgular ve onları iki temel noktada birbirinden ayırır. Şöyle ki “ilk olarak 
felsefe akıl ilkeleri üzerine kurulmuştur, Tanrıbilim ise inanç ilkeleri üzerine kurulmuştur. İkinci 
olarak felsefenin konusu görülmüş olan gerçektir, Tanrıbilimin konusu ise görülmeyen 
gerçektir.” Genel itibariyle baktığımızda Bonaventura, felsefeyi tanrıbilimden ayırarak Orta 
Çağ’ın genel görüşü olan skolastiğe ters düşen bir düşünce ortaya koymuş ve bu düşüncesiyle 
aslında skolastiğin zayıflamasına yardımcı olan filozoflar arasında yer almıştır (Şentürk, 2007, 
ss.158-159). 

Fransiskenlerin skolastik düşünceye etkisi tek yönlü değildir. Halesli Alexander gibi isimler 
skolastik düşüncenin sistemleşmesine büyük katkı sağlamış, özellikle Aristotelesçi felsefenin 
teolojiyle birleşmesini desteklemişlerdir. Buna karşılık Bonaventura gibi bazı düşünürler, 
mistik teolojiyi öne çıkararak skolastik yöntemi eleştirmiş ve bu yaklaşım skolastiğin 
zayıflamasına zemin hazırlamıştır. Dolayısıyla, Fransisken düşüncesi skolastiği hem 
güçlendiren hem de belirli yönlerden sorgulayan bir çerçevede gelişmiş, zamanla skolastiğin 
dönüşümüne ve yer yer zayıflamasına da katkıda bulunmuştur. Bu durum, tarikatın düşünsel 
çeşitliliği ve içsel entelektüel dinamizmini ortaya koymaktadır. 

4.3. Roger Bacon 
Fransisken Roger Bacon yaklaşık 12205-1292 yılları arasında yaşamıştır (Tauchert, 2007, 
s.36; Hader, 2006, s.338). Albertus Magnus gibi o da kendini erken yaşta manastır hayatına 
adamış, Oxford ve Paris’te eğitim görmüş ve Paris Üniversitesi’nde ders vermiştir. Daha 

 
5 Kaynaklar Roger Bacon’ın 1214 yılında doğmuş olabileceğine dair bilgiler içermektedir. Bkz: (Ritter, 1845, s.473; Hagenbach, 1886, s.438). 



Banu ÇETİN ÜNAL 

695   Hitit Sosyal Bilimler Dergisi • Cilt 18 • Sayı 3 • 2025 

sonraki dönemlerde ise Fransisken Tarikatı’na katılmıştır. Bilim, kimya, matematik ve 
astronomi alanlarında yaptığı gözlemler ve elde ettiği sonuçlar, dönemi için o kadar yeni ve 
şaşırtıcıydı ki, bu durum ona büyük bir sihirbaz olarak ün kazandırmıştır (Bernhardi, 2021, 
s.403; Motz ve Weaver, 1995, s.113). 

Roger Bacon, doğanın incelenmesinin tıpta kullanım, patlayıcı yapımı gibi amaçlar için gerekli 
olduğunu vurgulamış ve daha düşük değerli metallerin simya yasalarıyla altına 
dönüştürülebileceğine inanmıştır. Roger Bacon, matematik ve deneylere verdiği önem 
dolayısıyla İngiliz deneyciliğinin öncülerinden biri olarak hatırlanmaktadır. Ancak bilimsel 
yaklaşımlarını bazı batıl inançlarla da harmanlamıştır. Örneğin, astronomiye değer verdiği gibi 
astrolojiyi de benimsemiş, kimya ile birlikte simyayı da kabul etmiştir. Bu yönüyle Bacon, 
insanları kitaplardan gözleme, diyalektikten doğrudan deneyime, otoritelerden ise özgün 
araştırmalara yönlendiren yeni bir dönemin öncüsü olmuştur. Roger Bacon, matematiksel 
bilgilerin, deneysel bilimin, astronominin matematiksel olarak incelenmesinin ve bilimin pratik 
kullanımının önemini özellikle vurgulamıştır. Yaşadığı dönem göz önüne alındığında, Bacon’ın 
astroloji ve simyayı kabul etmesi mazur görülebilir. Ancak astrolojiyi savunması Hristiyanlık 
tarafından kabul edilebilir bir tutum olmadığından, bu nedenle bazı sorunlar yaşamıştır. 
Ayrıca, kilise otoritelerine karşı gösterdiği kayıtsızlık da üstlerinin hoşnutsuzluğunu 
kazanmasına yol açmıştır (Masih, 2002, s.171). 

Uzun yıllar Aristoteles’in doğa felsefesi üzerine ders veren Bacon, Grosseteste ve Arap 
yazarların eserlerinin etkisi altında kalmış ve kendisini matematik, Yunanca ve İbranice gibi 
diller üzerine çalışmaya adamıştır. Bunun yanı sıra, özellikle optik alanında gözleme dayalı 
deneysel çalışmalar gerçekleştirmiştir. 1257 yılında Fransisken Tarikatı’na katılan Bacon, 
zamanla tarikatın düşünsel üretim üzerindeki sansürcü yaklaşımını rahatsız edici bulmaya 
başlamıştır. Her ne kadar tarikata girişi onun entelektüel yaşamında önemli bir dönüm noktası 
olsa da ilerleyen yıllarda Bacon çalışmalarının en verimli dönemindeyken tarikattan yeterli 
desteği görememesi ciddi bir engel teşkil etmiştir. Bacon, her ne kadar bir Fransisken rahibi 
olarak kabul edilse de tarikatla ilişkisi zamanla gerilimli bir hâl almış; özellikle deneysel bilime 
verdiği önem ve otoritelere yönelik eleştirileri nedeniyle kendi tarikatı içinde bile zaman 
zaman yalnız kalmıştır. Ancak Papa IV. Clement döneminde üzerindeki baskılar kalkmış ve 
Papa’nın desteğini almasıyla Fransiskenler de Bacon hakkındaki görüşleri değişmese de ona 
yakınlık göstermek durumunda kalmışlardır. IV. Clement’ten büyük bir bilim ansiklopedisinin 
derlenmesi için yardım istemesiyle hayatında yeni bir sayfa açılmıştır. Papa’nın teşviki 
sonucunda Bacon, “Opus majus (Büyük eser)”6, “Opus minus (Küçük eser)” ve “Opus tertium 
(Üçüncü eser)” adlı eserlerini kaleme almıştır. Bu eserler eğitim ve toplum reformu hakkında 
bilgiler veriyor, büyüyü eleştiriyor, takvim reformunu öneriyor ve bilimsel bilginin Hristiyanlık 
için önemini vurguluyordu (Gordon-Kelter, 2006, s.57; Ülgen, 2018, ss.230-232). 

Roger Bacon “bilimin amacının doğayı incelemek ve onu insanların hizmetine sunmak 
olduğunu” savunmuştur (Ye. Agibalova- Donskoy, 2017, s.153). Ayrıca gramer, mantık, 
astronomi, astroloji, simya, tıp, ahlak felsefesi, metafizik, felsefe ve teoloji arasındaki ilişki ve 
çeşitli fiziksel konular üzerine eserler kaleme almıştır. Yabancı dil öğrenimini teşvik ederken, 
matematiksel ve deneysel bilimin peşinden gidilmesi gerektiğini savunmuştur. Yunanca ve 
Arapçadan çevrilen felsefi ve bilimsel eserlerin özümsenmesinde öncü olmuş ve Yunan ve 

 
6 Roger Bacon’un şöhretinin esas olarak dayandığı Opus Majus hakkında ayrıntılı bilgi için bkz: (The Qpus Majus of Roger Bacon, 1928). 



Orta Çağ Avrupası’nda Eğitim ve Bilimin Gelişmesinde Fransiskenlerin Katkıları 

Hitit Journal of Social Sciences • Volume 18 • Issue 3 • 2025     696 

Arap doğa felsefesi ile matematik biliminin daha geniş kitlelere ulaşmasında etkili olmuştur 
(Lindberg, 1983, s.vii). 

4.4. John Duns Scotus 
1270 yılında İskoçya’da doğan Fransisken filozof ve teolog John Duns Scotus aynı zamanda 
Fransiskenlerin ünlü İskoç Okulu’nun kurucusu ve lideriydi.  İskoçya’nın Dumfries kentindeki 
Fransisken manastırında eğitim gören Duns Scotus, küçük yaşta Fransisken Tarikatı’na girmiş 
ve rahip olarak atanmıştır. Teoloji lisans mezunu olan Duns Scotus Oxford’da okumuş ve ders 
vermiştir. 1302 yılında Paris’e gönderilmiş ve orada Papa VIII. Boniface aleyhine yapılan 
gösteriler sırasında kralın yanında değil de papanın tarafında yer alınca Fransa’dan sürgün 
edilmiştir. Sürgün dönemini tam olarak nerede geçirdiği bilinmiyor ama bir müddet sonra 
Duns Scotus Paris Üniversitesi’ne geri dönmüştür. Çalışmaları, gayreti ve bilgisi sınırları aşarak 
diğer ülkelere ulaşınca birçok öğrenci ondan ders almak amacıyla Paris’e gelmiştir. Aynı 
zamanda, teoloji tartışmalarındaki başarısından dolayı, çağdaşları ona “Usta Âlim” ünvanını 
vermişlerdir. Duns Scotus 1307 sonbaharında Köln’deki Fransisken okulunda ders vermek 
üzere Paris’ten ayrılmış ve ertesi yıl burada ölmüştür (Wolter, 2005, ss.2523-2524; Ingham 
and Dreyer, 2004, s.11; Çoban, 2008, s.113). 

Duns Scotus’un ölümüyle birlikte eserlerinin bazıları tamamlanamamış olsa da takipçileri onun 
eserlerini gün yüzüne çıkarmak için büyük uğraşlar vermişlerdir. Her ne kadar erkenden 
ölümü ve eğitim öğretim yıllarında yaptığı seyahatler dolayısıyla bazı eserleri tamamlanma 
aşamasında kalmış olsa da çok sayıda çalışması olduğu kabul edilen bir gerçektir. “Ortaya 
konulan bu metinsel durum, onun özgürlüğünün doğası ve Tanrı’nın yaratılan düzenle ilişkisi 
noktasında birçok önemli soruya cevap bulmasını sağlar.” Birçoğu küçük mantıksal eserler 
olarak bilinen çalışmalarının özgünlüğü, doğası ve kronolojisi konusundaki belirsizlikler devam 
etmektedir. Scotus’un en eski teolojik çalışması olan “Lectura”, Peter Lombard’ın “Sentences” 
adlı eserinin 1. ve 2. bölümleri üzerine verdiği derslere dair notları içerir. Ancak, bu derslerin 
tamamını içeren ve “Ordinatio” olarak adlandırılan çalışma tamamlanamadığından, bu notlara 
tam olarak erişim mümkün değildir. Bir diğer eseri de Metafizik ile ilgili soruları inceleyen 
“Quaestiones süper libros Metaphysicorum Aristoteles” adlı eserdir. Ayrıca “Collationes 
oxonienses et parisienses” adlı eseri ise Scotus’un Oxford ve Paris’te katıldığı tartışmaları 
içermektedir (Bingöl, 2023, ss.12-14). Fransiskenler Halesli Alexander, Bonaventure ve Duns 
Scotus sadece kendi dönemlerinin entelektüel dünyasına hükmeden yaratıcı ve zeki insanlar 
değillerdi aynı zamanda arkalarında, kalıcı ve evrensel öneme sahip birçok yazılı eser 
bırakmışlardır (Lawrence, 2015, ss.243-244). 

Ahmet Cevizci’nin ifadesine göre Duns Scotus’un “analitik düşünme yeteneği ve birçok 
bakımdan son derece sistematik ve pozitif olan felsefesi, Hristiyan düşüncesinin birçok 
problemi için çözüm imkânı sağlamıştır.” “Platonik-Augustinusçu” ve “Aristotelesçi-Thomist” 
geleneklerin dışında yer alan ve hatta bu geleneklere karşı çıkan Duns Scotus, sadece 
felsefeye yeni perspektifler sunmakla kalmamış, Ockhamlı William’a ve dolayısıyla modern 
düşüncenin gelişimine de önemli katkılar sağlamıştır (Cevizci, 2015, s.360). 

4.5. Ockhamlı William 
Ockhamlı William muhtemelen Surrey’deki Ockham’da doğmuştur. Doğum tarihi kesin olarak 
bilinmemekle birlikte genellikle 1290 ile 1300 yılları arasında doğduğu kabul edilmektedir.  
Fransisken Tarikatı’na katılmış ve 1310’da teoloji eğitimine başladığı Oxford’da eğitim 
görmüştür (Copleston, 2003, s.43). Ockhamlı William’ın kariyeri iki evreye ayrılır. İlk aşamada 



Banu ÇETİN ÜNAL 

697   Hitit Sosyal Bilimler Dergisi • Cilt 18 • Sayı 3 • 2025 

başlıca teolojik, felsefi ve mantıksal eserlerini yazmıştır. Bunların en önemlileri “Commentary 
on the Sentences ve Sum of Logic” adlı eserleridir. İkinci aşama, 1328 yılında Fransisken 
Cesenalı Michael ile birlikte Avignon’daki papalık sarayından kaçarak Münih’teki Alman 
İmparatoru Bavyeralı Ludwig’in yanına gitmesiyle başlar. Ludwig, XXII. John’un düşmanı 
haline gelmişti ve Ockhamlı William orada, Fransiskenlerin İsa’nın mutlak yoksulluk yaşamını 
takip etme öğretisini reddettiği için papaya karşı muhalif olan diğer Fransiskenlere katılmıştır. 
William, hayatının geri kalanını papalığın dünyevi ve manevi konularda mutlak yargı yetkisine 
sahip olmasına ilişkin iddiaları eleştirerek geçirmiştir (Leff ,2005, s.9737; Bond, 2006, s.486). 

Ockhamlı William, papalığın Avrupa’daki diğer devletlerin dünyevi işlerine müdahale etmesini 
uygun bulmuyordu. O, papalığın yetki ve etkisinin yalnızca Kiliseyle sınırlı kalması gerektiğini 
savunuyordu. Ona göre “Kilise, inancı; devlet ise dünyayı temsil etmektedir.” Ockhamlı, bu 
iki gücün birleşmesine karşı çıkmıştır. Onun nominalist yaklaşımı ve politik düşünceleri, 
“Kiliseyi dünyaya bağlayan on yüzyıllık bağı koparmak anlamına geliyordu.” Bu durum aynı 
zamanda skolâstiğin sonunu da işaret ediyordu. Kısaca, papalığın gücünün zayıflamasıyla, 
Nominalizmin ortaya çıkışı aynı döneme denk gelmektedir. Ockhamlı William’ın öğretileri, XIV. 
ve XV. yüzyıllarda üniversiteleri ciddi anlamda bir savaş alanına çeviren realistlerle 
nominalistlerin çatışmalarının başlangıcı olmuştur. Öyle ki bu çatışmalar, ancak Rönesans ve 
Reform hareketleriyle durulacaktı (Bayındır, 2014, s.2). 

Ockhamlı’nın öğretileri felsefe ve teoloji tarihinde bir dönüm noktası olmuştur. Mantığın 
teolojiden ayrı olduğunu, her ikisinin de doğru olduğunu ve farklı hakikat türlerini temsil 
ettiklerini savunmuştur. Var olan şeylerin temel gerçekliğini vurgulayan nominalist felsefesi 
ve papalık gücünün sınırlandırılmasına ilişkin politik teorisi, Reform düşüncesinde oldukça 
etkili olmuştur (Roberts, 2006, ss.672-673). 

Tahmin edileceği üzere Fransisken düşünür ve bilim insanları bu isimlerle sınırlı değildir. Diğer 
Fransiskenler arasında Francis Mayron, Adam Marsh, Padualı Anthony gibi önemli isimler de 
bulunmaktadır. Örneğin 1195 yılında Lizbon’da doğan ve vaftiz esnasında Fernando adını alan 
Anthony, 15 yaşında ailesini terk ederek Lizbon yakınlarında bulunan bir manastıra yerleşmiş 
ve burada bilimsel olarak kendini geliştirerek önde gelen bilim insanlarından biri olmuştur. 
Daha sonra ailesinin baskısından kaçıp Coimbra’daki başka bir manastıra yerleşen Fernando, 
25 yaşında Papaz olmuştur. 1222 yılında Fas’ta öldürülen beş Fransisken misyonerin 
naaşlarının bulunduğu kiliseye gömülmesi, onu Fransisken Tarikatı’na çekmiştir. Assisi’de Aziz 
Francis tarafından tarikata kabul edilerek Anthony adını almıştır. İtalya ve Fransa’yı dolaşıp 
İncil’i vaaz etmiş, Fransisken Tarikatını yönetmiş ve ilahiyat okulları kurmuştur. Aziz Francis, 
onu Bolonya’daki Fransiskenlere eğitim vermesi için teoloji öğretmeni olarak atamıştır. 
Bununla birlikte Toulouse, Montpellier, Limoges, Milano ve Padova’da da dersler vermiştir 
(Kurt, 2012, s.116). 

Bununla birlikte Robert Grosseteste’nin Fransiskenler üzerindeki etkisi büyüktür. O, Oxford’da 
öğretmenlik ve liderlik yaparken, yeni kurulan Fransisken okulunda öğretim görevlisi 
pozisyonunu kabul etmiştir. Başta eğitimleri olmak üzere Fransiskenlere birçok konuda 
yardımcı olmuş ve onlar üzerinde güçlü bir etki bırakmıştır. Grosseteste, Oxford’daki 
Fransisken öğretim görevlisi Adam Marsh ve ünlü filozof Roger Bacon da dahil olmak üzere 
birçok Fransisken liderle ömür boyu yakın ilişki içerisinde olmuştur (Lawson, 2015, s. 566). 
Robert Grosseteste, Fransiskenler üzerindeki etkisi ile bilimsel araştırma, teolojik düşünce ve 
akademik gelişim alanlarında önemli bir rol oynamıştır. 



Orta Çağ Avrupası’nda Eğitim ve Bilimin Gelişmesinde Fransiskenlerin Katkıları 

Hitit Journal of Social Sciences • Volume 18 • Issue 3 • 2025     698 

Sonuç 
Orta Çağ Avrupası’nda bilimin gelişiminde diğer pek çok faktörün yanında Fransiskenlerin de 
rolü büyüktür. Onlar, sadece dini ve manevi alanlarda değil, aynı zamanda bilimsel ve 
entelektüel alanlarda da önemli katkılarda bulunmuşlardır. Aziz Francis’in önderliğinde 
kurulan Fransisken Tarikatı, yoksulluğa ve sade bir yaşama vurgu yaparak toplumsal sınıf 
ayrımlarını zayıflatmış ve bilginin yayılmasına katkıda bulunmuştur. 

Şehirleşme ve üniversitelerin gelişmesiyle birlikte Fransiskenler, üniversitelerde yer 
edinmişler ve eğitimin gelişmesinde büyük katkı sağlamışlardır. Özellikle Paris, Oxford ve 
Padua gibi üniversitelerde aktif rol oynayarak, bilimsel faaliyetlerin merkezinde yer 
almışlardır. Fransisken bilginler arasında Halesli Alexander, Bonaventure, Roger Bacon, John 
Duns Scotus ve Ockhamlı William gibi önemli isimler oldukça dikkat çekmektedir. Onlar, 
felsefe, teoloji, matematik ve diğer alanlarda yaptıkları çalışmalarla bilimin gelişmesine katkı 
sağlamışlardır. 

Fransiskenler, bir bakıma kilise baskısı altında da bilimin gelişebileceğinin örneklerini 
sunmuşlardır. Tarikatın önde gelen isimleri, kendi zamanlarının bilimsel ve entelektüel 
sınırlarını zorlayarak, Orta Çağ’ın karanlık dönemlerinde bile bilgiye olan merakı ve araştırma 
azmini canlı tutmuşlardır. Bu sayede, Orta Çağ Avrupası’nda bilimin gelişiminde 
Fransiskenlerin oynadığı rol, sadece o döneme özgü değil, aynı zamanda Aydınlanma Çağı’na 
giden yolda da önemli bir köprü olmuştur. Fransiskenler, eğitim kurumlarının ve bilimsel 
faaliyetlerin desteklenmesi yoluyla bilginin yayılmasını sağlamış ve Avrupa’da bilimsel 
düşüncenin gelişimine büyük katkılarda bulunmuşlardır. 

  



Banu ÇETİN ÜNAL 

699   Hitit Sosyal Bilimler Dergisi • Cilt 18 • Sayı 3 • 2025 

Kaynakça 
Agibalova, Y., & Donskoy, G. (2017). Ortaçağ Tarihi (Çağdaş Sümer, Çev.). İstanbul: Yordam Kitap. 

Bayındır, A. (2014). Ockhamlı William’ın Din Felsefesi. [Yayımlanmamış Doktora tezi]. Uludağ Üniversitesi, 
Bursa.  

Bedirhan, Y. (2018). Ortaçağ Tarihi (3. Baskı). Konya: Eğitim Yayınevi. 

Bernhardi, L. (2021). Die Geisterwelt: Eine Schatzkammer des Wunderglaubens. Nicolaus Equiamicus (Hrsg), 
Norderstedt: Books on demand. 

Bingöl, M. (2023). Ortaçağ Düşünürü Duns Scotus. İstanbul: Çizgi Kitabevi. 

Bond, H. L. (2006). Ockham, William of.  In Richard K. Emmersons (Ed.), Key Figures in Medieval European: 
An Encyclopedia (pp. 486-487), New York: Routledge. 

Boros, L. (2023). Über das christliche Beten | Im Leben Gott erfahren. Chalice Verlag. 

Catalani, L. (2014). XII. Yüzyılda Teolojik Edebiyat Türleri ve Yorumcuları. Umberto Eco (Ed.), Orta Çağ- 
Katedraller, Şövalyeler, Şehirler. (Leyla Tonguç Basmacı, Çev.), (ss. 304-308), İstanbul: Alfa. 

Cevizci, A. (2015). Felsefe Tarihi: Thales’ten Baudrillard’a (6. Baskı). İstanbul: Say Yayınları. 

Copleston, F. (2003).  A History of Philosophy Volume 3: Late Medieval and Renaissance Philosophy. New 
York: Continuum. 

Çoban, M. (2008). Bir Katolik Cemaati Olarak Fransiskenler (Yayımlanmamış Yüksek lisans tezi). Marmara 
Üniversitesi, İstanbul.  

Debby, N. B-A. (2016). The Cult of St Clare of Assisi in Early Modern Italy. New York: Routledge.  

Egan, K. J. (2015). Bonaventure, St.. In William M. Johnston and Christopher Kleinhenz (Eds.), Encyclopedia 
of Monasticism (p. 174, Vol 1&2), New York: Routledge. 

Eliade, M. (2003). Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi: Muhammed’den Reform Çağına (Ali Berktay Çev.). 
İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Englebert, O. (1950). Saint Francis of Assisi (Edward Hutton, Trans and Ed.). New York: Longmans, Green 
and Co. 

Esser, C. (1970). Origins of the Franciscan Order (Aedan Daly ve Irina Lynch, Trans.). Chicago: Franciscan 
Herald Press. 

Flinn, F. K. (2007). Francis of Assisi, St.. Encyclopedia of Catholicism (Encyclopedia of World Religons) 
(pp.290-293), New York: Facts On File, Inc. 

Godet-Calogeras, J. F. (2012). Francis and Clare and the emergence of the Second Order. In Michael J.P. 
Robson (Ed.), The Cambridge Companion to Francis of Assisi (pp. 115-126), Cambridge: Cambridge 
University Press.  

Gordon-Kelter, J. (2006). Bacon, Roger (ca. 1213/19–1292). In Richard K. Emmersons (Ed.), Key Figures in 
Medieval European: An Encyclopedia (p.57), New York: Routledge. 

Guiley, R. E. (2001). Francis of Assisi (1181?–1226). The Encyclopedia of Saints (pp.114-117). New York: 
Facts On File.  

Hader, M. (2006). Empirische Sozialforschung: Eine Einführung. Wiesbaden: Verlag für 
Sozialwissenschaften. 

Hagenbach, K. R. (1886). Kirchengeschichte von der ältesten zeit bis zum 19. Jahrhundert. Zweiter Band, 
Leipzig: Hirzel. 

Hitchcock, J. (2012). The History of the Catholic Church: From the Apostolic Age to the Third Millennium. 
San Francisco: Ignatius Press. 

Ingham, M. B. & Dreyer, M. (2004). The Philosophical Vision of John Duns Scotus: An Introduction. 
Washington, D.C: The Catholic University of America Press. 

İhsanoğlu, E. (2019). The House of Sciences: The First Modern University in the Muslim World. New York: 
Oxford University Press. 



Orta Çağ Avrupası’nda Eğitim ve Bilimin Gelişmesinde Fransiskenlerin Katkıları 

Hitit Journal of Social Sciences • Volume 18 • Issue 3 • 2025     700 

Kurt, A. (2012). Hristiyanlık Tarihinde Fransisken Tarikatı (Yayımlanmamış Yüksek lisans tezi), Necmettin 
Erbakan Üniversitesi, Konya.  

Lapsanski, D. V. (1976). The First Franciscans and the Gospel. Chicago: Franciscan Herald Press. 

Lawrence, C. H. (2015). Medieval Monasticism. Fourth Edition, New York: Routledge. 

Lawson, K. E. (2015). Grosseteste, Robert. In George Thomas Kurian and Mark A. Lamport (Eds.), 
Encyclopedia of Christian Education (p.566), Lanham, Maryland: Rowman & Littlefield. 

Le Goff, J. (2014). Orta çağda Entelektüeller (Mehmet Ali Kılıçbay, Çev.). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları. 

Leff, G. (2005). William of Oakham. In Lindsay Jones (Ed.), Encyclopedia of Religion (pp. 9737-9738), Vol.14, 
Farmington, Hills, MI: Mac Millan Reference, Thamson Gale. 

Lindberg, D. C. (1983). Roger Bacon’s Philosophy of Nature: A Critical Edition, with English Translation, 
Introduction, and Notes, of De multiplicatione specierum and De speculis comburentibus. Oxford: 
Clarendon Press. 

Linzey, A., & Barsam, A. (2003). Saint Francis of Assisi. In Joy A. Palmer (Ed.), Fifty Key Thinkers on the 
Environment (pp. 22-27), London and New York: Routledge. 

Maish, Y. (2002). A critical history of western philosophy: Greek, Medieval and Modern. Delhi: Motilal 
Banarsidass Publishers. 

Marenbon, J. (2004). Bonaventure, the German Dominicans and the new translations. In John Marenbon 
(Ed.), Routledge History of Philosophy Volume III: Medieval Philosophy (pp. 225-240), New York: 
Routledge. 

McGonigle, T.D., & Quigley, J.F. (1988). A history of the Christian tradition: From Its Jewish Origins to the 
Reformation. Mahwah, New Jersey: Pauilst Press. 

Moorman, J. (1968). A history of the Franciscan order from its origins to the year 1517. Oxford: Clarendon 
Press. 

More, A. (2018). Fictive orders and feminine religious ıdentities, 1200-1600. New York: Oxford University 
Press. 

Motz. L., & Weaver, J.H. (1995). The story of astronomy. Springer. 

Mueller, J. (2003). Clare of Assisi: The letters to agnes. Collegeville, Minnesota: Liturgical Press. 

Piri, Y. (2021). Opus Dei: Roma Katolik Kilisesi’nde Bir Piskoposluk (Yayımlanmamış Yüksek lisans tezi). Bursa 
Uludağ Üniversitesi, Bursa.  

Ritter, H. (1845). Geschichte Der Philosophie. Hamburg: F. Perthes. 

Roberts, P. B. (2006). William of Ockham (ca. 1285–1347). In Richard K. Emmersons (Ed.), Key Figures in 
Medieval European: An Encyclopedia (pp. 672-673), New York: Routledge.  

Robinson, P. (1908). St. Clare of Assisi. The Catholic Encyclopedia, Vol.4, New York: Robert Appleton 
Company. Erişim adresi: http://www.newadvent.org/cathen/04004a.htm 

Robinson, P. (1913). Francis of Assisi. The Catholic Encyclopedia (pp. 221-230), Vol. 6, New York: The 
Encyclopedia Press. 

Roest, B. (2000). A history of Franciscan education (c. 1210-1517).  Vol. 2, Leiden: Brill. 

Sabatier, P. (1897). Life of St. Francis of Assisi (Louise Seymour Houghton, Trans.). New York: Charles 
Scribner’s Sons. 

Sarı, E. (2017). Bilim Felsefesi. Antalya: Nokta E-Kitap. 

Sebetci, H. (2016). 11.-12.  yüzyıllarda orta çağ Avrupası’nın eğitime genel yaklaşımı. Sosyal ve Kültürel 
Araştırmalar Dergisi, 2(3), 91-105. Erişim adresi: 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/skad/issue/21060/226767 

Smith, L. J. (2006a). Alexander of Hales (ca. 1185–1245). In Richard K. Emmersons (Ed). Key Figures in 
Medieval European: An Encyclopedia (pp. 21-22), New York: Routledge. 

Smith, L. J. (2006b). Bonaventure, Saint. In Richard K. Emmersons (Ed.), Key Figures in Medieval European: 
An Encyclopedia (pp. 89-90), New York: Routledge. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/skad/issue/21060/226767


Banu ÇETİN ÜNAL 

701   Hitit Sosyal Bilimler Dergisi • Cilt 18 • Sayı 3 • 2025 

Şentürk, Ö. (2007). Fransisken hareketinin orta çağ Avrupa’sındaki önemi ve orta çağ avrupasına etkisi 
(Yayımlanmamış Yüksek lisans tezi), Gaziosmanpaşa Üniversitesi, Tokat.  

Tauchert, S. (2007). Form und funktion von perspektive in der englischen Lyrik des 16. und 17. Jahrhunderts. 
Norderstedt: Books on Demand. 

The Qpus Majus of Roger Bacon (1928). (Robert Belle Burke, Trans.). Vol. I, Philadelphia: University of 
Pennsylvania Press. 

Thompson, A. (2012). Francis of Assisi: A new biography. New York: Cornell University Press, Ithaca. 

Turner, W. (1907). Alexander of hales. The Catholic Encyclopedia. New York: Robert Appleton 
Company. Erişim adresi: http://www.newadvent.org/cathen/01298a.htm  

Ülgen, P. (2018). Orta çağ Avrupa’sının “Mükemmel Öğretmen” lakaplı bilim adamı: Roger Bacon. Sosyal 
Bilimler Araştırmaları Dergisi, 13(2), 229-238. Erişim adresi: 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gopsbad/issue/41638/502953 

Ünal, B. (2018). Anselm of canterbury and scholastic thought. International Scientific and Vocational Journal 
(Isvos Journal), 2(2), 93-98. Erişim adresi: 
https://dergipark.org.tr/en/pub/bilmes/issue/42033/496672 

Walker, W. T. (1998). Saint Francis of Assisi. Dictionary of World Biography: The Middle Ages (pp. 354-356). 
Vol.2, New York: Routledge.  

Wolter, A. B. (2005). John Duns Scotus. In Lindsay Jones (Ed), Encyclopedia of Religion (pp. 2523-2525). 
Vol.4, Farmington, Hills, MI: Mac Millan Reference, Thamson Gale. 

 

 

http://www.newadvent.org/cathen/01298a.htm
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gopsbad/issue/41638/502953
https://dergipark.org.tr/en/pub/bilmes/issue/42033/496672



