
TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 245

XVI. YÜZYIL OSMANLI KAYNAKLARINA GÖRE ŞAH İSMAİL 
SAFEVÎ

SHAH ISMAIL SAFAVID ACCORDING TO 16TH CENTURY OTTOMAN 
SOURCES

ZEKERİYA IŞIK*

Sorumlu Yazar

Öz
Tasavvufî anlayışa, bir tarikat ve tekke geleneğine sahip olan Safevî ailesinin zamanla 

şeyhlikten şahlığa dönüşmesi, tekkeden büyük bir devlete sıçraması komşuları olan 
Osmanlıları da yakından ilgilendirmiştir. Osmanlıların ilk başlarda Erdebil tekkesi ve Safevî 
şeyhlerine bakışı dini ve manevi zaviyeden değerlendirilmek suretiyle diğer sûfî çevrelerden 
farklı olmamıştır. Ancak bilhassa Şeyh-Şah İsmail’in XVI. yüzyıl başlarında Safevî Devleti’ni 
kurmasıyla bu yaklaşım değişmeye başlamış siyasi, askeri, içtimai, dini ve mezhebi sorunların 
tesiriyle çok yönlü girift bir mahiyete bürünmüştür. Başka bir ifadeyle iki devlet arasındaki 
çetin hâkimiyet kavgası, işin içerisine hükümdarların, hanedanların, taraf toplulukların siyasi 
ve politik eylemelerinin ötesinde yaşam biçimleri, inanç ve zihin dünyalarının yani sosyo-
kültürel, sosyo-psikolojik ve ideolojik yönlerinin de dâhil edilerek sorgulandığı geniş bir alana 
yayılmıştır. Bu kaotik, sağlıksız ortamda tarafları temsil eden egemen sınıfların bir birlerine 
ve tüm paydaşlara yaklaşımı karşılıklı pejoratif bir şekil almıştır. Safevî hanedanının başta 
Şah İsmail olmak üzere son şeyhleri, siyasete tevessül etmekle, başka bir deyişle Osmanlılara 
rakip olmakla, şeriatı tahribe yol açmakla itham edilerek mahkûm edilmişlerdir. Şah İsmail’in 
Akkoyunlu hanedanıyla akrabalığı, Kızılbaş hareketinin siyasi önderliği; tarikat şeyhliği ve 
mürşitliği, Türkmenlerin dini ve manevi rehberliği ile birleşmiş, ortaya çıkan bu karizmatik 
güçlü liderlik, Osmanlı elitlerince büyük bir tehdit olarak algılanmıştır. Dolayısıyla Osmanlı 
yönetimi ve müelliflerinin Şah İsmail’e ve onun şahsında Safevîlere bakışlarının değişmesinde 
bu dini ve tasavvufi hareketin zamanla Şiîliği de merkeze alarak siyasi bir teşekküle dönüşmesi; 
bunu yaparken Osmanlı tebaası Türkmen aşiretlerine yönelik propaganda faaliyetlerinde 
bulunarak onlardan destek alması; Osmanlı coğrafyası ve genişleme sahası da dâhil etrafına 
doğru yayılma politikası izlemesi gibi hususlar etkili olmuştur. Bu çalışma, Osmanlı-Safevî 
ilişkilerinin hem arttığı hem de giderek problemli bir hal aldığı söz konusu tarihi süreçte, 
dönemin Osmanlı kaynakları ve müelliflerinin ki, onların sosyal statüleri, inanç ve zihin 
dünyalarını da göz önünde bulundurarak Şah İsmail’e yaklaşımlarını çok yönlü olarak ortaya 
koymak amacıyla hazırlanmıştır.

Anahtar Kelimeler: Şah İsmail, Kızılbaş, Erdebil, İdrîs-i Bitlisî, Hoca Sadeddin Efendi.

Abstract
The transformation of the Safavid family, which had a Sûfî understanding and a tradition 

of darvish orders and lodges, from sheikh to shah over time, and its leap from a lodge to a 
great state, also interested their neighbors, the Ottomans. The Ottomans’ view of this historical 

	 Araştırma Makalesi / Künye: IŞIK, Zekeriya. “XVI. Yüzyıl Osmanlı Kaynaklarına Göre Şah İsmail 
Safevî”. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, 116 (Aralık 2025), s. 245-266.

*	 Prof. Dr., Hitit Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, E-mail: zekeriyaisik@hitit.edu.tr, 
ORCID:0000-0003-3528-902X.

MAKALE    ARTICLE
ISSN: 1306-8253   eISSN: 2147-9895 

Geliş Tarihi/Received: 14 Ocak 2025
Kabul Tarihi/Accepted: 30 Ağustos 2025

  https://doi.org/10.60163/tkhcbva.1619856

Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi,
Kış-Aralık 2025, Sayı 116, 245-266

Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International
(CC BY-NC 4.0)



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 246

event, which took place around the Ardabil lodge and Safavid sheikhs, was initially no different 
from other Sûfî circles, as it was evaluated from a religious and spiritual perspective. However, 
especially with the establishment of the Safavid State by Sheikh-Shah Ismail in the early 
16th century, this perspective began to change and became multifaceted and complex with 
the influence of political, military, social, religious and sectarian problems. In other words, 
the fierce struggle for dominance between the two states has spread to a wide area where the 
lifestyles, beliefs and mental worlds of the rulers, dynasties and the participating communities, 
in other words their socio-psychological and ideological aspects, are questioned beyond their 
political actions. In this chaotic and unhealthy environment, the ruling classes representing 
both states adopted a mutually pejorative approach toward each other and all stakeholders. 
The last sheikhs of the Safavid dynasty, especially Shah Ismail, were accused of engaging in 
politics, in other words, of rivaling the Ottomans and causing the destruction of sharia, and 
were convicted. Shah Ismail’s kinship with the Akkoyunlu dynasty, his political leadership 
of the Qizilbash movement, his status as a sheikh of a religious order, his mentorship, and his 
religious and spiritual guidance of the Turkmens, combined with this charismatic and powerful 
leadership, was perceived as a great threat by Ottoman authors. In fact, the following issues 
were effective in changing the perspective of the Ottoman administration and its authors on 
Shah Ismail and the Safavids in his person. This religious and Sûfî movement turned into a 
political organization over time, centering Shiism. While doing this, he received support by 
carrying out propaganda activities adressing Ottoman Turkmen tribes. Following a policy of 
expansion towards its surroundings, including the Ottoman geography. This paper has been 
prepared to recognize, understand and reveal the versatile personality of Shah Ismail from the 
perspective of Ottoman sources and authors of the period, especially in the 16th century, when 
Ottoman-Safavid relations both became increasingly problematic.

Key Words: Shah Ismail, Qizilbash, Ardabil, Idris Bitlisi, Khoja Sadeddin Effendi.

Giriş 
Osmanlıların Safevîlere daha özelde de Şah İsmail’e yaklaşımlarında zamanla 

aynı coğrafya ve demografik zemin üzerinde hâkimiyet kurma mücadelesine 
girişmeleri büyük oranda belirleyici olmuştur. Bu zaviyeden bakıldığında Osmanlı-
Safevî çatışması İskender ile Daryus, Yıldırım Bayezid ile Emir Timur, Fatih Sultan 
Mehmed ile Uzun Hasan Bey, Yavuz Sultan Selim ile Mısır sultanları arasında 
yaşanan tarihi mücadelelerden farksızdır.1 Nitekim ilk başlarda Osmanlıların Safevî 
tarikatına ve şeyhlerine bakış açısı da diğer sûfî meşâyihten farklı değildir. Devlet, 
kadim geleneklerine uyarak âlimlere, şeyhlere ve dervişlere gösterdiği hoşgörü, saygı, 
yardım ve ihsanı Erdebil tekkesine de göstermiştir (Azamat, 1995, 279). Ancak Safevî 

1	 Bu, o dönemdeki gelişmeler yakından takip edildiğinde hemen anlaşılabilen bir durumdur. Mesela 
Yavuz Sultan Selim’in Şah İsmail’e yazdığı birinci mektuptaki talepleri, son Memlûk Sultanı 
Tomanbay’a (ö. (ö. 923/1517) yazdığı mektuptaki istekleri Osmanlıların asıl gayesinin dini, mezhebi, 
etnik ve kültürel yönden bir birinden oldukça farklı olan her iki devlete de hâkimiyetlerini kabul 
ettirmek olduğunu açıkça ortaya koymaktadır: “Eğer mektubun içeriğini tam olarak anladıysan/Şeriat 
yolunu benimseyerek şanını yücelt/Dirhemlere benim sikkemle ün kazandırıp/Minberleri benim 
hutbemle göklere yükselt.”(Adâ‘î-yi Şîrâzî, 2007, 63); Görüleceği üzere Şah İsmail, Sultan’ın adına 
sikke bastırır, hutbe okutur yani Osmanlı Devlet’ine tabi bir emir olmayı kabul ederse savaşa gerek 
kalmayacaktır. Sultan Selim kaldı ki, Tomanbay’a da benzer bir mektup göndermiştir: 

	 “Sikkenin gönlünü bizim adımızla canlandırıp/Yüksek sesle hutbeyi bizim (adımıza) oku.
	 İçtenlik ve temizlik ve bizim yolumuza baş koyup/Tam olarak bizim eşiğimize yönel.
	 Eğer buyruğumuza başkaldırmazsan/Bizden taç ve mühür elde edersin.
	 Eğer anlamsızca mücadele etmeyi aklına koyarsan/Ordudan ve keskin kılıçtan başka bir şey 

görmezsin” (Adâ‘î-yi Şîrâzî, 2007, 159); Nihayetinde ileriki dönemlerde İran ve Osmanlı yönetimiyle 
çatışan beylerin hatta hanedan üyelerinin dahi düşman komşu ülkeye sığınmaları bu siyasi rekabetin 
boyutlarını ve devamlılığını açıkça göstermektedir. Bu tür siyasi ilticalar için bk. (Nasûhü’s-Silâhî 
(Matrâkçî), 1976, 229, 242).



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 247

ailesine mensup şeyhlerin bilhassa Şeyh Cüneyt’ten itibaren giderek siyasete tevessül 
etmeleri, Şah İsmail ile birlikte amacına ulaşan bu hareketin zamanla etrafına doğru 
yayılmacı bir politika izlemesiyle iki taraf arasındaki ilişkilerde köklü değişiklikler 
meydana gelmiştir. 

Bununla birlikte Safevîlerin kuruluşu ile Osmanlıların merkezi bir imparatorluğa 
dönüşme sürecinin aynı zaman diliminde gerçekleşmiş olması da ilişkilerin tarihi 
seyrinin değişmesinde etkili olmuştur. Zira Osmanlılar, beylikten-devlete doğru 
evrildikçe daha yerleşik bir yaşam düzenini, merkezi bir idare, toprak ve vergi 
sistemini, yazılı ve kurallı bir yönetim biçimini, dini ve kültürel olarak da devlet ve 
toplumu bir arada tutacak daha kitabi, resmi bir din anlayışını benimsemiştir. Aynı 
dönemde henüz yolun başında bulunan Safevî Devleti’nin ise tüm bu hususlarda 
tam tersi özelliklere sahip olduğu yani Ertuğrul, Osman ve Orhan Beyler döneminin 
daha çok Türkmenlere, aşiretlere, abdallara, kırsal dinamiklere ve değerlere dayanan 
vasıflarına haiz olduğu göz ardı edilmemelidir. Nitekim böylesi bir tarihsel süreçte 
Safevîlerin giderek Osmanlı toprakları için büyük bir tehdide dönüşmesi, Osmanlı’da 
kendisini ilmiye sınıfının ve temsil ettiği dini düşüncenin savunmacı bir anlayışla ön 
plana çıkması şeklinde göstermiştir. Başka bir ifadeyle Şiî Safevî gailesi Osmanlı 
merkezîleşme ve ideolojikleşme sürecini doğrudan etkilemiştir (Işık, 2015, 182). 
Zira Safevîler, Şiî eylem ve söylemlerini yükselttikçe Osmanlılarda aynı oranda 
Sünnîliği yükseltmiştir. Taraflar hem iktidarlarını ve politikalarını meşrulaştırmak 
hem de etraflarındaki kitleleri motive etmek gayesiyle başta din ve mezhep olmak 
üzere tarih, edebiyat ve felsefeyi sosyal hayatı etkileyen tüm unsurları birer stratejik 
argümana dönüştürmüşlerdir. Bu çalışma, söz konusu unsurlardan birisi olarak XVI. 
yüzyıl Osmanlı kaynaklarının, müelliflerin sosyal statüleri, bu eserleri kaleme alma 
gayeleri, inanç ve zihin dünyalarını yadsımamak kaydıyla, Şah İsmail Safevî onun 
tarihi, siyasi, askeri, dini ve manevi kimliğine bakış açılarını ortaya koymak amacıyla 
hazırlanmıştır. Osmanlı kaynaklarının Şah İsmail, Safevîler ve Kızılbaş Türkmen 
toplulukları hakkında verdikleri bilgilerin iki taraf arasındaki ilişkilerin bozulduğu, 
siyasi, askeri, kültürel ve psikolojik harbe dönüştüğü, karşılıklı büyük kayıpların ve 
acıların yaşandığı dönemsel şartlar içerisinden yazılmış, duygusallık ve sübjektiflik 
oranı yüksek bir anlayışın eseri olduğu bilhassa dikkate alınmıştır. Söz konusu 
müelliflerin Şah İsmail, Safevîler ve taraftarlarına yönelik pejoratif düşünce ve 
görüşlerine yer vermekle, dönemin söz konusu kaotik iklimini anlamak ve bu iklimin 
Osmanlı yönetimi ve entelektüel çevrelerinin karşı tarafa bakışı, devlet politikalarının 
şekillenişi üzerindeki etkilerini ortaya koymak amaçlanmıştır. Yine bazı müelliflerin 
de eserlerini Selimnâme olarak isimlendirilen zafer-nameler şeklinde yazmış olmaları 
hususu da değerlendirmeler yapılırken göz önünde bulundurulmaya çalışılmıştır. 
Diğer taraftan araştırma ile ulaşılan tüm bu ifade, düşünce, görüş, tespit, hikâye 
ve tasvirler, dönemin Osmanlı devlet yönetimi ve entelektüel çevrelerinin içinde 
bulunduğu sosyo-politik ve psikolojik iklimi, doğu, İran politikasının çerçevesini bir 
yere kadar ortaya koyması bakımından da önemlidir. Çalışmada XVI. yüzyıl Osmanlı 
kronikleri, arşiv kayıtları ve çağdaş araştırmalardan istifade edilmiştir.

1. Şah İsmail’in Kişiliği Konusuna Yaklaşımları
Şah İsmail, Osmanlı kaynaklarında zaman zaman olumlu yönleriyle anılsa da geneli 

itibariyle pejoratif bir yaklaşımla karşılanmıştır. Safevîlerin, Türkmen aşiretlerini 
örgütlemek suretiyle şeyhlikten şahlığa, tarikattan devlete dönüşmeleri hadisesi, 
ardından Osmanlı sahası da dâhil hakimiyet alanlarını genişletme gayret ve çabaları, 
Şah İsmail’in birçok açıdan çağın en zorlu ve en tehlikeli tehdidi olarak görülmesinde 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 248

başat rol oynamıştır. Zira o, Kızılbaşların gözünde Allah’ın yeryüzündeki gölgesi 
olan bir devlet başkanı, Hz. Peygamber neslinden bir seyyid, tarikat şeyhi bir mürşid, 
mürşid-i kâmil olarak kendisine mutlak itaat edilmesi gereken karizmatik bir liderdi 
(Gülten, 2022, 43-44). Böylesine güçlü bir rakip tüm yönleriyle bilinmeli, zaafları 
ya da zaaf olarak nitelenebilecek vasıfları ona karşı verilecek olan mücadelenin 
hem meşruiyetini sağlamak hem de taraftarlarını artırmak için kullanılmalıydı. 
Bu bağlamda o, Osmanlı müelliflerine göre kötü mizaçlı, şiddete meyilli, zalim 
bir kişiliğe sahipti. Nitekim Yavuz Sultan Selim, bu yöndeki kanaatini şöyle ifade 
etmiştir: “Kötü alışkanlıklar bazı mizaçlarda bir huydur ve yok olması mümkün 
değildir. Çünkü zenci yıkamakla beyaz olmaz. Bazıları fitneye çağırır. Bu nefsin 
isteklerinden ve kötülüklere alışkanlık ve yaratılışı ihmalden neşet eder.”(Celâl-zâde 
Mustafa, 1997, 564). İdrîs-i Bitlisî’ye2 göre de Şah İsmail’in İran’da yaptığı baskı, 
şiddet, zulüm ve adaletsizlik onun üzerine yapılan seferin temel sebeplerindendir. 
Nitekim bir gün Sultanın kapısına İran’dan olup Şah’ın zulmüne maruz kalmış, 
adalet isteyen bir topluluk gelmiştir. İran topraklarında din kuralının bozulduğunu, 
Şah İsmail’in zalimlik yaptığını, kanun ve kurallarının düzensiz olup onun küfründen 
dolayı her şeyin alt üst olduğunu, öldürülenlerin malı ve kadınlarının Şah’ın dininde 
helal ve miras olarak kabul edildiğini şikâyet etmişlerdir(Kırlangıç, 1995, 141-
142).3 Celâl-zâde Mustafa’ya göre de Şah İsmail’in zulüm ve tecavüzüne maruz 
kalan memleketlerin halkları, ileri gelenleri ve valileri İslam yuvası olan Osmanlı 
sarayına sığınmak durumunda kalmışlardır(1997, 613). Öyle ki Kızılbaşın zulmü 
yüzünden sınırdaki çiftçiler ziraat yapamaz hale gelmiştir (Adâ‘î-yi Şîrâzî, 2007, 
95). İsfahanlı bir âlim olan Molla Hoca da Yavuz Sultan Selim’e yardım taleplerini 
iletmek üzere Çağatayca ve Farsça şiirler, mektuplar göndermiştir. O, Şah İsmail’in 
bidat olan inançlarını yaymaya çalıştığını, bunun için her türlü zulmü yaptığını 
kendisinin de dâhil, Ehl-i Sünnet olanların eza, cefa, zulüm ve işkenceye maruz 
kaldığını kaydetmiştir (Celâl-zâde, 1997, 418). Şah İsmail, sûfîlik sayesinde kendisine 
gönülden bağladığı fedaileri ve taraftarları sayesinde zulmü yaygınlaştırmış, Sünnî 
Müslümanlara eziyet ve işkence yapmış, ibadet yerlerine saygısızlık almış başını 
gitmiştir. Mescitler ahıra çevrilmiş, minberler yıkılmış, âlimlerin yazdıkları eserler 
tahrif edilmiş, peygamberin şeriatı tarumar edilmiş, kin ve nefret yükseltilmiştir(Hoca 
Sadettin, 1979, 170).4 Burada geçen pejoratif ifadelerin ve gösterilen sert tepkilerin 

2	 İdrîs-i Bitlisî’nin XV. yüzyıl ortalarında Bitlis’te doğduğu düşünülmektedir. Âlim ve sûfi kimliğini 
şahsında cem eden Bitlisî, Uzun Hasan’ın sarayında münşîlik, lalalık yapmıştır. Akkoyunlulara Şah 
İsmail’in son vermesinden sonra onun Tebriz’e davetini kabul etmeyerek Osmanlı’ya iltica etmiştir 
(1501). Yavuz Sultan Selim zamanında bilhassa İran siyasetini belirleyen önemli aktörlerden birisi 
olmuştur. Çaldıran Zaferi başta olmak üzere bölgedeki birçok kuşatma, savaş ve siyasi mülahazaya 
katılmıştır. Bölgedeki aşiretlerin Osmanlı hâkimiyeti altına alınması sürecinde Sultan Selim’in ona 
üzerinde tuğrası çekilmiş, boş kâğıtlar göndererek bunların kendisi tarafından doldurulmak suretiyle 
aşiret beylerine ulaştırılmasını istemesi kendinsin siyasi maharet, sadakat ve güven bakımından 
Sultan’ın gözünde ne denli mühim bir yere sahip olduğunu göstermektedir (Özcan, 2000, 485-488). 
Onun sıcak savaşın yaşandığı ve uzun soluklu mücadelenin verildiği sahada bulunması, olayların 
bizzat içinde yer alması Safevîlere, Şah İsmail ve Kızılbaş hareketine bakışı üzerinde belirleyici olmuş, 
onu bu hususta sert ve tavizsiz bir yaklaşımı benimsemesinde etkili olmuştur.  

3	 Adâ‘î-yi Şîrâzî’ye göre ise bunlar yoldan çıkmış, dinsizlikleri dünyayı sarmış, İran zulümleri altında 
kalarak harabeye dönmüş, camileri ve ibadet yerlerini hayvanlara teslim edip zorbalık ve kaba kuvvetle 
minberleri kırmışlardı(2007, 60-61).

4	 İdrîs-i Bitlisî Şah İsmail’in şiddet politikası ile onun sapkınlığı arasında bağlantı kurarak bu fırkanın 
Allah’ın ve Hz. Peygamberin dininden olmadığını, onların işinin zulüm, fitne ve zorbalık olduğunu 
kaydederken Şah İsmail’in bu suçlamalara karşı kendisini savunan mektubuna da yer vermiştir. Buna 
göre Şah İsmail, soyunun Ehl-i beytten olduğu için dinin saf ve temiz olduğunu, imamının ilim ve 
imamet açısından Sadık olduğunu bunu inkâr edenlerin münafık olacaklarını dolayısıyla da düşman 
kabul edileceklerini belirtmiştir. Ardından Sultan Selim’in bilginliğini kabul ederek ona “Beni zulüm 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 249

asıl nedeninin Şah İsmail’in ele geçirdiği yerleri siyasi idaresine almakla birlikte dini, 
sosyal ve kültürel olarak değiştirmek, dönüştürmek böylece geri dönüşü olmayacak 
şekilde, kesin olarak hakimiyeti altına almak istemesiyle ilgili olduğu söylenebilir. 

Osmanlı müelliflerine göre Şah İsmail, yukarıdaki vasıflarından başka doğru yolu 
bulamayacak, öğütlere kulaklarını kapatacak kadar gururlu, kibirli, kendini beğenmiş, 
cahil bir kişiliğe sahiptir. Burada hem dönemin devlet anlayışının hem de aradaki 
husumetin tesiriyle onun ve taraftarlarının kırsal alanda aşiret gelenekleri ile yaşayan, 
dolayısıyla devletli Osmanlı hanedanı ve müesses nizamı ile kıyaslanamaz siyasi, 
sosyal ve kültürel yapılarının kast edildiği açıktır. Nitekim Celâl-zâde Mustafa’ya 
göre Şah İsmail, Sultanın huzuruna tuhaf üslupta, halk ağzıyla yani cahilce yazılan 
kusurlu, basit bir mektup göndermiştir (Celâl-zâde Mustafa, 1997, 574). O, Şîrî’nin 
Şâhânenâme’sinde adının geçtiği hemen her yerde hakaretle anılmış ve yine cehaletle 
itham edilmiştir:

“Helāk itdi kamu ol merd-i cāhil 
Kırup sādātı idüp sebb-i aṣḥāb” (Muhyi, 2020, 50).

Osmanlı müelliflerinin Şah İsmail’e gururlu ve kibirli yakıştırması yapmasında 
aslında onun içi boş, bir meziyete ve mesnede dayanmayan, sathi başarılardan abartılı 
bir şekilde güç devşirdiğini düşünmeleri de etkili olmuş görünmektedir. Celâl-zâde 
Mustafa bu durumu şöyle ifade etmiştir: “Meğer şanlarından eksiksiz cehl ve gurur, 
anlayış ve idrakleri dairesinde kusur veballeri olup, zira az bir zamanda mutluluk 
şansı ile rezalet saası bahtında sûfîler iken, parlak şanla mutlu şah ve taç ve taht sahibi 
oldular.”(1997, 577). Nitekim bazı Safevî kaynakları da Çaldıran yenilgisini, Şah 
İsmail’in kendini beğenmişlik yaparak bir araya getirebileceği kuvvetlerin tamamını 
toplamaksızın, ateşli silahlara da sahip büyük Osmanlı ordusunun karşısına tedbirsiz 
çıkmasına bağlamışlardır (Musalı, 2023, 76). Tüm bunlardan başka Yavuz Sultan 
Selim’in Şah’a hitabı da yukarıdaki yaklaşımlardan farklı değildir: “Ey gurur ve 
kibrinin tutsağı olarak/Yakınlık bakımından son derece uzağa düşmüş olan kimse; 
Sen boş heveslerin tuzağına yakalanmışsın/Bir tek hünerin var ise o da dilindir …” 
(Adâ‘î-yi Şîrâzî, 2007, 76). Sultan, burada Şah’ı yermekle birlikte hünerli dilden 
kastı her halde onun ozanlık ve şairlikteki mahareti olmalıdır.  Hadîdî’ye göre de Şah 
İsmail, içinde bulunduğu sapkınlığı bildiği halde gururundan Sultanın yaptığı teklifi 
reddedecek noktada kendisini beğenmiştir: 

“Şah İsmail’i edüp dine da‘vet 
Yazup mektup ona arz etti hüccet 
Gururu ucbile güya ki şeytan 
Gelüp dine kabul etmedi iman” (Hadîdî, 2005, 357).

Osmanlı müelliflerinin Şah İsmail’den bahsederken ilginç pejoratif kavramlar 
kullandıkları da görülür: “Şah-ı gümrah (doğru yoldan sapmış, günahkâr), Şah-ı 
Sürh-ser (Kızılbaş)”, Kızılbaş Şah, Yıldızı Uğursuz Şah, Şaşkın Şah, Kaçak Şah gibi.5 
Yine İdrîs-i Bitlisî onun için “Sapkın Şah, Kızılbaş Şahı, baskı ve zulüm diyarının 

ve zorbalık yapıyor, öldürüyor, haram işliyor, adalete uymuyor diye kınarlar. Bundan önce düşmanların 
öldürülmesi söz konusu olmuşsa cihangirliğin kuralı böyledir…” (Aktaran: Kırlangıç, 1995, 128, 
220) demek suretiyle uyguladığı şiddet politikasını inkâr etmediği gibi kendisini bir cihangir olarak 
takdim ederek yaptıklarını cihangirliğin bir gereği gibi sunarak meşrulaştırmak istemiştir. Aslında o, 
böylece siyasi, askeri, dini ve kültürel yönleriyle uyguladığı yayılma ve hâkimiyet tesis etme siyasetini 
savunmuştur ki gerçekte Yavuz Sultan Selim ile aralarındaki sorunun, rekabetin temel sebebi de budur. 

5	 Bu hususta bk.(Gelibolulu Mustafa Âli, 2019,  455; Hoca Sadettin Efendi, 1979, 170, 196, 208; Celâl-
zâde Mustafa, 1997, 588; Nasûhü’s-Silâhi (Matrakçı), 1976, 242).



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 250

Şahı”(Aktaran: Kırlangıç, 1995, 175, 176, 185), Keşfi Mehmet Çelebi6 daha ağır bir 
ithamla “Kızılbâş-i la’in ve Şah-ı şeytan” nitelemelerinde bulunmuştur(Severcan, 
1988, 74, 67). Hadîdî ise Şah İsmail’i ahir zamanda zuhur edecek olan Deccal’e 
benzetmiştir: 

“Diyeydük fitnedür âhir zamana/Ya deccalidi seyretti cihâna”(2015, 356).
Bunlardan başka gerek Şah İsmail gerekse Kızılbaşlardan bahsederken “kallâş”7 

tabirinin de sıklıkla kullanıldığı görülmektedir. Mesela Keşfî Mehmet Çelebi, Selim-
nâmesinde “Şah İsmail’den “...reis-i mürde-i (ölmüş) evbâş (ayak takımı)8 ya’ni 
İsmâ’il-i bî-dîn-i kallâş” şeklinde bahsetmiştir (Severcan, 1988, 69). İbn-i Kemal9 
ise Safevîler için kallâş yerine benzer bir mana içeren “mekkar (aldatıcı, hilebaz)” 
tabirini kullanmıştır.10 Hadîdî de11 “Der sıfat-ı Kızılbaş-ı kallâş ü evbaş” biçiminde 
Şah İsmail ve Kızılbaşlara atfettiği bir takım olumsuz vasıfları ve hadiseleri sıraladığı 
kısma bu başlığı atmıştır. Zira bu başlığın altında zikrettiği hususlara dikkatle 
bakıldığında o, giydikleri başlıklarının kızıl, adlarının sufî ancak amellerinin kâfirce 
olduğunu belirtmiştir. O, kalleş yakıştırmasını “Harâmî cümlesi kallâş ü evbaş; O 
kavme der cihan halkı Kızılbaş” şeklinde yaparken, Kızılbaşlık ile haramilik arasında 
bir bağ kurmuş ve bunun herkesçe böyle bilindiğini iddia etmiştir (2015, 355-356).12 
Yine o kallâş ile evbâş yani hilebazlık, döneklik ile ayak takımı nitelemelerini birlikte 
kullanmıştır. Bundan sonra anlattıkları ise Safevîlerin mezhep değişikliği yapmaları, 
etrafındaki Türkmen toplulukların cahilliğinden istifade ederek sapkın görüşlerini 
onların aralarında yaymaları, Sünnî çevrelere karşı şiddet politikası gütmeleri, cami, 
mescit ve medreseleri tahrip etmeleri, sûfîliği cihangirlik davasına alet etmeleri gibi 
Kızılbaşlara ve Şah İsmail’e yöneltilen genel suçlamalardır (Hadîdî, 355-357). Burada 
anlaşıldığı kadarıyla kalleşlik yakıştırmasıyla birincisi atalarının inancından, yani 

6	 Keşfi Mehmet Çelebi, Sekban başı ve Amasya valisi olan Hızır ağanın oğlu olup meşhur münşi ve 
tuğrai Tacizade Cafer (ö. 1515) ve Sadi Çelebilerin yanında yetişmiştir. Bu sırada Trabzon Sancak 
Beyi olan Şehzade Selim’in hizmetine girerek onun saltanatında divan kâtibi, Mısır Seferi sırasında 
sır kâtibi, Anadolu defterdarlığı gibi görevlerde bulunmuştur (Sağırlı, 1993, III-IV). Devlet adamlığı, 
Yavuz Sultan Selim’in himayesinde bulunması selimnâmesini yazmasında etkili olmuştur.

7	 Kallâş sözlükte kalleş, hilebaz, dönek manalarında kullanılmıştır (Devellioğlu, 1996, 485).
8	 Evbaş, sözlükte ayak takımı, terbiyesiz, aşağılık kimseler anlamında kullanılmıştır. Bk. (Devellioğlu, 

1996, 240); “Kızılbaş evbaş zuhurundan beri…” (Gelibolulu Mustafa Âli, 2019, 467; İbn. Kemâl, 
1997, 232).

9	 Asıl adı Şemseddin Ahmed Olup II. Bayezid’in lalası büyükbabası Kemal Paşa’nın ismine atfen 
Kemalpaşazâde, Kemalpaşaoğlu şeklinde anılmıştır. Doğum tarihi 3 Zilkade 873 (15 Mayıs 1469) olup 
Şehzade Bayezid’in maiyetinde bulunmuştur. Müderrislik, Kazaskerlik ve Şeyhülislamlık gibi önemli 
görevlerde bulunan İbn. Kemal’in Yavuz Sultan Selim döneminde Safevîlerle yapılan mücadeleyi 
destekleyen risalesi ile ünü artmıştır (Turan, 2022, 238-239). O’nun Osmanlı hanedanı ile olan güçlü 
bağı, II. Bayezid ve Sultan Selim nezdindeki saygınlığı diğer taraftan dönemin ağır siyasi şartları 
içerisinde önemli dini, adli ve hukuki görevlerde bulunması eserlerini yazarken de bu sorumlulukların 
etkisinde kaldığını göstermektedir.

10	 İbn. Kemal ise “Emma kavline i’timâd itmelü degil mekkârdı.” (İbn. Kemâl, 1997, 243).
11	 Tarihçiler arasında Hadîdî mahlası ile bilinen müellifin asıl adı bilinmemektedir. Baba mesleğinin veya 

kendi sanatının demircilik olması sebebiyle onun bu mahlası kullandığı düşünülmektedir. Sultan II. 
Bayezid (1481-1512) ile Yavuz Sultan Selim (1512-1520) dönemlerinin tamamını yaşadığı 1523’ten 
sonra da ölmüş olabileceği tahmin edilmektedir. Eserinin baş tarafında Kanuni’ye methiye ve kaside 
yazdığına göre eserini ona sunmayı düşündüğü ancak bunun gerçekleşmediği kaydedilmiştir. O Eserinde 
bazı meslektaşları gibi Acem şairlerinden Nizâmî ve Firdevsî’nin eserlerinden yararlanmadığını açıkça 
belirtmiştir (Hadîdî, 2015, XXI).

12	 Mesela Şarki Karahisar beyine ve kadısına gönderilen bir hükümde bazı kazalarda Kızılbaş mezhebine 
bağlı Kürd rafızîlerin ilhad içinde olduklarının bilindiği belirtildikten sonra bunların umumi itikada 
muhalif halleri ile hırsızlık ve haramilikleri birlikte zikredilmiş ve bu hususlarda şöhret sahibi oldukları 
belirtilerek haklarında tahkikat yapılması ve şeri hükmün icrası istenmiştir (BOA. A.DVNSMHM.d. 
33-258, 28 Ramazan 985/9 Aralık 1577).



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 251

Sünnî akidelerden dönerek dini ve itikadı yönden İslam dünyasına zarar verdiğinin 
düşünülmesi; ikincisi ise sapkın olarak nitelenen inanç ve düşünceleri doğrultusunda 
kandırdıkları Türkmen taifesi ile birlikte haramilik, huruç ve siyaset gütme 
işlerine girişmeleri kast edilmiş olmalıdır. Bir üçüncü olarak Osmanlı tebaası olan 
Türkmenlerin, saf değiştirmeleri, isyanlar çıkarmalarından da Safevîlerin sorumlu 
tutulmasının bu yaklaşımda etkili olduğu anlaşılmaktadır. Nitekim Hadîdî, Şahkulu 
isyanından bahsedeceği bölüme geçerken de meseleyi “Der beyân-ı hurûc-ı Şehkulu 
nâm Kızılbaş ez-Teke-ili serdâr-ı Râfızî-i evbâş ü kallâş” şeklinde takdim etmiştir 
(2015, 332). Gelibolulu Mustafa Âli de benzer şekilde Şah İsmail ve Kızılbaşların 
dini inançları ve itikatlarını Rafızî, Şiî, ilhad gibi kavramlarla özdeşleştirdikten 
sonra yine kallâş sıfatını kullanmıştır.13 Osmanlı müelliflerince ortaya konulan tüm 
bu pejoratif niteleme ve tariflerin aslında Anadolu’da çıkan isyanlardan, kamusal 
düzenin bozulmasına, hâkimiyet alanlarının daralması tehlikesinden, dini ve tasavvufi 
saliklerin teşvikiyle ortaya çıkan askeri, iktisadi ve demografik kayıplara kadar, genel 
kötü gidişatın tek sorumlusu olarak Şah İsmail ve Safevî hareketinin görülmesinden 
kaynaklı sübjektif bir yaklaşıma dayandığı ortadadır. Tüm bunlarla birlikte İslam 
dünyasının hamiliğini yaptıklarını düşünen Osmanlıların karşısına hem de dinî ve 
tasavvufî saliklerle hareket ettiğini savunan başka bir kuvvetin hakimiyet iddiasıyla 
çıkmasının yarattığı rahatsızlık ve travmanın da bu durumda etkili olduğu söylenebilir.

Bunların yanında Şah İsmail ismi yerine alçaltıcı olmayan hatta ona bazı hususlarda 
hakkını teslim eden ifadeler de kullanılmıştır: Şah İsmail, Acem Şahı, Şah, “Şah 
İsmâ’il… Erdebil Şah İsmâ’îl”, Şah İsmail, Şeyh Haydaroğlu İsmail, İsmail Bahadır 
gibi.14 Muhyî’nin Selim-nâmesi üzerinde A. Aköz, tarafından yapılan bir araştırmaya 
göre de Şah İsmail’in ismi eserin 131 yerinde “İsmâ‘îl”, 39 yerinde Şeyh İsmâ‘îl, 43 
yerinde ise Şâh İsmâ‘îl şeklinde geçmiştir. Benzerlerinde olduğu gibi onun eserinde 
de Şah İsmail kimi zaman düşmanına karşı bile merhametli aynı zamanda cesur, yiğit 
bir komutan, kimi zaman savaş meydanından kaçan bir şahsiyet olarak ikircikli bir 
yaklaşımla tasvir edilmiştir (Muhyi, 2020, 50). 

Şah İsmail’in ismi yanında onunla ilgili bazı hadiselerin aktarımında da zaman 
zaman yine pejoratif bir yaklaşımla kaleme alınan ilginç tasvirlere yer verilmiştir. 
Mesela İdrîs-i Bitlisî Şah İsmail’den gelen mektubu elçinin “elinde yılan gibi 
kıvrılmış… cevabı zehirli alaca yılana benzeyen kağıda” yazılmış zehirli sözler ve 
rezilliklerle dolu bir mektup olarak betimlemiştir (Kırlangıç, 1995, s.175). Hoca 
Sadeddin Efendi’ye göre Çaldıran yenilgisi kesinleşince “Şaşkın Şah… topal tilki 
gibi ardına bakmadan” kaçmıştır, “devrilesice sancağı ve yıkılasıca bayrağı” ise 
top güllelerinin altında Hallac’ın yattığı yatak gibi perişan olmuştur (1979, 252, 
203). Burada Şah İsmail’in zamanında “Ene’l-Hak” demek suretiyle ulûhiyyet 
iddiasında bulunduğu iddia edilerek öldürülen Hallac ile kıyaslanması, onun inanç 
ve zihin dünyasının da benzer şekilde mahkûm edildiğini göstermesi bakımından 
mühimdir. İdrîs-i Bitlisî ise Şah İsmail’in Çaldıran ovasına gelişini çok daha ağır 
ifadelerle Zerdüştlükle ilişkilendirerek tasvir etmiştir: “Muğlardan (Zerdüştlerin 
dini önderlerine verilen ad) görüp ateşe tapan Kızılbaş’ın kızıl tacı ateş gibi belirdi. 
Erdebil’de ateşgede bulunduğundan Zerdüşt dinine göre bu kızıl tacı giymişlerdir…” 
(Aktaran: Kırlangıç, 1995, 183). 

13	 “rafz u şenâati (fenalık, kötülük, alçaklık) ve ef’aâl-i şenîa (kötü, fena iş) ile ol kallâşlara Şia vü 
Revâfiz ve ilhad…”(Gelibolulu Mustafa Âli, 2019, 455).

14	 Söz konusu hitaplar hakkında bk. (Hoca Sadettin Efendi, 1979, 66, 196; Celâl-zâde Mustafa, 1997, 
574, 580; İbn. Kemâl, 232, 233; Hadîdî, 2015, 356; Gelibolulu Mustafa Ali, 390, 458).



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 252

Şah İsmail’in hanımı Taçlı Hatun konusu da Şah İsmail’e alçaltıcı bir üslupla 
yaklaşılan hususlardan olmuştur. Osmanlı kaynakları az sayıda istisnaları dışında Taçlı 
Begüm Hanım’ın Osmanlılara esir düştüğünü ve Sultan Selim’in iradesiyle ulemadan 
Tâcizâde Cafer Çelebi’ye nikâhlandığını kaydetmiştir.15 Hoca Sadeddin Efendi 
bu hususta ilginç bilgiler vermiştir. Buna göre İbrahim Paşa ona Sultanın, Şah’ın 
eşini başkasıyla evlendirmesinin töre ve yasaya uygun olup olmadığını sormuştur. 
O da Paşa’ya bu kararın âlimlere danışılarak şeriata uygun bir şekilde alındığı, 
dolayısıyla buna itiraz edilemeyeceği cevabını vermiştir. O, böylece söz konusu 
kararı meşrulaştırmak istemiş hatta bu işi fazlasıyla abartarak nikâhlarının şeriata 
aykırı olduğu ve Şah’ın kadınlara karşı zaafının bulunduğu gibi çok ağır iddialarda 
ve ithamlarda bulunmuştur (1979, 214). Müellifin bu ağır ithamları ve suçlamaları 
Şahı, ahlaki yönden suçlu konuma düşürerek yapılan uygulamayı meşrulaştırmak 
için olmalıdır. Yine müellifin yaklaşımı içinde bulunulan dönemin şartlarına 
bağlanabilirse de Taçlı Hanım’la ilgili verdiği bilgiler tartışmalı olup diğer tarihi 
kaynaklarda geçmemektedir (Gündüz, 2013, 132-140; Musalı, 2023, 83-84). Nitekim 
karşılaştırmalı olarak Osmanlı ve Safevî kaynaklarının incelenmesi neticesinde 
anlaşıldığına göre o, sadece bir kaç gün esir kalmış, ardından serbest bırakılmış ve 
Şah İsmail’in yanına gitmiştir. Bu nedenledir ki Taçlı Begüm Hanım’ın Anadolu’da 
kalarak Tacizâde Cafer Çelebi ile evlendirildiği yönündeki rivayetler doğru değildir. 
Hatta Şah İsmail’in ölümünden sonra da onun devlet yöneticileri ve askerler üzerinde 
etkinliğinin sürdüğü kaydedilmiştir (Gündüz, 2009, 223-231).

2. Şah İsmail’in Dini İnancına ve Kızılbaşlığa Dair Yaklaşımları 
Osmanlı Devleti açısından önemli bir hadise olan Safevî gailesi, lideri Şah İsmail 

Safevî ve Kızılbaşlık hareketinin gerek devlet yönetimi gerekse Osmanlı müellifleri 
açısından meselenin tüm yönleriyle yeniden adlandırılması, anlamlandırılması ve 
tarif edilmesine adeta yeni bir terminolojinin ihdasına yol açmıştır. Bu terminoloji 
ümera, vüzera ve ulemaya yönelik emir ve fermanları içeren resmi vesikalar yanında, 
Osmanlı entelektüelleri tarafından yazılan tarihi ve edebi eserlere kadar çok geniş bir 
sahada oluşmuş, olgunlaşmış ve önemli ölçüde devletin resmi ideolojisini ifade eden 
bir dile dönüşmüştür. Bilhassa “Kızılbaş” kavramı Osmanlı devletinin Şah İsmail, 
Safevîler ve taraftarlarına, talip topluluklarına bakış açısını farklı yönleriyle kapsayan 
derin ve geniş bir mahiyete bürünmüştür. Dolayısıyla bu kavramın doğru anlaşılması 
meselenin daha iyi kavranması açısından büyük önem arz etmektedir.

Kızılbaş kavramı ilk olarak Şeyh Haydar (ö. 894/1488), zamanında ortaya 
çıkmıştır. O, çoğunluğunu Azerbaycan ve Doğu Anadolu’da yaşayan Türkmenlerin 
oluşturduğu taraftarlarına on iki imamı temsilen, on iki dilimden oluşan kırmızı bir 
börk giydirmiştir. İşte bu Türkmen toplulukları zaman içinde Kızılbaş diye anılmıştır. 
Beyaz bir tülbent sarılan, sürahi şeklinde on iki dilimli, kırmızı bir kavuk olan bu börke, 
“Tâc-ı haydarî” ya da “taç” da denilmiştir (Üzüm, 2022, 546). Böylece bu başlık, 
ilk başlarda Kızılbaş Safevî tarikatı mensupları için kullanılmıştır. Ancak zamanla 
kavramın mahiyeti Osmanlı-Safevî mücadelesinin siyasi ve politik, askeri, dini ve 
ideolojik seyri, giderek artan karşılıklı husumetin tesiri ile değişmeye, genişlemeye 
ve pejoratif anlamlar taşımaya başlamıştır. Artık Kızılbaş, Safevî tarikatı ve siyasetini 

15	 Hoca Sadeddin gibi Muhyî de Taçlı Hanım’ın Tacizâde Cafer Çelebi ile evlendirildiğini kaydetmiştir 
“…yā Ca‘fer benüm senüñ-ile ‘ahdüm vardır kim Şeyh İsmā‘īl’üñ hatununı saña virmesine bi-hamdillāh 
kim Teñri Te‘ālā fursat virdi düşmeni sıyup helāk itdüm al imdi ‘avreti senüñ olsun didi…”(2020, 45; 
1979, 214).



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 253

destekleyen onların inanç ve zihin dünyasını paylaşan söz konusu Türkmen taifenin 
Osmanlıların bakış açısıyla gayr-i sünnîliğini, gayr-i müteşerriliğini, sapkınlığını, 
rafızîliğini,16 haramiliğini, huruca yatkınlığını17 hulasa Osmanlı kamusal düzenini 
tehdit ediciliğini tarif eden bir kavrama dönüşmüştür. Nitekim Hadîdî (ö. 937/1530-
31’den sonra) bu durumu şu şekilde ifade etmiştir:

“Diyar-ı şarkda bir kavm zâhir
Olup tuttu cihanı evvel ahir 
Kızıl tâcı başında sûfî adı
Müslüman şeklidi kâfir nihâdı 
Harami cümlesi kallâş ü evbâş 
O kavme der cihan halkı Kızılbaş…”

Tarifte açıkça görüleceği üzere Hadîdî bunların sûfî olduklarını, kızıl başlığı 
nişan olarak kullandıklarını, şeklen Müslüman geçindiklerini, kalleşlik, haramilik 
eden ayak takımı olarak tüm cihanca bilindiklerini kaydetmiştir (2015, 357). Tüm 
cihandan ziyade onun ortaya koyduğu bu nitelemelerin daha çok Osmanlı devlet ricali 
ve bürokrat çevrelerinin görüşleri, devletin resmi siyasi, politik yaklaşımıyla ilgili 
olduğu ortadadır. Hadîdî sonrasında daha çok dinî yargılar içeren sıfatlarla devam 
etmiş Kızılbaşları râfizî, mülhid olarak takdim etmiştir (2015, 357). İdrîs-i Bitlisî de 
yeryüzündeki en büyük dini fesat (bozukluk, fitne, anarşi) olarak nitelediği Kızılbaş 
taifenin yayılmasının, İslam hilafeti makamındaki Osmanlı hanedanına karşı dini 
ve dünyevi düşmanlığının altını çizerek (Kırlangıç, 1995, 127) hem onlara menfi 
yaklaşımını ortaya koymuş hem de üzerlerine yapılacak olan seferin meşruiyetini 
sağlamaya çalışmıştır. Burada Kızılbaşların şeriata mugayir halleri ile siyasi eylemleri 
arasında doğrusal bir bağlantı kurularak Osmanlı hilafeti ve saltanatı için hem dinî hem 
de dünyevi bir tehdit olarak görüldükleri ortadadır. Adâ‘î-yi Şîrâzî, bu taifenin Kızıl 
başlık/börk takmaları hususunu onların kisvesini tamamıyla kızıla boyamak için diğer 
giysilerinin de mesela kaftanlarının, sancaklarının da kırmızı şeklinde olduğunu ifade 
etmiştir.18 Nitekim Safevî kaynaklarına göre de Şah İsmail başına kırmızı taç giymiş, 
kızıl saçlı bir genç olarak tarif edilmiştir(Musalı, 2023, 61). Muhyî ise Safevîler için 
hem Türkçe Kızılbaş (yüz yerde) hem de Farsça Sürhîser (elli beş yerde) tabirlerini 
küçük görmekten ziyade Safevî tarikatı müritlerinin başlarına giydikleri kızıl renkli, 
on iki dilimli başlığa atfen kullanmıştır (2020, 51-52).

Şu durumda Osmanlılar Kızılbaş tabirini, siyasi olarak Safevî hanedanını, bilhassa 
Şah İsmail’i, onların siyasetini, bu siyaseti destekleyen Türkmen topluluklarını; 
coğrafi olarak Yukarı Canib’e, Yukarı Tarafa, Kızılbaşa, Erdebil’e, Kızılbaş vilayetine 

16	 Nitekim bir mühimme kaydında XVI. yüzyılın son çeyreğinde bile Anadolu’daki Kızılbaş Türkmenlerin 
hem Erdebil halifeleriyle bağlantılarının güçlü bir şekilde devam ettiği hem de Kızılbaşlığa isnat 
edilegelen hallerle suçlandıkları açıkça görülebilmektedir. Bunların ilk üç halifeye küfrettikleri, farzları 
inkâr ederek kadınların da katıldığı toplantılar yaptıkları, Kızılbaş taraflarındaki Celal ve Resul Halife 
yol ve itikadına uydukları kaydedildikten sonra bu mülhitlerin soruşturularak suçu sabit olanların 
hapsedilmesi ve sicillerinin merkeze gönderilmesi Amasya beyi, kadısı ve civar kaza kadılarına hüküm 
şeklinde gönderilmiştir (BOA. A.DVNSMHM.d. 42-420, 28 Recep 989/28 Ağustos 1581).

17	 “Kızılbaş ehline ol baş olmuş
	 Harâmî, Râfizî evbâş olmuş
	 Cihanın onmaduğı oldu yoldaş
	 Hârâmî hırsız oldu hep Kızılbaş…” (Hadîdî, 2015, 332)
18	 “Hepsi de kırmızı kaftanlı ve altın üzengili olarak dehşet içerisinde saflara dizildiler.” Yine ona göre 

“kırmızı renkli sancakları rüzgârdan dalgalanıyordu.” Böylece Adâ’î, kızıl başlık, kızıl kaftan ve kızıl 
sancaklara işaret ederek tam anlamıyla kızıl kıyafet ve sembollerin Kızılbaşlık hareketinin simgesi 
olduğunu izaha çalışmıştır denilebilir (2007, 85 86).



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 254

tabi olanları19 tarif etmek için kullanmıştır. Dini olarak ise bu tabir, Safevîye tarikatına, 
Erdebil şeyhlerine tabi olup, Ehl-i Sünnet ve Cemâ’at mezhebi üzere bulunmayan, 
ehl-i rafz, ilhad,20 mülhid, müfsid, fesad21 ve bidât22 olan, Hz. Ebubekir, Hz. Ömer ve 
Hz. Osman’a hakaret eden, namaz kılmayan ve oruç tutmayan, şeriatı yıkan23 taifeyi 
tarif etmiştir(Hadîdî, 2015, 354; Hoca Saadettin Efendi, 1979, 209; Âşıkpaşazâde, 
2013, 332).24 Kızılbaşlık kavramı, bunlar dışında sosyolojik olarak gündelik hayata 
dair bir takım problemlerle de ilişkilendirilmiştir. Buna göre, kadın erkek bir arada 
ayin etmek, şeriatın koyduğu mahremiyet kurallarına uymamak, içki içmek, Yukarı 
Canib ile birlikte hareket etmek, Erdebil tekkesine ve Şah İsmail namına isyan 
edenlere katılmak, onlara adak, nezir, bakır, demir vb. maddi yardımlarda bulunmak, 
Şah İsmail (Erdebil sofuları) namına adam toplamak, haramîlik ve fesatlık yapmak 
gibi fiiller Kızılbaşlık vasfı olarak nitelendirilmiştir(Teneş, 2019, 196; Savaş, 2013, 
198, 206, 211).25 Osmanlı Devleti’nin kuruluş evresinde de devlet ve toplumun önemli 
bir unsuru olan göçebe Türkmen aşiretlerin, hayvancılığa dayalı yürük yaşantılarının 
da doğal sonucu olarak, kitabi İslam anlayışından hayli uzak bir Müslümanlığa haiz 
olmalarına rağmen, XVI. yüzyıldakine benzer bir gerilime, siyasi, dini ve toplumsal bir 
muhalefet suçlamasına muhatap olmadıkları bilinmektedir. Kaldı ki dönemin Osmanlı 
kaynakları, söz konusu çevrelere dair bu tarz alçaltıcı ifadelerde de bulunmamışlardır. 
Şu halde Kızılbaş Türkmen topluluklarının XVI. yüzyılda karşılaştıkları durum, 
dini inançları ve yaşantılarından ziyade, bazılarının Safevî hareketi merkezli siyasi, 
politik eylem ve söylemlere katılmalarıyla, bazılarının da katıldıkları iddialarıyla 
ilgili olduğu aşikârdır. Diğer taraftan söz konusu tarihi atmosferde devlet ve din, 
kanun ve şeriat daha önce hiç olmadığı kadar bir birine geçmiş, bu süreçte sadece 
Kızılbaşlar değil kimi ulema ve sufî çevreler de şeriata aykırı eylem ve söylemleri 
olduğu gerekçesiyle kovuşturmalara ve cezai müeyyidelere muhatap kalmışlardır 
(Ocak, 1998, 236-382). Dolayısıyla mesele analitik olarak tüm bu hususlar göz 
önünde bulundurularak değerlendirilmeli, gerek Safevî gerekse Osmanlı müellifleri 
ve devlet adamlarınca ortaya atılan karşılıklı tanım, tasvir ve suçlamalar, zamanın 
siyasi, sosyal, ekonomik ve askeri şartları; devam eden isyanlar, çatışmalar, savaşlar 
ve buhranlar göz önünde bulundurularak anlaşılmaya çalışılmalıdır. Başka bir deyişle 

19	 “dünya evine odun atma sevdasına düşen tüccar düştükleri hırsla Kızılbaş diyarına yeniden kumaş 
götürmeye başladı…”(Hoca Sadettin Efendi, 1979, 215); Coğrafi olarak Yukarı Canib ibaresinin 
Erdebil Tekkesi yerine kullanımı için bk. (Savaş, 2013, 158, 165, 169).

20	 İshak Çelebi’nin tabiriyle de “Fırka-i ehl-i ilhad-ü-işrâk” (Aktaran: Savaş, 1986, 87; Savaş, 2013, 164)
21	 Mülhid, melâhide sözlükte Allah’ı inkâr eden, dinsiz, imansız anlamlarında kullanılmıştır (Devellioğlu, 

1996, 720); İlhad doğru yoldan çıkma, yanlış yola sapma manasında Kur’an-ı Kerim’de de geçmektedir. 
Erken zamanlardan itibaren İslam hukukçuları ve İlahiyatçılar tarafından dinsizlik, ahlaksızlık 
anlamında kullanılmaya başlanmıştır. Bu kavram İlhad ve zendeka yahut zındık ve mülhid şeklinde 
Osmanlılarda da birlikte kullanılmıştır. Zındık ve mülhit, Sünnilik dışı görülen tüm inançları, devlet 
ve toplum düzenini tehdit ettiği düşünülen her türlü fikri ve dini eğilimi tarif etmek için kullanılmıştır 
(Ocak, 2024, 46); Müfsid, ifsad eden, bozan manasındadır (Devellioğlu, 1995, 712); İshak Çelebi’nin 
anonsuyla “Pür fitne vü pür fesâd-ü-gümrâh mülhid sıfatân ne uzübillah” (Aktaran: Savaş, 1986, 87).

22	 Osmanlı kaynakları Kızılbaşlığı ehli bid’at, batıl inanç sahipleri olarak görmüştür: “Günahkârlık ve 
dinde olmayan şeyler âlemi yıktı da hanedanlar ocağı harap olup şeriatın içinde saflık ve berraklık 
kalmadı… bu bid’atçılar bana cefa ve kin kılıcını yetiştirdiler…” (Celâl-zâde Mustafa, 1997, 418); 
“Acaba batıl inanç sahibi Kızılbaş’tan yana dünya Tanrısı benim dileğimi yerine getirir mi…” (Adâ‘î-
yi Şîrâzî, 2007).

23	 Tüm bu hususlar için bk. (Savaş, 2013, 194, 205; “Kapusı mülhidi mürtedde me’men/ Adû Peygambere 
Allah’a düşmen…” (Hadîdî, 2015, 356).

24	 Âşıkpaşazâde’ye göre Kızılbaşlar hacca gitmeyi kabul etmez bunu da “biz diriye varuruz ölüye 
varmazuz” şeklinde izah eder namaz kılmaz oruç tutmazlardı, “Rafza müte’allik kelimâtı çok ederlerdi. 
Ve’lhâsıl rafzı aşikâre eder” olmuşlardı (2013, 332).

25	 “Der sıfat-ı Kızılâş-ı kallâş ü evbaş” (Hadîdî, 2015, 355).



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 255

dini ve mezhebi konulardaki karşılıklı pejoratif, saldırgan tutum, tarafların din 
de dâhil tüm argümanları işe koşarak verdikleri çetin hâkimiyet mücadelesinin bir 
tezahürü olduğu görülmeli, dolayısıyla tarih, subjektif yorumlarla olmadığı şekliyle 
ne geriye ne de ileriye doğru yürütülerek toplumsal yarılmalara fırsat verilmemelidir. 
Kaldı ki Kızılbaşlara yöneltilen bazı suçlamaların Kızılbaş teftişiyle vazifelendirilen 
kadı, naip, subaşı, muhzır ve bölükbaşı gibi devlet görevlilerinin suiistimalleriyle de 
ilgili olduğu bir vakıadır (Gülten, 2022, 186).

Osmanlı kaynakları, Şeyh Haydar’dan beri kullanıldığı anlaşılan ve bir tarikat 
müntesipliği yanında zamanla siyasi anlamlar da yüklenen Kızılbaş kavramını, 
Türkmenlerin yoğun olarak katılmalarıyla birlikte onların İslamiyet öncesi 
dönemlerden kalma inançlarını yani bidatları da kapsayan geniş bir kavram olarak 
görmüşlerdir. Şah İsmail’in bu hareketin başına geçmesi ve bir siyasi teşekkülü 
kurmayı başarmasıyla da bu kavram onun ismiyle özdeşleşmiş ve birbirinin yerine 
kullanılmaya başlamıştır. Mesela Adâ’î-yi Şîrâzî, eserinde Şah İsmail’in ismini dahi 
telaffuz etmemiş, adının yazılması gereken yerlerde genellikle sadece Kızılbaş diyerek 
geçiştirmiştir.

“Genç o mektubu Kızılbaş’ın yanına götürünce, 
Mektubun büyüklüğü onu yerinden kaldırdı” (Muhyî, 2020, 50)

Osmanlı kaynakları ilginç bir şekilde ya cahil ve sapkın Türkmenlerin Şah’ı da 
yoldan çıkardıkları ya da tam tersi Şah’ın ve sûfî atalarının masum temiz Türkmen 
taifesinin dini ve itikadını bozarak onları sapkınlığa meylettirdiği suçlamasında 
bulunmuşlardır.26 Öyle ya da böyle zamanla Kızılbaşlara atfedilen özelliklerin sayısı 
çoğalmış, kavramın anlam skalası genişlemiş ve pejoratif ağırlığı artmıştır.27

Buradan hareketle Osmanlı kaynaklarına göre Kızılbaşlık ile özdeşleştirilen Şah 
İsmail, rafızî kapısı da mülhid ve mürted (İslam dininden çıkan, kâfir olan kimse) 
kapısıdır (Hadîdî, 2015, 356). İdrîs-i Bitlisî onlardan ve başları olan Şah İsmail’den 
bahsederken “Kötü mezhepliler fırkası, dinsiz Rafızîler, devletsiz zümreler, küfür 
hareketli münafıklar, özellikle o mülhitlerin başı, dara layık serdarı…” gibi ağır 
ifadeler kullanmıştır (Aktaran: Kırlangıç, 1995, 171). Hoca Sadeddin Efendi’ye 
göre Şah İsmail, sapkınlık yoluna koyduğu taraftarlarıyla İran diyarını viran etmiş, 
peygamberin sünnetine tabi olanların yaşadığı bu ülkeden izlerini dahi silmiştir. Sünnî 
din âlimlerini tepelemiş, batıl töreleriyle bu toprakları kirletip, pisletmiştir (1979, 
171). Yine ona göre, kavrama gücünden yoksun cahil Türkmenlerin itikatlarını bozup, 
kendi sapkın inançlarına bağlamış, onlarda çocuklarını, tüm mal varlıklarını Şah’ın 
yoluna feda eder olmuşlardır. Öyle ki bu Türkmenler ölçüsüz adak ve armağanlarla 
onu ziyarete gitmeye ya da sapkın halifelerinden Şah’a hediyeler gönderip onun 
kapısını hacet kapısı ve dilek kâbesi gibi görmeye, kızlarını, Şah’ın adamlarına peşkeş 
çekmeye başlamışlar, nerde adı anılsa secde eder olmuşlardır (1979, 171). İtina ile 
seçilerek sıralanan eylemlerin büyük bir kısmının Sünnîliğe bir kısmının da Türkmen 
geleneklerine aykırı olduğu açıktır. Aslında tüm bu suçlamalar, bir taraftan verilen 
mücadelenin çetinliğini diğer taraftan da verilen çok yönlü savaşın siyasi olduğu 
kadar dini ve hukuki bir zemine oturtulmaya ve meşrulaştırılmaya çalışıldığını 
göstermektedir. 

26	 Mesela Hoca Sadeddin Efendi’ye göre “Zira Anadolu illerinde yaşayan kavrama gücünden 
yoksun Türkler, ol karalanmışlarla bağlantılar kurarak, tanımadan, bilmeden ol sapkınlık örneğine 
uymuşlardır…” (1979, 171). 

27	 Türkmenler ise “Kızılbaş” ismini hararetle benimsemiş, kendilerini izah etmek için gururla kullanmışlar, 
devletlerini “devlet-i kızılbaş”, şahlarını “padişah-i kızılbaş” ülklerini ise “ülke-i kızılbaş” olarak 
adlandırmışlardır (Neciyev, 2018, 56).



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 256

Osmanlı kaynaklarına göre Şah İsmail, yukarıda Kızılbaşlara atfedilen eylem 
ve söylemleri yapması ve yayması hasebiyle onlar gibi sapkındır. Zira ona atfedilen 
Tebriz’e girmesi ve Şiîliği ilan etmesi, buna karşı çıkan Sünnîleri öldürtmesi, 
Sünnî âlimlere ve çevrelere karşı zalimce tutumu, ibadethaneleri tahrip etmesi,28 
kütüphaneleri ve kitapları yakması, ilk üç halifeye kem sözler söylemesi ve 
söyletmesi, içki içmesi, mahremiyet kurallarına uymaması, batıl inançları kabul 
etmesi ve yaygınlaştırması29, Ehl-i Sünnet inancını yıkması ve ona düşmanlık etmesi 
gibi suçlamalar nedeniyle sapkınlığı konusunda dönemin Osmanlı kaynakları hemen 
hemen hem fikirdir.30 Buna bir de yukarıda bahsi geçen siyasi ve içtimai sebepler 
eklenince Şah İsmail’in sapkınlığı iddiası dini ve itikadi olduğu kadar sosyal hayatı 
tüm yönleriyle tehdit eden girift bir meseleye dönüşmüştür. Tüm bu sebeplerle sapkın 
olarak görülen Şah İsmail, kâfirlerden bile önce ortadan kaldırılması gereken bir 
tehdit ve düşman olarak değerlendirilmiştir. Öyle ki bu meselenin hallinin aciliyeti 
Hz. Ebubekir döneminde Rumlarla savaşılması ve Şam’ın alınması yönünde 
cihad hazırlıklarının tamamlanmasına rağmen sahabenin ortak kanaatiyle Ansi 
ve Müseylemet’ül-Kezzab gibi başkaldıran fesatçılara karşı savaşılması kararına 
benzeştirilmiştir.  Yine benzer şekilde Hz. Ali’nin İslam tarihinde bir fitne hareketi 
olarak görülen Nehrevan haricilerini yok etme girişimiyle ilişkilendirilmiştir (Hoca 
Sadettin Efendi, 1979, 173). 31 Böylece Şah İsmail ve Kızılbaş hareketi İslam tarihinde 
büyük halifeler zamanında görülen yalancı peygamberler, dini ve siyasi ayrılıkçı 
fitne hareketleriyle özdeşleştirilmiş ve onlar gibi Sultanın da öncelikle zamanın 
fitne hareketini yok etmesi gerektiği vurgulanarak İran (Şark) seferinin meşruiyeti 
sağlanmaya çalışılmıştır. Seyyid olduğunu iddia eden Şah İsmail’in karşı bir hamle 
ile Haricilere benzetilmesi ise bu nedenlerle de onun arkasında bulunduğu düşünülen 
Türkmen çevrelere karşı bir mesaj olmalıdır. 

Osmanlı kaynaklarına göre her ne kadar Şah İsmail ve onunla özdeşleştirilen 
Kızılbaş hareketi ile savaşmanın fitneyi ortadan kaldırmayı öncelemek amacına hizmet 
edeceği düşünülse de aslında temel sorun bu gailenin doğrudan Osmanlı topraklarında 
karışıklıklara yol açması ve düşmanın giderek Osmanlı ülkesine doğru yayılmasıydı. 
Zira Şah’ın hâkimiyeti İran, Azerbaycan, Gürcistan, Horasan, Irak’a kadar yayılmış er 
ya da geç Osmanlı ülkesine ulaşacak boyutlara varmıştı.32 Diğer taraftan Yavuz Sultan 

28	 Gelibolulu Mustafa Âli bu durumu “Kızılbaş-ı evbâş zuhurundan beri… mesâcid ü cevâmi silindi 
ve süprüldi…dahi irtesi ki ruz-ı Cuma idi camiler guzatla toldılar ve hoş-han hafızlar ve hoş-avaz 
hatipler sadası kıbâb-ı aleme velvele salup şuy-ı Şia zuhur-ı  Revâfız şeni’a ol esnalarda kârib olmağın  
Sünnîyü’l-Mezhep Acem sulahasına nihayet yogıdı…” şeklinde izah etmiştir (2019, 467); Benzer 
hadiseler Hadîdî tarafından ifade edilmiştir bk. (20025, 355-357).

29	 Celâl-zâde Mustafa, Sultan Selim’in daha şehzadeliği zamanında Trabzon’da bulunurken Şah İsmail ve 
Kızılbaş hareketinin söz konusu faaliyetlerinden haberdar olduğunu kaydetmiştir. Zira bunlar İslam’ın 
tarz ve usulünü kaldırıp inançları saf dışı etmekte, Hz. Muhammed’in dinini bırakarak küfürden daha 
kötü ve sapkın bir yola gitmekteydiler.  Öyle ki bunlar küfürden daha kötüdür. Kâfirler şirk koşarken 
ve Hz. Muhammed’in peygamberliğini reddederken bunlar hem temizliğin saf suyunu kirletmekte hem 
de Hz. Ebubekir başta olmak üzere diğer büyük sahabelere kin ve düşmanlık beslemekteydiler (1997, 
553-554).

30	 Mesela Muhyî’ye göre o, “müfsid-i fâsid-nihâd, mülhid-i bed-itikât”tır. Şîrî’nin Şâhânenâme’sinde ise 
bu suçlamaların birçoğunu açıkça görmek mümkünüdür: 

	 “Urınmışdı başına tāc-ı şāhī
	 Cihānda işi ‘iṣyān-ı İlāhī
	 Kılurdı dāyimā sebb-i ṣaḥābe 
	 Sığışmaz itdügi şirret ḥesāba…” (2020, 49-50)
31	 Celâlzâde Mustafa da benzer fikirlerin genel kabul e dönüştüğü izlenimi verir: “…ateşe girecek olan 

günahkâr haricîlerden daha kötü ve sakın sapıklardır…” (1997, 553-554).
32	 Hoca Sadeddin Efendi, Yavuz Sultan Selim’e dayanarak Şah İsmail’in hâkimiyeti altına aldığı 

coğrafyayı aktardıktan sonra onun ağzından “Bana layık mı kim olam uyhuda/Göz yumar mıyım 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 257

Selim’in tehditleri bertaraf etmek kadar Osmanlı hâkimiyet sahasını genişletmek 
amacıyla da Safevileri, Dulkadiroğulları ve Memlûkları devletin siyasi ve politik 
hedefleri içerisine alması da bu tarihi karşılaşmanın ve mücadelenin başka bir yönünü 
teşkil etmekteydi. Nitekim o, muhtemelen Osmanlı sarayında bulunan Akkoyunlu 
Murad Bey’in yanında olmasından hareketle Diyarbekir üzerinde veraset yoluyla 
hâkimiyet iddiasında bulunmakta, böylece Şah İsmail’in Akkoyunlularla akrabalığını 
ileri sürerek ortaya koyduğu iddianın da önünü almaktaydı (Emecen, 2013, 94). 

3. Şah İsmail ve Safevîlerin Sûfîliği, Seyydiliği ve Şiiliği Meselelerine 
Yaklaşımları

Şah İsmail’in, ataları zamanında kuvvetli ve sadık bağlar kurulan geniş bir sahada 
ve demografik zeminde faaliyetlerine başlamış bulunması, mesajını manevi yönü 
güçlü sûfîyane bir tevil ustalığıyla, kitlelerin diliyle Türkçe ve edebi bir maharet ile 
veriyor olması, onun Türkmen toplulukları üzerindeki etkisini hem derinleştirmiş hem 
de uzun ömürlü kılmıştır. Bu bağlamda Safevîlerin tarikat şeyhliğine sahip olmaları 
onlara dini olduğu kadar dünyevi alanda da büyük avantajlar sağlamıştır. Hattı zatında 
Şeyh Cüneyd’den başlayarak Safevî şeyhleri, tarikat organizasyonun tasavvufi bir 
takım dini ve mistik önderlik hasletleriyle tahkim edilmiş karizmatik liderliğini, 
siyasi teşkilatın tesisinde ve geliştirilmesinde önemli bir argüman olarak kullanmıştır. 
Böylece tarikatın manevi kuvvesi ve organizasyon kabiliyeti, Safevî hanedanını bir 
yandan dini ve manevi unsurlarla kuvvetlendirmiş, ona kitleler tarafından kolayca ve 
sadakatle bağlanılacak, meşruiyeti tartışılmaz bir liderlik-şahlık tevdi etmiştir. Diğer 
yandan da sufîliğin halk muhayyilesine uygunluğu ile mürşid-i kâmil olan şeyh-
şahın mesajını kuvvetli ve anlaşılır bir şekilde Türkmenlere ulaştırarak onları Safevî 
iktidarının arkasında toplamıştır. Safevîlerin bu dini ve tasavvufi yönleri Osmanlı 
devlet erkânı ve entelektüel çevrelerinin onlara bakış açısını önemli ölçüde belirlemiş 
görünmektedir. Daha Şeyh Cüneyd Osmanlılar ile ilk temasa geçerken bile tam bir 
şeyh gibi davranarak Sultan II. Murat’a dini mahiyette hediyeler göndermiş ondan 
dua ve niyaz için bir zaviye yeri talep etmiştir (Âşıkpşazâde, 2013, 330-331). Nitekim 
Osmanlı kaynaklarına göre onun torunu olan Şah İsmail de her şeyden önce bir 
sûfîdir.  Müftü Hamza Efendi’nin muhtemelen Şah Kulu isyanı nedeniyle Kızılbaşlar 
hakkında verdiği belirtilen fetvasındaki ifadeleriyle Şah İsmail: “Müslümanlar bilün 
ve agâh olun, şol tâyife-i Kızılbaş ki reisleri Erdebil-oğlu İsmail’dir” (Savaş, 2013, 
105) şeklinde takdim edilmiştir. Böylece onun Erdebil şeyhlerinin soyundan geldiği 
ve tekke postuna varis olduğunun altı çizilmiştir. Hoca Sadeddin Efendi ise onu, 
“işi sapkınlık olan Kapusuz Hayder-i Erdebili türemesi Şah İsmail…” olarak anons 
etmiştir (1979, 169). Bizatihi Yavuz Sultan Selim ise Şah İsmail’e yazdığı mektupta 
“sen ki Şah İsmail sofusun” demek suretiyle adeta ona tarihi misyonunu hatırlatmıştır 
(İbn. Kemâl, 1997, 15). Yine o mektubunda Şah İsmail’e:

“Ey dünyayı fitne ve fesatla harabeye çevirip
Padişahlık iddiasında bulunan kimse, bilmiş ol ki!
Tanrı sana mülk ve ordu bağışlayınca
Şeyhlik sayesinde feleğin üstüne taht kurdun
Tekkedeki yerinden ayrılıp tahta çıktın,

ben hiç ol zalime/Rum diyarını da kaplar sonra fitne” diyerek tehlikenin Osmanlı topraklarına kadar 
ulaştığını açıkça ortaya koyar (1979, 171 172; İbn. Kemâl ise Şah İsmail’in yayılma siyasetini 
Erzincan’daki faaliyetleriyle başlatarak Tebriz, Azerbaycan, Kum, Keşan, İran, Şiraz, Irak, Kazvin, 
İsfahan’a kadar nasıl yayıldığını izaha çalışmıştır (İbn. Kemal, 1997, 278). 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 258

Dünyayı zulmünle cehenneme çevirdin” (Adâ‘î-yi Şîrâzî, 2007, 63) diyerek tarikat 
şeyhliğinin kendisine sağladığı avantajları siyaset yolunda kullandığını açıkça ifade 
etmiştir.  Hâdîdî de benzer bir şekilde ancak şairane bir üslupla onun sûfîliğinin altını 
çizmiştir:

“Kızıl tâcı başında sûfî adı…” (Hâdîdî, 355).
İdrîs-i Bitlisî’ye göre de Anadolu’da saf, temiz inançlı kimselerden oluşan büyük 

bir topluluk Erdebil, Safevî şeyhlerine uymaktaydı. İlk zamanlarda Safevî şeyhlerinin 
bir kısmı şeriat yoluna ve tarikat seccadesine sadık kalmışlar talip topluluklarını irşat 
etmek ve onlara yol göstermek için samimi bir gayret göstermişlerdir. Onlara bu 
sayede Osmanlı ve Şam’dan dini kanaat önderleri de dâhil birçok kimse bağlanmıştır. 
Ancak zamanla bu şeyh ailesi doğru yoldan uzaklaşmış, zahiri tahta sahip olmak için 
siyasete tevessül ederek seleflerinin yolunu tamamen terk etmiştir (Kırlangıç, 1995, 
131 132). Görüleceği üzere İdrîs-i Bitlisî, Şah İsmail ve atalarının tarikat şeyhliği 
sayesinde müntesip ağını çok geniş bir sahaya yaydıkları ve bugünkü siyasi güçlerine 
bu sayede ulaştıkları kanaatindedir. Hoca Sadeddin Efendi de yine benzer bir bakış 
açısıyla Şah İsmail’in sufî kişiliğinin siyasi ve askeri faaliyetlerinin gelişmesinde 
önemli rol oynadığı kanaatindedir. Ona göre, kötü düşünceli Şah İsmail sorunu 
çözülmeli, topluluklarla olan bağları hemen koparılmalıdır. Zira Şah İsmail, zamanın 
yarattığı dönemsel şartları kullanarak güçlenmekte Acem ülkesine saldırarak “mürit ve 
dostlarını artıra artıra genç yaşlı herkesin gönlünü özüne” çekmektedir. Kurduğu fedai 
birlikleriyle Kisralar devleti tacını, yani kadim Fars devlet geleneklerini yıkmaktadır. 
Bu fedailer (müritler) şahları uğruna onun yolunda can vermekten ve cenk ateşine 
semender33 gibi gitmekten çekinmeyen, ölümden korkmayan, manevi inanç bağları 
çok güçlü, işleri zulüm ve dinsizlik olan bir taifedir (1979, 170). Burada taraftarları 
nezdinde bir şeyh, mürşîd-i kâmil olarak görülen Şah ile müritleri arasındaki güçlü 
manevi bağa ve bunun sağladığı maddi ve manevi gücün mahiyetine yapılan vurgu 
açıkça görülmektedir.

Osmanlı kaynakları Safevî hanedanının, dolayısıyla Şah İsmail’in seyyidlik 
iddiasını da yakından takip etmiştir.34 Gerçekte hanedanın etnik kökeni ile ilgili 
tartışmalar bir yana bugün araştırmacıların genel kabulü Safevîlerin seyyidlik iddiasını 
bilhassa siyasete tevessül ettikten sonra bir takım siyasi ve politik gayelerle gündeme 
getirdikleri şeklindedir (Karadeniz, 2015, 15-27; Gündüz, 2013, 13-20). Ehl-i Beyt ile 
akrabalık iddiası, Safevîlerin iktidarını meşrulaştırması ve güç kazandırması yanında, 
İslam tarihinde Ehl-i Beyt’in yaşadığı büyük acılar ve sıkıntıların hesabını sormak 
ve intikamını almak yönünde onlara derin bir muhabbet ve sevgi duyan toplulukların 
aynı politik gayelerle bir araya toplanmasında da etkili olmuştur denilebilir. Osmanlı 
kaynakları bu hususta Safevîlerin, seyyidliğini kabul etmeye yanaşmayan bir tutum 

33	 Semender: Kurbağagillerin kuyruklu takımından bir hayvan olup asıl burada benzetme yapılarak 
kullanıldığı anlamıyla ateşte yaşar bir masal hayvanıdır (Devellioğlu, 935).

34	 Bu hususta İdrîs-i Bitlisî, önce Şah İsmail’den Sultan Selim’e gelen şu dizelerin de yer aldığı mektubu 
vermiştir “Bizim mezhebimiz Rasulullah’ın ehlibeytidir ve bizim itikadımız Fatıma’nın evladından on 
iki imamın kabirlerine dayanmaktadır”. Ardından bu mektubun muhtevasını ve yukarıdaki sözlerini 
yorumlamaya geçmiştir. Ona göre Şah İsmail’in özrü kabahatini geçmiştir. Çünkü o dünyada dinin 
sığınağı benim demiştir (oysaki Osmanlı devlet mantalitesinde dinin sığınağı Osmanlı devleti ve 
Sultanıdır).  O, Ehl-i Beyt’ten, Peygamberin soyundan geldiğini, itikadının güzel olduğunu, dinine 
karşı çıkmanın kimseye yakışmayacağını belirtmiş dolayısıyla Osmanlılardan üstün olduğunu 
yüz Osmanoğlu benim uşağımdır demek suretiyle de ortaya koymaya çalışmıştır (Kırlangıç, 1997, 
173-174). İşte bu ifadeler dinin ve inancın bir meşruiyet ve kitleleri motive etme ve tahkim aracına 
dönüştürüldüğünün açık bir göstergesidir. Şah İsmail böylece kendince Osmanlı Sultanının devletlü, 
han oğlu han büyük bir hükümdar olduğu gerekçesiyle kendisini küçümsemesini boşa çıkarmakta hatta 
karşı bir atakla durumu tersine çevirmiş olmaktadır. 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 259

içerisindedir. İdrîs-i Bitlisî’ye göre onlar, siyasi evlilikler sayesinde şahlık sevdasına 
kapılmışlar ve o beldelerin hükümdarlığında hak talep edebilmek için muallakta 
olan bir seyyidlik iddiasında bulunmuşlardır. O, kesin olarak reddetmese de ataları 
zamanında böyle bir iddia söz konusu yapılmamışken ve takva ile amel edilerek 
soyun nispeti söz konusu edilmemişken, hükümdarlık iddiasıyla ortay çıkıldıktan 
sonra böylesi bir iddiada bulunmalarına temkinli yaklaşmış, hatta bu hususun siyasete 
alet edilmesine tepki göstermiştir (Kırlangıç, 1995, 131). Celâl-zâde Mustafa ise bu 
durumu ciddiye almadığını da göstererek “Gerçi velilik iddia ederler, Aliliğin şanı 
yenilmek mi olur?” diyerek Şah İsmail’in velilik iddiası ve Hz. Ali ile kurduğunu iddia 
ettiği güçlü nesebi ve manevi bağların altının boş olduğunu ima etmiştir (Celâl-zâde 
Mustafa, 1997,619). Hoca Sadeddin Efendi de Şah İsmail’in kast ettiği Haydar’ın 
“Haydar-ı Kerrâr” yani Hz. Ali değil atası, babası olduğunu ileri sürmüştür. Ardından 
baba Haydar’ın dinsizliğinden dem vurarak bunların Hz. Ali ve soyu ile yan yana 
gelemeyeceğini izaha çalışmıştır (1979, 172). Benzer yaklaşım hemen hemen yakın 
ifadelerle İdrîs-i Bitlisî’de de yer alır ki tüm bunlar Osmanlı entelektüel çevrelerinde 
aynı bakış açısının içselleştirildiğini göstermesi bakımından mühimdir. Nitekim o, 
Şah İsmail’in önderinin Hz. Ali değil babası Haydar olduğunu belirtmiş ardından 
daha sert ifadelerle Şah İsmail’in kendisini Betül (Hz. Fatıma) soyuna bağlamaya 
çalışmasını tasvip etmediğini “Rasul’ün ruhundan hiç hayâ duymaz. Onun bu sözüne 
ve fiiline kıyamet gününde Hz. Peygamberin rızası yoktur” diyerek açıkça belirtmiştir. 
Ardından açıktan açığa imamet iddiasında bulunduklarını ancak ne Hz. Peygamberin 
ne de İsa’nın dinine sahip olmadıklarını belirterek bu iddiayı reddetmiştir (Aktaran: 
Kırlangıç, 1995, 143). Kızılbaşların bir kısmı ise tüm bu düşüncelerin aksine Şeyh/Şah 
İsmail’in siyasi yükselişi ile seyyidliği arasında doğrusal bir bağlantı kurmaktaydılar. 
Zira onlar, Hz. Ali’nin Şah İsmail’de tecelli ettiğine inanmaktaydılar (Musalı, 2023, 
71). 

Safevîlerin Şiîliği meselesine gelince, Osmanlılar Sünnîlik dairesinde bir tarikat 
olarak gördükleri Safevî şeyhlerinin zamanla siyasete tevessül etmelerine, bunu 
yaparken de Şiîleşmelerine ve bu mezhebi tesis ettikleri devletin hem ideolojik aygıtları 
arasına hem de teşkilat yapısına yerleştirmelerine tepki göstermişlerdir. Zira Şiîliğin 
giderek bayraklaştırılması Sünnî iktidarlarla çevrili bir sahada Safevîlere muhalif, 
alternatif bir siyasi alan açmıştır. Osmanlı kaynakları bu durumu Safevî tarihinde bir 
itikadi sapma olarak ve yukarıda da bahsi geçtiği üzere Şah İsmail’den başlayarak 
geriye doğru üçüncü şeyhten yani Şeyh Cüneyd’den itibaren (Bu Şeyh Şah İbrahim’de 
olabilir) bu bozulmanın olduğu tespitinde bulunmuştur. Safevîlerin bilhassa devleti 
kuran Şah İsmail ile birlikte İran ve Azerbaycan topraklarında Sünnîlere ve Sünî 
müesseselere yönelik şiddet politikalarının kaynağı Şiîlik mezhebine bağlanmaları 
olarak görülmüştür.  Hoca Sadeddin Efendi, söz konusu şiddet uygulamalarını 
saydıktan sonra konuyu bu meseleye getirmiştir: “Ol ayıpların kaynağı Şia topluluğu 
bağını paralamak, ad ve şanlarını varlık dünyasından gidermek işini üstlenmek 
akıl ve din kuralları gereğince boynumuza borç olmuştur.” Ona göre mademki “ol 
ayıplı mezhep ve geniş meşrep ıssılarının değersiz baş ve buğlarının vardıkça gücü 
artması zararının da bizlere dokunması gün konusu(dur)…” (1979, 171) o zaman 
gerekli önlemleri almak da elzem olmuştur. İdrîs-i Bitlisî’ye göre ise hükümdarlık 
iddiasıyla ortaya çıkıp kötü bidatler türetmeye başladıkları zaman Gulat Şia’ya 
katılmışlardır (Kırlangıç, 1997, 131-132). Yani siyasi emelleri uğruna itikatlarını 
bozmak pahasına Şiîliği benimsemişlerdir. Na‘îmâ Efendi bu durumun zamanla 
Osmanlılarda Safevîleri ve Kızılbaş hareketini algılama biçimi haline geldiğini şu 
sözlerle ifade etmiştir: “Kızılbaş tâifesinin devlet ve şevketi, Rafizî mezhebi üzerine 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 260

kurulmuş…”(1968, 1015). İdrîs-i Bitlisî bu taifede görülen ve sapkınlık olarak 
nitelenen bazı inançlara da vurgu yaparak bazen Hulûlîler gibi Hz. Peygamberin 
soyundan gelen imametin bu Safevî şeyhlerinin çocukları arasında çıkacağını iddia 
ettiklerini, bazen de Hallacı Mansur gibi meczup sûfîlerin sekr halinde söyledikleri 
sözleri tekrarladıklarını kaydetmiştir (Kırlangıç, 1995, 131 132). Burada kastedilenin 
hulûl,35 tenasüh gibi inançlar olduğu açıktır. Tüm bu anlatılanlardan Safevîlerin 
sapkınlık olarak nitelenen eylem ve söylemleriyle ile Şiîlikleri arasında güçlü bir bağ 
kurulduğu ortadadır. Bu dini ve mezhebi görüş ayrılığı Osmanlı-Safevî ilişkilerinin 
siyasi ve politik mücadelesini her iki taraf için de tahkim eden en ciddi argümana 
dönüşecektir. Nitekim Osmanlı cenahında zamanla Şiîlik ve Kızılbaşlık, Rafızîlik ile 
özdeşleştirilecek36  Anadolu Müslüman toplumunda çok yönlü derin görüş ayrılıklarına 
ve yarılmalara yol açacaktır.37 Bu tarihsel süreçte Osmanlı devletinde Sünnî ulemanın 
mevcut konumu daha da güçlenmiş, Safevî devletinde ise Şiî ulema giderek devletin 
bürokratik kademelerine yerleşmiş ve nüfuzunu artırmıştır. Dolayısıyla iki tarafın 
entelektüel çevrelerince ortaya atılan düşünce ve fikirler değerlendirilirken bu durum 
da yadsınmamalıdır. 

4. Siyasi Lider Olarak Şah İsmail’e Yaklaşımları
Osmanlı entelektüel çevreleri siyasi olarak Safevîleri ve Şah İsmail’i Osmanlı 

hanedanı ve devletine denk ve muhatap görmemiştir.38 Şah İsmail’in ülkeler fetheden, 
kısa zamanda büyük bir devlet kuran karizmatik önderliği geneli itibariyle kabul 
edilmiştir. Ancak bu durum onun ve temsil ettiği hanedanın siyasi tecrübesi, sürdürdüğü 
devlet geleneğinden ziyade diğer dönemsel meselelere (İran’da ve diğer Akkoyunlu 
hâkimiyet sahasında yaşanan otorite boşluğuna)39 ya da yukarıda izaha çalışıldığı 
üzere dini ve tasavvufi ıstılahlar kullanılarak konar-göçer kökenli Türkmen boylarının 
(Kızılbaşların) oymaklar şeklinde kendilerine katılmasına bağlanmıştır(Neciyev, 
2018, 55).40 Nitekim Osmanlıların Şah İsmail’in siyasi ve askeri kişiliğine biçtiği 

35	 Bu husus itikadî tartışmalara konu olmuştur. Hulûl ilâhî zâtın veya sıfatların varlıklardan birine, bir 
bölümüne ya da tamamına intikal edip birleşmesi, Allah’ın insan veya başka bir maddî varlık şeklinde, 
görüntüsünde zuhur etmesi olarak tarif edilmiştir. Bk. (Demirci, 1998, 340-341); Nitekim Kızılbaş 
Türkmenlerin Şeyh Cüneyd ve soyundan gelenleri Mehdi, peygamber hatta Allah olarak (hulul) 
gördükleri ve onlar için her şeye memnuniyetle katlandıkları kaydedilmiştir (Sümer, 1999, 8). 

36	 “Şuyû‘ı Şî‘a ve zuhur-ı Revâfız…” (Gelibolulu Mustafa Âli, 2019, 467); “Kızılbaş’a Şeh İsmail 
idi şâh/Mudill ü Râfîzî bî-dîn ü gümrâh…”(Hâdîdî, 356); Nitekim Giresun kadısınca yazılan bir 
mektupta, Azgur köyünden bazı şahısların rafızî olup uygun bulunmayan davranışlar sergiledikleri, 
ilk halifelere sövdükleri, namaz kılmadıkları, Ramazan ayında oruç tutmadıkları hatta içki içtikleri 
haber alındığından, bu şahısların yakalanıp teftiş edilmeleri ve suçları tespit edilenlerin hapsedilerek 
neticenin bildirilmesi emredilmektedir(BOA. A.DVNSMHM.d. 7-2131, 30 Rebiyülevvel 976/22 Eylül 
1568).

37	 Bu hususta detaylı bilgi için bk. (Işık, 2017, 148).
38	 Mesela Muhyî güç ve kudretini vurgu yaparak övdüğü Sultan Selim’in savaş meydanında da Şah 

İsmail’e kesin bir şekilde üstünlük sağladığını şöyle izah etmiştir: “yārenler yedi iklīm Sultānı Şāh-ı 
Rūm [u] ‘Arab ve’l-‘Acem İskender-i sānī Sultān Selīm Şāh-ı cihān erlik ve pehlevānlık kuvvetile Şāh 
İsmā‘īl’e bir darb urup öyle yere çaldı kim Ādem-i Safī devrinden tā Rūm pādişāhı Sultān Selīm şāh-ı 
cihān devrine değin bir pādişāh bir pādişāha böyle itmemişdür…”(Muhyi, 2022, 46).

39	 “Acemin her tarafındaki şeref tahtına birer aşağılık kimse ve her yandaki mutlu şanslı tahta bir bayağı 
kimse geçip birer mutlu padişah oldular. Saltanat boş kalıp her ahmak hastayı taht sahibi yaptılar” 
(Celâl-zâde Mustafa, 1997, 429).

40	 İbni Kemal Yukarıdaki sözü söyledikten sonra Şah İsmail’in Türkmen beyleriyle aşiretleri ile olan 
ittifakına işaret eder. Zira o, bu ittifak üzere devletli olmuştur (1997, 276). Yine o, Şah İsmail’in 
gerek Türkmen aşiretleri arasındaki başsızlıktan, bitmek tükenmek bilmeyen kavgalardan gerekse 
Akkoyunların zayıflaması ile birlikte İran’da ortaya çıkan otorite boşluğundan istifade ederek nasıl 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 261

bu minvaldeki rol Yavuz sultan Selim’in ona yazdığı mektuplarda açıkça görülür. 
Sultan mektubunda ilk olarak kendisinin dünya siyasetini yönlendiren kudretli 
konumunu ortaya koyar: “ben kâfirleri ve Tanrı’ya eş koşanları tepeleyen, dinin 
düşmanlarını toprağa karan, firavunların direncini kıran, hakanların taçları tolgası, 
gaziler ve din yolu savaşçılarının sultanı, Feridun görkemde, İskender durağında, hak 
ve adaletin Keyhusrev’i Sultan Murat Han oğlu, Sultan Mehmet Han oğlu, Sultan 
Bayezid Han oğlu, Sultan Selim Han’ım…”(Hoca Sadettin Efendi, 1979, 177).41 
Görüleceği üzere Sultan, Doğu ve Batı’ya hâkim olmuş, kadim İran tahtını temsil 
eden Perslere üstünlüğünü kabul ettirmiş büyük cihangir, İskender’dir.  O, Firavunları 
alt eden Musa’dır.  Hatta İran’ın efsanevi hükümdarlarından olup Dahhâk’ı mağlup 
eden Feridun’dur. İran’da hüküm sürmüş, Keyaniyan hanedanının üçüncü padişahı 
adaletiyle meşhur Keyhüsrev’dir(Kırlangıç, 1995, 148). Yine o, nesilden nesile bir 
devlet geleneğini, adet ve töresini temsil eden han oğlu handır. 

Sultan Selim, sıra Şah İsmail’e gelince ona şöyle hitap etmiştir: “sen ki Acem 
padişahı, ulu, güçlü bey, zamanın Dahhâk’ı savaş alanının Dârâb’ı, günün Efrasiyab’ı 
İsmail bey diye tanınan kişisin” (Hoca Sadeddin Efendi, 1979, 177). Bu hitapta seçilen 
ifadeler ve benzetmelerin önemli bir tarih bilgisiyle itina ile yapıldığı açıktır. Zira 
Şah İsmail’in hükümdarlığı Acem ile sınırlandırılmakta, kendisi büyük bir komutan 
olarak kabul edilmekte ancak o, zalimliği ile tanınan ve sonu da kötü biten Dahhâk’a42 
benzetilmektedir. Yine o, Daryus adını taşıyan bir kaç İran hükümdarından birisi olan 
Dârâb’a benzetilmiştir ki burada İskender’in kesin galibiyeti hatırlatılmak istenmiş 
olmalıdır. Nitekim hemen ardından da Şah İsmail, İran efsanelerine göre onlarla 
savaşan ve nihayetinde bu savaşların birinde öldürülen Turan padişahı Efrasiyab’a, 
benzetilir ki bu onun da sonunun aynı olacağıyla tehdit edildiği anlamına gelmektedir 
(Kırlangıç, 1995, 148). Hulasa Şah İsmail, her ne olursa olsun siyasi olarak en fazla 
bir Acem, İran Şahı veya emiri, askeri bakımdan da bir başbuğ, büyük bir komutandan 
öte statüye haiz değildir. O aslında Erdebiloğlu bir sûfî, tekke şeyhidir.

Sultan Selim’in içinden konuştuğu siyasi atmosfer pek tabi olarak Osmanlı 
ümera, vüzera, ulema ve edip taifesini de etkilemiştir. Mesela Celâl-zâde Mustafa, 
şöhreti giderek artan Şah İsmail’den kendi bakış açısıyla da olsa sitayişle bahseder: 
“Acem Şahı ki kudret ve heybetiyle o tarihte Hüsrev43 ve Cem44 gibi olup, dünyanın 
sahipkıranı geçinirdi. Gerçekte de yakın zamanda Allah’ın güçlendirmesi ile çok 
ülkelere Kisra45 ve padişah olmuştu” (Celâl-zâde Mustafa, 1997, 601). Ancak o, 

güçlendiğini mülk ve devlet sahibi olduğunu izaha çalışmıştır (İbn. Kemal, 1997, 277); Oruç Beğ 
ise bu durumu “”vilâyet-i Âcem’de feterât olup Erdevül sofuları kızıl taçlarla baş ladurup, vilayet-i 
Acem’de hirasân gösterüp, Şeyh Haydar oğlu Şeyh İsmail baş çeküp gelüp, Acem beğlerini fursat 
bulduğunu kırup şehr-i Tebriz’i ve vilayetini alup, şevketile Acem viayetini dutup her taraftan her 
vilayetden Erdevüllüler baş kaldurup yürüdüler…” sözleriyle ifade etmiştir(Oruç Beğ, 2014, 187).

41	 Nitekim Sultan’ın kendisini bu takdimi Celâl-zâde Mustafa’nın benzetme ve tasvirleri karşısında sönük 
kalır mahiyettedir: “Osmanlı Devleti’nin tahtı ve Hüsrev bahtlı talihin makamı, mekânı ve mevkii 
yüce: Dârâ, İskender, Hüsrev, ve Kisra gibi kulları olan, Behram nasibli, Feridun haşmetli ve Cemşîd 
iktidarlı padişah, hüma hasretliği Cem makamlı ve Nûşirevân şöhretli şâh…” (Celâl-zâde Mustafa, 
1997, 393).

42	 Cemşid’in yerini alan İran’ın zalim ve gaddar hükümdarının adıdır Dahhâk. Hastalandığında tedavisi 
için iki çocuğun beyni ilaç olarak kullanılmıştır. Benzer bir sebeple sıra demirci Gâve’nin çocuklarına 
gelince onun, isyan etmiş ve Dahhâk’ın düşürülmesine neden olmuştur (Devellioğlu, 1996, 160).

43	 Kisrâ Enûşirvân I. Hüsrev b. Kubâd  (ö. 579) bir Sasani hükümdarı olup 531-579 yılları arasında 
saltanat sürmüştür (Tefazzülî, 1995, 255).

44	 “Cem: Hükümdar, şah” bk. (Devellioğlu, 1996, 131) 
45	 Kisra, Sâsânî kral isimlerinden Hüsrev’in Süryânîce’de aldığı Kesrô (Kôsrô) şeklinden Arapçaya 

yerleşmiş ve “Sâsânî hükümdarı” anlamında bir unvan olarak kullanılmıştır (Avcı, 2002, 71). 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 262

Çaldıran yenilgisi ile Şah İsmail’in büyüklük camının kırıldığını, kudret ve ihtişam 
değerinin azaldığını kaydettikten sonra asıl Hüsrevlik unvan ve makamını Yavuz 
Sultan Selim’e vermiştir.46

Osmanlı entelektüel çevrelerine göre Şah İsmail ve Safevîler devlet kuracak, 
bir ülkeye ve topluma nizam verecek ne köklü bir siyasi geleneğe ne de böylesi bir 
yeteneğe sahip değillerdi. Oysaki devlet kurmak, adaleti ve güvenliği tesis etmek, 
ülkelere ve topluluklara (âleme) nizam vermek bir bilgi birikimini, tecrübeyi ve 
hanedan geleneğini zorunlu kılmaktaydı. Nitekim İdrîs-i Bitlisî, Safevîlerin bu 
konudaki zaafları ve eksikliklerini Osmanlı hanedanı ve devleti üzerinden izaha 
çalışmıştır. Ona göre, zamanın sultanları arasında ezeli lütuf ve ihsanın, ebedi saadetin 
bir sonucu olarak ilk yaratılıştan beri hilafet makamlı Osmanoğulları hanedanı eşsiz 
bir konuma sahiptir. Çünkü bu hanedana mensup sultanlar, kayserler her zaman 
şeriata uymuş, onu yaymış, adil kanunlarıyla ün kazanmışlardır. Nitekim bu hanedana 
iyi sıfatlarının bereketiyle fetihlerin, mülkün, saltanatın ve İslam hilafetinin yolu 
açılmıştır (Kırlangıç, 1995, 129, 130).47 Hal böyle olunca Osmanoğulları’nın merhamet 
barındıran kapısı öteden beri ihtiyaç sahiplerinin başvuru, ilim ve kemâl erbabının 
ikametgâhı olmuştur. İdrîs-i Bitlisî bütün bu izahatı aslında İran’da yaşanan fetret 
dönemi, Şah İsmail ve Kızılbaş hareketinin padişahlık şiarına ve devlet geleneğine 
uymayan zulüm ve adaletsizliklerinin altını çizmek buna karşın buralardaki insanların 
da Osmanlı Sultanı ve kapısına sığınmak durumunda kaldıklarını anlatmak için 
yapmıştır. Dönemin siyasi ve toplumsal gerilim iklimine işaret eden bu hadise aslında 
iki yönlüydü. Zira Safevî hareketi ile ilişkilendirilen ve baskı gördüklerini düşünen 
Kızılbaş Türkmenler de İran tarafına göç etmekteydi.

Osmanlı kaynaklarına göre Safevîler, yukarıda da belirtildiği üzere bir sufî şeyh 
ailesi olup, asıl işleri olan ulvi sûfîlik ve irşad vazifesinden siyasi emelleri uğruna 
ayrılarak cihangirlik davasına düşmüş böylece layık ve ehil olmadıkları bir işe cüret 
etmişlerdir. Kaldı ki bir tarikat şeyhliğinin şahlığa, bir tekkenin devlete dönüşmesi 
devlet açısından, diğer tarikatları da etkileme ihtimali bulunan kötü bir örnek olarak 
değerlendirilmiştir. Safevî gailesinin bu yönü Osmanlı Devleti’nin dışarıya olduğu 
kadar da içerideki dini çevrelere ve zümrelere karşı da güvenliği önceleyen savunmacı 
politikalar geliştirmesinde başat rol oynamıştır. Nitekim Naîmâ Efendi, devletin 
tarikatlara, sûfîlere karşı bu zamandan başlayarak oluşan ve olgunlaşan siyasetinin 
temel esaslarını şöyle izah etmiştir: “Tarîka-i tasavvuf ile halkı devşirip sülûk ü 
irşâd vesilesiyle hâs u âmmı başına üşürenlerden nicesinin tarik-ı zuhûr ve devlete 
mütehavvil48 ve meşîhati hükûmet ve saltanata mütebeddil49 olduğu eslâfda defâ‘tle 
vuku bulmuştur.”(2007, 901-902). O, bu kanaatin hâsıl olmasında batı diyarında siyasi 
iddialarla ortaya çıkan Tumert50 adındaki bir şeyh ile tarikat şeyhi olmalarına rağmen 
devlet kurmuş bulunan Safevî Şeyhleri/şahlarının etkili olduğunu da açıkça belirtmiştir 
(Naîmâ, 1968, 1434). Böylece Naîmâ, sûfîlere siyaset yolunun kapatıldığını adeta ilan 
etmiştir. O, tarikat organizasyonu ve tasavvufi değerler kullanılarak elde edilen güç 

46	 “cennet mekân padişahın saltanat ve büyüklük sesi dünyanın altı köşesine zelzele, Hüsrev’e yakışır 
Heybet arttıran ses ve sedaları yeryüzüne velvele bırakmakla Yüce buyrukları ufuklarda Şöhret 
bulup…”(Celâl-zâde Mustafa, 1997, 601).

47	 Celâl-zâde Mustafa, Osmanlı Devleti’nin sınırlarında bulunan ülkeleri, bunların etnik ve siyasi 
durumlarına dair detaylı bilgiler vermiştir ki bu Osmanlı entelektüel çevreleri ve devlet erkânının 
içinde bulundukları dünyaya hâkim olduklarını göstermesi açısından mühimdir (1997, 552).

48	 Mütehavvil: değişen, değişmiş (Devellioğlu, 769).
49	 Mütebeddil: değişen, başka hale giren (Devellioğlu, 761).
50	 Asıl adı Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Tûmert el-Berberî es-Sûsî  (ö. 524/1130) olup 

Muvahhidler Devleti’nin kurucusu, dinî ve siyasî lideridir (Aytekin, 1999, 425-427).



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 263

sayesinde siyasete, saltanata tevessül edilmesi hadiselerinin ne denli büyük siyasi ve 
toplumsal felaketlere yol açtığının Osmanlı devlet hafızasında acı tecrübelerle yer 
aldığını da ortaya koymuştur. 

Sonuç
Osmanlı-Safevî ilişkileri bir devlet ile tekkenin, hanedan ile sûfî ailenin ilişkileri 

olarak başlamış ancak zamanla aynı coğrafya ve demografik zemin üzerinde bir 
hâkimiyet ve cihangirlik mücadelesine dönüşerek dünyada eşine az rastlanır bir yere 
evrilmiştir. Safevîlerin, Azerbaycan ve İran topraklarında yaşanan fetret devrini de 
fırsata çevirerek kısa sürede büyük bir siyasi hareket halini alması ve Osmanlılar da 
dâhil çevresindeki Sünnî iktidarlara karşı giderek bir tehdide dönüşmesi Osmanlı-
Safevî ilişkilerinin mahiyetini belirleyen asıl etken olmuştur. Diğer taraftan bu tarihi 
süreç gerek Anadolu gerekse, İran ve Azerbaycan Türkmenlerinden ziyade tarafların 
egemen sınıflarının siyasi, askeri, ekonomik çıkar ve ikbal çatışmalarına göre şekil 
almıştır. Safevîlerin sûfîliği, seyyidliği ve Şiîliği siyasi emellerine ulaşmak için 
güçlü birer ideolojik argümana dönüştürmeleri karşı tarafta Osmanlılarda kendisini 
savunmacı bir refleksle Sünnîliğin güçlendirilmesi ve yükseltilmesi şeklinde 
göstermiştir. Başka bir deyişle Sünni İslam’ın temsilcisi olma sıfat ve meyilleri 
henüz tam olarak teşekkül etmemiş Osmanlı devletinin bu yönünü tahkim etmiş 
güçlendirmiştir (Emecen, 2013, 89). Osmanlı hanedanı ve elitleri bunlar arasında 
Şah İsmail ve atalarının sadece sûfî oldukları üzerinde hem fikir olmuştur. Bununla 
birlikte onun dönemin önemli Türk hükümdar hanedanlarından Akkoyunlular ile 
akrabalığı, Türkmenliği, Türkmenler üzerindeki nüfuzu, saygınlığı, maddi, manevi 
güç ve kudreti hatta Türkçeyi kullanmadaki mahareti de ortadadır. Ancak Şah’ın ve 
hanedanının seyyidlik iddiaları ve Şiîlikleri hatta ileride sufîlikleri siyasi gayelerinin, 
politik emellerinin bir parçası olarak değerlendirilmiştir. Safevîlerin iktidarlarını 
güçlendirmek için dini ve manevi mecralardan devşirdikleri kuvveye karşı Osmanlı 
yönetimi, siyasi ve askeri önlemler almak ve karşı hamleler yapmak yanında, bunları 
da kuvvetlendirecek şekilde giderek nüfuzu daha da artan ulemanın meşrulaştırıcı, 
koruyucu ve tahkim edici gücünden istifade ederek onları sapkın, mülhid, mürted ve 
rafızî olmakla suçlamıştır. Yavuz Sultan Selim ve Şah İsmail’in şahsında iki devlet 
arasında zuhur eden siyasi hâkimiyet ve cihangirlik kavgasında tarafların kullandıkları 
en güçlü silah ve cephane inanç olunca mücadele de asıl mecrası dışına kayarak 
daha çok dinî ve mezhebi bir mahiyet kazanmıştır. Haliyle Şah İsmail’in siyasi, 
askeri liderliği, sûfîlik, mürşitlik, seyyidlik gibi manevi hasletleri hatta tüm eylem 
ve söylemleri her şeyden önce dini zaviyeden değerlendirilerek mahkûm edilmiştir. 
Zira böylesi bir ortamda kalem ile kılıç, din ile siyaset arasındaki mesafe kısalmış, 
ulema ve ediplerin kalemi, vüzera ve ümeranın kılıcı ve siyaseti kadar keskinlik ve 
ehemmiyet kazanmıştır. Nitekim bir padişah dönemini, detaylı ve coşkulu bir şekilde 
anlatmayı amaçlayan Selimname türü eserlerin Yavuz Sultan Selim döneminde ortaya 
çıkması bu sürecin bir tezahürü olmuştur.

Osmanlı yönetici ve entelektüel çevrelerinin, isyanlar, sürgünler, kayıplar ve 
yıkımların yaşandığı böylesi derin bir kriz ve husumet ikliminin içerisinden Şah 
İsmail ve Safevîlere yaklaştığı, benzer durumun Safevî tarafı için de geçerli olduğu 
bu kaynaklardan istifade edilirken kesinlikle göz ardı edilmemelidir. Zira burada çok 
yönlü ve şiddetli mücadele ve savaş psikolojisi tarafların tüm eylem ve söylemlerini 
esir almış, duygular aklın önüne geçmiştir. Dolayısıyla bu çalışma da günümüzün 
siyasi ve ideolojik angajmanları altında meselelere yaklaşılmasının yanlışlığını bir kez 
daha ortaya koymuştur. Yine gerek Osmanlı gerekse Safevî kaynaklarında yer alan 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 264

bilgilerin karşılaştırmalı olarak ele alındığı, kaynak tahlilleri ve tenkitleri yapılmak 
suretiyle bu alanda daha fazla çalışma yapılmasına ihtiyaç olduğu da anlaşılmıştır.

Kaynaklar
Ada’i-yi Şirazi. Ada’i-yi Şirazi ve Selim-Namesi. Haz. Abdüsselam Bilgen. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu, 2007.
Âşık Paşazade. Âşık Paşazade Tarihi. Haz. Necdet Öztürk. İstanbul: Ötüken Yayınları, 2013.
Aytekin, Arif. “İbn. Tûmert”. DİA. 20, 425-427, 1999.
Azamat, Nihat. “Erdebîlî, Alâeddin”. DİA. 11, 279, 1995.
BOA. A.DVNSMHM.d. 33 – 258.
BOA. A.DVNSMHM.d. 7-2131.
BOA. A.DVNSMHM.d. 42-420.
Celâl-zâde Mustafa. Selim-nâme. Haz. Ahmet Uğur ve Mustafa Çuhadar. Ankara: Milli Eğitim 

Basımevi, 1997.
Demirci, Kürşat. “Hulûl”. DİA. 18, 340-341, 1998.
Devellioğlu, Ferit. Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat. Ankara: Aydın Kitapevi, 1996.
Hadîdî Tarihi-Manzum Osmanlı Tarihi. Haz. Necdet Öztürk. İstanbul: Bilge Kültür Sanat 

Yayınları, 1285-1523, 2015.
Emecen, Feridun M. Yavuz Sultan Selim, İzmir: Hazine Yayınları, 2013.
Emecen, Feridun M. “Şahkulu Baba Tekeli”. DİA. 38, 284-286, 2010.
Gelibolulu Mustafa Âli. “Künhü’l-Ahbâr”. Haz. Ali Çavuşoğlu. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 

2019.
Gülten, Sadullah. Osmanlı-Safevî Kıskacında Kızılbaşlar, İstanbul: Timaş Yayınları, 2022. 
Gümüş, Ercan.  “Osmanlı Belgelerine Göre I. Şah İsmail ve II. Bayezid’in Siyasi ve Diplomatik 

İlişkileri”, Mukaddime, 13(1), 230-248, 2022.
Gündüz, Tufan. Son Kızılbaş-Şah İsmail. İstanbul: Yeditepe Yayınları, 2013.
Gündüz, Tufan. “Şah İsmail’in Eşi Taçlı Begüm.” Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma 

Dergisi, 51 (2009): 223-233.
Hoca Sadettin Efendi. “Tâcü’t-Tevarih”. Haz. İsmet Parmaksızoğlu. Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1979.
Işık, Zekeriya. Kanun ve Şeyh-Osmanlı Toplumunda Sûfîlerin İdare ve Mahkemeyle İmtihanı. 

Konya: Çizgi Kitabevi, 2022.      
Işık, Zekeriya. Devlet ve Tarikat-Osmanlı Toplumunda Devlet Tarikat İlişkilerinin İdeolojik ve 

Sosyolojik Zemini. Konya: Çizgi Kitabevi, 2017.
Işık, Zekeriya. Şeyhler ve Şahlar-Osmanlı Toplumunda Devlet Tarikat İlişkilerinin Gelişim ve 

Değişim Süreçleri. Konya: Çizgi Kitabevi, 2015.
İbn-i Kemâl. “Tevârih-i Âli Osmân VIII. Defter”. Haz. Ahmet Uğur. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 1997.
Karadeniz, Yılmaz. “Safevî Tarikatı’nın Seyidliği ve Şiiliği Meselesi.” Türk Kültürü ve Hacı 

Bektaş Velî Araştırma Dergisi, 75 (2015): 15-28.
Kırlangıç, Hicabi.  İdrîs-i Bidlîsî Selim Şâh-Nâme. Ankara: Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Doktora Tezi, 1995.
Muhyî’nin Selim-nâmesi. Haz. Alaattin Aköz ‐ Ahmet Kerim Demireğen. Konya: Palet 

Yayınları, 2020.
Musalı, Namıq. “Anonim Bir Kaynağın Işığında Şah İsmail’in Hayatı Ve Şahsiyeti”, Ahmet 

Yesevi Dergisi, Sayı 1, 63-100, 2023. 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 265

Naîmâ Mustafa Efendi. Tarih-i Na‘îmâ. Haz. Mehmet İpşirli. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 
2007.

Naîmâ Mustafa Efendi. Nâimâ Tarihi. Haz. Zuhuri Danışman. c. İstanbul: Bahar Matbaası, 
1968.  

Neciyev, Elnur. “Anadolu’dan Safevî Devleti’ne Göçler: Sebepleri ve Sonuçları”, XVIII. 
Ankara: Türk Tarih Kongresi (1-5 Ekim 2018) , Kongreye Sunulun Bildiriler, 2018.

Nasûhü’s-Silâhî (Matrâkçî). Beyân-ı Menâzil-i Sefer-i Irâkeyn-i Sultân Süleymân Hân, Haz. 
Hüseyin G. Yurdaydın, Ankara: TTK, 1976.

Ocak, Ahmet Yaşar. Osmanlı Toplumunda Zındıklar ve Mülhidler Yahut Dairenin Dışına 
Çıkanlar (15-17. Yüzyıllar). İstanbul: Timaş Yayınları, 2024. 

Oruç Beğ Tarihi. Haz. Necdet Öztürk. İstanbul: Bilge Kültür Sanat, 2014. 
Özcan, Abdülkadir. “İdrîs-i Bitlisî”. DİA. 21, 485-488, 2000.
Sağırlı, Abdurrahman. Keşfî Mehmet Çelebi Selim-Nâme. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1993.
Savaş, Hamdi. İshak Çelebi ve Selim-Nâmesi. Kayseri: Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Doktora Tezi, 1986.
Savaş, Saim. XVI. Asırda Anadolu’da Alevilik. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2013.
Severcan, Şefâettin. Keşfî’nin Selim-Nâmesi. Kayseri: Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 1988.
Sümer, Faruk. Safevî Devletinin Kuruluşu ve Gelişmesinde Anadolu Türklerinin Rolü. Ankara: 

Türk Tarih Kurumu, 1999.
Teneş, Özge. 33 Numaralı Mühimme Defteri’nin Transkripsiyonu ve Değerlendirilmesi. 

Erzurum: Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 2019.
Tefazzülî, Ahmed. “Enûşirvân”. DİA. 11, 255, 1995.
Turan, Şerafettin. “Hoca Sâdeddin Efendi”.  DİA. 18, 196-198, 1998.
Turan, Şerafettin. “Kemalpaşazâde”. DİA. 25, 238-240, 2022.
Üzüm, İlyas. “Kızılbaş”. DİA. 25, 546-557, 2022.

Extended Abstract 
Ottoman-Safavid relations began as relations between a state and a lodge, a dynasty and a 

Sufi family. However, over time, this relationship turned into a struggle for domination  on the 
same geographical and demographic ground and evolved into a place that is rare in the world. 
In fact, the Ottomans’ initial view of the Ardabil lodge and Safavid sheikhs was no different 
from other Sufi circles from a religious and spiritual perspective. However, especially with 
the establishment of the Safavid State by Sheikh-Shah Ismail in the early 16th century, this 
approach began to change and took on a multifaceted and complex nature under the influence of 
political, military, social, religious and sectarian problems. Indeed, the Safavids took advantage 
of the interregnum period in Azerbaijan and Iran to quickly become a major political movement 
and gradually become a threat to the Sunni powers around them, including the Ottomans, and 
this was the fundamental issue that determined the nature of Ottoman-Safavid relations. 

The fact that this religious and mystical movement gradually transformed into a political 
organization by centering on Shiism; that it received support by carrying out propaganda activities 
targeting the Turkmen tribes, who were Ottoman subjects; and that it pursued an expansionist 
policy were also influential in the changing perspective of the Ottoman administration and its 
authors towards Shah Ismail and the Safavids in his person. Because the Safavids transformed 
Sufism, Seyyidism and Shiism into powerful ideological arguments to achieve their political 
goals, this was reflected in the Ottomans’ defensive reflex of promoting Sunnism. The Ottoman 
dynasty, its administrators and intellectual circles agreed that the Safavids were only Sufis. 
Their claims of being Seyyids and their Shiism and even Sufism were evaluated as a part of 
their political aims, policies, actions and discourses. While the Safavids relied on the forces they 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 266

gathered from these religious and spiritual channels to strengthen their power and leadership, 
Ottoman intellectual circles accused them of being heretics, apostates and Rafizi. When 
the most powerful weapon and ammunition used by the parties in the political struggle for 
dominance that emerged between the two states was faith, the struggle also acquired a religious 
and sectarian character. However, the incident never really lost its character as a political 
struggle for dominance. Indeed, the fact that in later periods, the lords and even members of the 
dynasty who had problems with the administrations of both countries frequently chose to seek 
political refuge in the enemy country, regardless of religious and sectarian differences of belief 
and opinion, is a clear indication of this situation.

This study was conducted to reveal the perspective of the Ottoman sources and authors 
of the period on Shah Ismail and the Safavids during the historical period in question, when 
Ottoman-Safavid relations both became increasingly problematic. While conducting the study, 
the social status, belief and mental worlds of the authors in question, and the extraordinary 
conditions of the period were tried to be taken into consideration. The article was prepared 
using 16th century Ottoman chronicles, archive records and contemporary research.


