
Felsefe Arkivi
Archives of Philosophy,

felsefearkivi 2025, (62): 125–146

https://doi.org/10.26650/arcp.1623428

Felsefe Arkivi
Archives of Philosophy

Başvuru | Submitted 20.01.2025
Kabul | Accepted 07.04.2025

Online Yayın | Published Online 15.05.2025

Araştırma Makalesi | Research Article  Açık Erişim | Open Access

Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund
Husserl ile bir Karşılaştırma
Is Nicolai Hartmann’s Critique of Phenomenology Justified? A Comparison with
Edmund Husserl

Çağlar Koç ¹

¹ İstanbul Topkapı Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Felsefe Bölümü, İstanbul, Türkiye

Öz Bu yazı ilki dört ikincisi üç altbölüm içeren iki ana bölümden meydana geliyor. İlk ana bölümde Nicolai Hartmann’ın
zur Grundlegung der Ontologie adlı eserinde ortaya koyduğu görüşlerinden önemli bulduklarımızı tanıtmayı ve özel-
likle fenomenolojiye yönelik bazı eleştirilerini serimlemeyi amaçlıyoruz. İkinci ana bölümde ise Husserl’in 1908’den
1921’e dek çeşitli vesilelerle transandantal felsefe üzerine kaleme aldığı elyazmalarına odaklanıyoruz. Bu ikinci
ana bölümde Husserl’in görüşlerine eğilmekle her şeyden önce Hartmann’ın fenomenoloji eleştirisinin ne ölçüde
haklı olduğu konusunda tatmin edici bir fikir edinmeyi istiyoruz. Hartmann’ın fenomenolojik yönteme getirdiği
eleştirilerin merkezinde “transandantal idealizm” başlığı altında değerlendirebileceğimiz her felsefenin benimsediği
korelativistik argümana karşı bir itiraz durur. Korelativistik argüman şöyle özetlenebilir: Bilgi öznesi yoksa bilgi
nesnesi de yoktur. Nesneyi bilinçten ayırmak imkansızdır. O yalnızca bilinç 'için' bir nesnedir. Kavrayışımızdan
bağımsız bir şekilde var olan fiziksel şeyler dahi bir özneyi kabul etmeyi gerektirir. Oysa Hartmann bu yaklaşımın
ontolojiyle taban tabana zıt olduğunu düşünür. Hartmann ontolojiye yeni bir soluk kazandırıp onu felsefenin ana
yordamı haline getirmek ister. Onun adlandırmasıyla bu “yeni ontolojiye” götüren yol fenomenolojinin yöntemsel
araçları olan paranteze alma ve onu takip eden redüksiyon işlemlerine temkinle yaklaşmaktan geçer. Hartmann’a
göre fenomenolojinin benimsediği reflektif tavır doğal tavrın aşılması olduğu ölçüde bizi gerçeklikle olan dolaysız
ilişkimizden koparan ve varolanları bilinç korelatlarına çeviren bir özne felsefesine yol açar. Bir özne felsefesi olarak
fenomenolojinin yönelimsellik anlayışı bilincin yöneldiği nesnenin gerçekten var olup olmadığına kayıtsızdır. Bu
yüzden fenomenoloji şeylerin kendilerine ulaşmayı hedeflediği halde bunu başaramaz.

Abstract This article consists of two main parts, the first with four sub-sections and the second with three sub-sections. In
the first main part, we aim to introduce some of Nicolai Hartmann’s most important views in his zur Grundlegung der
Ontologie and to present some of his criticisms of phenomenology in particular. In the second main part, we focus
on Husserl’s manuscripts on transcendental philosophy written on various occasions from 1908 to 1921. By focusing
on Husserl’s views in this second main section, we want above all to get a satisfactory idea of the extent to which
Hartmann’s critique of phenomenology is justified. At the center of Hartmann’s criticism of the phenomenological
method is an objection to the correlativistic argument adopted by every philosophy that we can consider under the
heading of “transcendental idealism”. The “correlativistic argument” can be summarized as follows: If there is no
subject of knowledge, there is no object of knowledge. It is impossible to separate the object from consciousness.
It is only an object ‘for’ consciousness. Even physical things that exist independently of our cognition require
the recognition of a subject. However, Hartmann thinks that this approach is diametrically opposed to ontology.
Hartmann wants to breathe new life into ontology and make it the main procedure of philosophy. The way to
this “new ontology,” as he calls it, is through a cautious approach to phenomenology’s methodological tools of
bracketing and subsequent reduction. According to Hartmann, to the extent that the reflective attitude adopted by

Atıf | Citation: Koç, Çağlar. "Is Nicolai Hartmann’s critique of phenomenology justified? A comparison with Edmund Husserl".
Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy no. 62 (2025): 125-146. https://doi.org/10.26650/arcp.1623428
This work is licensed under Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License. 
2025. Koç, Ç.
Sorumlu Yazar | Corresponding author: Çağlar Koç caglarkoc@topkapi.edu.tr

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy
https://felsefearkivi.istanbul.edu.tr/
e-ISSN: 2667-7644

125

https://iupress.istanbul.edu.tr/
https://doi.org/10.26650/arcp.1623428
https://crossmark.crossref.org/dialog?doi=10.26650/arcp.1623428&domain=pdf&date_stamp=2025-05-15
https://orcid.org/0000-0002-6733-6620
mailto:caglarkoc@topkapi.edu.tr
https://doi.org/10.26650/arcp.1623428
mailto:caglarkoc@topkapi.edu.tr
https://felsefearkivi.istanbul.edu.tr/


Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

phenomenology is an overcoming of the natural attitude, it leads to a philosophy of subject that detaches us from
our direct relation to reality and turns what exists into correlates of consciousness. As a philosophy of subject,
phenomenology’s understanding of intentionality is indifferent to whether the object towards which consciousness
is directed actually exists or not. Therefore, although phenomenology aims to reach things themselves, it fails to
do so.

Anahtar Kelimeler Ontoloji • fenomenoloji • Nicolai Hartmann • Edmund Husserl • transandantal idealizm

Keywords Ontology • phenomenology • Nicolai Hartmann • Edmund Husserl • transcendental idealism

Extended Summary

For Nicolai Hartmann, there is a common argument shared by attempts that miss the constitutive priority of the
relation of transcendence in all forms of epistemic phenomena. The line of thought, which is crystallized in the
doctrine of transcendental idealism and which Hartmann calls the “correlativistic argument,” is as follows: It is
impossible to separate the object from consciousness. Even physical things that exist independently of our cognition
require the recognition of a subject. To the extent that Edmund Husserl's phenomenology follows this line of thought,
it becomes the focus of Hartmann's criticism. However, Hartmann sees the relation of knowing as a more fundamental
relation than the intentional relation that an act of representing, imagining, thinking or judging establishes with
its object. The relation of knowing that constitutes knowledge is a relation of transcendence, and what is essential
here is that the object cannot be consumed by its being an object for consciousness. The physical thing which
the act of knowing intends and grasps, has a 'being' that is 'trans-objective'. This thing is what it is irrespective of
whether consciousness makes it an object or not. This point, emphasized by Hartmann, is supported by the naive
consciousness of the natural attitude. Phenomenology, on the other hand, turns its back on the realism of the natural
attitude, since it commits the error of confusing the object and the existent. However, ontology, whose subject matter
is the study of the being as being, does not reduce the being to the given, the intended, the represented, because the
being is never an object that must be considered in relation to a subject. A phenomenological ontology that examines
beings in terms of their meaning for human beings makes all beings relative to human beings. For Hartmann, however,
such an attempt ignores the problem of being. Hartmann attaches importance to the fact that the pre-reflective
intentionality that dominates the natural attitude is directed not towards the subject, but towards what confronts
the subject, what presents itself to the subject. For Hartmann, not only everyday life but also the sciences maintain
natural realism. Both the natural sciences and the social sciences have a belief that the objects they deal with have
a reality independent of us. On the other hand, Husserl introduces terms such as bracketing and reduction to denote
the reflective attitude that goes backwards from what exists to their manifestation in consciousness. According
to Husserl, phenomena are not recognized in the natural attitude. In order for phenomena to be recognized, it is
necessary to reflect on their givenness. However, in Hartmann's eyes, reflecting on the givenness of things is not
enough to reach the thing itself. Because it is impossible to align the thing with its givenness to consciousness. When
we try to understand phenomena purely in terms of their being phenomena, it becomes clear that the object that
appears in them is a purely intentional object, that is, it does not matter whether this object corresponds to an
existent or not. In every knowledge, nonetheless, there is the consciousness that the object is more than what is
known about it at that moment. When I take into account the trans-objective side of the existent, I exhibit an activity
of knowing that attempts to reach into its being-in-itself and objectify it. Here, Hartmann states that consciousness
performs a “transcendent act”. The objects to which transcendent acts are directed are independent of the acts
directed at them, and do not owe their existence to those acts. On the other hand, Husserl argues that in some
cases there is no distinction between the intentional object of representation and its external object. The recognition
of the intentional object as the same as the external object is legitimate when it is possible to prove this through
experience. On the basis of the consciousness-world correlation advocated by phenomenology, it can be said that
the existence of things cannot be conceived without an actual consciousness. Phenomenology does not doubt the
existence of actual things, but wants to prove this existence for consciousness. In order to carry out the proving
process, we must cease to presuppose the existence of the beings whose existence is to be proved and look for
ways to justify this presupposition rationally and legitimately. Husserl argues that everything that exists can only be
thought of as an intentional unity. The fact that the physical thing is always relative to consciousness in the relation
of knowledge means that it can only be said to exist as a correlate of consciousness. For Husserl, the assumption of

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   126



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

a being-in-itself that cannot be experienced in principle is contradictory. There is no property of such an allegedly
inexperienced being that cannot be attributed to it on the basis of experience.

Giriş
Bu yazı iki ana bölümden meydana geliyor. İlk ana bölümde Nicolai Hartmann’ın zur Grundlegung der

Ontologie (Ontolojinin Temellendirilmesi) adlı eserinde ortaya koyduğu görüşlerinden önemli bulduklarıF
mızı tanıtmayı ve özellikle transandantal fenomenolojiye yönelik bazı eleştirilerini serimlemeyi amaçlıyoruz.
İkinci ana bölümde ise Husserl’in 1908’den 1921’e dek çeşitli vesilelerle transandantal felsefe üzerine kaleme
aldığı, Robin Rollinger ve Rochus Rowa tarafından Transzendentaler Idealismus (Transandandal İdealizm)
başlığı altında bir araya getirilmiş olan elyazmalarına odaklanıyoruz. Yazıda büyük oranda söz konusu
elyazmalarıyla yetinilmesi Husserl’in değişen ve evrilen düşüncelerinin izini sürmekte güçlüğe neden olabiF
leceğinden ötürü itiraza açık olsa da Hartmann’ın yönelttiği eleştirilerle en alakalı metinleri bu elyazmaları
arasında bulmamızın böyle bir sınırlamayı meşru kılacağı kanısındayız. İkinci ana bölümde Husserl’in görüşF
lerine eğilmekle her şeyden önce Hartmann’ın fenomenoloji eleştirisinin ne ölçüde haklı olduğu konusunda
tatmin edici bir fikir edinmeyi istiyoruz.

Hartmann’ın fenomenolojiyle ilişkisi hep gelgitli olmuştur. Bir yandan fenomenoloji hareketiyle dayaF
nışma içinde olmuş, ondan öğrendiklerini kendi bilgi metafiziğinin temeline yerleştirmiş, diğer yandan
fenomenolojinin erken dönem temsilcilerine “felsefi bir mesafeyi” korumuş ve fenomenolojik yöntemi tam
anlamıyla benimsemekten geri durmuştur.¹ Hartmann kendi felsefesini realist bir felsefe olarak kurmuş,
Husserl’in transandantal idealizmi de dahil her türlü idealizmi reddetmiştir. Ona göre her idealizm teşebF
büsü gerçekliğin “verilmişliğine” sınırlar dayatır. Buna karşılık, Husserl Ernst Cassirer’e yazdığı bir mektupta
Hartmann’ın kendi konumunu tamamen yanlış anladığını ileri sürmüştür.² Husserl bu noktada haklı olsun olF
masın, Hartmann’ın fenomenolojik yönteme getirdiği eleştirileri yine de makul bir şekilde çerçeveleyebiliriz.
Bu eleştirilerin merkezinde “transandantal idealizm” başlığı altında değerlendirebileceğimiz her felsefenin
benimsediği korelativistik argümana karşı bir itiraz durur. Bu bakımdan Hartmann günümüz filozoflarından
Quentin Meillassoux’un “korelasyonculuk” eleştirisini önceler ve varolanların bizim için nesne olmaya indirF
genmeyeceklerini ısrarla vurgulayan realist bir konum alır.³ Hartmann ontolojiye yeni bir soluk kazandırıp
onu felsefenin ana yordamı haline getirmek ister. Onun adlandırmasıyla bu “yeni ontolojiye” götüren yol
fenomenolojinin yöntemsel araçları olan paranteze alma ve onu takip eden redüksiyon işlemlerine temkinle
yaklaşmaktan geçer. Hartmann kitabında adını koyarak belirtmese de reflektif tavra yönelik eleştirilerini
formüle ederken, aklında en başta fenomenolojik yöntem olduğu aşikardır. Hartmann’a göre reflektif tavır
doğal tavrın aşılması olduğu ölçüde bizi gerçeklikle olan dolaysız ilişkimizden koparan ve varolanları bilinç
korelatlarına çeviren bir özne felsefesine yol açar. Bir özne felsefesi olarak fenomenolojinin yönelimsellik
anlayışı bilincin yöneldiği nesnenin gerçekten var olup olmadığına kayıtsızdır. Bu yüzden fenomenoloji
şeylerin kendilerine ulaşmayı hedeflediği halde bunu başaramaz.

¹Herbert Spiegelberg, The Phenomenological Movement. A Historical Introduction. Volume 1, Second Edition (The Hague: Martinus Nijhoff, 1965),
358.

²Spiegelberg, The Phenomenological Movement, 359.

³Quentin Meillassaux, Sonluluğun Sonrası. Olumsallığın Zorunluluğu Üzerine Deneme, çev. Kağan Kahveci (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür
Yayınları, 2020). Ayrıca Hartmann’ın yeni realizm akımıyla ilişkisi için bkz: Keith R. Peterson, “Nicolai Hartmann and Recent Realisms”, Axiomathes,
sayı: 27 (2017): 161-174.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   127



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

Varolan, Özne İçin Nesne Olmaklığı Tarafından Tüketilemez

Hartmann için esas itibarıyla ontolojik bir karakter taşımayan hiçbir teorik düşünme yoktur. Düşünmek
"bir şeyi" düşünmek olduğu ölçüde her düşündüğümüzde düşünülenin varlığıyla ilgili bir iddiada bulunmuş
oluruz.⁴ Buna göre deneyimin kategorileri aynı zamanda nesnelerin kategorileri olmalıdır. Ancak bu özdeşlik
temelinde "nesnel geçerlilik" diye bir şeyden söz edilebilir.⁵ Hartmann'a bakılırsa Kant duyusal verilmişlikte
bir aşkınlık ilişkisi olduğunu teşhis etmiş ve bu ilişkiyi ciddiye almıştır. Kant'tan sonraki felsefeciler bunu
yapmayarak bir yandan psikolojizme diğer yandan mantıkçılığa götüren önemli bir bilgi problemini başlatF
mışlardır. Mantıkçılar bilgiyi ve yargıyı eşdeğer görerek, psikolojistlerse bilginin öncelikle ruhsal edimlerle
ilgili bir mesele olduğunu ileri sürerek bilgiye temel teşkil eden aşkınlık ilişkisinin kurucu önceliğini ıskalaF
mışlardır.⁶ Özelde duyusal verilmişlikte genelde ise bilgi fenomenin her türlüsünde aşkınlık ilişkisinin kurucu
önceliğini ıskalayan girişimlere müşterek bir argüman mevcuttur. Hartmann'ın "korelativistik (korrelativis�
tische) argüman" adını verdiği bu düşünce hattı şöyledir: Bilgi öznesi yoksa bilgi nesnesi de yoktur. Nesneyi
bilinçten ayırmak imkansızdır. O yalnızca bilinç 'için' bir nesnedir. Kavrayışımızdan bağımsız bir şekilde var
olan fiziksel şeyler dahi bir özneyi kabul etmeyi gerektirir.⁷

Korelativistik argümanın sonucu bilgi ilişkisinin sahici anlamının ortadan kalkmasıdır. Bilme bir şeyin
yakalanıp kavranması (Erfassen) anlamına gelmez artık. Burada önerilen bilgi anlayışına göre dünya yalnızca
bilindiği ölçüde var olan bir şey olarak kalır çünkü bilinmeyenin özne için bir varlığı yoktur ve olamaz. Bu da
nesne açısından bilinmiş olmak ile bilinmemiş olmak arasındaki ayrımın silinmesine yol açar. Hartmann'ın
belirttiği gibi, bundan daha da ağır bir sonuç "doğru olan" ile "doğru olmayan" arasındaki karşıtlığın terk
edilmesidir. Doğruluktan feragat edilir ve artık doğruluk yerine kavramların, yargıların veya temsillerin
birbirleriyle uyuşmasından veya uyuşmamasından söz edilmeye başlanır. Böylelikle bilinç içeriklerinin, var
olan dünyaya ait nesnelere gerçekten isabet edip etmediği sorusu gölgede kalır.⁸ Gelgelelim tam da bilinç
içeriklerinin var olan dünyaya isabet etmesi veya etmemesi 'doğru' ve 'yanlış' terimlerinin sahici anlamını
belirler. Bilgi bilinç içeriği nesnesine isabet ettiğinde ortaya çıkar. Oysa bilinç farklı kipler altında (temsil
etme, düşleme, düşünme ve yargı verme kiplerinde mesela) yakalamaya niyetlendiği nesneye isabet etmeF
yecek içerikler ortaya koyabilir. Buysa epistemoloji için merkezi önemdeki bir farkın etkisiz hale gelmesini
beraberinde getirir. Hartmann'ın aklındaki fark salt temsil etme ve salt düşünme edimleri ile var olan
şeyi fiilen yakalayıp kavrama edimi arasındakidir. Bu farkın etkisiz hale gelmesi tam da epistemolojik bir
idealizmin benimseyeceği korelativistik argümandan kaynaklanır.⁹

Açık ki Latince "karşıya fırlatılan" anlamındaki objectum'dan türeyen geleneksel obje (Objekt) kavramı
objenin "karşısına fırlatıldığı" biri için var olmasını ima eder. Almanca "karşıda duran" anlamındaki Gegens�
tand kavramı da benzer biçimde analiz edilebilir; obje ve Gegenstand sözcüklerinin gündelik kullanımı
özne ile nesne arasındaki korelasyon ilişkisince şekillenir. Bu kullanıma sıkı sıkıya tutunmak korelativistik
önyargıyı gitgide pekiştirmekten başka hiçbir işe yaramaz.¹⁰ Hartmann bilme ilişkisini bir temsil etme, bir
düşleme, bir düşünme ya da yargı verme ediminin kendi objesiyle kurduğu yönelimsel ilişkiden daha farklı
ve köklü bir ilişki diye görür. Bilgiyi kuran bilme ilişkisi bir aşkınlık ilişkisidir ve burada esas olan, bilmenin
konusunu teşkil eden nesnenin bilinç için nesne olmaklığı tarafından tüketilememesidir. Bilme ediminin

⁴Nicolai Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, vierte Auflage (Berlin: Walter de Gruyter & Co., 1965), 4.

⁵Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 14.

⁶Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 14.

⁷Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 14.

⁸Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 15.

⁹Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 15.

¹⁰Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 15.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   128



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

yöneldiği, yakalayıp kavradığı ve aslını astarını öğrenmeye çalıştığı fiziksel şey, "nesneFaşırı" veya "nesneF
ötesi" (übergegenständliches) bir 'varlık' taşır. Bu şey bilincin onu nesne kılıp kılmamasından, ne ölçüde
(az mı, yoksa çok mu) nesne kıldığından bağımsız bir şekilde ne ise odur. Şeyin kendisi açısından bilinç
için nesne olmaklık tümüyle ikincil bir meseledir. Tüm varolanlar, ille de nesne olacaklarsa, ancak sonradan
nesne kılınarak böyle olurlar. "Özünde bir bilincin nesnesi olmak yatan hiçbir varolan yoktur."¹¹ İlk defa bilen
öznenin dünyada ortaya çıkmasıyla birlikte varolanlar "karşıda durma" ilişkisine yerleşirler ve bilen özne
tarafından içsel kategoriler uyarınca objeleştirilirler (objizieren). Epistemoloji çerçevesinden bakıldığında
bilgi işte tam da bu objeleştirmede belirir.¹²

Hartmann'ca ısrarla vurgulanan bir nokta olan varolanın, özne için nesne olmaklığı tarafından tüketiF
lemezliği ve nesneFaşırı veya nesneFötesi bir varlık taşıması naiv nesne bilinci tarafından desteklenir.
Hartmann şöyle yazar:

Hiç kimse gördüğü fiziksel şeylerin onları görmesi sayesinde ortaya çıktığını zannetmez; nesnesini
kendi meydana getiren bir algılamaya hiç de algılama denmeyecek, onun yerine olsa olsa tasarımlama
denecektir. Özetle: Kendinde var olanı yakalayıp kavramamış bir bilme hiç de bilme diye adlandırılmayı
hak etmez. Buna anca düşünme, yargı verme, düşleme denebilir. Fakat salt çelişkisiz olması bir şeyi
düşünebilmek için yeterlidir. En isabetsiz yargı dahi verilebilir. Düşleme var olan ve var olmayan karşıF
sında tümüyle özgürdür. Oysa bilgi topyekûn başka bir şeydir. Öncelikle 'var olan' bir şeyin bilgisi olur
yalnızca. Bu şey bilinip bilinmemesinden bağımsızca vardır.¹³

Dolayısıyla özne ile nesne arasındaki korelasyonu yadsımak imkansızsa da bilme ilişkisi asla bu korelasF
yonca tüketilmez. Korelasyon fikrinin temelinde öznenin bilmeye konu ettiği şeyi belli ölçüde nesnesi kıldığı
epistemik bir ilişki yatar. Fakat nesneleştirilmeye çalışılan varolana ait ontik durumlar ile onun kısmen nesne
kılındığı epistemik durumlar tam çakışmazlar:

Varolan, öznece objeleştirilmeye kayıtsızdır. Obje haline gelmek ona kendisi olmak bakımından dışsalF
dır. Obje haline gelmesi varolanda bir şey değiştirmez. Objeleştirmeyle yalnızca özne bir değişikliğe
uğrar. Öznede varolana ilişkin bir resim, bir temsil, bir kavram, bir malumat oluşur ve resim bilginin
ilerlemesiyle birlikte değişmeyi sürdürür. Ancak tüm değişiklik ve tüm ilerleme yalnızca bilinçte gerçekF
leşir. Bu süreçte durmadan objeleştirilen varolan bundan etkilenmeden kalır.¹⁴

Hartmann Kant'ı tezahürler ile kendinde şeyi ayırdıktan sonra yalnızca tezahürleri (die Erscheinungen)
bilebileceğimizi, kendinde şeyiyse asla bilemeyeceğimizi iddia ettiği için eleştirir. Ona göre bunun tam
tersi doğrudur. Eğer bilgi diye bir şey olacaksa yalnızca kendinde var olanın bilgisi olarak olacaktır. 'Zuhur
etme' (das Erscheinen) ise bilme edimine karşılık gelir; " 'Bir şeyi biliyorum' ve 'bir şey bana zuhur ediyor',

¹¹Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 15-16.

¹²Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 15-16.

¹³Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 16. Bkz.: “Fiziksel bir şeyi (görerek, dokunarak) algılayan hiç kimse bu fiziksel şeyin ilk defa ona
baktığımızda ortaya çıktığı ve başka tarafa baktığımızda ortadan kaybolacağı sanısına kapılmaz. Algı çoktan kendi eylemini nesnesinden ayırt
eder ve nesne için ilineksel olduğunun, nesnenin ona kayıtsız olduğunun farkındadır. Algı kendi öznelliğini nesneye aktarmaz ve onu kendinde
var olan bir nesne diye görür.” Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 150.

¹⁴Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 16. Bkz.: “Öznenin, kendinde var olan nesneyle ilişkisi bilme ediminde tamamen tek taraflıdır ve
alıcıdır [rezeptives]. Kuşkusuz ki ilişki nesne tarafından belirlenir, fakat kendi payına hiçbir şekilde nesneyi belirlemez. Nesne haline getirilen
(objeleştirilen) varolan etkilenmeden kalır. Onda hiçbir şey değişmez. Yalnızca öznede bir şey değişir; onda nesne hakkında bilgi meydana gelir.
Öznenin alıcılığı [Rezeptivität] bundan ileri gelir. Öznede objeleşen varolan için objeleştirme dışsal kalır. Varolan, öznenin nesnesi kılınıp kılın-
mamaya ve ne ölçüde öznenin nesnesi kılındığına karşı kayıtsızdır. Varolanın kendinde var olması bundan ileri gelir.” Hartmann, Zur Grundlegung
der Ontologie, 148.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   129



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

bu iki ifade bir ve aynı ilişkiyi dile getirir".¹⁵ Bu ilişki bir varolanın bir öznede objeleşmesinden ileri gelir. O
halde Hartmann'a göre bir varolanı bana zuhur ettiği kadarıyla bilirim ve bana zuhur eden, kendinde şeyden
başkası değildir. Aksi takdirde tezahürler "boş bir yanılsamadan ibaret olurdu".¹⁶ Öte yandan, Hartmann
"bilinç teorileri" başlığı altına yerleştirdiği yeniFKantçılığın, pozitivizmin ve fenomenolojinin ortak bir hatayı
işlediklerini de ileri sürer. Bu hata nesne ile varolanı birbiriyle karıştırmaktır. Elbette ki tüm varolanlar nesne
haline gelebilir, başka bir deyişle, varolanlar için objeleştirilmek bir çelişki içermez. Ama bu demek değildir
ki varolanlar nesnelerden müteşekkildir ya da nesne haline getirilmeleri zorunluluk gereğidir. "Tüm varoF
lanların nesne olduğunu, sadece nesne olanın varlık karakteri taşıdığını düşünmek bir hatadır".¹⁷ Bilginin
varolanın objeye dönüşmesiyle, yani objeleştirilmesiyle mümkün olduğu görüşü bilgi problemini metafizik
bir problem olarak "gerçek yüzüyle" önümüze koyar. Böylece öznenin, kendisine aşkın olan bir varolanı
yakalayıp kavramasının nasıl mümkün olduğu sorusu tekrar gündeme gelir. Başka türlü soracak olursak,
varolan nasıl olur da bir öznenin objesi haline gelebilir? Bu soruyu yanıtlama çabası aşkınlık ilişkisini tesis
etme, bilince aşkın olan ile bilinç arasında bir köprü kurma çabasıdır. Hartmann'a göre işte tam da bu çaba
fenomenolojinin ötesine geçmeyi ve bir bilgi metafiziği geliştirmeyi mecburi kılmaktadır.¹⁸

Varolan, Benim İçin Ne Anlama Geldiğine Kayıtsızdır

Bilgi var olan dünyanın tamamını bir kerede yakalayıp kavramaz, tersine kendisini aşama aşama
ilerleme biçiminde açığa vurur.¹⁹ Öte yandan, dünya doğal tavırda kendisini daima bir birlik içinde dayatır.
Hartmann fenomenolojiyle kısmen ortak olan bir yoldan giderek önyargılardan sıyrılmayı ve “verili çeşitliF
liğin” (gegebene Mannigfaltigkeit) peşinden gitmeyi önemser.²⁰ Keza yine fenomenolojiyle ortak bir düsturu
benimseyerek birtakım ilkeleri önceden kabul etmek suretiyle ilkeleri arayamayacağımızı kabul eder. KuşF
kusuz ki ilkeleri bulmak için onlara tabi olan verilmişlik alanına bakmak gerekir öncelikle.²¹ Fakat Hartmann
hemen ardından şu uyarıda bulunur:

İlkesel olan, gerçi varolanda mevcuttur ve fiilen verili fenomenlere bağlı kalındığı müddetçe ilkesel
olanı ıskalamaktan endişe edilmesi gerekmez. Ancak ilkesel olanın kendisi ille de fenomenlerle birlikte
doğrudan doğruya verilmez. Zira fenomenler onu bir o kadar örter. İlkesel olan, fenomenlerin arkasında
gizli kalır. Onu fenomenlerden elde etmek için özel bir yaklaşıma ihtiyaç vardır.²²

Bu özel yaklaşım esas itibarıyla ontolojiktir. Hartmann'a göre “ilk felsefe” olarak ontolojinin konusu bilgi
açısından ilk olan değil, varlık açısından ilk olandır. Bunun nedeni ise bilgi zemininin varlık zemini ile çakışF
mamasıdır. Ancak ve ancak bir şey varsa onun bilgisinden söz edebiliriz. Bu yüzden bilgi hep varlıktan sonra
gelir, varlıkça temellendirilir ve tüm verilmişlikler, kavranabilir olgular, meşru kılınabilir fenomenler ontik
açıdan ikincil konumdadır.²³ Konusu varolan olmak bakımından varolanı incelemek olan ontoloji varolanı
vaz edilene (gesetztes), kastedilene/hedeflenene (gemeintes), temsil edilene (vorgestelltes) indirgemez
çünkü varolan, bir özneyle ilişkisi içinde düşünülmesi gereken, özneye göreli bir nesne değildir asla. Olmak,

¹⁵Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 16-17.

¹⁶Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 16-17.

¹⁷Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 17.

¹⁸Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 17.

¹⁹Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 21.

²⁰Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 29-30.

²¹Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 31.

²²Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 31.

²³Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 32.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   130



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

vaz edilmiş olmaktan, kastedilmiş/hedeflenmiş olmaktan ya da temsil edilmiş olmaktan ileri gelmez. Başka
bir deyişle, varlık öznenin şartlarına tabi olmak zorunda değildir.²⁴

Salt yönelimsel nesnelerin var olan nesneler yerine konması Hartmann'a göre ontolojinin olması gereF
kenden daha geniş bir şekilde anlaşılmasına yol açar. Bu tip nesnelerin Hartmann'ın gözünde bir varlık
karakteri yoktur.²⁵ Varolanları varolan olmak bakımından incelemek yerine varolanların insan için taşıdığı
varlık anlamını inceleyen fenomenolojik bir ontoloji tüm varolanları en baştan itibaren insana göreli kılar.
Böylelikle dünyadan yalnızca "benim dünyam" olması itibarıyla söz etme hakkına kavuşurum. Oysa bu tür
bir girişim Hartmann için varlık probleminin özneye mütemadiyen direnen yanını görmezden gelir. Varolanı
benim için mevcut olan, bana verilen, benim tarafımdan idrak edilen bir nesneye indirgemek ontolojinin
temel sorusunu daha onu formüle bile etmeden cevaplamaya kalkmak anlamına gelir.²⁶ Varlığın kendisini
ondan ne kadarının verildiğiyle karıştırmak demek verilmişliğin kiplerini varlığın kipleri yerine koymak
demektir.²⁷ Oysa varolanın varlık anlamını incelemenin peşine düşmeden önce anlamla ne kastedildiği, yani
anlamın anlamı sorgulanmalıdır. Bir şeyin anlam taşıyabilmesi için anlamın da herhangi bir varlık tarzının,
demek ki bir çeşit varlığının olması gerekir.²⁸ Her hâlükârda varlık sorusu anlam sorusunu önceler ve
bu durumda varlık sorusunun anlam sorusuna kayması ontoloji adına olumsuz bir gelişmeye işaret eder.
Hartmann şöyle yazar:

‘Anlam’[Sinn] tüm şartlar altında (her anlamı [Bedeutung] itibarıyla) ‘bizim için’ mevcut bir şeydir, daha
doğrusu bizim için veya eşitimiz olan bir şey içindir, isterse bu sadece postüle edilmiş bir mantıksal
özne olsun. Kendinde bir anlam bir çelişkidir. Öyleyse varolan olarak varolan kendinde anlam taşımak
zorunda değildir, demek yetmez. Daha ziyade şöyle denmelidir: Varolan olarak varolan kendinde hiçbir
suretle anlam taşımaz. Varolan olarak varolan sadece ‘bir kimse’ için anlam taşıyabilir, fakat onun bir
kimse için anlam taşıması F eğer böyle bir şey varsaF her ne olursa olsun onun ‘varlığı’ değildir. Varolanın
varlığı varolanın ‘bir kimse için olabileceği’ her şeye kayıtsızdır.²⁹

Bilginin doğal yönü nesneye doğrudur. Bilme etkinliği esnasında özne bir nesneyi bilir, yoksa bilme
etkinliğinin kendisini değil. Oysa epistemoloji bilmenin nasıl bir etkinlik olduğunu, koşullarının neler
olduğunu sorguladığı ölçüde bilginin doğal yönünü bükmek, bilmeyi kendi kendisine doğru döndürüp,
refleksiyon yoluyla nesne kılmak zorunda kalır. Bu bağlamda refleksiyon sözcüğü kendine doğru "geri
bükülme" (Zurückbiegung) anlamına gelir.³⁰ Ontolojik tavır epistemolojik, mantıksal ve psikolojik tavırlardan
farklı olarak kendine doğru geri bükülmeye ihtiyaç duymaz. Başka bir deyişle, refleksiyonla yola başlamaz,
bilme etkinliğinin bilgi nesnesine doğru olan doğal yönünü bilme etkinliğinin kendisine çevirmez. Bundan
ziyade bilgi nesnesinin peşinden gitmeye ve ona yönelik kavrayışını genişletmeye devam eder.³¹ Hartmann
nesneye yönelik doğal tavra intentio recta adını verir. Doğal tavırda egemen olan bu bükümsüz yönelmişlik
özneye değil, öznenin karşısına çıkana, öznenin başına gelene, kendisini ona sunana, kısacası dünyaya
doğrudur. Özne doğal tavırda hem ona özneden bağımsız bir biçimde beliren dünyada yaşar hem de bu
dünyanın bir parçasıdır. Hartmann için dünyayı böyle kavrayışımız gündelik dünya algımızı meydana getirir

²⁴Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 39.

²⁵Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 39.

²⁶Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 40.

²⁷Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 40-41.

²⁸Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 42.

²⁹Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 42.

³⁰Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 45.

³¹Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 46.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   131



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

ve hayatımızı idame ettirmemiz için gerekli pratik bilgiyi sağlar. Öte yandan, epistemolojinin, mantığın ve
psikolojinin birer bilim olarak imkânı doğal tavrın aşılmasına bağlıdır. Saydığımız üç alanda da doğal tavrın
üzerinde bir refleksiyonda bulunmamız, kendimize doğru geri bükülmemiz gerekir. Hartmann bu reflektif
tavra ve ona özgü bükümlü yönelmişliğe intentio obliqua adını verir; intentio recta'dan intentio obliqua'ya
geçiş dünyayla doğal ilişkimizin son bulmasını ve yerine dünyaya yabancı Fizmlerden birinin geçmesini
beraberinde getirir.³² Halbuki ontolojinin görevi intentio obliqua'yı ortadan kaldırıp tekrar intentio recta'ya
dönmek, doğal bakışın var olan nesneye doğru yönünü tekrar tesis etmektir.³³ Doğrusu istenirse, Hartmann
burada bir "tekrar tesis edişten" söz edilemeyeceğini çünkü ontolojinin refleksiyonla (die Reflektiertheit)
daha baştan yollarını ayırdığını ve doğruca doğal tavra bağlandığını belirtir. Bu nokta (ontolojinin büsbütün
intentio recta'dan ileri gelmesi) aynı zamanda yeni ontolojiyi eskisinden ayırır.³⁴

Bilimsel Tavır Doğal Tavrın Realizmini Paylaşır

Hartmann'a göre doğabilimleri de tıpkı ontolojinin benimsediği doğal tavır gibi intentio recta başlığı
altında değerlendirebileceğimiz bir nesnel doğrultuya sahiptir. Burada fiziksel şeylerin dış algıda verilmişliği
ağırlık kazanır. Her ne kadar doğabilimleri dış algıda verilmiş olanı naiv görünün kavradığından çok farklı
biçimde kavrasa da ve çoğunluk naiv görüyü bir yanılsama ilan etse de dış algının doğabilimlerince bu "tekrar
biçimlendirilmesi" (Umformung) nesneye doğru olan doğal yönün "bükülmesi" (Umbiegung) değil, tersine
nesne doğrultusunda bir ilerleme ve derinleşme demektir. Bu nedenle Hartmann için doğabilimsel nesneler
alanı naiv biçimde algılanan nesneler alanının genişletilmesinden (Erweiterung) ibarettir.³⁵ Hartmann’ın
sözleriyle:

Dünya ile doğal, bilimsel ve ontolojik ilişki temelde bir ve aynıdır. Sadece pratik açıdan ve nüfuz derinliF
ğinde bir farklılık vardır, ancak tüm nesneler alanına yönelik temel tavırda, bilginin yönünde bir farklılık
yoktur. Doğal tavır bilimsel ve ontolojik tavırda devam eder. Fakat tüm bu ilişkiyi bilince yükselten
ontolojik tavır olduğu için, bunun tersi daha büyük bir haklılıkla söylenebilir: Doğal ve bilimsel tavır
zaten doğası gereği ontolojiktir.³⁶

Dolayısıyla ontoloji tek yanlı felsefe teorilerinde, Fizmlerde değil, doğrudan doğruya yaşamda ve bilimsel
çalışmalarda köklenir. Yaşam da bilimler de aynı doğal tavrı, yani intentio recta'yı paylaşır.³⁷ Ontoloji bir
nesneler teorisi değil, varolan olarak varolanın bilimidir (48F49). Bu demektir ki ontoloji yaptığımızda bilgi
nesnesine yönelmişliğimiz esnasında varolanı nesne kılmamızın onu tüketemediğini biliriz; varolan, karşıF
mızda bir nesne olarak durmadan da bizden bağımsızca ne ise odur.³⁸ Doğal, bilimsel ve ontolojik tavırlar
nesnelerini özneden bağımsız kendinde var olan nesneler diye anlamak konusunda ortak bir görüşü paylaF
şırlar:

³²Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 46. Bkz.: “Kuşkuculuk, kritisizm ve idealizmin belli formları kendinde bir varlığın var olduğunu
reddettiler. Bunlar çürütülmesi kolay teorilerdir. Zira intentio obliqua'ya ait argümanlara yaslanmaktan başka bir şey yapmazlar ve böylece temel
fenomenleri ıskalarlar. Çünkü refleksiyonun [Reflektiertheit] ta kendisi çoktan bu temel fenomenlerin inkarıdır. Bu teoriler sürekli üç motifin
değişkelerini ileri sürerler. Bunlardan ilki bilinç ilkesidir. (Buna göre bize yalnızca temsillerimiz verilir). İkincisi şu korelativistik önyargıdır: Hiçbir
varolan yoktur ki bir öznenin objesi olmasın. Üçüncüsü şu kabule dayanır: Dünyadaki değer ve anlam yalnızca temelde yatan bir öznellikten
hareketle (…) anlaşılır.” Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 144.

³³Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 47.

³⁴Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 47.

³⁵Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 47. Hartmann doğabilimleri için yaptığına benzer bir analizi tinbilimleri (Geisteswissenschaften)
için de yapar. Zira tinbilimlerine de intentio recta egemendir. Bu analizde yönlendirici ilke Hartmann'ın nesnel bir biçimde ele alınabileceğini
düşündüğü tin alanını ruh alanından dikkatle ayırmasıdır. Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 48.

³⁶Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 48.

³⁷Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 48.

³⁸Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 49.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   132



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

Gerçek şu ki bilim, naiv dünya bilincinin doğal realizmini paylaşır. Ondan başlar ve içerikçe başlangıçtaki
dar nesneler alanının ötesine ne kadar nüfuz ederse etsin onunla kalır. Ve 'varolan olarak varolan'
sorusunun başlangıç noktasını oluşturan da tam olarak bu doğal realizmdir. (…) Doğal realizm felsefi
bir teori değildir. Bilgi fenomenine aittir ve bu fenomende her an kanıtlanabilir. Hayatımız boyunca bizi
etkisi altında tutan, şeylerin, kişilerin, olayların ve ilişkilerin bütününün, kısacası içinde yaşadığımız ve
bilişsel olarak nesnemiz haline getirdiğimiz dünyanın ilk olarak bizim bilgimiz tarafından yaratılmadığı,
bizden bağımsız olarak var olduğu inancıyla özdeştir. Eğer bu inanç bizi hayatta bir an bile terk etseydi,
artık hayatı ciddiye almazdık. Bunu terk eden felsefi teoriler vardır, ancak bunu yaparken dünyadaki
hayatın değerini düşürürler ve aslında artık onu ciddiye almazlar. Doğal tavır böyle bir terk edişi kabul
etmez.³⁹

Görüldüğü üzere, Hartmann'a göre bilimler doğal realizmi sürdürür. Gerek doğabilimleri gerekse de
tinbilimleri konu edindikleri nesnelerin bizden bağımsız bir gerçeklikleri olduğuna yönelik bir inanç besler.⁴⁰
Ancak bilimler naiv görünün ötesine geçip yöntem ve içerik bakımından gündelik deneyimin gidişatından
uzaklaşırlar ve dış algıda verilen nesnelerden farklı nesnelerle uğraşırlar. Fakat bu Hartmann'ın gözünde
bilimlerin görüden (Anschaulichkeit) tümüyle vaz geçtikleri anlamına gelmez. Tam aksine bilim insanları dış
algıda verili olan içerikçe sınırlı görüden, dünyaya derinlemesine ve kuşatıcı biçimde nüfuz eden bir teori
etkinliğine geçerler. Teori Yunanca kökü itibarıyla “temaşa” (theoria) anlamına gelir ve Hartmann'ın gözünde
temaşa etme dış algıdan farklı ve daha geniş anlamda anlaşılması icap eden bir görüleme tipidir.⁴¹

Ontolojinin tercih edeceği doğal ve bilimsel tavırların yerine epistemolojinin tercih edeceği reflektif
tavrın (reflektierte Einstellung) temele konması ciddi bir hataya yol açar. Zira reflektif tavır bizden bağımsız
olduklarını kabul ettiğimiz varolanlarla değil, bilinç korelatlarından ibaret olan nesnelerle uğraşır. Oysa
Hartmann'a göre varolanların varlığı bilme ilişkisinde en baştan varsayılıdır, dolayısıyla onların nesne haline
getirilip bilinmelerinin imkan koşulu ve temeli diye görülmelidir. Esasen doğal tavır, üzerinde henüz refleksiF
yonda bulunulmamış bir tavra karşılık gelir ve reflektif tavır doğal tavrın üzerine bükülerek bilme etkinliğinin
ta kendisini nesnesi kılar. Böylelikle varolanla var olması bakımından kurulan doğal ve naiv ilişki artık onu
bilincin korelatı olan bir nesneden ibaret olması bakımından dikkate almaya başlar.⁴² Reflektif tavra yönelik
bu saptamalar fenomenoloji bağlamında değerlendirilmelidir. Hartmann fenomenolojik yöntemi şeylerin
kendisine gitmeyi şiar edindiği halde onlara ulaşmayı bizzat kendi eliyle imkânsız kıldığı için eleştirir.
Fenomenoloji şeylerin kendileriyle değil, şeylere ait fenomenlerle meşgul olur. Doğal tavırda kalmak için
gerekli özeni göstermek yerine onu fenomenolojik refleksiyonla aşmayı ister. Husserl Ideen 1 (Düşünceler
1) adlı eserinde paranteze alma ve redüksiyon gibi terimleri varolanlardan onların bilinçteki tezahürlerine
doğru geri giden reflektif tavrı ortaya koymak için tedavüle sokar. Husserl'e göre fenomenler, her çeşit "şey
verilmişliğinde" (Sachgegebenheit) var olmalarına rağmen doğal tavırda fark edilmezler. Fenomenlerin fark
edilmeleri için şey verilmişlikleri üzerinde refleksiyonda bulunulması gerekir. Oysa Hartmann’ın gözünde şey
verilmişlikleri üzerinde refleksiyonda bulunmak şeyin kendisine ulaşmaya yetmez. Çünkü şeyi bilince verilF
mişliğiyle çakıştırmak imkansızdır. Bizi verilmişliğinin ötesinde konumlanan şeyle karşı karşıya getirmeyi bir

³⁹Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 49. Bkz.: “Doğal realizm, (…) naiv ve bilimsel bilginin ortak temelidir. Ancak bu temel, varolanı bir
tezahür ya da başka bir şey diye değil, yalnızca varolan diye kavrar. Naiv ve bilimsel bilginin zaten kendi başlarına ontolojik olduğu önermesinin
anlamı budur…” Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 51.

⁴⁰Bkz.: “Belirli bir yasalılığın peşine düşen deney yapan kişi önceden bilir ki bu yasalılık eğer mevcutsa, onu arayışından ve buluşundan bağımsızca
mevcuttur. Eğer onu bulursa deney yapan kişinin aklına bu yasalılığın, onu ilk defa bulduğunda ortaya çıktığına inanmak gelmez. Deney yapan
kişi yasalılıkta kendinde var olan bir şey görür. ‘Kaynaklardan’ meçhul bir olayı yeniden inşa eden tarihçi de böyle yapar. O da kendi yeniden
inşası olmadan olayın nasıl idiyse öyle olduğunu bilir; olayın yalnızca bilgisi tarihçinin elleriyle ortaya çıkar.” Hartmann, Zur Grundlegung der
Ontologie, 150.

⁴¹Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 50.

⁴²Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 51-52.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   133



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

tek doğal tavra damgasını vuran intentio recta başarır. Yalnızca verilmişliklerle yetinmek ise refleksiyonda
takılı kalmanın bir sonucudur.⁴³ Reflektif tavrı benimseyen (ve fenomenolojinin de aralarında olduğu) yaklaF
şımların temel hamlesi varolanı farklı türden bilinç edimlerinin korelatı olabilen bir nesneye çevirmektir.
Böylelikle varolan, "yönelimsel bir nesne” haline gelir. Ne var ki Husserl'in erken döneminde ileri sürdüğü
üzere yönelimsel nesnenin gerçekten var olup olmaması önemsizdir. Başka bir deyişle, bu nesnenin real mi
yoksa irreal mi olduğu sorusu yönelimsel nesnenin kendisi bakımından cevaplanması öncelik arz eden bir
soru değildir.⁴⁴ Husserl şöyle yazar:

Tanrıyı ya da bir meleği, akıllı bir varlığı ya da fiziksel bir nesneyi veyahut da yuvarlak bir kareyi vb.
zihnimin önüne getirdiğimde, adlandırılan ve aşkın olan tam da bu yolla kastedilir [gemeint], yani (tek
bir sözcükle) yönelimsel nesne olur. Bu sırada nesnenin varoluşa sahip olup olmaması, hayal ürünü olup
olmaması, çelişik olup olmaması önemsizdir. Besbelli ki nesnenin ‘salt yönelimsel’ bir nesne olduğunu
söylemek nesnenin varoluş sahibi olmakla birlikte bu varoluşun yalnızca intentio’ya (yönelimin reel
bir bileşeni olarak) içrek bir varoluş olduğunu veya nesnenin herhangi bir veçhesinin yönelimde
varolduğunu söylemek değildir. Nesne ‘salt yönelimseldir’, ibaresi daha çok şu anlama gelir: Varolan,
nesne değil yönelimdir; falanca özellikteki bir nesneyi kastetme edimidir. Öte yandan yönelimsel nesne
var olduğu takdirde, sadece yönelim, kastetme değil, kastedilen de var olur.⁴⁵

Peki ama yönelimsel nesne var olduğu takdirde bunu nereden bileceğiz? Fenomenolojinin benimsediği
reflektif tavır bir bilinç yöneliminde kastedilen nesnenin "düşünülmüş olma" epistemik durumu ile varolanın
"gerçekten var olma" ontik durumunu birbirinden ayırt etme imkanından yoksundur. Oysa Hartmann'a göre
doğal tavrın naiv bilinci tam da bu ayrımı hakkıyla gözetmeye kadirdir.⁴⁶

Varolan, saf biçimde varolan diye anlaşıldığında, hiçbir suretle kendiliğinden nesne değildir. Varolan
ilk defa bilen özne tarafından bilginin tesisi (objeleştirme) yoluyla nesne kılınır. Bilginin tesisi daima
ve çoktan varolanı varsayar. Oysa varolan, bilgiyi varsaymaz. (…) Fenomenoloji şöyle der: Önemli olan
fenomenlerdir, onların kavranması gerekir. Bundan da varolanı kavramayı anlar. Fenomenolojinin bu
temelde bir real ontoloji girişimine doğru ilerlemesi tesadüf değildir. Bunun ön koşulu, tüm varolanlar
için kendilerini göstermenin (phainesthai) esas olmasıdır. O halde fenomenler kendisini gösteren varoF
landır.⁴⁷

Hartmann burada iki hataya dikkati çeker. Birincisi, kendisini göstermesi varolanın özünü teşkil etmez.
Fenomen haline getirilmeyen ve özneden gizli kalan varolanlardan söz etmek pekâlâ mümkündür. İkincisi,
bir varolanı göstermesi her fenomenin özünü teşkil etmez. Özneyi yanıltan ve içi boş kalan fenomenlerden
söz etmek pekâlâ mümkündür. Hartmann’ın kendi sözleriyle:

Bir yandan, tüm varolanlar kendilerini göstermek (zuhur etmek) zorunda değildir, öte yandan, bize zuhur
eden her şey kendisini gösteren bir varolan olmak zorunda değildir (…) Ne tüm varolanlar nesne olmak

⁴³Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 52.

⁴⁴Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 72.

⁴⁵Edmund Husserl, Logische Untersuchungen. Zweiter Band. I. Teil. Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis, Hrsg. von
Ursula Panzer (Den Haag: Martinus Nijhoff, 1984), 439.

⁴⁶Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 72.

⁴⁷Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 72.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   134



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

zorundadır ne de tüm nesneler Fmesela fantezi nesneleriF varolan bir şey olmak zorundadır. Ontoloji
bir nesneler teorisi olmadığı gibi fenomenoloji de değildir.⁴⁸

Aşkın Edimler Bilinci Ondan Bağımsız Olana Bağlar

Fenomenleri saf bir biçimde fenomen olmaları açısından anlamaya çalıştığımızda onlarda beliren nesF
nenin salt yönelimsel bir nesne olduğu, yani bu nesneye bir varolanın karşılık gelip gelmemesinin önemsiz
olduğu anlaşılır.⁴⁹ Halbuki "her bilgide nesnenin o an için onun hakkında bilinenden (objeleştirilenden)
içerikçe daha fazlası olduğunun bilinci mevcuttur. Dolayısıyla henüz bilinmeyenin nesnedeki varlığından
haberdarızdır".⁵⁰ Hartmann nesnenin bütünündeki bu bilinmeyene "transobjektif olan" adını verir. TranF
sobjektif olan, her an gerçekleştirilen nesneleştirme etkinliğinin sınırlarının ötesinde yatanı işaret eder.
Hartmann'ın deyişiyle, "varolan, transobjektif olandır".⁵¹ Öte yandan;

Sadece transobjektif olan kendinde var olan olsaydı, fakat objeleştirilen kendinde var olan olmasaydı,
şu sonucu çıkarmak gerekirdi: Bilginin ilerlemesiyle kendinde olma adım adım aşılmış ya da ortadan
kaldırılmış olur. Zira transobjektif tam da böylelikle tedricen objeleştirilir. Bunun mantıklı olmadığı
barizdir. Bu bizi tüm önyargıların en gülüncüne, nesnelerin bilindikleri anda ‘bilincin içine yürüdükleri’
fikrine tekrar yaklaştırır.⁵²

Hartmann’ın transobjektif kavramı daha önce görmüş olduğumuz “nesneFaşırı” veya “nesneFötesi”
kavramının Latinceleştirilmiş versiyonu gibi durur. Hatırlayacak olursak, Hartmann için bilgi varolanın bir
özneye nesne kılınmasından ileri geliyordu. Varolanla temel ilişkiyi bir bilgi ilişkisi diye görüp ondan yola
çıktığımızda varolan hep "karşıda duran" olarak belirir. Gelgelelim sırf varolan, bilince verildiği her seferinde
nesne formu taşımak zorunda diye varolanı nesne olmaklığına indirgemek doğru değildir. Bunun gerekçesi
ise bilgi nesnesine özgü olan nesneFaşırılık ya da nesneFötesilik (Übergegenständlichkeit) karakteridir. Bu
karakter bilgi nesnesinin "kendinde varlığını" (Ansichsein) meydana getirir. Nasıl ki varolanı bilgi nesnesi
kıldığım ölçüde ona benimFiçinFvarlığı açısından yönelmiş olursam, onun nesneFaşırı ya da nesneFötesi taF
rafını hesaba katmak suretiyle de kendinde varlığını dikkate almış olurum.⁵³ Peki ama varolanın nesneFaşırı
veya nesneFötesi tarafını hesaba kattığım zaman onun kendinde varlığına uzanıp nesne haline getirmeye
teşebbüs eden bir bilme etkinliği sergilemiş olmuyor muyum? Bilincimin bu teşebbüsünü nasıl anlamamız
gerekli? Hartmann burada bilincin “aşkın bir edim” (transzendenter Akt) gerçekleştirdiğini belirtir⁵⁴ ve şöyle
yazar:

'Aşkın bir edim' deyince (…) bundan daima şöyle bir edimi anlamak gerekir:F Düşünmede, temsil etmede
ve düşlemede olduğu gibiF sadece bilinçte cereyan eden edimlerden olmayıp bilinci aşan, bilincin
ötesine geçen ve bilinci ondan bağımsız olarak mevcut olana bağlayan bir edim… Bu bağımsız olan şeyin

⁴⁸Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 79.

⁴⁹Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 72-73.

⁵⁰Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 73.

⁵¹Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 73. Bkz.: “Nesnenin bilinen kısmı olarak objeleştirilen söz konusu olduğunda, nesne olmanın onu
tükettiği ve onun kendinde varlık taşımadığı en fazla tahayyül edilebilir. Transobjektif olan söz konusu olduğunda ise bu yapılamaz. Zira
tam da henüz nesne haline gelmemiş olması transobjektif olan için belirleyicidir. Transobjektif olan, özne-nesne korelasyonunun menzilinin
henüz ötesinde durur. Fakat kendinde var olma tam da bu korelasyona karşı kayıtsızlık demek olduğundan - zira kendinde var olma özneden
bağımsızlıktır - transobjektif olan, zorunlu olarak kendinde var olmaya karşılık gelir.” Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 155.

⁵²Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 156.

⁵³Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 78.

⁵⁴Bkz.: “Bilgi, bir edim diye anlaşıldığında (zira bilgi ‘sadece’ edim değildir), bilinç edimi olmakla tükenmez; bilgi aşkın bir edimdir.” Hartmann, Zur
Grundlegung der Ontologie, 147.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   135



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

fiziksel mi, ruhsal mı, yoksa tinsel mi olduğu fark etmez. O halde aşkın edimler özne ile ilk defa bu edim
yoluyla husule gelmeyen bir varolan arasında bir ilişki tesis eden edimlerdir; ya da başka türlü söyleF
nirse, nesneFaşırı veya nesneFötesi olanı [Übergegenständliches] nesne haline getiren edimlerdir.⁵⁵

Edimin aşkın olmasını yönelimsel olması gibi düşünmeye meyilli olabiliriz belki. Ama Hartmann bu
noktada şu uyarıyı yapar: Düşünülen, düşlenen veya temsil edilen nesneler de yönelimsel nesnelerdir. Fakat
onların ille de var olması gerekmez. Oysa aşkın edimlerin yöneldiği nesneler onlara yönelen edimlerden
bağımsız, ortaya çıkmalarını o edimlere borçlu olmayan, belli bir varlığı olan nesnelerdir:

Elbette aşkın edimler de bilinç edimleridir. İlişkinin bir tarafı itibarıyla bilince bağlı kalırlar. Fakat
bilinç edimi olmaları aşkın edimleri tüketmez. İlişkinin diğer tarafı ya bilincin ötesindedir ya da bilinç
ediminden bağımsızca mevcuttur. (…)Edimin aşkınlığı sadece şu anlama gelir: Kendisi olmak bakımından
edimden bağımsız olana doğru öteyeFgeçme…⁵⁶

Bir kez daha Hartmann’ı alıntılayalım:

Varolanın verilmişliği her şeyden önce bilgiye dayanır. Fakat sadece aşkın edim olarak bilgi, varolanın
varoluşunu bilince verebilir. Eğer bilincin gücü hiçbir aşkın edimi gerçekleştirmeye yetmeseydi, içinde
yaşadığı dünya hakkında hiçbir şey bilemeyecekti. Kendi içkinliğine hapsolacaktı ve kendi üretimleF
rinden, düşüncelerinden ya da temsillerinden başka hiçbir şeyden haberdar olamayacaktı. Nitekim
kuşkuculuk öteden beri bunu ileri sürmüştür.⁵⁷

Hartmann Husserl'in kendinde varlık (Ansichsein) ve varolanın nesneFaşırılığı veya nesneFötesiliği yasaF
sının aşkın edimlerin özgül yasası olduğunu anlayamadığını düşünür. Her ne kadar bu yasa Husserl'deki
yönelimsellik yasasına kısmen karşılık gelse de Husserl'de "veren" (gebende) edimler henüz "varlıkF
veren" (seinsgebende) edimler değildir. Oysa nasıl ki yönelimsellik bilincin genel yasasıysa, kendinde varlık
yasası da bilinç aşkınlığının genel yasasıdır. Böylece varolanın yakalanıp kavranışı (Erfassen) olarak bilgiyi
salt düşünceden, temsilden ve düşlemden ayırmak mümkün hale gelir. Ne var ki Husserl'in fenomenolojisi
aşkın edimler arasında “saf bir şekilde yakalayıp kavrama” karakteriyle öne çıkan bilme ediminin bu
başarısını takdir edecek donanıma sahip değildir. Hartmann yakalayıp kavrama etkinliğini öznenin nesneyi
kapsaması ya da bünyesine katması diye görmez: "Nesne yakalanıp kavranan nesne olarak bilince dahil
olmaz ve iptal edilemez biçimde bilincin karşısında kalır. Nesnenin kendisi temsile, düşünceye, bilgi içeriğine
dönüşmez. Dokunulmaz bir biçimde kendinde nasıl idiyse öyle kalır. Ve özne nesneyi onu yakalayıp kavraF
dıktan sonra dahi kendinde var olan bir nesne olarak bilir."⁵⁸

⁵⁵Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 146.

⁵⁶Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 146-147. Bkz.: “Husserl'ci yönelimsellik yasası tüm bilinç edimlerinin genel bir yasasıdır. Aşkın edimler
aynı zamanda bilinç edimleri olduğundan, bu yasa aşkın edimler için tümüyle geçerlidir. Onların da yönelimsel nesneleri vardır. Bilginin de
bir nesnesi bulunur. Bilgi kendinde olan varlığın bir içeriğini, bir temsilini, bir resmini meydana getirir. Fakat bilme nesnesi resim değildir.
Tamamen isabetli olduğunda dahi resim bilme nesnesiyle çakışmaz, daha ziyade onun karşısında ondan farklı bir şey, bir bilinç-ürünü olarak
kalır.” Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 148.

⁵⁷Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 147.

⁵⁸Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, 148-149. Bkz.: “Yakalayıp kavrama 'bilinçte-sahip-olma' değildir. İnsan kendinde var olan nesnelere
düşüncelere ve temsillere 'sahip olduğu gibi' 'sahip olamaz'. Yakalayıp kavrama daha ziyade edimin aşkınlığını, sahip olma ise yalnızca içkin bir
bilinç ilişkisini ifade eder. İnsan sadece kendinde var olanı yakalayıp kavrar. Bilinç içeriklerineyse sadece sahip olur.” Hartmann, Zur Grundlegung
der Ontologie, 149.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   136



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

Temsilin Yönelimsel Nesnesi ile Dış Nesnesi Aynıdır

Peki Husserl’in fenomenolojisi gerçekten Hartmann’ın farz ettiği gibi yönelimsel nesneyi zihnin ona
yönelmesine karşın var olması hiç de gerekmeyen, adeta zihne içkin bir temsilden mi ibaret görür? Başka bir
deyişle, bilincin yönelimselliği varolanlara erişen “aşkın” bir ilişkiyi sergileme imkanından yoksun mudur?
Esasen Husserl Logische Untersuchungen (Mantık Araştırmaları) adlı eserinden itibaren şu tezi savunur:
“temsilin yönelimsel nesnesi fiili ve duruma göre dış nesnesiyle aynıdır ve bu ikisini ayırt etmek çelişiktir.”⁵⁹
Öte yandan, yönelimsel nesne ile dış nesnenin özdeşliğini ancak “durum buna el verdiği ölçüde” ileri sürmek
önemlidir. Çünkü real bir şeyin varolan diye vaz edilmesi yalnızca ve yalnızca varolan diye vaz edilenin aşkın
varlığını deneyim yoluyla kanıtlamak mümkün olduğu zaman meşru ve akli olur.⁶⁰ Mümkün dünyalar içinden
hangisinin real olduğu belirli bir fiili dünyanın aktüel bilinç tarafından vaz edilmesine, aktüel bilincin belirli
bir fiili dünyayı vaz etmesi ise birtakım varolanların ona verilmiş olmasına bağlıdır.⁶¹ Mümkün dünyalar
arasından uzayFzamansal bir dünya aktüel deneyimimiz tarafından saptanır (fixiert).⁶² Fenomenolojinin
savunduğu bilinçFdünya korelasyonu temelinde şu rahatlıkla söylenebilir ki varolanların varlığı aktüel bir
bilinç olmadan düşünülemez:

Eğer kesinlikle hiçbir bilinç yoksa, o zaman her mümkün olgu eşit derecede mümkündür (…)Fakat bu şu
demektir: Eğer kesinlikle hiçbir bilinç yoksa, bir olguya varoluş atfetmenin hiçbir anlamı yoktur…⁶³

“Kendinde” bir varlık taşıdığını kabul ettiğimiz fiziksel bir şey için “algılanmak” tesadüfi olsaydı, başka
bir deyişle bu şey kendi başına tesadüfi algısından tümüyle bağımsız olsaydı, onu en baştan tecrit edildiği
bilinç alanıyla ilişkiye nasıl sokacağımız bir probleme dönüşürdü. Bilincin ondan radikal biçimde ayrı tutulan
varolanlarla ilişkisi mucizevi bir ilişki gibi gözükürdü. Oysa aşkın bir real varolanın varoluşuna yönelik kabuF
lümüz kanıtlanabilir olmalıdır ve burada kanıtlanabilirlik (Ausweisbarkeit) varoluş kabulümüzün deneyim
yoluyla gerekçelendirilmesine dayanır. Real varolanlardan söz etmenin zeminini bu varolanların sadece
aktüel deneyimle ilişkileri içinde ve aktüel deneyimce güdülenmiş (motivierte) mümkün gerekçelendirici
deneyimde bulan transandantal idealizm⁶⁴ doğal dünya inancının feshedilmesine götürmek şöyle dursun,
epistemolojik açıdan kökten bir biçimde açıklığa kavuşturulmuş dünya bilincinin vaz edilmesiyle sonuçlanır.
Bu nedenledir ki fiili (wirkliches) bir bilinç olmadan aşkın bir real varolan düşünülemez:

Eğer kesinkes hiçbir bilinç yoksa, şeylerin varlığı, herhangi biri onu algılasa da algılamasa da, temsil
etse de etmese de, düşünse de düşünmese de ne ise o olan bir doğanın varlığı düşünülebilir mi? Buna
cevabım hayır!⁶⁵

⁵⁹Husserl, Logische Untersuchungen, 439.

⁶⁰“Varolan diye vaz etme” diye çevirdiğimiz ifadenin Husserl külliyatında Als-seiend-setzen veya Seinsetzung biçiminde karşımıza çıktığını
belirtelim.

⁶¹Yazının Husserl ile ilgili ana bölümünde tıpkı Husserl’in yaptığı gibi “aktüel” (aktuell) ve “fiili”(wirklich) sözcüklerini beraberce kullanacağız. Bu
iki terimin her zaman aynı anlamı mı taşıdığı, yoksa bazen farklı anlamlara geldiği için mi aynı metinlerde beraberce geçtikleri sorusuna bir yanıt
vermeyeceğiz.

⁶²Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie I: Allgemeine Einführung in die reine Phänom-
enologie, Hrsg. von Karl Schuhmann (Den Haag: Martinus Nijhoff, 1976), 103.

⁶³Edmund Husserl, Transzendentaler Idealismus. Texte aus dem Nachlass (1908-1921), Hrsg. von Robin D. Rollinger & Rochus Rowa (Dordrecht:
Kluwer Academic Publishers, 2003), 18.

⁶⁴Bu yazıda Husserl’inki başta olmak üzere her fenomenolojinin transandantal idealizm ufkunda değerlendirilmesi gerektiğini kabul etmekle
birlikte bunun nedenleri üzerinde durmayacağız. Transandantal felsefenin fenomenoloji için zorunluluğuyla ilgili güzel bir yazı için bkz.: Eylem
Hacımuratoğlu, “Fenomenoloji Transandantal olmak zorunda mı?” Felsefe Arkivi – Archives of Philosophy, sayı: 61 (2024), 1-23. https://doi.org/10.
26650/arcp.1413766

⁶⁵Husserl, Transzendentaler Idealismus, 53.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   137



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

Bir varolanın real olarak mümkün olması onun şimdiye dek geçirdiğimiz deneyimlerden birine konu
olmasını şart koşmaz. Ama eğer ille de bir şeyin real olarak var olmasından söz edeceksek, o şeyin dene�
yimlenebilir olduğu kabul edilmelidir. Dahası, real bir varolanın deneyiminde bize real bir varolan olarak
verilmesinin koşulu deneyimlenenin asla tüketilememesi, her zaman bize verildiği cephesinden fazlasına
sahip biçimde algılanmasıdır.⁶⁶ Örneğin fiziksel bir şeyin sahih biçimde (eigentlich) algılanan ön yüzü o
şeyin bir de arka yüzü olduğuna ilişkin bir beklentiyi doğurur. Bu beklenti henüz algıya girmeyen birtakım
özellikleri o şeye ait olarak vaz eder ve bunu o şeye ait görünen özelliklerin vaz edilmesiyle beraber
gerçekleştirir. Bu belirlenme ilişkisi bir “nesneye ait belirli bir ufkun önden çizilmesi” ve “yeni deneyimlerin
güdülenmesi” tarzında somutlaşır. Başka bir deyişle, real varolanı tüketilemez kılan “fazlalık” onun aktüel
verilişiyle beraber kavranır. Yeni deneyim imkanları bu fazlalığı Fher seferinde kısmenF görüye getirmeyi
vaat eder ve bu vaat real varolanın ilk deneyiminden itibaren bilinci güdüler. “Deneyimlenebilirlik asla boş
bir mantıksal imkân değildir, aksine deneyim bağlamı içinde güdülenmiş bir imkandır.”⁶⁷ Fiziksel bir real
varolanın varoluşunu vaz etmeyi geçerli kılan özsel koşullardan biri o varolanın zorunlu olarak deneyimleF
nebilir olması ve yalnızca boş bir mantıksal imkân yoluyla düşünülmüş olmaması, aksine aktüel bir Bene ait
deneyim bağlamının birliği biçimi altında kanıtlanabilmesidir.⁶⁸ Fiziksel şeylere anlam temin eden yalnızca
deneyimdir. Olgusal bir durumda verili fiziksel şeyleri anlamlı kılan belli bir düzene sahip aktüel deneyim
bağlamıdır.

Hem salt mantıksal imkanlar hem de real imkanlar idealdir. Salt mantıksal imkanları real imkanlardan
ayıran boş olmalarıdır. Bir şeyin ideal olarak mümkün olmasından kasıt ise çelişkisiz düşünülebilir olmasıdır.
Real imkanları, boş imkanlar karşısında “dolu” kılan şey bu imkanların fiziksel bir nesneyi ya da olgu
durumunu birbirleriyle uyumlu deneyimler boyunca görüsel yoldan temsil etmeye hizmet etmeleridir.⁶⁹ Var
olan tüm fiziksel şeyler real deneyim imkanlarının (aktüel deneyimce “önden çizilen”) uzaysal ve zamansal
ufukları içinde yer alır. Her aşkın real varolan, ne denli bilimsel bir biçimde nesnel olarak belirlenmiş ve bu
belirlenimi içerisinde öznellikle tüm bağlarından çözülmüş olursa olsun, uzayFzamansal bir boyut taşır. Aşkın
real varolanın bu uzayFzamansallığı bilincin aktüel burada’sına ve şimdi’sine nispetle konumlanan uzaydaki
bir orada’yı ve zamandaki bir sonra’yı ima eder:

Ampirik bilimde öznelliğe bağlanma burada’da ve şimdi’de [hic et nunc] kendisini gösterir. Nitekim
burada ve şimdi olguların belirleniminden uzaklaştırılamaz. Her uzay belirlenimi, her zaman belirlenimi,
demek ki her fiziksel belirlenim ilişkilendiği bir yeri [Bezugsort], ilişkilendiği bir hareketi [Bezugsbewe�
gung] vb. varsayar: Yeryüzü ve güneş vb. Nihayet burada olan bir şey [ein Dies�da] varsayılır. Buradaki
bu şey anlamını yalnızca özne yoluyla edinir.⁷⁰

Bir şeyin varoluşunu vaz eden edimlerin kanıtlanabilirliği bu edimlerin meşru ve akli olmasına bağlıdır,
demiştik. Bunu sağlayan ise söz konusu edimlerin meşru ve akli bir biçimde gerekçelendirilmiş olmasıdır.
Demek ki var diye vaz edilen bir şeyin fiilen var olmasından söz edebilmek için bu vaz etmenin gerekçelenF
dirilmesi gerekir. Gelgelelim gerekçelendirme süreci ilkesel olarak açık uçludur. Aşkın real varolanı vaz eden
deneyimde bu varolan belli bir şekilde farz edilmiş olduğundan “varsayımsal” (präsumtive) bir karakter taşır.
Şimdiye dek akli biçimde gerekçelendirildiğinden ötürü muhafaza edilmiş ve bir vaz edici edimin belirlediği

⁶⁶Husserl, Transzendentaler Idealismus, 95.

⁶⁷Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie I, 101.

⁶⁸Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie I, 102.

⁶⁹İleride salt mantıksal imkanlar ile real imkanlar ayrımına daha ayrıntılı biçimde tekrar döneceğiz.

⁷⁰Husserl, Transzendentaler Idealismus, 33.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   138



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

her “farz edilmiş” geçerli varolan yanlış çıkabilir, uyumlu bir verilişler dizisi içinde belirmesine karşın bir
noktadan sonra bu uyumun oluşturduğu birlik infilak edebilir ve yerini yeni bir birliğe bırakabilir.

Öte yandan, varolan daima olduğundan başka çıkma ihtimali taşısa da her seferinde bize kendisini
bizzat verir. Deneyimde yalnızca fenomenlerin verildiği, şeylerin kendilerinin ise kesinlikle verilmediği,
onlara olsa olsa çıkarımlar üzerinden ulaşabileceğimiz görüşü Husserl tarafından geri çevrilir.⁷¹ Bu görüş
dış algının güvenilir olmadığını ima eder ve sadece bilinç edimlerinin refleksiyon yoluyla güvenilir biçimde
bilinebildiği kanısını pekiştirir. Dolayısıyla Husserl dünyaya yönelik doğal tavrın önemli bir parçası olan
algıdan söz ederken bunun fiziksel şeylerin bizzat kendilerinin verildiği ve onların bilgisini kuran bir deneyim
olduğunu teslim eder. Başka bir deyişle, doğal tavırdan fenomenolojik tavra geçerek yanlış kanıları terk
edip kesin doğrular alanına yükselmiş olmayız. Aksine doğal tavırda zaten geçerli olan bilme ilişkilerini
açıklığa kavuşturacak bir konuma gelmiş oluruz. Fenomenolojik refleksiyon bizi tek güvenilir bilginin bilinç
edimleri hakkındaki bilgi olduğu sonucuna götürmez. Husserl bize yalnızca fenomenlerin verildiği, şeylerin
kendisine ise erişemediğimiz yönündeki yaklaşımın arkasında şu düşüncenin durduğu kanısındadır: “Özne
muhtemelen birtakım şeyleri deneyimde vaz eder, fakat bu vaz edilenler fiilî değildir. Şeyler zuhur etse de,
algılansa da gerçeklikten yoksundur.” Buradan şu sonuç çıkar: Böylesi bir yaklaşım dış algı ile halüsinasyon,
illüzyon ve rüya gibi farklı bilinç tarzları arasında keskin bir ayrım gözetmez. Böylece deneyime bizi fiziksel
şeylerin varlığına ikna edecek bir zemin gözüyle bakmak imkânsız hale gelir. Peki ama Husserl’e göre real
bir varolanı sunmaktan aciz bir halüsinasyonu real bir varolanı sunan normal bir dış algıdan ayırt eden
nedir? Halüsinatif deneyim önceki deneyimlerimle bağdaşmaz, aksine onlarla çelişir. O halde yanıltıcı bir
deneyim içeriğine sahip bir halüsinasyonu normal dış algı deneyiminden ayırt etmenin yegâne yolu algı
deneyimlerim arasındaki tutarlılığa bakmaktır.⁷² Fakat bu yol genelde işlese de, bizi her zaman kesinliğe
götürmez. Çünkü birbirleriyle ahenkli ve tutarlı bir zincirleniş içerisindeki algı dizileri dahi ahenksizliğe
ve tutarsızlığa dönüşme ihtimalini kendilerinde saklı tutar. Bu demektir ki gündelik olağan deneyim akışı
içerisinde bize en normal gelen algıların bile birdenbire yanlış çıkmaları mümkündür.⁷³ Öte yandan, Husserl
halüsinasyon, illüzyon ve rüya gibi farklı bilinç tarzlarının sadece tikel nesnelerle ve nesne durumlarıyla
ilgili olduğunu, bu tikel deneyimlerin ise dünyanın genel olarak var diye vaz edilmesini önden varsaydığını
belirtir. Başka bir deyişle, bir halüsinasyon veya illüzyon yaşamanın koşulu dünyanın varlığını zaten baştan
kabul etmektir.⁷⁴

Dünya Ancak Bilinçle İlişkisi İçinde Ne İse Odur

Husserl “Transandantal İdealizm” başlığı altında toparlanan elyazmalarında sık sık şu iki soruya benzer
sorular sorar: iF Kesinkes hiçbir bilincin bulunmamasına karşın herhangi bir şeyin var olması mümkün
müdür? iiFEğer hiçbir bilinç mevcut değilse, bir olguya varoluş atfetmenin anlamı var mıdır? Şeylerin algıda
verilişine baktığımda, onları var diye kabul edişim keyfime bağlı değilmiş gibi durur. Bilakis gerçeklikleri
kendisini algıda dayatır, beni onları var kabul etmeye ikna eder. Öyleyse onların var olduklarını ileri
sürdüğümde bunun için bir zeminim vardır. Bu zemin ise deneyimdir.⁷⁵ Fenomenoloji fiilî şeylerin varoluF
şundan kuşku duymaz, ama bu varoluşu bilinç için kanıtlamak ister. Kanıtlama işlemini yerine getirmek için
varoluşu kanıtlanacak varolanların varlığını önden kabul etmeye son verip, bu kabulü akli ve meşru biçimde
gerekçelendirmenin yollarını aramamız lazım gelir. Böyle bir gerekçelendirmeyi sağlayan ise deneyimden

⁷¹Husserl, Transzendentaler Idealismus, 4.

⁷²Husserl, Transzendentaler Idealismus, 25. Bu çözüm önerisinin Hartmann’a tatmin edici görünüp görünmeyeceği meselesine daha sonra
değineceğiz.

⁷³Husserl, Transzendentaler Idealismus, 110.

⁷⁴Husserl, Transzendentaler Idealismus, 111.

⁷⁵Husserl, Transzendentaler Idealismus, 119.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   139



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

başkası değildir. Ancak deneyim burada artık doğal tavrın naiv karakterini taşımaz. Fiziksel varoluşun
temellendirilmesi, onun önden varsayılmasına son vermeyi gerektirir. Gerekçelendirip temele kavuşturmaya
gereksinim duyduğumuz vaz edici bir deneyimi baştan geçerli saymak sorgulama sürecini lüzumsuz hale
getirir. Her ne kadar fenomenolog bir kuşkucu olmasa da şeyleri var diye vaz eden doğal bilinci sorgular ve bu
sorgulamayı böylesi bir bilinci daha iyi anlayabilmek uğruna gerçekleştirir. Fenomenolojik sorgulama, bilinci
kendi icraatları üzerine düşünmeye sevk eden bir refleksiyon kipinde ortaya çıkar ve şeylerin kendilerini
“veren” edimleri “vermeyen” edimlerden ayırt etme imkanına kavuşur. Bu refleksiyon bize şunu keşfettirir:
Şey bize kendisini bir kerede ve tamamen sunamaz. Real bir varolanın algıda fiili olarak verilişi her seferinde
daima “kısmîdir” (partiell).⁷⁶ Ama kısmî verilişini aşan fiziksel şey bir bütün halinde bilinç tarafından aynı
algı deneyiminde hedeflenir/kastedilir ve bu hedefleyici yönelim aynı şeye ait başka mümkün kısmi verilişF
lerle doldurulmayı bekler. Görü dizilerinin fiziksel şeyin bütünlüğünü ve birliğini gözeten “salt hedeflemeyi/
kastetmeyi” (bloße Meinung) doldurmasıyla o şeye yönelen özne meşru bir algısal bilgi edinmiş olur.

Eğer hiçbir bilinç yoksa, fiziksel bir şeyin varoluşunu kabul etmenin haklılığı ortadan kalkacaktır. Yalnızca
ve yalnızca algısal bir bağlamda gerekçelendirici bir bilinç varsa fiziksel bir şeyin varlığının vaz edilmesi
temellendirilebilir. Bir nesne daima bir yerde bulunur, belli bir yönlenim (Orientierung) kipi bu yeri bir
burada’dan (Hier) hareketle sunar ve bu yer burada’ya mesafesi içinde bir orada (Dort) olarak belirlenir.
Algıda sahih biçimde (eigentlich) beliren ile onunla birlikte boş biçimde hedeflenen/kastedilen (leer Mitge�
meintem) ayrılmaz bir bileşim (Gemisch) oluşturur ve algı bu bileşim olmaksızın düşünülemez.⁷⁷ Öte yandan,
algıda boş biçimde birlikteFhedefleneni sahih biçimde verili kılmak ilkece mümkündür. Algıda göz önüne
alınan “anlam” (Sinn) uyarınca fiziksel şey sadece ön yüzünden ibaret değildir çünkü “öbür yüzleri de olan
bir cisim” diye nitelendirilişi o şeyin anlamı tarafından tayin edilir. Böylelikle fiziksel şeyin her algısı o şeyin
daha ayrıntılı biçimde verileceği mümkün yeni algılara önden işaret eder. Bu nedenledir ki belirli bir algının
onlarla aynı nesneyi sunması ölçüsünde yerini başka algılara bırakıp onları bütünlemesi ideal bir imkandır.
Nesne bu bütünleme süreci zarfında “belirlenebilir bir belirsizlik” (bestimmbare Unbestimmtheit) karakteri
taşır.⁷⁸ Bir nesneyi var kılan, o nesnenin algısının doksik bir bilinç taşımasıdır. Algı nesneyi varolan bir şey
diye vaz ettiği ölçüde nesne hakkında “vardır” denebilir. Varlık vaz etme zorunlu olarak belirli bir anlam
muhtevasının (Gehalt) vaz edilmesidir. Bu anlam algıda hedeflenen ve vaz edilen neliği (Was) şu şu özelikF
lere sahip bir fiziksel şeyin neliği olarak önden çizerek gösterir.⁷⁹ Deneyim akışının safhaları arasında, bu
safhaların neyi sundukları açısından bir ahenk bulunması demek en başta vaz edilen varlığın geçerliliğinin
deneyim boyunca onaylanması ve kuvvetlenmesi demektir.⁸⁰ Böylece anlam hedeflemede sürekli kendisiyle
özdeş kalan bir nesne kat edilmiş olur. Deneyim ahenkli ilerlemediği takdirde ise sunulan nesnenin birliği
dağılıp iptal olur; hedeflenen varlığın ya daha önce zannedilenden başka bir varlık olduğu ya da bir illüzyon
veya halüsinasyon olduğu ortaya çıkar.

Husserl’de zihnin yöneldiği şey, belirli bağlamsal koşullar sağlandığı takdirde, Brentano’nun bir dönem
savunduğu üzere, reel bilince içkin bir varoluş taşımaz, aksine reel bilincin dışında real bir varoluş taşır. Öte
yandan, Husserl transandantal bilinci reel bilinçten ayırt edip dışarısı olmayan bir korelatlar alanına eşlediği
ölçüde zihnin yöneldiği her aşkın varolan reel değilse de transandantal bir içkinliğe dahil olur. Transandantal
içkinliğe dahil olması yönelinenin aşkınlığına ve gerçekliğine halel getirmez. Bu tehdit içkinliği sadece
reel içkinlik diye düşündüğümüzde ortaya çıkar. Fenomenolojinin ana konusunu teşkil eden transandantal

⁷⁶Husserl, Transzendentaler Idealismus, 9.

⁷⁷Husserl, Transzendentaler Idealismus, 97.

⁷⁸Husserl, Transzendentaler Idealismus, 97.

⁷⁹Husserl, Transzendentaler Idealismus, 99.

⁸⁰Husserl, Transzendentaler Idealismus, 100.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   140



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

içkinliğin önemi bilinç bağlantılarında yönelimsel olarak beliren her aşkınlığın bu yönüyle transandantal
bilinç alanına özü gereği ait olmasından ileri gelir. Üzerinde konuşabileceğimiz tüm nesneler bilinçte kurulur.
Fakat bunun anlamı nesnelerin bilinç tarafından inşa edilmesi değil, bilince zuhur eden çeşitlilikFiçindekiF
birliklerden meydana gelmesidir: “‘Dünya’ bilinçte kurulur. Dünya ancak bilinçle ilişkisi içinde ne ise odur.”⁸¹
Gelgelelim dünyanın bilinçte kurulması onun bilincin reel bileşenlerine indirgenmesi anlamına gelmez.

Şey yalnızca çeşitliliğin birliği olarak ne ise odur. O halde şeyin varoluşundan kasıt, çeşitlilik aktüel
olarak bilinçli olmazsa şeyin var olmaması değildir. Fakat bu varoluş bu çeşitliliğin “imkânıyla” ilişki
içindedir. Hiçbir bilimsel yaklaşım bunda bir değişiklik yapmaz. Burada ana kavram imkandır. Boş bir
imkân değildir bu; tersine, Kant’ın da zaten kabul etmiş olduğu gibi, aktüel algılarla bir ilişkisi olan bir
imkandır. (…) Herhangi bir belirli bilinçle, aktüel algılarla, aktüel anımsamalarla vb. ilişkisi olmaksızın
şey sadece belli bir algılayan bilinç için değil, tüm bilinçler için verilmiş olma imkânını kaybeder.⁸²

Husserl var olan her şeyin ancak yönelimsel bir birlik olarak düşünülebileceğini ileri sürer.⁸³ Bilgi
ilişkisinde fiziksel şeyin her zaman bilince göreli olması ancak bilincin korelatı olarak onun varlığından
söz edilebilmesi demektir. Her fiziksel şey intentio’lar arasındaki bir dizi bağlantıya gönderme yapar. Buna
karşılık, aralarında bağlantılar bulunan tüm intentio’lar bilincin mutlak varlığından hareketle ortaya çıkar.⁸⁴
Husserl’e göre bilinç “radikal anlamda varlık”tır; “sözcüğün kökten ve hakiki anlamında vardır”. Bilinç “varlık
diye adlandırılan ve adlandırılabilir olan diğer her şeyin kaynağıdır.”⁸⁵ Bu anlamda kendisi dışındaki her
şeyin kökenini teşkil eden bilinci mutlak, diğer tüm varolanları ise bilince göreli diye kabul etmek Husserl’e
makul görünür. Var olan her şey ya bilinçtir ya da bilinçte köklenmiştir. Bilinç olarak varlık ile bilinçte
köklenen şey olarak varlık arasındaki ilişki rastgele değil, a priori’dir.⁸⁶ Özü gereği yönelimsel olan bilincin
varoluşu fiili bir gerçekliğin varoluşuna göreli olmamasına ve bu bakımdan zorunlu olmasına karşın, bilince
yönelimsel olarak beliren her aşkınlığın ille de fiilen var olması gerekmez. Bu açıdan bakıldığında Husserl’in
genellikle kullanmayı tercih ettiği “korelasyon” teriminin yeterince uygun düşmediği söylenebilir. Buna
bizzat Husserl’in kendisi dikkati çeker:

Real dünya ile bilinç arasındaki birbirine göreli oluş, kesin konuşmak gerekirse, varoluşsal anlamda bir
korelasyon değildir. Real bir dünyanın varlığı bilincin varlığı karşısında olumsaldır.⁸⁷

Dünyanın var olmama ihtimalini hesaba katan evrensel bir kuşku ilkece her zaman düşünülebilir olduğu
halde bilinç alanının kendisine özgü varoluşun kesinliği böyle bir kuşku tarafından baştan varsayılır. Bu
nedenledir ki “bilincin varlığı ilke gereği iptal edilemezdir (undurchstreichbar).”⁸⁸ Real bir fiziksel varolanın
imkânı aktüel bir Ben’in onunla ilişkide olmasında yatar. Başka bir deyişle, onu algılayacak aktüel bir Ben
fiilen var olmadıkça, fiziksel bir şeyin varlığından söz edilemez. “Ben’in varoluşu [IchFExistenz] adeta ilk
sırada gelir” ve tüm fiziksel gerçekliklerin varoluşu ona bağımlı olduğundan zorunludur.⁸⁹ Husserl nezdinde

⁸¹Husserl, Transzendentaler Idealismus, 29.

⁸²Husserl, Transzendentaler Idealismus, 12.

⁸³Husserl, Transzendentaler Idealismus, 21.

⁸⁴Husserl, Transzendentaler Idealismus, 27.

⁸⁵Husserl, Transzendentaler Idealismus, 70.

⁸⁶Husserl, Transzendentaler Idealismus, 71.

⁸⁷Husserl, Transzendentaler Idealismus, 79.

⁸⁸Husserl, Transzendentaler Idealismus, 111.

⁸⁹Husserl, Transzendentaler Idealismus, 114.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   141



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

bir dünya onu deneyimleyecek bir Ben var olmasaydı da var olabilirdi, demek saçmalıktır. Tamamen
belirlenmiş bir dünya ancak ve ancak varolan olarak bilinebiliyorsa düşünülebilirdir.⁹⁰ Bir dünyanın var
olabileceği yönündeki beyanın doğruluğu ilkesel bir “temellendirilebilirlik” (Begründbarkeit) söz konusu
olmadığı takdirde geçerliliğini kaybeder. Böylesi bir temellendirilebilirlik bu dünyayla vaz edici bir ilişkide
olan aktüel bir Ben’i varsayar.⁹¹ Bu aktüel Ben bedensel bir öznelliğe (leibliche Subjektivität) karşılık gelir.
“Real bir dünyanın varlığı aynı zamanda yalnızca onun korelatı olan bilgi öznesi bu dünyada bedenlenmiş,
insanî bir özneyse düşünülebilir.”.⁹² Dahası, yalnızca bilincin bileşenleri bir anlam taşımadan var olabilir.
Oysa her aşkın real varolan, her fiziksel şey bir “anlam şekillenişi” olarak belirir. Her anlam şekillenişi ise
bir anlamFverme (Sinngebung) etkinliğini varsayar.⁹³ Bu etkinlik, verdiği anlamı kanıtlayıp temellendirerek
varolanın belli bilinç bağlantıları içinde belirmesini sağlayan bir hedefleme/kastetme etkinliğidir. Bu bilinç
bağlantılarını ortadan kaldırdığımızda deneyimde anlam birlikleri olarak tesis edilen fiziksel şeyler de
ortadan kalkar:

Aşkın nesnenin anlamı mümkün deneyimden hareketle belirlenir. Bu anlamı çeşitliliğin birliği diye
niteleriz. Çeşitliliğin birliği yönelimsel bir birlik, hedeflemenin/kastetmenin birliği, kendisini bilinçte
kanıtlayan bir geçerliliktir.⁹⁴

“Fiziksel şey bir kurgu değildir.” Aksine, aşkın varlık nesnel geçerlilik demektir ve bu geçerlilik bilinci
varsayar. İçerikçe şu veya bu şekilde doldurulmuş bir bilinçtir bu. Bilincin içerikçe doldurulması ise belli bir
biçimde akli olarak güdülenmesi yoluyla gerçekleşir. Fiziksel bir varolanın meşru biçimde verilişi sonsuzca
ilerleyen bir deneyim süreci boyunca vuku bulur. Bu sonsuzluk fiziksel şeyin deneyimde verilişinin asla
tamamına eremeyişinden kaynaklanır. “Kendinde var olan” tabirinden kasıt deneyimlenmesi ilkece imkânsız
olan değil, tersine deneyimlenebilir olanın asla tamamlanamayan verilişlerinin sonsuza dek kat edilişine
karşılık gelen Kant’çı düzenleyici bir ideadır. Deneyimlenebilir bir varolanın arkasına onun aslını teşkil eden
deneyimlenemez bir kendinde varlık yerleştirmek saçmadır.⁹⁵ Çünkü “yalnızca tezahürler yoluyla verilmiş
olmak ve verilmiş olma imkânına sahip olmak aşkın olanın özü gereğidir.”⁹⁶ Genel olarak her real nesne o
nesneyi “belirleme” işlevi gören bir düşünen kişiyle ilişkiyi varsayar. Ama nesnenin düşünen kişinin öznelliF
ğiyle olan bu temel ilişkisi belirlenen nesne bakımından gizli kalır. “Nesnel bir ele alışta nesneyi real olarak
kuran her şey bir bilinç birliğinden meydana gelir ve mümkün veya fiili bir bilinç olmadan düşünülemez.”⁹⁷
Reflektif tavra geçiş ise bize nesnel olan her şeyin sadece bilinçte ve bilinç yoluyla ortaya çıkan bir birlik
olduğunu gösterir.

Dış Algı Real Varolanlarla İlgili Tüm Akli İddiaların Nihai Meşruiyet Kaynağıdır

Bilgimizin nesnesiyle uyuşup uyuşmadığı konusunda önden bir karara varabilmemiz için bilme ediminin
bilgi nesnesine dolaysız bir erişimi olduğunu kabul etmemiz gerekir. Bu dolaysız erişim sayesinde bilgi
nesnesi bilince dışsal bir şekilde konumlandırılmaya son verir. Fakat bu durum nesnenin ona yönelik bir bilgi
ortada yok iken de ne ise o olduğu gerçeğini değiştirmez. Bir nesne bilinmese de olduğu şey olmaya devam

⁹⁰Husserl, Transzendentaler Idealismus, 137.

⁹¹Husserl, Transzendentaler Idealismus, 119.

⁹²Husserl, Transzendentaler Idealismus, 132.

⁹³Bkz.:“Cogitationes’in kendine özgü muhtevası tüm mümkün varolanlara anlam buyurur. Ve bu anlama anlam-doldurmanın [Sinnerfüllung], bu
sferdeki belirli bir kanıtlayıcı verilmişliğin imkânı aittir.” Husserl, Transzendentaler Idealismus, 19.

⁹⁴Husserl, Transzendentaler Idealismus, 30.

⁹⁵Husserl, Transzendentaler Idealismus, 30.

⁹⁶Husserl, Transzendentaler Idealismus, 33.

⁹⁷Husserl, Transzendentaler Idealismus, 35.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   142



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

eder etmesine ama ona yönelen bir bilinç tarafından bilindiği takdirde bu bilme ilişkisi onu değiştirmez,
aksine onun özüyle uyuşum içindedir:

Fiziksel varlık ‘algılanmış’ olmadığında da vardır. Bu şu demektir: O algı, anımsama ve bilme yaşantılaF
rında vaz edilmediğinde dahi vardır. (…) Yine de, aktüel bir bilinçle ilişkide olmak fiziksel şeyin özgü
gereğidir. Şey kendisini verilmişlikte ne ise o olarak ve anlamı uyarınca meydana çıkarır.⁹⁸

Daha önce de belirttiğimiz gibi, aşkın real nesnelerin transandantal bilince dışsal olmamaları onlara
bilince içkin reel bilinç içerikleri gözüyle bakmamız gerektiği anlamına gelmez. Bu hatanın arkasında, real
nesnelerin aşkınlığının bize dolaysızca verilmesinin imkânsız olduğu, bu aşkınlığın olsa olsa bilince içkin
reel içeriklerden hareketle yapılan dolaylı bir çıkarımın sonucunda kazanıldığı inancı bulunur.⁹⁹ Böyle bir
perspektiften bakınca, bilginin, “kendinde” bir varolanı nasıl kavradığı ilk başta bir bilmece diye görülebilir.
Ama bu bilmece görünümü aslında bilincin esas itibarıyla yönelimsel oluşunun, nesnelerin onlara yönelen
bilinç edimleriyle özce bağlılığının ve nesneyi “kendinde” bilme iddiasının öznelerarası bir gerekçelendirilF
meye tabi tutulması gerekliliğinin dikkate alınmamasından doğar.

Husserl’e göre ilkece hiçbir bilincin onunla ilişkiye geçemeyeceği türden bir fiili gerçeklik durumunu saçF
ma olduğundan ötürü elememiz gerekir. Eğer bir şey varsa, varlığı ifade edilebilir ve bu ifadenin doğruluğu
temellendirilebilir olmalıdır. Bu şeyin olmaması ise birtakım gerekçelerden hareketle çürütülebilir olmalıdır.
Başka bir deyişle, doğruluğun temellendirilmesi bilinçte gerçekleşir. Ne türden nesneler söz konusu olursa
olsun, onlara karşılık gelen mümkün bilinç edimleri var olmalıdır ki bu nesneler temsil edilsin, görüye gelsin
ve nihai olarak kanıtlanabilecekleri bir şekilde verilsin: “O halde varlık ile bilen bir bilinç olması bakımından
varlığı vaz etmenin meşruiyet zeminine sahip mümkün bilinç hiç kuşkusuz ki birbirlerinin korelatıdır.”¹⁰⁰
Öte yandan, fiziksel şeylerin bilinç karşısındaki aşkınlıkları onların bilinci nedensel olarak uyarıp harekete
geçiren bir etmen olmalarından kaynaklanmaz. Fiziksel bir şey ile bilinçli algı arasındaki ilişki nedensel değil,
yönelimseldir. Bunun bir sonucu olarak fiziksel şeye ait tüm açılar bilince aynı anda görünmez ve şeyin
kendisi bilince verildiği belirli açıyı her seferinde aşıyor halde belirir. Dünyanın bilince belirişini bir gizem
olmaktan çıkaran tam da dünyanın bilinçle ilişkisinin nedensel değil, yönelimsel olmasıdır.¹⁰¹

Özetle Husserl için ilkece deneyimlenemez bir kendinde varolana ilişkin kabul çelişiktir. Deneyimlenemez
olduğu öne sürülen böylesi bir varolanın esasen hiçbir özelliği yoktur ki ona deneyim temelinde isnat
edilemesin ve deneyim bu özelliği ona atfetmeyi meşru kılmasın. “Bir şeyin var olduğu” yolundaki beyan
aktüel bilinci ve onunla bağlı güdülenmiş bilinç imkânlarını inkâr ettiğimiz takdirde hiçbir anlam taşımaz.¹⁰²
Bununla bağlantılı biçimde Husserl mantıksal olarak mümkün olan ile real olarak mümkün olanı ayırt eder.
Güneşle aynı boyutları taşıyan bir elmasın var olma imkânı hiçbir fiili deneyim tarafından güdülenmediF
ğinden ötürü real değil, mantıksaldır. Başka bir deyişle, güneş büyüklüğünde bir elmasın var olma imkânı
boştur. Boş imkanları, real imkanlardan ayıran şey tam da deneyim tarafından güdülenmiş olmamalarıdır.¹⁰³
Demek ki fiilen var olan fiziksel bir şeyin gerçekliğinden söz etmenin koşulu bu şeyin deneyimde temellenme
imkanına sahip olmasıdır. O halde, az önce söylediğimizi tersinden söylersek, real imkânları mantıksal
olanlardan ayırt eden temel nokta bu imkânların deneyim bağlantılarınca güdülenmiş olmalarıdır.¹⁰⁴ Bu

⁹⁸Husserl, Transzendentaler Idealismus, 12.

⁹⁹Husserl, Transzendentaler Idealismus, 45.

¹⁰⁰Husserl, Transzendentaler Idealismus, 54.

¹⁰¹Husserl, Transzendentaler Idealismus, 58.

¹⁰²Husserl, Transzendentaler Idealismus, 64.

¹⁰³Husserl, Transzendentaler Idealismus, 37.

¹⁰⁴Husserl, Transzendentaler Idealismus, 61.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   143



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

güdülenim hattı fiziksel bir şeyin varlığının kabulü için akli bir motif işi görürken, salt mantıksal imkânların
ana özelliği ise boş kalmalarıdır. Bir imkânın boş kalmasıyla kastedilen, ona deneyim temelinde bir içerik
sağlanamıyor olmasıdır.

Çeşitli biçimlerde verilerek bilince beliriyor olması fiziksel bir şeyin özü gereğidir. Şeyin bilince verilme
biçimleri ise sayıca sonsuzdur. Bunun nedeni onu veren edimlerin her zaman kısmi olması ve ona yalnızca
belli bir açıdan yaklaşmasıdır. Böylelikle fiziksel bir şey aşamalı biçimde birbirlerini tamamlayan belirleF
nimler altında belirir. Fiziksel şeye ait bu belirlenimlerin birbirlerini tamamlayıp bir bütünlük kurmasını
sağlayan ise deneyimin fiziksel şeyi süreklilik arz eden bir birlik olarak sunmasıdır: “Fiziksel bir şey yalnızca
deneyimlenmiş ve deneyimlenebilir bir birlik olarak ne ise o olur.”¹⁰⁵ Husserl için “A vardır” önermesi ile
“A’nın varlığını kanıtlamaya imkân vardır” önermesi eşdeğerdir. A’nın varlığını kanıtlamanın yolu ise A’yı
görüye getiren bir doğruluk deneyiminden geçer: “Olan, görüye getirilebilmelidir; sözcüğün en geniş anlaF
mında her mümkün nesnenin, ona karşılık gelen mümkün bir görüsü vardır.”¹⁰⁶ Bireysel bir nesne onunla
ilişkili olan aktüel bir bilinç var olmaksızın var olamaz. Başka bir deyişle, her bireysel nesne bir bilincin fiili
varoluşunu zorunlu olarak gerektirir. Dünyanın var olması demek, real olarak mümkün deneyime ait birtakım
kuralları fiili bilince buyurması demektir. Dünyanın varoluşu, korelatı olan bilinç bağlantıları içerisinde hem
içeriği hem de formu bakımından belli bir düzene göre olumlanır.

Dış algı real varolanlarla ilgili tüm akli iddiaların nihai meşruiyet kaynağıdır.¹⁰⁷ Fiziksel şeyler, bu şeyler
arasındaki bağlantılar ve yasalılıklar yalnızca deneyim temelinde bilinebilir. Fakat bu durum onların deneF
yimde mutlak bir kesinlik içinde belirmelerini güvencelemez. Dış algının yönelimsel nesnesini teşkil eden
aşkın varolanın bize bazen kanı ve canıyla mevcut halde verilmesi, yani böyle bir varolanın deneyimine ait bir
özellik olan “kanı ve canıyla verilişi” (Leibhaftigkeit) bile nesneyle söz konusu dolaysız tanışıklığın tamamen
sağlama alındığı anlamına gelmez çünkü bu nesnenin aslında hiç var olmaması (yani bir halüsinasyona
karşılık gelmesi) veya ilerleyen deneyim safhalarında olduğundan başka türlü çıkması (yani bir illüzyona
denk düşmesi) gayet mümkündür. Bu iki ihtimali de saf dışı bırakan ve fiziksel şeyin varoluşuna ilişkin
sağlam bir deneyimsel bilginin temelini oluşturan etmen, varolanın dış algının sürekliliği boyunca kendisini
hiç sektirmeden bilince olumlatmasıdır. Demek ki Husserl’in gözünde algıda beliren nesnenin aşkınlık
taşıması tek başına onun real olarak var olmasını gerektirmez. Bunun nedeni sadece real olarak var olanın
deneyiminde değil, bir illüzyonda veya halüsinasyonda da aynı türden bir aşkınlıktan söz etmenin mümkün
olmasıdır. Nasıl ki görülen bir masa algıda belli niteliklere sahip aşkın bir nesne biçiminde beliriyorsa, bir
masa illüzyonu veya halüsinasyonu söz konusu olduğunda da beliren nesne aşkınlığından bir şey yitirmez.¹⁰⁸
Gerçek bir masanın deneyimini ayırt eden şey, algı deneyimlerinin birbirleriyle uyumlu sürekliliği boyunca
bu masanın kendiyle özdeş kalmasıdır.

Bu noktadan hareketle Hartmann’ın Husserl eleştirisini konumlandırmayı denediğimizde, Husserl’ce geF
liştirildiği haliyle yönelimsellik anlayışının, belirli bir deneyim kesitiyle sınırlı kalmamız şartıyla, o deneyim
kesitinde verilenin gerçek mi, illüzyon mu yoksa halüsinasyon mu olduğu konusunda bir belirsizlik barınF
dırdığı ve bu belirsizliğin bilincin yönelimselliğinin varolana isabet etmesinin önünde bir engel teşkil ettiğini

¹⁰⁵Husserl, Transzendentaler Idealismus, 68.

¹⁰⁶Husserl, Transzendentaler Idealismus, 73.

¹⁰⁷Husserl, Transzendentaler Idealismus, 84.

¹⁰⁸Husserl, Transzendentaler Idealismus, 90. Belirtelim ki Martin Heidegger Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (Zaman Kavramının
Tarihine Prolegomena) adıyla yayımlanan Marburg derslerinin ilk bölümünü Husserl’in fenomenolojisine ayırır ve orada Husserl’in “bizzat
verilmişlik” (Selbstgegebenheit) ile “kanı ve canıyla verilmişlik” (Leibhaftigkeit) arasında bir ayrım gözettiğine dikkati çeker. Hangi türden olursa
olsun, her yönelimsel nesne zihnin ona yönelmişliğinde bir aracı dolayımıyla değil, bizzat verilirken, bir tek algıda beliren nesneler kanı ve
canıyla verilir. Gelgelelim Heidegger, Husserl’in aksine, algı, halüsinasyon ve illüzyon arasında deneyim muhtevası bakımından bir eşdeğerlik
kurulabileceğinden söz etmez. Bkz.: Martin Heidegger, Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (Frankfurt Am Main: Vittorio Klostermann,
1979), 53-54.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   144



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

söyleyebiliriz. Daha önce gördük ki Hartmann’ın aşkın edimler adını verdiği edimleri niteleyen temel özellik
bunların, hangi sınırlı koşul altında olursa olsun, belli bir real varolana mutlaka temas etmemizi garanti
etmesidir. Elbette varolanın bilgisini edinmeye dönük böyle kısmi bir objeleştirme sırasında temas ettiğimiz
varolanın ne olduğuyla ilgili yanılma ihtimali tümüyle dışarıda bırakılmaz. Zira varolanın varoluşunun aşkın
edimler yoluyla kesin bir şekilde yakalanıp kavranması bu varolanın neliğini de kesin bir şekilde bilmeyi şart
koşmaz.

Bitirmeden önce Husserl’in yönlenim (Orientierung) ve bedenli bilinç hakkında söylediklerine kısaca geri
dönelim. Ne zaman algının özünü kendiyle özdeş biçimde yakalasak, algılanan nesneyi de orada belli bir
tarzda ve belli bir yönlenim içinde algılanmış halde buluruz.¹⁰⁹ Beliren şey kendisini bir burada’ya nispetle
orada olarak sunar. “Burada” terimi bedenli bilincin hareket noktasını teşkil eder ve ancak ondan itibaren,
“orada” bulunan fiziksel bir nesneye yaklaşılabilir, ondan uzaklaşılabilir veya nesne etrafında dönülebilir.
Bedenli bilincin kazandığı bu yönlenim ile deneyim nesnesine ait farklı profillerin belirişi arasında kopmaz
bir bağ vardır. Bir masayı fiziksel nesne diye vaz eden her aktüel algıda masanın kendisini bir bütün olarak
kavrayıp ona ait açısal deneyimden elde edilmiş kısmi görüyü aşan bir yönelim bileşeni bulunur. Bu nesneyi
bir bütün olarak tutan ve görüde verilmiş olandan fazlasını hedefleyen bu yönelim bileşeni değişen profil
çeşitliliğinin akışı boyunca farklı açılardan aynı nesnenin deneyimlenmesini sağlar. Bedenli bilincin yönleF
nimi ile kendilerini fiziksel bir şeyin değişken tezahürleri olarak sunan profiller (Abschattungen) birbirlerine
ayrılamazca bağlıdır. Fakat her ne kadar zuhur eden fiziksel şey ile onun tezahürleri olan profiller arasında
böyle güçlü bir aidiyet ilişkisi bulunsa da ikisi birbirlerinden farklı cinslerdendir. Bir nesnenin belirişi ile
beliren nesnenin kendisini aynı cinsten varlıklarmış gibi ele almak bir kategori hatasıdır ve öznel profiller ile
bu profiller boyunca kendisini gösteren nesnel cismin karıştırılması anlamına gelir.¹¹⁰ Öte yandan, profiller
boyunca kendisini göstererek belirmesi fiziksel bir cismi bilincin ta kendisinden ayırt eden bir özelliktir.
Çünkü bilincin kendiyle tanışıklığı onu farklı açılardan sonsuz değişik şekilde sunan profiller yoluyla gerçekF
leşmez. Bilinç bir nesnenin ona zuhur etmesiyle aynı tarzda kendine zuhur etmez.¹¹¹

Sonuç
Şimdiye dek söylediklerimizden hareketle HartmannFHusserl ilişkisi üzerine birkaç temel belirlemede

bulunarak yazımızı sonuçlandıralım:

B1FHusserl sahiden de Hartmann’ın farz ettiği gibi özne olmaksızın fiziksel bir dünyanın varlığından söz
edilemeyeceğini düşünmektedir.

B2FFenomenoloji ilke gereği bilince belirmeyecek bir varolanın var olduğunu iddia etmenin saçma
olduğunu ileri sürdüğü ölçüde Hartmann’ın eleştirisini doğrulamaktadır.

B3F Husserl varolanı onun bilinç tarafından nesne kılındığı halinden ayırt etmemektedir.

B4F Halüsinasyonu, illüzyonu ve real varolanı birbirlerinden netlikle ayırt etmek transandantal felsefe
için her zaman kolay değildir.

Öte yandan, Hartmann’ın ontolojik yaklaşımının fenomenoloji yakasından bakıldığında kimi zayıf yanları
olduğu söylenebilir. Çünkü;

B5F Hartmann varolanın tam belirlenmiş olduğu haliyle öznenin onu objeleştirmesine direndiğini saptarF
ken, varolanın nesne olarak temsil edildiği anda görünen cephesinden fazlasına sahip bir bütün biçiminde

¹⁰⁹Bkz.: “Fiziksel bir şeyi onu herhangi bir yönlenim içerisinde, herhangi bir ‘cepheden’ temsil etmeden temsil edemem…” Husserl, Transzenden-
taler Idealismus, 113.

¹¹⁰Husserl, Transzendentaler Idealismus, 102.

¹¹¹Husserl, Transzendentaler Idealismus, 105.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   145



Nicolai Hartmann’ın Fenomenoloji Eleştirisi Haklı mı?: Edmund Husserl ile bir Karşılaştırma   Koç, 2025

deneyimlendiğini görmezden gelir. Husserl’in kısmi görü ile salt hedefleme/kastetme arasındaki ayrımını
yeterince yakından incelemez. Halbuki fiziksel bir şeyin deneyimine sadece ön yüzü değil, henüz algıda
verilmemiş ama verilmesi mümkün diğer yüzlerini de kapsayan bütünselliği de dahildir: Öte yandan, şeyin
ön yüzü sahih biçimde fiilen görülenirken, şeyin bütünlüğü ancak bu fiili görüyü tamamlayacak mümkün
verilişler ışığında somutluk kazanabilir.

B6F Hartmann’ın “aşkın edimler” adını verdiği edimlerden faydalanarak özne felsefelerini nasıl bertaraf
edebileceğini anlamak zordur. Aşkın edimlerin varolanlarla temasını neyin garantilediği ve yönelimsel edimF
lerden nasıl ayrıldıkları döngüselliğe düşmeden açıklanamaz gibi durur. Başka bir deyişle, genel anlamda
yönelimsel edimlerden farklı olarak yöneldikleri varolanlara daima isabet eden aşkın edimlerin mevcudiyeti
en baştan kabul edilmektedir. Buna göre, Hartmann “aşkın edimler vardır; o halde gerçekliğe temas edebiF
liriz” argümanı ile “gerçekliğe temas edebiliriz; o halde aşkın edimler vardır” argümanını beraberce öne sürer
ve bu da onu döngüselliğe götürür.

Hakem Değerlendirmesi Dış bağımsız.
Teşekkür Her ne kadar hepsini dikkate alamamış olsam da getirdiği değerli öneriler ve eleştirilerden ötürü

Eylem Hacımuratoğlu’na teşekkür ederim.
Çıkar Çatışması Yazar çıkar çatışması bildirmemiştir.
Finansal Destek Yazar bu çalışma için finansal destek almadığını beyan etmiştir.

Peer Review Externally peer-reviewed.
Acknowledgement Although I could not take all of them into consideration, I would like to thank Eylem Hacımuratoğlu

for her valuable suggestions and criticisms.
Conflict of Interest The author has no conflict of interest to declare.

Grant Support The author declared that this study has received no financial support.

Yazar Bilgileri
Author Details

Çağlar Koç
¹ İstanbul Topkapı Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Felsefe Bölümü, İstanbul, Türkiye

 0000-0002-6733-6620  caglarkoc@topkapi.edu.tr

Kaynakça | References
Spiegelberg, Herbert. The Phenomenological Movement. A Historical Introduction. Volume 1, Second Edition, The Hague: Martinus

Nijhoff, 1965.

Hartmann, Nicolai. zur Grundlegung der Ontologie. vierte Auflage, Berlin: Walter de Gruyter & Co., 1965.

Husserl, Edmund. Transzendentaler Idealismus. Texte aus dem Nachlass (1908�1921), Hrsg. von Robin D. Rollinger & Rochus Rowa.
Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 2003.

Husserl, Edmund. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie I: Allgemeine Einführung in die reine
Phänomenologie, Hrsg. von Karl Schuhmann, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1976.

Husserl, Edmund. Logische Untersuchungen. Zweiter Band. I. Teil. Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis.
Hrsg. von Ursula Panzer, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1984.

Meillassaux, Quentin. Sonluluğun Sonrası. Olumsallığın Zorunluluğu Üzerine Deneme. Çev. Kağan Kahveci, İstanbul: Türkiye İş Bankası
Kültür Yayınları, 2020.

Peterson, Keith R. “Nicolai Hartmann and Recent Realisms”, Axiomathes, 27 (2017), 161F174. https://doi.org/10.1007/s10516F016F9313F3

Hacımuratoğlu, Eylem. “Fenomenoloji Transandantal olmak zorunda mı?” Felsefe Arkivi – Archives of Philosophy, 61(2024), 1F23. https://
doi.org/10.26650/arcp.1413766

Heidegger, Martin. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. Frankfurt Am Main: Vittorio Klostermann, 1979.

Felsefe Arkivi–Archives of Philosophy, (62): 125–146   146

https://orcid.org/0000-0002-6733-6620
mailto:caglarkoc@topkapi.edu.tr
mailto:caglarkoc@topkapi.edu.tr
https://doi.org/10.1007/s10516-016-9313-3
https://doi.org/10.26650/arcp.1413766
https://doi.org/10.26650/arcp.1413766

	Extended Summary
	Giriş
	Varolan, Özne İçin Nesne Olmaklığı Tarafından Tüketilemez
	Varolan, Benim İçin Ne Anlama Geldiğine Kayıtsızdır
	Bilimsel Tavır Doğal Tavrın Realizmini Paylaşır
	Aşkın Edimler Bilinci Ondan Bağımsız Olana Bağlar
	Temsilin Yönelimsel Nesnesi ile Dış Nesnesi Aynıdır
	Dünya Ancak Bilinçle İlişkisi İçinde Ne İse Odur
	Dış Algı Real Varolanlarla İlgili Tüm Akli İddiaların Nihai Meşruiyet Kaynağıdır

	Sonuç
	Kaynakça | References

