
VAKANÜVİS- Uluslararası Tarih Araştırmaları Dergisi/ International Journal of Historical 
Researches, Yıl/Vol. 10, Sayı/No. 2, Güz/Fall 2025 ISSN: 2149-9535 / 2636-7777 

 

Araştırma Makalesi/ Research Article 

Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel 
Mirasın Belgesel Yolculuğu 

Tuna Kuzucan* – Mehmet Toplu** 

(ORCID ID: 0000-0002-8484-6104 / 0000-0002-1777-9829) 

 

Makale Gönderim Tarihi Makale Kabul Tarihi 
24.01.2025 02.06.2025 

 

Atıf Bilgisi/Reference Information 

Chicago: Kuzucan, T., Toplu, M., “Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve 
Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu”, Vakanüvis-Uluslararası Tarih 
Araştırmaları Dergisi, 10/2 (Eylül 2025): 2130-2164. 

APA: Kuzucan, T., Toplu, M. (2025). Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek 
Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu. Vakanüvis-Uluslararası Tarih 
Araştırmaları Dergisi, 10 (2), 2130-2164. 

 

Öz 

Bu makale, bireysel ve toplumsal bellek kavramlarının belgesel sinemadaki 
rolünü ve Sinop’un üç bin yıllık lakerda (tuzda balık) geleneğini ele almaktadır. 
Tarih boyunca balıkçılık ve denizle kurduğu güçlü bağlarla bilinen bir liman kenti 
olan Sinop, bu geleneklerin merkezinde yer almıştır. Lakerda kültürü, özellikle 
Ermeni ve Rum topluluklarının katkılarıyla zenginleşmiş; zamanla toplumsal 
belleğin önemli bir parçası haline gelmiştir. Günümüzde Sinop’ta Ermeni ve 

                                                 
* Öğr. Gör., Sinop Üniversitesi, Gerze Meslek Yüksekokulu, Görsel-İşitsel Teknikler ve 
Medya Yapımcılığı Bölümü, Türkiye, tkuzucan@sinop.edu.tr. 
Lecturer, Sinop University, Gerze Vocational School, Department of Audiovisual 
Techniques and Media Production, Turkey. 
** Prof. Dr., Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, İletişim Fakültesi, Radyo, Televizyon 
Ve Sinema Bölümü, Türkiye, mtoplu09@gmail.com. 
Prof. Dr., Ankara Hacı Bayram Veli University, Faculty of Communication, Department 
of Radio, Television, and Cinema, Turkey.  



Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2131 

 

Rum nüfusu bulunmamasına rağmen bu kültürel miras varlığını 
sürdürmektedir. 

Caner Özdemir’in yönetmenliğini yaptığı Buzda Değil Tuzda Balık (2024) adlı 
belgesel, bu geleneğin toplumsal bellekteki yerini görünür kılmayı 
amaçlamaktadır. Belgesel, bireysel ve kolektif anılar arasındaki etkileşimi 
vurgularken, lakerdayı tarihsel ve kültürel bir bağlamda ele almakta; yalnızca 
bir gastronomi pratiğini değil, aynı zamanda bir toplumun kimliğini ve kolektif 
hafızasını yansıtan kültürel bir araç olarak sunmaktadır. 2024 yılında ulusal 
düzeyde çeşitli film festivallerinde ve Sinop Lakerda Festivali’nde gösterilen 
yapım, görsel bir bellek mekânı olarak önemli bir işlev üstlenmektedir. 

Bu çalışmada, belgeselde yer alan anlatılar ve söylemler; bireysel ve 
toplumsal bellek arasındaki etkileşim bağlamında, nitel araştırma 
yöntemlerinden “tematik analiz” tekniği kullanılarak değerlendirilmiştir. Ayrıca, 
Python tabanlı metin işleme araçlarıyla kelime frekansı analizi yapılmış; 
belgeselde öne çıkan anahtar kelimeler belirlenmiştir. Bu sık kullanılan 
kelimeler, görselleştirilmiş kelime bulutları aracılığıyla sunulmuş ve bağlamsal 
çözümlemeye tabi tutulmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Toplumsal Bellek, Belgesel, Lakerda, Sinop. 

Fish in Salt, Not on Ice: A Documentary Journey of Social Memory and 
Cultural Heritage 

Abstract 

This article examines the role of individual and social memory concepts in 
documentary cinema and Sinop's three-thousand-year-old lakerda (salt fish) 
ceremony. Sinop has been a port city known for its strong ties to fishing and 
the sea throughout history and has been the center of these traditions. The 
lakerda tradition has been enriched by the accumulation of Armenian and 
Greek sections and has become a part of social memory. Although Armenians 
and Greeks are currently growing in Sinop, this culture continues to exist. 

The documentary “Not Ice but Salt Fish” (2024), directed by Caner Özdemir, 
is among the places of this tradition in social memory. While emphasizing the 
communication between individual and collective memories, the documentary 
examines the lakerda in a global and cultural way. In the screening held at 
various film festivals and the Sinop Lakerda Festival at the national level in 
2024, the documentary not only performs a gastronomic practice, but also 
stands out as a tool that carries the unity of a society and cultural energy. 

The texts in this productive documentary were evaluated with the thematic 
analysis method, one of the qualitative research methods, within the scope of 



Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2132 

 

individual and collective data traffic. Word feature analysis was performed with 
Python-based text processing tools, and the keywords used in the 
documentary were determined. Frequently used words were presented with 
visualized word clouds and contextual analysis was performed. 

Keywords: Social Memory, Documentary, Lakerda, Sinop. 

 

Giriş 

Bellek, bireylerin bilgi edinmesini, bu bilgileri saklamasını ve 
gerektiğinde yeniden hatırlamasını sağlayan bilişsel bir süreçtir. Bellek 
üzerine yapılan çalışmalar, onun insanın düşünme, öğrenme ve 
duygusal durumları üzerindeki etkisini anlamaya çalışmaktadır. 

Bellek, geçmiş deneyimlerin zihinsel bir iz bırakması olarak 
tanımlanmaktadır. Bu izler, bireyin gelecekteki davranışlarını 
şekillendirmekte ve öğrenmeyi mümkün kılmaktadır. 1 Bellek, yalnızca 
geçmişi saklamakla kalmaz; aynı zamanda bireyin gelecekteki kararlarını 
ve öğrenim süreçlerini de etkiler. Bilgiyi kodlama (bilgiyi alma), saklama 
(bilgiyi depolama) ve hatırlama (bilgiyi geri çağırma) süreçlerinden 
oluşur. Bu üç aşama, bireyin çevresini anlamasını ve çevresine uyum 
sağlamasını mümkün kılmaktadır. 2 Henri Bergson, beden ve ruh 
ilişkisinin ikiciliğin ötesine geçen bir biçimde, bellek aracılığıyla 
açıklanabileceğini öne sürmektedir. 3 Uzun süreli bellek; epizodik (kişisel 
deneyimlere dayalı) ve anlamsal (genel bilgiler) olmak üzere ikiye 
ayrılmaktadır. Bu bellek türleri, bireyin hem kişisel hem de genel yaşam 
bilgilerini düzenlemesine yardımcı olmaktadır. 4 Belleği yalnızca bireysel 
ya da kültürel bir olgu olarak ele almak yeterli değildir; çünkü bu iki alan 
sürekli olarak karşılıklı etkileşim içerisindedir. 5  Öğrenme ise belleğin 
temel taşlarından biri olarak değerlendirilmektedir. Öğrenme olmadan, 

                                                 
1 Richard Atkinson, R. M. Shiffrin, “Human memory: A proposed system and its control 
processes”, Academic Press, New York 1968, s. 89. 
2 Alan Baddeley. The Psychology of Memory. New York: Academic Press, 1974, s.51. 
3 Henri Bergson. Matter and Memory. New York: Zone Books, 2007, s.163. 
4 Endel Tulving. “Epizodik ve semantik bellek içinde Belleğin organizasyonu.” Academic 
Press, New York 1972, s. 381. 
5 Pascal Boyer ve James V. Wertsch. Memory in Mind and Culture. Cambridge University 
Press, 2015, s.47. 



Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2133 

 

yeni bilgi edinimi ya da geçmiş bilgilere dayalı bir anlayış geliştirmek 
mümkün değildir. 6 

Unutma, sadece hatırlama başarısızlığı olarak değil; aynı zamanda 
gereksiz bilgilerin elenmesini ve zihinsel kapasitenin daha etkili 
kullanılmasını sağlayan bir süreç olarak değerlendirilmektedir. 7 
Ebbinghaus’un unutma eğrisi, belleğin zamanla bilgiyi kaybetme 
eğilimini açıklarken, unutmanın aynı zamanda adaptif (uyum sağlayıcı) 
bir işlev gördüğünü de ortaya koymaktadır. Leyla Neyzi ise bireyin 
geçmiş deneyimlerini güncel bağlamla yeniden kurgulamasını, 
hatırlama süreci olarak tanımlamaktadır. 8 

Toplumsal bellek, bir toplumun geçmiş deneyimlerini, değerlerini, 
kültürel birikimini ve kimliğini geleceğe aktarma sürecini ifade 
etmektedir. Bireysel bellekten farklı olarak, kolektif bir yapıya sahiptir 
ve toplumun ortak geçmişine ilişkin anlamlar ile anıların inşa edilmesini 
sağlar.  

Maurice Halbwachs, toplumsal belleği; geçmişin ortak temsillerinin 
inşa edildiği, paylaşıldığı ve sürdürüldüğü bir süreç olarak 
tanımlamaktadır. Ona göre toplumsal bellek, bireysel belleğin ötesine 
geçer ve geçmişin toplumsal bağlam içerisinde nasıl yeniden 
yapılandırıldığını açıklar. Halbwachs’a göre bireylerin anıları bile 
toplumun değerleri ve normları çerçevesinde şekillenmektedir. 9  

Jan Assmann ise toplumsal belleğin kuşaklar arasında bir bağ 
kurarak, geçmişle bugünü ilişkilendirdiğini ve bu yolla toplumun 
sürekliliğini sağladığını ileri sürmektedir. Assmann, toplumsal belleği 
“kültürel bellek” kavramıyla ilişkilendirmekte; bu belleğin ritüeller, 
metinler, semboller ve anıtlar aracılığıyla aktarıldığını belirtmektedir. 

                                                 
6 Gagne Robert. “The conditions of learning and theory of instruction.” Holt, Rinehart 
and Winston, 1985 Florida, s.302. 
7 Nelson, T. O. “Ebbinghaus's contribution to the measurement of retention: Savings 
during relearning.” Journal of Experimental Psychology: Learning, Memory, and 
Cognition, 1985, s. 479. 
8 Leyla Neyzi. “Ben Kimim: Türkiyede Sözlü Tarih,Kimlik Ve Öznellik”, İletişim Yayınları, 
İstanbul 2014, s.96. 
9 Maurice Halbwachs. “On Collective Memory.” Chicago: University of Chicago Press, 
2017, s.47. 



Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2134 

 

Ona göre toplumsal bellek, bireysel ve kültürel kimliğin şekillenmesinde 
belirleyici bir rol oynamaktadır. 10 

Toplumsal Bellek Kültürel Bellek 

Sosyal etkileşimlere dayalıdır. Tarihsel ve kültürel kayıtlara 
dayanır. 

Daha kısa vadeli ve dinamik 
olabilir. 

Daha uzun vadeli ve kalıcıdır. 

Sözlü aktarım yoğundur. Yazılı ve görsel materyaller 
baskındır. 

Tablo 1: Toplumsal Bellek- Kültürel Bellek Karşılaştırılması 

Pierre Nora, belleğin yalnızca bireysel bir deneyim olmadığını, aynı 
zamanda fiziksel ve simgesel mekânlarla da ilişkili olduğunu 
vurgulamaktadır. 11  Ona göre, tarihî olayların yaşandığı ya da temsil 
edildiği mekânlar geçmişin izlerini taşır ve bu yerler, toplumsal belleğin 
yeniden canlandırılmasına hizmet eder. Bu görüşe ek olarak, Jeffrey C. 
Alexander toplumsal travmaların etkisine dikkat çeker. Toplumsal 
yaralar, kolektif hafızada derin izler bırakır ve bu izler; anlatılar, ritüeller 
ve anma pratikleri yoluyla gelecek kuşaklara aktarılır. Alexander’a göre 
bu tür olaylar, toplumun kimliğini ve tarihsel bilincini derinden etkiler. 12 
Benzer şekilde, Paul Connerton da anma törenlerinin ve ritüellerin, 
toplumsal hafızanın korunması ve yeniden üretilmesindeki rolüne işaret 
eder. Ona göre bu uygulamalar, toplumsal kimliğin devamlılığını 
sağlar. 13  Bununla birlikte, belleğin aktarımına eleştirel bir yaklaşım 
geliştiren Hobsbawm ve Ranger, toplumsal belleğin geçmişin nesnel bir 
yansıması olmadığını; aksine, belirli bir amaç doğrultusunda inşa edilen 
bir yapı olduğunu öne sürer. Onlara göre bazı gelenekler, ulusal 
kimliklerin inşası amacıyla bilinçli bir biçimde “icat edilmiştir.” Bu görüş, 

                                                 
10 Jan Assmann. "Collective Memory and Cultural Identity." New German Critique, S.65, 
1995, s. 126. 
11 Pierre Nora. "Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire." Representations, 
S.26, 1989, s.18. 
12 Jeffrey C. Alexander.“Cultural Trauma and Collective Identity.” Berkeley: University of 
California Press, 2004, s.73. 
13 Paul Connerton. “How Societies Remember.” Cambridge University Press, 1989, s.42. 



Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2135 

 

kolektif anıların nasıl kurgulandığını anlamaya yönelik farklı bir 
perspektif sunmaktadır. 14 

Kişisel ve kolektif hafızanın doğal ya da inşa edilmiş biçimde 
oluşmasında, gelecek nesillere aktarılmasında önemli araçlardan biri de 
belgesel sinemadır. Bill Nichols, belgeseli bir toplumun ortak belleğini 
şekillendiren, muhafaza eden ve geleceğe taşıyan bir yapım türü olarak 
tanımlar. 15 Bu bağlamda belgeseller, insanlar için görsel-işitsel bir arşiv 
niteliği taşır. Yaşanmışlıkların ve deneyimlerin hem bireyler hem de 
topluluklar tarafından nasıl algılandığını ve aktarıldığını anlamak 
açısından önemli bir inceleme alanı sunar. Böylelikle belgesel türü, farklı 
disiplinleri bir araya getiren özgün bir alan olarak öne çıkar. 

Sinemanın doğuşuna ve belgeselin ortaya çıkışına baktığımızda, 
günlük yaşamdan sahneleri kaydeden Lumière Kardeşler’in 1895 tarihli 
“Trenin Gara Girişi” filmi dikkat çeker. Bu yapım, belgeselin “gerçekliği 
yakalama” misyonunun temelini atmıştır. John Barnouw da belgesel 
sinemayı tanımlarken Lumière Kardeşler’i örnek göstermektedir. 16  
Grierson ise belgeseli “gerçeğin yaratıcı yorumu” olarak nitelendirir. 17 
Dziga Vertov’un Kameralı Adam (1929) filmi, sinemayı “göz” olarak 
tanımlayarak gerçekliğin ham görüntülerle kaydedilmesini savunur. 18 
Buna karşılık Leni Riefenstahl’ın İradenin Zaferi (1935) filmi, belgeselin 
propaganda amacıyla nasıl kullanılabileceğini gözler önüne serer. 19 

Belgesel ile bellek arasındaki ilişki; geçmişin görsel ve işitsel araçlarla 
kaydedilmesi, aktarılması ve yeniden yapılandırılması sürecine 
dayanmaktadır. Belgeseller, bireysel ya da toplumsal hafızanın bir aracı 
olarak işlev görerek tarihî, kültürel ve sosyal olayların anlaşılması ve 
hatırlanmasında önemli bir rol üstlenmektedir. 1950’lerden 1970’lere 

                                                 
14 Eric Hobsbawm, Terence Ranger. “The Invention of Tradition.” Cambridge University 
Press, 2000, s.5. 
15 Bill Nichols. “Introduction to Documentary.” Bloomington: Indiana University Press, 
2001, s.21. 
16 John Barnouw. “Documentary : A History of the Non-Fiction Film.” Oxford University 
Press, New York 1983, s.6. 
17 Ertan Akbulut. “Belgesel Sinema: Kuram ve Pratik.” İletişim Yayınları, İstanbul 2012, 
s.29. 
18 Meral Özçınar “Belgesel Sinemanın Ontolojik Kökeni ve Yarattığı Gerçeklik İmgesi 
Üzerine Bir Tartışma.” “Belgesel Sinemacılar Birliği Yayını.” İstanbul 2011, s.56. 
19 Akbulut a.g.e., s.113. 

https://www.nadirkitap.com/kitapara.php?ara=kitap&tip=kitap&yayin_Evi=Oxford+University+Press&siralama=fiyatartan
https://www.nadirkitap.com/kitapara.php?ara=kitap&tip=kitap&yayin_Evi=Oxford+University+Press&siralama=fiyatartan


Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2136 

 

uzanan süreçte ortaya çıkan “Doğrudan Sinema” ve televizyon etkisi, 
belgesellerde gözlemci bir yaklaşımın benimsenmesini sağlamıştır. Aynı 
dönemde televizyonun yaygınlaşması, belgesel yapımların geniş 
kitlelere ulaşmasını kolaylaştırmış; özellikle BBC’nin doğa belgeselleri 
dikkat çekmiştir. Dijital teknolojilerin gelişimiyle birlikte belgeseller 
daha erişilebilir hâle gelmiş, küresel ölçekte daha geniş izleyici 
kitlelerine ulaşmıştır. Michael Moore’un Fahrenheit 9/11 (2004) gibi 
politik belgeselleri, toplumsal olaylara yönelik farkındalığı artırarak bu 
tür yapımların dönüştürücü gücünü ortaya koymuştur. Netflix, Amazon 
Prime ve sosyal medya platformları, belgesellerin yeni izleyici gruplarına 
ulaşmasında önemli rol oynamaktadır. 20 

Belgeseller, yaşanmış olayları yalnızca kaydetmekle kalmaz, aynı 
zamanda onları yeniden inşa ederek bugünün perspektifiyle 
anlamlandırır. 21 Corner, belgesellerin geçmişe dair bir hakikat iddiası 
taşıdığını, ancak bu hakikatin yapımcıların bakış açısıyla biçimlendiğini 
belirtmektedir. Bu durum, belgesel ile bellek arasındaki ilişkiyi dinamik 
bir yapıya dönüştürmektedir. Aynı zamanda belgeseller, kolektif 
hafızanın görsel arşivleridir. Geçmişin izlerini ve tanıklıklarını kalıcı 
biçimde kaydederler. 22 Renov, belgeselin geçmişin fiziksel ve simgesel 
kaydı olduğunu ifade eder. Bu yönüyle belgeseller, toplumların belleğini 
canlı tutar. Brian Winston ise belgeseli, belleği yeniden şekillendiren 
güçlü bir anlatı aracı olarak tanımlar ve bu yapımların hafıza üzerindeki 
etkisini vurgular. Belgeseller, geçmişe dair mevcut algıları dönüştürerek 
yeni bir toplumsal bellek inşa edebilirler. 23 

Belgeseller, mekanları ve mekanların taşıdığı tarihi, görsel bir dil 
aracılığıyla belleğe taşımaktadırlar.24 Pierre Nora’nın "hafıza mekanları" 
kavramı, belgesellerin mekanların bellekteki yerini nasıl güçlendirdiğini 
açıklamaktadır. Tarihi olayların geçtiği yerlerin belgesel aracılığıyla 

                                                 
20  Patricia Aufderheide. “Documentary Film: A Very Short Introduction.” Oxford 
University Press, London 2007, s.17. 
21  John Corner. “Documentary Studies’: Dimensions of Transition and Continuity”, 
Oxford University Press, 2014, s. 15. 
22 Michael Renov. “The Subject of the Documentary.” University of Minnesota Press, 
2004, s. 15. 
23 Brain Winston. “Claiming the Real: The Documentary Film Revisited.” BFI Publishing, 
London 1995, s.45. 
24 Nora. a.g.e., s.32 

https://www.google.com.tr/search?hl=tr&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Patricia+Aufderheide%22&source=gbs_metadata_r&cad=1


Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2137 

 

kaydedilmesi, bu mekanların toplumsal bellekte canlı kalmasını 
sağlamaktadır. Bununla birlikte belgeseller, anma pratiklerini 
görselleştirerek geçmişin hatırlanması için güçlü bir zemin 
oluşturmaktadır. 25 Belgeseller, tarihî mekânları ve bu yerlerin taşıdığı 
anlamları görsel bir anlatım diliyle hafızaya taşır. Pierre Nora’nın “hafıza 
mekânları” (lieux de mémoire) kavramı, belgesellerin mekânların 
bellekteki yerine nasıl katkı sunduğunu açıklamada önemli bir çerçeve 
sunar. Tarihî olayların geçtiği yerlerin belgelenmesi, bu mekânların 
kolektif bellekte canlı tutulmasını sağlar. Aynı zamanda belgeseller, 
anma pratiklerini görselleştirerek geçmişin hatırlanması için güçlü bir 
zemin oluşturur.26 Belgesel filmler, bireysel ve toplumsal bellekle olan 
bağımızı kuvvetlendiren görsel-işitsel anlatılardır. Tarihî olayların 
kaydedilmesi, hatırlanması ve anlamlandırılması süreçlerinde etkili rol 
oynarlar. 27 Ancak belgeseller yalnızca birer arşiv değil; aynı zamanda 
geçmişi bugünün bakış açısıyla yeniden yorumlayan, eleştiren ve 
dönüştüren anlatılar olarak değerlendirilmelidir. 28  Sözlü tarih kimi 
zaman “alternatif tarih” veya “resmî olmayan tarih” olarak adlandırılsa 
da, asla yalnızca nostaljiye dayalı yüzeysel bir etkinlik değildir. 

Dolayısıyla belgeseller, kişisel ve kolektif belleğin inşasında ve 
aktarımında hayati bir köprü görevi görmektedir. Bu yapımlar, 
üretildikleri dönemin sosyal, kültürel ve ekonomik yapısını doğrudan ya 
da dolaylı olarak yansıtarak, toplumların ortak hafızasının oluşumuna 
katkı sunarlar. Aynı zamanda bireysel anılar ve kişisel hafıza üzerinden 
geçmişin geleceğe taşınmasına aracılık ederler. Bu yönüyle belgeseller 
yalnızca sanatsal değer taşımaz; aynı zamanda geçmişin anlaşılmasında 
ve bugünden geleceğe uzanan tarihsel sürekliliğin sağlanmasında etkili 
bir araçtır. Toplumsal bellek, bir toplumun geçmişini nasıl hatırladığı, 
anlamlandırdığı ve gelecek nesillere nasıl aktardığına dair kolektif bir 
bilinçtir. Maurice Halbwachs’ın da belirttiği üzere, bireysel hafıza 
toplumsal çerçeveler içinde biçimlenir; kolektif bellek ise bireysel 
belleğin ötesinde, bir toplumun ortak deneyimlerini ve değerlerini 

                                                 
25 Connerton. a.g.e., s.27. 
26 Stephen Caunce. “Sözlü Tarih ve Yerel Tarihçi.”, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul 
2001, s.11. 
27 Nichols. a.g.e., s.5-7. 
28 Arthur Clarke. “Childhood’s End.” Pan Macmillan, London 1990, s.121. 

https://www.nadirkitap.com/kitapara.php?ara=kitaplari&tip=kitap&yazar=STEPHEN+CAUNCE


Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2138 

 

yansıtır. 29  Bu bağlamda, lakerda gibi geleneksel bir yiyecek, bir 
toplumun tarihsel, kültürel ve sosyal kimliğini anlamada önemli bir 
hafıza nesnesi olarak değerlendirilmektedir. 

Sinop’un Kültürel Deniz Belleği 

Sinop, Karadeniz’in kıyısında yer alan ve tarih boyunca önemli bir 
liman kenti olarak bilinen, yaklaşık 3 bin yıllık bir geçmişe sahip bir 
şehirdir. Coğrafi konumuyla tarih boyunca deniz ticaretinin merkezi 
olmuştur. Sinop’un balıkçılığa elverişli deniz ekosistemi, kentin hem 
ekonomik hem de kültürel yapısını şekillendirmiştir. Özellikle yerel 
balıkçılık faaliyetleri, yüzyıllardır kent kimliğinde merkezi bir rol 
oynamaktadır. 

Sinop ve çevresi, tarih boyunca zengin bir kültürel ve sosyal yaşamın 
merkezi olmuştur. Antik dönemde bölge, özgür ve neşeli insanların 
yaşam sürdüğü bir coğrafya olarak öne çıkmıştır. İstefan (günümüzde 
Ayancık) ve Gerze (antik dönemde Carusa) gibi yerleşim yerlerinden 
elde edilen keresteler, gemi yapımında kullanılarak denizcilik 
faaliyetlerini desteklemiştir. Bunun yanı sıra, bölge şarap ve zeytinyağı 
üretiminde önemli bir merkez haline gelmiş, bu ürünlerin ticareti ve 
balıkçılık faaliyetleri ekonomik canlılığa katkı sağlamıştır. Bu unsurlar, 
Sinop’un antik çağdaki stratejik ve kültürel önemini pekiştiren temel 
dinamiklerdir. 30 Sinop, tarihsel ve coğrafi özellikleri itibarıyla denizle iç 
içe bir yaşam süren, balıkçılık faaliyetlerinin ön planda olduğu bir sahil 
kentidir. Bölgede avlanan deniz ürünleri çeşitliliği, kentin deniz 
kaynaklarına dayalı ekonomik ve kültürel yapısının bir yansımasıdır. 
Sinop sularında en çok avlanan balık türleri arasında Belemüt (Palamut), 
Şaki (Kalkan), İskorpit (Çarpan), Gaza, Çıngırye (Karides), Pavurya 
(Yengeç), Gıraça (İstavrit), İskiri (Levrek), Sargan, Aker (Zargana) ve 
Hamsi yer almaktadır. 31 

1915 yılında sürgün olarak Sinop Cezaevi'ne gönderilen Refik Halit 
Karay, hapishanede kaleme aldığı “Şaka” adlı öyküsünde Sinop’un 

                                                 
29 Mithat Sancar. “Geçmişle Hesaplaşma: Unutma Kültüründen Hatırlama Kültürüne.” 
İletişim Yayınları, İstanbul 2008, s. 41. 
30 Yavuz Aytuğ, Halil Uçar. "Sinop'un Antik Dönem Ekonomik Faaliyetleri Üzerine Bir 
İnceleme." Anadolu Araştırmaları Dergisi, S.10, 2019, s. 48–64. 
31 Nilgün Güneri, Yakup Erdem. “Sinop’ta Deniz ve Balık Kültürü.” Sinop Üniversitesi 
Kültür ve Turizm Sempozyumu Bildiri Kitabı, C.2, 2019, s.535-536. 



Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2139 

 

toplumsal ve mekânsal dokusunu ayrıntılı bir şekilde tasvir etmiştir. 32 
Karay, kentin gündüzleri hareketsiz ve sessiz bir görünüm sergileyen 
sokaklarını, akşam saatlerinde bambaşka bir atmosfere bürünmüş 
olarak betimler. Ona göre, kepenkleri yarı açık loş meyhaneler, boş 
dükkânlar ve sakin evlerle sessiz bir manzara sunan Sinop sokakları, 
akşamüstü balık tezgâhlarının kurulması ve istiridye işportalarının 
dizilmesiyle hareketlenir. Bu dönüşümle birlikte, satıcıların bağırarak 
müşteri çekmeye çalışmaları, alıcıların hararetli pazarlık girişimleri ve 
yalınayak Rum çocukların pavurya satışı sırasında çıkardıkları sesler, 
kentin meydanını canlı ve dinamik bir pazar alanına dönüştürür. Karay’ın 
bu anlatımı, dönemin Sinop’una dair zengin bir sosyo-kültürel ve 
ekonomik perspektif sunmaktadır. 

Sinop’un denizle olan bu yakın ilişkisinin yalnızca ekonomik değil, 
aynı zamanda dilsel ve kültürel açıdan da etkileri görülmektedir. 
Bölgede kullanılan terminoloji, denizcilik ve balıkçılıkla ilgili yerel 
ifadelerle zenginleşmiş, bu durum Sinop’un kendine özgü bir kültürel 
kimlik kazanmasına katkı sağlamıştır. Sinop’un denizle olan güçlü bağları 
hem tarihsel kaynaklarda hem de halkın yaşam biçiminde önemli bir 
yere sahiptir. 

Lakerda Geleneği ve Sinop’un Kültürel Mirası  

Sinop’un denizle olan sıkı bağları, kentin tarihsel ve ekonomik 
yapısını belirleyen temel unsurlardan biridir. Özellikle palamut balığı 
(sarda sarda), bu gelenekte önemli bir yere sahiptir. Tuzlama ve lakerda 
yapımı, palamutun ekonomik değerini arttırırken aynı zamanda 
gastronomik mirasının korunmasını sağlamaktadır. Antik dönemlerden 
beri uygulanan bu yöntem, Sinop halkının denizle olan kadim ilişkisini ve 
bu ilişkinin sosyal yaşantıya etkilerini yansıtmaktadır. Lakerda, kültürel 
bir aktarım aracı olarak sadece gastronomik bir deneyim değil, aynı 
zamanda Sinop’un tarihsel sürekliliğini temsil eden bir gelenek olarak da 
değerlendirilmektedir. 33 

Sinop mutfağına özgü geleneksel bir lezzet olan “lakerda”, tarihsel 
süreç içerisinde özellikle Ermeni ve Rum topluluklarının kültürel 
katkılarıyla biçimlenmiştir. Lakerda, yalnızca bir yemek değil; aynı 

                                                 
32 Refik Halid Karay. “Memleket Hikayeleri.” İnkılap Kitapevi, 2015, s. 75. 
33 Erdem. a.g.e., s. 580. 



Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2140 

 

zamanda kuşaktan kuşağa aktarılan köklü bir kültürel miras niteliği 
taşımaktadır. Ermeni ve Rum topluluklarının zorunlu göçleriyle birlikte 
yaşanan toplumsal dönüşümlere rağmen, bu gelenek bellekteki yerini 
korumayı başarmış ve yaşatılmaya devam etmiştir. 

Charles Perry (1993), A View of the Levant: Particularly of 
Constantinople, Syria, Egypt, and Greece adlı eserinde, yemek 
kültürünün yalnızca günlük yaşamın bir parçası olmadığını; aynı 
zamanda toplumsal belleğin taşındığı önemli bir araç olduğunu 
vurgulamaktadır. 34  Lakerda, Ermeni ve Rum mutfaklarının Anadolu 
yemek kültürüne kazandırdığı kalıcı miraslardan biridir. Osmanlı 
toplumunda görülen kültürel etkileşimler, hem Doğu Akdeniz 
uygarlıklarıyla hem de İslam dünyasıyla iç içe geçmiş çok katmanlı bir 
yapıyı yansıtmaktadır. 35 

Bu kültürel aktarımın savaşlar ve zorunlu göçlerle kesintiye 
uğradığını belirten Ayşe Buğra (2007), Cultural Memory and the 
Displaced Traditions adlı eserinde, Ermeni ve Rum topluluklarının 
Anadolu’dan ayrılışının yalnızca demografik bir değişim değil; aynı 
zamanda zengin gastronomik miraslarının toplumsal bellekte eksik 
halkalar oluşturmasına neden olduğunu vurgulamaktadır. Geleneksel 
yemeklerin korunması, kültürel hafızanın sürekliliği açısından büyük 
önem taşımaktadır. Lakerda gibi yemeklerin hazırlanması ve tüketimi, 
bu mirasın yaşatılmasına ve belleğin canlı tutulmasına katkı 
sağlamaktadır. 

David Sutton (2001), Remembrance of Repasts: An Anthropology of 
Food and Memory adlı eserinde gastronomiye farklı bir perspektiften 
yaklaşarak, yemek kültürünün geçmişin izlerini taşıdığını ve bu mirasın 
korunmasının aynı zamanda geçmişe bir saygı duruşu anlamına geldiğini 
ifade etmektedir. Sutton’a göre, yemekler yalnızca tat duyusuna hitap 
eden unsurlar değil; aynı zamanda toplumsal belleğin aktarımında 
önemli birer araçtır. 

                                                 
34 Perry Charles. “A View of the Levant: particularly of Constantinople, Syria, Egypt, and 
Greece.” Ecco Print Editions, 2014, s.12. 
35 Suraiya Faroghi. “Osmanlıda Kentler ve Kentliler.” Tarih Vakfı Yayınları, 2005, s.24. 



Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2141 

 

Bir toplumun geleneksel kültürünü yaşatma çabası, toplumsal 
belleğin sürekliliğine yapılan bir yatırımdır. Pierre Nora 36 , hafıza 
mekânları kavramıyla, belirli nesne ve uygulamaların—örneğin lakerda 
gibi bir yemeğin—geçmiş ile bugün arasında bağ kurduğunu öne 
sürmektedir. Bu bağlamda, lakerda yapımının sürdürülmesi, kültürel 
hafızanın aktarımına hizmet eden bir pratik olarak değerlendirilebilir. 
Lakerda, yalnızca bir tat değil; aynı zamanda bir anlatı, bir tarih ve bir 
kimlik barındırmaktadır. Onun hazırlanışı ve paylaşımı, bu tarihî 
anlatının canlı tutulmasına katkı sağlamaktadır. 

Buzda Değil Tuzda Balık Belgeselinin Bir Kültürel Sembol Olarak 
Önemi: Tuzlu Balığın Hafızası 

Lakerda günümüzde Sinop’ta unutulmaya yüz tutmuş, çok az evde 
hazırlanan, nadir balıkçılarda satılan ya da çok az meyhanede meze 
olarak sunulan bir deniz ürünüdür. Bu durum artık avlanan balıkların 
uzun zaman buzhanelerde muhafaza ediliyor olmasıyla ve kültürel 
aktarımın çeşitli nedenlerle kesintiye uğramasıyla açıklanabilir. Son 
yıllarda Sinop’ta ilk olarak 2018 yılında her yıl düzenli olarak Sinop 
Lakerda Festivali düzenlenmeye başlanmış ardından Sinop Ticaret ve 
Sanayi Odası öncülüğünde yürütülen çalışmalar sonucu 2023 yılında 
Sinop Lakerda’sı Türkiye’de coğrafi işaret tescili alan “ilk deniz ürünü”37 
olmuştur. Bu gelişmeler, lakerdayı bölgesel bir sembol olarak ön plana 
çıkarmıştır ve “Buzda Değil Tuzda Balık” belgeselinin yapımına finansal 
olanaklar sağlamıştır. Belgeselle birlikte, Sinop’luların kimliğinde var 
olan lakerda yapım geleneği yeniden görünür kılınmıştır. 

Yine son yıllarda Sinop’ta yapılan arkeolojik kazılara bakıldığında, 
lakerda türevi tuzlu balıkların kökeninin günümüzden binlerce yıl 
öncesine kadar gittiği görülmektedir. Bilimsel çalışmalara göre Antik 
Çağ’da Karadeniz kıyılarından ilk ihraç edilen mallardan biri tuzlu balık 
olmuştur. 38 Sinop’ta uzun yıllardır süren kazılarda bronz ve demir çağı 
mezarlarından, arkeologlar tuzlu ve kurutulmuş balık kalıntısı içeren 
pitoz (büyük saklama amforaları) bulmuşlardır. 39 Sinop Kültür ve Turizm 

                                                 
36 Nora. a.g.e., s.47 
37 Türkiye Patent Kurumu Coğrafi İşaretler Portalı verileri: turkpatent.gov.tr 
38 Morgül, Tan. 2020. “‘Lakerda’nın Kökenine Dair.” Mizanplas, 1 Eylül 2020. 
39 Akurgal, Ekrem. 1956. “Sinop Kazıları.” Türk Arkeoloji Dergisi 6: 48–62. 



Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2142 

 

Derneği’ne göre bu bulgular 40 , bölgedeki tuzlu balık üretiminin MÖ 
1000’lere, hatta 3000 yıl öncesine kadar gidebileceğini gösterir. Bu 
bağlamda lakerda, Anadolu’da binlerce yıllık bir teknik ve kültürel 
birikimin bugünkü izidir. Bu izi sanatta, edebiyatta ve belleğimizde 
izlediğimizde karşımıza ilk olarak Nişanyan Sözlüğü 41 çıkmaktadır. 
“Lakerda” Yunanca lakérda (λακέρδα) kökünden gelir ve “palamut veya 
orkinos tuzlaması” anlamını vurgular. Lakerda geleneği, hem İstanbul 
Boğazı’nın balık kültürü içinde hem de Karadeniz’in kıyı toplumlarında 
uzun geçmişli bir pratiktir. Eski Bizans ve Osmanlı kaynakları, Haliç ve 
Karadeniz’de bolca görülen palamutları tuzlama biçiminden söz eder. 
Örneğin Evliya Çelebi’nin Seyahatname’sinde 42  lakerda, uskumru ve 
palamutun tuzda saklama yöntemiyle ilgili terimlerle birlikte anılır. 
Cumhuriyet sonrası dönemde lakerda, özellikle İstanbul’da ve Sinop’ta 
rakı sofralarının gözdesi haline gelmiş; meyhanelerde beyaz peynir, roka 
gibi mezelerle birlikte çilingir sofrasının ayrılmazı sayılmıştır. Bu 
bağlamda “rakı mezeleri” üzerine yapılan çalışmalar, mezelerin 
çeşitliliğini vurgularken lakerdanın rakı yanında vazgeçilmez bir öğe 
olduğunu kaydetmektedir. 43 

Halk Anlatılarında ve Modern Şiirde Lakerda 

Lakerda, sadece mutfak kültüründe değil, sözlü edebiyat ve şiirde de 
yer bulmuştur. Eski Rum halk şairi Ioannes Prodromos 44  (13. yüzyıl) 
şiirinde lakerdayı, zenginliğin göstergeleri arasında saymaktadır: “Bir 
zanaat öğrenip usta olaydım, / Dolabım ekmek, şarap, lakerda… / 
Palamut yemekleriyle taşacaktı daima”. Nazım Hikmet ise 1962’de 
Paris’te Abidin Dino’nun evindeki kurulan sofrayı tasvir ederken 
İstanbul’dan getirilen lakerda, midye dolması, kirli hanım peyniri gibi 

                                                 
40 Life Haber Ajansı. 2024. “Sinop’tan Balıkla Tuzun Dansı: 3000 Yıllık Lezzet Masalı.” Life 
Haber Ajansı, 1 Temmuz 2024. 
41 Nişanyan, Sevan. “lakerda.” Nişanyan Sözlük, 2002– (elektronik). Erişim tarihi: 6 Mayıs 
2025. 
42 Nişanyan, Sevan. “meyhane.” Nişanyan Sözlük, 2002– (elektronik). Erişim tarihi: 6 
Mayıs 2025. 
43  Acehan, Abdullah. 2018. “Yenileşme Dönemi Türk Şiirinde Bir Mekân Olarak 
Meyhane.” Uluslararası Folklor Akademi Dergisi 1 (3): 375–408. 
44 Bozis, Sula. İstanbul Lezzeti: İstanbullu Rumların Mutfak Kültürü. İstanbul: Tarih Vakfı 
Yurt Yayınları, 2000. 



Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2143 

 

meze ve tatlarla bakarak “Yüzer bacaların üstünde… / ölümsüz 
dostlukların gemisi” demiş ve o anın büyüsünü yansıtmıştır. 45 

Sinop’ta Ermenilerin belleğinde hala lakerdanın yaşadığını ifade eden 
Agos gazetesi yazarı Levon Bağış,46 “yurtdışına çıkan hemen her insanın 
özlem listesinin başında lakerda vardır. Bu durum, nostalji kuramlarında 
sözü edilen “kaybolmuş aidiyet duygusu”yla örtüşür. Svetlana 
Boym’un 47 restorative (geri döndürmeci) nostalji kavramına göre 
diaspora, kaybettiği yaşadığı coğrafyayı anımsamak için somut 
sembollere sarılır. Lakerda bu anlamda “evin bir parçası” olarak işlev 
görür. Öte yandan yansıtıcı nostalji, geçmişin kırıntılarıyla duygusal bir 
ilişki kurar. Lakerda sevgisi de bu tür duygusal nostaljiyle edebi 
anlatımlarda kendine yer bulur. 

Caner Özdemir’in yönettiği Buzda Değil Tuzda Balık adlı belgesel, 
yalnızca lakerdanın yapımını anlatmakla kalmaz; izleyiciyi nostalji, 
aidiyet, kimlik ve yerlilik duyguları etrafında harekete geçirir. Bu yönüyle 
belgesel, Nichols’un tanımladığı “performatif anlatım kipinin” ögelerini 
taşır: Duygulara hitap eden, izleyiciyi anlatının bir parçası kılan, bellekle 

doğrudan temas kuran bir anlatı yapısı oluşturur. 48 Belgesel, sözlü tarih 
anlatılarını, üretim sürecini ve kişisel hafızayı harmanlayarak bireysel 

bellek ile toplumsal bellek arasında bir köprü kurar. 49 Lakerda geleneği, 
Sinop’un somut olmayan kültürel mirasının ayırt edici unsurlarındandır. 
UNESCO’ya 50  göre “bir topluluğun, grubun veya bazı durumlarda 
bireylerin kültürel miraslarının parçası olarak tanımladıkları 
uygulamalar, temsiller, anlatımlar, bilgiler ve beceriler” somut olmayan 
kültürel miras kapsamına girmektedir. Bu tanım doğrultusunda, sözlü 
anlatımlar (destanlar, efsaneler vb.), gösteri sanatları, toplumsal 
ritüeller ve doğa/evren bilgisi gibi unsurlar mirası oluşturur. Somut 

                                                 
45 Hikmet, Nâzım. “Yüzer Bacaların Üstünde Dino’ların Tavan Arası.” 1962. Şiirler ve 
Anılar. Derleyen: Memet Fuat. İstanbul: Adam Yayınları, 1990. 
46  Bağış, Levon. “Lakerda Hasreti.” Agos, 30 Ekim 2020. 
https://www.agos.com.tr/tr/yazi/24658/lakerda-hasreti. 
47 Boym, Svetlana. 2001. The Future of Nostalgia. New York: Basic Books. 
48 Nichols, Bill. Introduction to Documentary. 3rd ed. Bloomington: Indiana University 
Press, 2017. 
49 Clarke, David. The Cinematic City. London: Routledge, 2012. 
50  UNESCO. What is Intangible Cultural Heritage? Accessed May 6, 2025. 
https://ich.unesco.org/en/what-is-intangible-heritage-00003. 

https://ich.unesco.org/en/what-is-intangible-heritage-00003


Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2144 

 

olmayan miras, kuşaktan kuşağa aktarılarak topluluklara kimlik ve 
süreklilik duygusu kazandırır. Özellikle geleneksel yemekler, doğa ile 
ilgili bilgi ve uygulamalar kategorisinde yer alır. Bu bağlamda Sinop 
lakerdası, nesiller boyunca aktarılmış bir beslenme pratiği olarak bu 
tanıma girer. Bu çerçevede, Sinop lakerda geleneği geleneksel yemek 
pratiği olarak değerlendirilir. Belgesel, tuzda balık üretim sürecini ve 
sofradaki yerini belgelerken, bu ritüelin kültürel bir aktarım olduğunu 
vurgular. Lakerda hem maddi bir alışkanlık hem de sembolik bir 
değerdir. UNESCO tanımı da belirtir ki somut olmayan miras, 
topluluklara kimlik ve devamlılık duygusu verir. Buzda Değil Tuzda Balık, 
lakerdayı Sinopluların kimliğini besleyen bir miras unsuru olarak temsil 
ederek, bu geleneğin kolektif bellekteki yerini görünür kılar. 

Bellek kavramı bu noktada önem kazanır. Toplumsal bellek, 
geçmişten gelen birikimlerin diğer kuşaklara aktarılmasıyla anlam 
kazanır; geçmişle gelecek arasındaki köprüdür. Belgesel, lakerdanın 
hikâyesini yeniden canlandırarak bu köprüyü güçlendirir. Yani film 
aracılığıyla, geçmişteki lakerda pratiklerine dair anılar günümüze taşınır 
ve toplumsal bellekte sabitlenir. Bu süreç, hem maddi bir ürün olan 
balığı hem de onu üreten emeği simgeler hâle getirir. Lakerda, yalnızca 
bir gastronomik öğe olarak değil, aynı zamanda Sinop’un tarihsel 
kimliğini taşıyan sembolik bir unsur olarak düşünülmelidir. Pierre 
Bourdieu, toplumsal yapıyı açıklarken “habitus”, “sermaye” (ekonomik, 
kültürel, sosyal, sembolik) ve “alan” kavramlarına dayalı bütüncül bir 
teori geliştirir. Habitus, Bourdieu’ya göre bir eğitimlenmiş bedenleşmiş 
hafıza gibidir: bireyin içinde yaşadığı sosyal çevreden edindiği kalıcı 
eğilimler, duyuş-işleyiş biçimleri ve bedensel tutumlar bütünü olarak 
tanımlanır. 51Habitus, “toplumun birikiminin kişilere yerleşik eğilimler 
biçiminde aktarıldığı yol” olarak özetlenebilir. Bu eğilimler, düşünce, algı 
ve pratiklerde kökleşmiş olup bilinçdışı çalışır: Bourdieu, bu durumu 
“ayırt edici pratiğin mantığı” veya “pratik duyum” kavramlarıyla açıklar. 
Nitekim Bourdieu, insanları “açık bir şekilde akıl yürüterek hareket eden 
özne” değil, sosyal konumlarıyla biçimlenmiş eğilimler aracılığıyla 
davranan birer faal olarak görür. Ona göre eylemler çoğunlukla ön-
farkında olmadan, “pratik ustalık” ile gerçekleştirilir ve bu yetkinlik, 

                                                 
51  Wacquant, Loïc. “Habitus.” In International Encyclopedia of Economic Sociology, 
edited by Jens Beckert and Milan Zafirovski, 315–319. London: Routledge, 2005. 



Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2145 

 

toplumsal öğrenme süreciyle bedene kazınmış bir bilgiyi temsil eder. Bu 
yüzden Bourdieu 52, habitusu “unutulmuş öğrenmeler” olarak niteler ve 
kişilerin duyusal katılarının içinde sakladıkları toplumsal deneyimlerin 
kalıcı izleri olarak tanımlar. Sinop’un binlerce yıllık denizcilik ve balıkçılık 
tarihinin mirası olan lakerda, yalnızca Rum ve Ermeni mutfak 
kültürlerinin değil, aynı zamanda bu toplulukların da belleğinde yer 
etmiş bir üründür. 

Sofra estetiği açısından bakıldığında, rakı-lakerda sofrası kentli bir 
yaşam tarzını işaret eder. Pierre Bourdieu’nun kültürel sermaye 
teorisine göre, yeme-içme tercihleri sınıf kimliğini pekiştirir; lakerda ve 
meyhane sofraları da Türk orta-üst sınıflarının seçkin tatları arasında 
kodlanmıştır. Geleneksel meyhanede 53 paylaşılan lakerda-tabakları, 
dostluk ve ortak anı kurma pratiği olarak algılanır. Bu yönleriyle “tuzlu 
balığın hafızası”, sadece lezzetle değil, geçmişe özlemi, paylaşılan 
kolektif anıları ve sofra kültüründeki ayrıntıları da içerir. Kuşaklar boyu 
hatırlanan ve hatırlatan bu lezzet, bir bakıma zamanın duvarlarına 
işlenmiş kültürel bir yazıt gibidir. Sofralar kurulur, sofra etrafında 
hafızalar tazelenir, lakerda ise hep masanın baş tacıdır. 

“Buzda Değil Tuzda Balık” belgeselinin yapılma amacı neredeyse 
kaybolmaya yüz tutan lakerdanın bellekte ki izini yakalayıp, belgelemek 
ve gelecek kuşaklara aktarmaktır. 

Bu amaçla hazırlanan Caner Özdemir’in yönettiği “Buzda Değil Tuzda 
Balık” (2024) belgeseli, Sinop’un çok eski bir geleneği olan lakerdanın 
hikâyesine odaklanmaktadır. Yapım, Sinop Kültür ve Turizm Derneği iş 
birliğiyle gerçekleştirilmiş olup, Sinop’un 3000 yılı aşan balıkçılık 
geleneğini ve lakerdanın meze kültürüne dönüşümünü anlatmaktadır. 
Film, tamamlandıktan sonra ulusal ve uluslararası festivallerde 
gösterime sunulacak şekilde planlanmıştır. Bu durum belgeselin tanıtım 
işlevini işaret etmektedir. 2023 yılında Sinop Lakerda’sı Türkiye’de 
coğrafi işaret tescili alan “ilk deniz ürünü” 54  olmuştur. Lakerda 
belgeselle birlikte yalnızca geleneksel bir gastronomik ürün değil, aynı 

                                                 
52  Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Translated by Richard Nice. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1977. 
53  Erdinçli, İhsan. 2023. “16. Yüzyıldan 20. Yüzyıla Osmanlı İstanbul’unda Meyhane 
Mezeleri ve Yiyecekleri.” Türk Arkeoloji ve Etnografya Dergisi 42 (73): 151–80. 
54 Türkiye Patent Kurumu Coğrafi İşaretler Portalı verileri: turkpatent.gov.tr 



Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2146 

 

zamanda ulusal düzeyde tanınmış bir kültürel değer haline gelmiştir. 
Türk Patent ve Marka Kurumu tarafından verilen bu tescil, hem yerel 
bilgi ve becerilerin korunmasını garanti altına almakta hem de 
lakerdanın kültürel kimliğin temsili bir aracı olarak değerlendirilmesine 
olanak tanımaktadır. Bu gelişme, kültürel mirasın yalnızca geçmişin 
izlerini taşımakla sınırlı olmadığını; aynı zamanda günümüzün kültürel 
politikaları ve ekonomik stratejileri içinde yeniden konumlandırıldığını 
ortaya koymaktadır. Dolayısıyla coğrafi işaret, yalnızca bir etiket değil; 
kültürel bir meşruiyetin, yerel üretim bilgeliğinin ve sembolik değerlerin 
hukuki zeminde kabul görmüş ifadesidir. Sinop lakerdası örneğinde 
olduğu gibi, bu tür tesciller yerel toplulukların tarihsel belleğini ve 
üretim pratiklerini görünür kılmakta; aynı zamanda kentlerin kültürel 
markalaşma süreçlerine doğrudan katkı sunmaktadır. Coğrafi işaret 
tesciliyle birlikte lakerda, yerelliğin ve özgünlüğün göstergesi olarak kent 
markalaşmasının bir aracı haline gelmiştir. Sinop Ticaret ve Sanayi Odası 
Başkanı Salim Akbaş'ın ifadelerinde de görüldüğü üzere, bu ürün artık 
"kentimizin tanıtım değeri"dir.55  Belgesel film bu tanıtım değerini ve 
kültürel geleneği sinematik bir bellek metni oluşturacak biçimde 
bütünleştirilmiştir. 

Sinopale Bienali ve Lakerdanın Sanatsal Temsili 

Tüm bu nedenlerle, lakerda ve ona odaklanan belgesel, yalnızca bir 
yöresel lezzet ya da sanatsal malzeme değil; kültürel, tarihsel ve 
sosyolojik bir belge işlevi görmektedir. Lakerda, bireysel anlatıları 
kolektif hafızaya bağlayan; mekânı zamanla ilişkilendiren ve geçmişi 
estetik formlarda bugüne taşıyan bir kültürel sembole dönüşmüştür. Bu 
yönüyle belgesel çalışmanın merkezine lakerdayı yerleştirilmesi sanatsal 
faaliyetlerde bu geleneğin işlenmesine yeni kapılar açmıştır.  

Sinopale, 2006 yılından bu yana aralıklarla düzenlenen, 
disiplinlerarası çağdaş sanat bienalidir. “Sanat yoluyla sosyal dönüşüm” 
56 ilkesini benimseyen Sinopale, Türkiye’nin Karadeniz kıyısında yer alan 
Sinop kentini bir çağdaş sanat mekânı olarak yeniden düşünme 
çabasıyla şekillenmiştir. Bienalin ana amacı; tarih, toplumsal hafıza, 
yerel bilgi, gündelik hayat pratikleri ve doğayla ilişkili kültürel kodları 

                                                 
55 Sinop Ticaret ve Sanayi Odası basın toplantısı bildirimi sinoptso.org.tr 
56 Sinopale Manifestosu, 2021 



Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2147 

 

sanatsal üretim aracılığıyla görünür kılmaktır. Bu yönüyle Sinopale, 
yalnızca bir sanat sergisi değil; aynı zamanda mekâna özgü bellek ve 
kimlik politikalarının tartışıldığı bir kültürel etkileşim platformudur.  

Lakerda, Sinopale kapsamında zaman zaman doğrudan veya dolaylı 
biçimde sanatçıların işlerinde yer bulan bir yerel üretim imgesi olarak 
ortaya çıkmaktadır. Lakerda, yalnızca gastronomik bir unsur değil; aynı 
zamanda tuz, ağ, deniz, fıçı, emek, zanaat ve koruma gibi temalar 
üzerinden Sinop’un sosyo-kültürel belleğinde yer etmiş çok katmanlı bir 
kavramdır. Sinopale’de yer alan bazı sanatçılar, özellikle bu yerel üretim 
döngüsünü estetik bir dille yeniden yorumlamıştır. Tuzlama ve kurutma 
gibi işlemler, hem bir zamanın sabitlenmesi (preserving time) hem de 
yok olmanın ertelenmesi gibi metaforlarla kavramsallaştırılmıştır. 

Örneğin “Sinopale 9” 57 kapsamında düzenlenen “Lakerda Festivali 
Etkinlikleri” sırasında, bazı sanatçılar balıkçı kadınların lakerda yapım 
sürecindeki deneyimlerini video art ve fotoğraf yerleştirmeleriyle 
görselleştirmiştir. Bu tür çalışmalar, yalnızca ürünün kendisini değil; 
üretim sürecini, bilgiyi aktaran kuşakları ve üretim mekânlarını da 
estetik temsilin bir parçası haline getirmiştir. Aynı zamanda lakerda 
yapımında kullanılan ahşap fıçılar, metal süzgeçler, kesme tahtaları gibi 
araçlar, bienalde görsel hafıza nesnesi olarak değerlendirilmiş; 
sergileme biçimleriyle adeta birer ikonik artefakta dönüşmüştür. 

Lakerda teması, Sinopale içinde mekânla ilişkili sanatsal düşünmenin 
bir parçası olarak ele alınmıştır. 58  Sinop’un liman kent kimliği, 
geçmişten bugüne taşınan balıkçılık geleneği ve kültürel üretim 
pratikleri ile sanatçılar arasında yaratıcı bir diyalog kurulmuştur. Bu 
diyalog sürecinin başlangıcı “Buzda Değil Tuzda Balık” belgeseli 
olmuştur. Sinopale Bienali, lakerdanın kültürel bellekteki yerini sanatsal 
ifade biçimlerine dönüştürerek hem yerel halk hem de dış izleyiciler için 
çok katmanlı bir temsil üretmektedir. Bu tür sanat pratikleri, lakerdanın 
yalnızca sofraya ait bir lezzet değil; aynı zamanda tarihsel sürekliliğin, 

                                                 
57  Istanbul Foundation for Culture and Arts. Sinopale: International Sinop Biennial 
Catalogs (2006–2021). Istanbul: IKSV Publications, 2021. 
58 Can, Ayşe Orhun. “Sanatın Mekânla Diyaloğu: Sinopale Bienali Üzerine.” Sanat ve 
Tasarım Dergisi 15, no. 2 (2021): 45–58. 



Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2148 

 

emeğin ve kültürel aidiyetin sembolü olarak da işlev gördüğünü ortaya 
koymaktadır. 

Buzda Değil Tuzda Balık Belgeselinin Türü ve Görsel-Anlatı 
Özellikleri 

“Buzda Değil Tuzda Balık” belgeseli, belgesel sinemanın temel 
ilkelerine uygun olarak kurgulanmıştır. Gerçek mekanlarda, temel 
olarak gözlemci bir üslupla çekilen filmde, lakerda üretiminin 
aşamalarını ve geçmişe dair anlatıları birebir kamera önüne taşınmıştır. 
Yönetmen Özdemir’in ifadesine göre çalışma, küçük bir ekip tarafından 
hazırlanmış ve teknik unsurlar (ses, ışık, kurgu) yönetmen ile 
yardımcıları tarafından doğrudan yürütülmüştür. Filmde olay örgüsü, 
monoton bir anlatım yerine topluluğun kendi sesiyle verilmektedir. Bu 
bağlamda belgeselin gastronomi teması ön plana çıkarılmış; yapımcılar, 
lakerdanın yapım süreci ve sofradaki yeri gibi gerçekçi unsurları 
işlenmiştir. Filmin yönetmeni ile yapılan sözlü tarih görüşmesinde 
Özdemir, çalışmanın “gastronomi belgeseli” olarak özgünlüğünü 
vurgulayarak, konunun Sinop’un kadim kültürünün bir kesiti olarak ele 
alındığını belirtmiştir. Bu yaklaşım, belgeselin kültür aktarıcı bir işlev de 
üstlenmesine imkân vermiştir. Sonuç olarak film, geleneksel lakerdanın 
hazırlık safhalarını, lakerda yapan insanların deneyimlerini ve tüketim 
ritüellerini belgeleyerek izleyiciye görsel-işitsel bir aktarım sunmaktadır. 

Yöntem 

Bu çalışmada, nitel araştırma yöntemi kullanılmıştır. Nitel araştırma 
yöntemi, bireylerin, grupların ya da toplulukların belirli bir olguyu nasıl 
algıladığını, anlamlandırdığını ve deneyimlediğini derinlemesine 
anlamayı amaçlayan bir araştırma yaklaşımıdır. 59 Benimsenen yöntem 
ve desene uygun olarak metin analizi tekniği kullanılmıştır. 

Araştırmanın temel verilerini, Caner Özdemir'in yönetmenliğini 
yaptığı “Buzda Değil Tuzda Balık” lakerda belgeseli oluşturmaktadır. 
Belgeselin “3005. Lakerda Festivali” ve “Lakerda Yapmayı Kimden 
Öğrendin” bölümleri, toplumsal bellek ile bireysel bellek arasındaki ilişki 
bağlamında analiz edilmiştir. Analiz sürecinde, belgeselde yer alan 

                                                 
59  John W. Cresswell. “Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 
Approaches.” SAGE Publications, 2018, s.118. 



Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2149 

 

metinler Python tabanlı nitel veri analizi araçlarıyla işlenmiş ve tematik 
kodlama yöntemi uygulanmıştır. 

Veri Analizi Süreci 

Veri Toplama: Araştırma kapsamında, belgeselin ilgili bölümleri 
çözümlenmiş ve yazılı metin formatına dönüştürülmüştür. Belgeselde 
geçen ifadeler, toplumsal ve bireysel bellekle ilişkili temalar 
doğrultusunda incelenmiştir. Kodlama ve Tematik Analiz: Çalışmada, 
veri analizi için Python programlama dili kullanılmıştır. Doğrudan 
kodlama yöntemi ile belgeseldeki ifadeler toplumsal bellek, bireysel 
bellek, gelenek, kültürel aktarım ve gastronomi temaları doğrultusunda 
kategorize edilmiştir. Python’un metin işleme kütüphaneleri ve kelime 
frekans analiz araçları kullanılarak metin içerisindeki “Toplumsal Bellek 
ve Kültürel Aktarım”, “Gastronomi ve Kimlik”, “Bireysel ve Kolektif 
Hafıza Etkileşimi”, “Deniz Kültürü ve Sürdürülebilirlik” temaları 
belirlenmiştir. Kelime Frekansı ve Anahtar Kelime Analizi: Metinlerde 
geçen sık kullanılan kelimeler (örneğin, "bellek", "lakerda", "kültür", 
"gelenek") kelime bulutu ve kelime frekansı teknikleriyle 
görselleştirilmiştir. Belgeselde sıkça tekrarlanan ifadeler, toplumsal 
bellek bağlamında anlamlandırılarak analiz edilmiştir. 

Bağlamsal Çözümleme: Çalışma sürecinde, belgeseldeki ifadeler 
bağlam içerisinde değerlendirilmiş, bireysel ve toplumsal bellek 
arasındaki etkileşim detaylı bir şekilde ele alınmıştır. 

Kelime Bulutu Modellemesi 

Çalışmada “Buzda Değil Tuzda Balık” belgesel metinlerinden elde 
edilen veriler ışığında belgeselde yapılan röportajlarda en çok vurgu 
yapılan sözcüklerin neler olduğu araştırılmıştır. Sinoplular hangi 
kelimelerle görüş ve düşüncelerini ifade etmişlerdir sorusuna yanıt 
aranmıştır. Bu bağlamda, Buzda Değil Tuzda Balık belgeselinin “3005. 
Lakerda Festivali” bölümü analiz edildiğinde Şekil 1 ve Şekil 2 olarak 
adlandırılan kelime bulutları ortaya çıkmıştır. Kelime bulutu Python 
programının sunduğu görsel veri analizi sonuçlarından biridir.  Verileri 
analiz ederek, belgesel konuşmalarında en çok vurgu yapılan sözcükleri 
seçmekte ve görsel olarak çeşitli renklerle ve önem sırasına eş 
oluşturduğu yazı font büyüklükleriyle sunmaktadır. Kelime bulutunun 



Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2150 

 

ortasında yer alan kelime frekansı en yüksek olan kelimedir.  Tablo 2’de 
ise belgesel metninde geçen kelimelerin frekans tablosu düzenlenmiştir. 

 

Tablo 2: Buzda Değil Tuzda Balık Belgeseli, Kelime Frekansı Analizi 

Buzda Değil Tuzda Balık belgeselinde geçen kelimeler ve 
frekanslarına göre oluşturulan tabloda şunlar ön plana çıkmaktadır: 

● Kelime Frekansı Grafiği: Kelimeler sıklıklarına göre 
sıralanmıştır. Bu grafik, hangi kelimenin belgeselde daha baskın 
olduğunu net bir şekilde gösteriyor. 

● Kelime Bulutu: Kelimeler, frekanslarına bağlı olarak görsel bir 
bulut halinde sunulmuştur. Daha sık kullanılan kelimeler ("Deniz Aşkı" 
ve "Gelenek") olarak ön plana çıkmış ve daha büyük boyutlarda 
görünmektedir. 



Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2151 

 

 

Şekil 1: Tuzda Değil Buzda Balık Belgeseli, Seslendirme Metninin Kelime 
Bulutu 

Maurice Halbwachs’a göre, toplumsal bellek ve bireysel bellek 
arasında sıkı bir etkileşim bulunmaktadır. 60  Bireysel bellek, belirli 
hatıraları doğrulamak, anlamlandırmak ve kimi zaman da eksik kısımları 
tamamlamak amacıyla kolektif belleği bir referans noktası olarak 
kullanabilir. Bu durum, bireysel belleğin toplumsal çerçeveler içinde 
şekillendiğini ve bireylerin geçmiş deneyimlerini bu kolektif çerçeve 
aracılığıyla yorumladığını göstermektedir. 

 

                                                 
60  Halbwachs. a.g.e., s.46 



Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2152 

 

 

Şekil 2: Tuzda Değil Buzda Balık Belgeseli, Seslendirme Metninin Kelime 
Bulutu 

Buzda Değil Tuzda Balık belgeselinin “Lakerda Yapmayı Kimden 
Öğrendin” bölümü analiz edildiğinde ise Şekil 3 olarak adlandırılan 
kelime bulutları ortaya çıkmıştır. 

 

Şekil 3: Kimden Öğrendin Sorusuna Cevap Verilen Röportajlar Metinlerinin 
Analizi Kelime Bulutu 



Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2153 

 

Tarih ve Kültürel Kökenlerin Belgeseldeki Yansımaları 

Belgeselde sıklıkla kullanılan "Dedemden", "Annanemden", 
"Ermenilerden" ve "Rumlardan" gibi ifadeler, tuzlama balık yapımının 
derin tarihi ve kültürel bağlarını gözler önüne sermektedir. Bu kelimeler 
hem bireysel hem de toplumsal hafızada yer etmiş olan bir geleneğin 
çok katmanlı yapısını anlamak açısından önemli ipuçları sunmaktadır. 
Tuzlama balık üretim süreci, yalnızca bir gastronomi pratiği değil, aynı 
zamanda tarihsel, kültürel ve etnik bir aidiyetin göstergesidir. Ayrıca 
geleneğin yalnızca toplumsal bir değer olarak değil, aynı zamanda 
bireysel bir miras unsuru olarak yaşatıldığını belgesel ortaya 
koymaktadır. Aile içinde aktarılan bilgiler ve pratikler, bu geleneğin 
sürekliliğini sağlayan birincil unsurlar arasında yer almaktadırlar. Bu 
durum, geleneğin geçmişten günümüze bir tür "ustadan çırağa" 
ilişkisinin modern bir yansıması olarak değerlendirilebilmektedir. 

İfade edilen unsurlar, tuzlama balığın kökenlerinin yalnızca bir bölge 
ya da toplulukla sınırlı kalmadığını, aksine çok kültürlü bir tarihsel 
zemine dayandığını ortaya koyar. Ermeni ve Rum topluluklarının 
isimlerinin zikredilmesi, bu geleneğin Anadolu coğrafyasındaki tarihsel 
mirasının izlerini sürmek için önemli veriler sunmaktadır. Bu bağlamda, 
tuzlama balık yapımının, farklı kültürel gruplar arasında bilgi ve pratik 
aktarımı yoluyla yayıldığı ve her topluluğun bu geleneğe kendi kültürel 
yorumunu kattığı söylenebilmektedir. 

Ayrıca, bu kelimeler aracılığıyla, kültürel etkileşimlerin yemek 
pratikleri üzerindeki etkisi daha belirgin hale gelmektedir. Ermeni ve 
Rum topluluklarının isimlerinin metinde yer alması, bu grupların 
tuzlama balık yapımındaki tarihsel katkılarını vurgulamakla kalmaz; aynı 
zamanda gastronomik bir geleneğin sınırları aşarak nasıl 
evrenselleşebileceğini de gösterir. Bu durum, ortak bir coğrafyada 
yaşayan toplulukların, birbiriyle etkileşim içinde nasıl bir kültürel 
alışveriş gerçekleştirdiğini anlamak açısından önemli bir bağlam 
sunmaktadır. 

"Üniversiteden" ve "Youtube'dan" gibi ifadeler, bu geleneğin 
yalnızca aile içinde değil, aynı zamanda akademik ve dijital 
platformlarda da öğrenildiğini göstermektedir. Bu durum, geleneğin 
sürdürülebilirliği ve geleceğe aktarılması konusunda önemli bir bulgu 
sunmaktadır. 



Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2154 

 

Deniz Kültürü ve Sürdürülebilirlik 

Belgeselde yer alan "Denize olan aşkımdan" ifadesi, insan ve deniz 
arasındaki derin ve çok boyutlu ilişkiyi ifade etmek için anlamlı bir 
metafor olarak kullanılmaktadır. Bu ifade, yalnızca bir bireyin kişisel 
tutkusunu ve sevgisini değil, aynı zamanda denizin kültürel, ekonomik 
ve toplumsal hayatta oynadığı merkezi rolü de vurgulamaktadır. Denizle 
kurulan bu bağ, tarih boyunca farklı medeniyetler için yalnızca bir geçim 
kaynağı değil, aynı zamanda bir yaşam biçimi ve kimlik unsuru olarak 
şekillenmiştir. 

 

Şekil 4: Buzda Değil Tuzda Balık Belgeseli, Kelime Bulutu 

"Denize olan aşk" ifadesi, deniz kültürünü anlamak için bireysel 
deneyimlerin nasıl kolektif bir kimliğe evrilebileceğine işaret 
etmektedir. Sinop’ta deniz, tarih boyunca insanlık için hem ekonomik 
bir kaynak hem de kültürel bir sembol olmuştur. Balıkçılık, tuzlama 
teknikleri ve deniz ürünleri tüketimi gibi pratikler, yalnızca beslenme 
alışkanlıklarını değil, aynı zamanda toplulukların yaşam tarzlarını da 
şekillendirmiştir. Bu bağlamda, belgeseldeki ifade, bireysel bir sevginin 
ötesine geçerek, bu geleneklerin kültürel sürdürülebilirlik açısından ne 
kadar değerli olduğunu ortaya koymaktadır. 

Deniz kültürü, bireyler ve topluluklar için fiziksel olduğu kadar 
duygusal bir alan da sunar. Deniz, kimi zaman bir geçim kaynağı kimi 
zaman da bir ilham kaynağı olarak insan yaşamında yer edinmiştir. 
"Denize olan aşkımdan" ifadesi, denizle kurulan bu ilişkinin bireysel 



Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2155 

 

tutku ve hayranlık boyutunu açığa çıkarırken, aynı zamanda bu ilişkinin 
bir kültür pratiği olarak sürekliliğini de göstermektedir. Özellikle tuzda 
balık yapımı gibi geleneksel yöntemler, denizin sağladığı kaynakların 
korunması ve değerlendirilmesi konusundaki yerel bilginin nesilden 
nesile aktarılmasında önemli bir araç olma özelliği göstermektedir. 

Ayrıca, deniz kültürü, coğrafi ve çevresel bağlamda da güçlü bir bağ 
kurmayı gerektirmektedir. Denizle iç içe yaşayan bireylerin, doğal 
kaynaklara karşı geliştirdikleri duyarlılık, sürdürülebilirlik 
tartışmalarında merkezi bir öneme sahiptir. "Denize olan aşk" ifadesi, 
bu çevresel farkındalığın duygusal bir yansıması olarak 
değerlendirilebilmektedir. Bu sevgi, yalnızca denizden alınan faydanın 
değil, aynı zamanda ona duyulan saygının ve bağlılığın da bir 
göstergesidir. 

Gastronomi ve Kimlik 

Buzda Değil Tuzda Balık Belgeseli, belgesel sinemanın temel anlatım 
kiplerinden şiirsel ve performatif kipleri ustalıkla bir araya getirerek 
özgün bir sinematografik deneyim sunmaktadır. Şiirsel kipin belirgin 
unsurları olan ritmik düzenlemeler ve görsel ilişkilendirmeler, belgeselin 
estetik yapısını oluşturarak izleyiciyi görsel bir yolculuğa çıkarırken, 
performatif kipin temel özellikleri aracılığıyla izleyici ile duygusal bir bağ 
kurulmaktadır. Bu bağlamda, belgesel, hem görsel-işitsel bir şiirsellik 
hem de bireysel ve toplumsal anlam katmanlarını vurgulayan öznel bir 
anlatım sunmaktadır. 

Belgeselin metin olarak analizi yapıldığında incelendiğinde 
“Lakerda”, Karadeniz kıyılarına özgü geleneksel bir yiyecek olarak 
yüzyıllardır üretilmekte ve tüketilmekte olduğu vurgulanmaktadır. 
Balıkçılık, muhafaza teknikleri ve yemek kültürüyle ilişkili bu ürün, 
yalnızca bir yiyecek olmanın ötesinde, bir dönemin ekonomik, sosyal ve 
kültürel pratiklerini yansıttığı anlatılmaktadır.  

Belgesel metnin bağlamsal kodlarına bakıldığında, lakerdanın sadece 
bir lezzet olarak değil, aynı zamanda farklı kültürel gruplar arasında 
ortak bir bağ kuran bir öğe olma işlevi ön plana çıkarılmaktadır. Sinop’ta 
Rum, Türk ve Ermeni toplulukları arasında paylaşılan bu yiyecek, bir 
yandan her topluluğun kendi gastronomik kimliğine işaret ederken, 
diğer yandan ortak bir tarihî mirasın parçasıdır. Bu nedenle, belgeselde 



Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2156 

 

lakerda yalnızca bir tat değil, aynı zamanda bir kültürel bağlamda 
hatırlama pratiği olarak da değerlendirilmektedir. 

Bireysel ve Kolektif Hafıza Etkileşimi 

Buzda Değil Tuzda Balık belgeselinde, geleneksel tariflerin 
korunması, lakerda üretim tekniklerinin sürdürülmesi ve bu yiyecekle 
ilgili hikâyelerin anlatılması ve toplumsal belleğin canlı tutulması için 
düzenlenen Sinop Lakerda Festivali anlatılmaktadır. Festivalin ilk 
başladığı tarih olan 2015 yılında adı “ 3001. Sinop Lakerda Festivali” 
olarak belirlenmiştir. 

Böylece antik çağdan günümüze kadar lakerda, sadece bir besin 
değil, aynı zamanda toplumsal belleğin taşıyıcısı olarak belgeselde 
sembolleştirilmiştir.  

"Buzda Değil Tuzda Balık" belgeselinin metin analizi, belgeselin 
izleyicilere kişisel, kültürel ve tarihsel bir yolculuk sunduğunu 
göstermektedir. Köklerini derin bir geçmişe dayandıran belgesel, 
modern dünya ile bu gelenek arasındaki bağı etkileyici bir şekilde 
vurgulamaktadır. Bu bulgular, belgeselin yalnızca izleyicilere bilgi 
aktarmakla kalmayıp, kültürel bir mirasın önemini vurgulamak ve 
geleceğe taşımak için güçlü bir araç olduğunu ortaya koymaktadır. 

“Buzda Değil Tuzda Balık” Belgeselinin Görsel ve Anlatı Yöntemleri 
ve Yerel ve Ulusal Basında Etkileri 

Belgeselin başarısı görsel ve anlatı yöntemlerine bağlıdır. Sinop’un 
doğal güzellikleri, belgeselin atmosferini zenginleştirmektedir. 
Belgeselde yerel halkın tanıklıklarına ve anlatılarına yer verilmesi, 
toplumsal belleğin sözlü tarih yöntemiyle desteklenmesini 
sağlamaktadır. Ayrıca kullanılan mekanlar Halbwachs’ın dediği gibi 
mekânda, tarihsel bağlamlar bizi sadece bireysel değil, kolektif 
geçmişimize de bağlamaktadır. Buzda Değil Tuzda Balık belgeseli, yerel 
bir kültürel mirası konu almasına rağmen, kültürel belleğin inşasında, 
korunmasında ve aktarılmasında önemli bir örneklem sunmaktadır. 61 

Aşağıdaki grafikler, "Buzda Değil Tuzda Balık" belgeselinin 2023-2024 
yıllarındaki medya ve sosyal medya performansını göstermektedir: 

                                                 
61 Halbwachs. a.g.e., s.86. 



Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2157 

 

1. Yıllık Haber Sayıları: 2023 yılında 7 haber yapılırken, 2024 
yılında bu sayı 45'e yükselmiştir. (Google arama motoru araması ile 
veriler sağlanmıştır.) 

2. Sosyal Medya Etkileşimleri: 2022: 40.000 etkileşim / 2023: 
125.000 etkileşim /2024: 900.000 etkileşim (Socialbakers verileri 
kullanılmıştır.) 

 

Tablo 3: “Buzda Değil Tuzda Balık“ Sosyal Medya Etkileşimleri 2022-2024 
Karşılaştırması 

Instagram etkileşim verileriyle yıllara göre düzenlenmiş Socialbakers 
analiz sonuçları  

Instagram Etkileşim Verileri (2022 - 2024) 

1. Yıllık Etkileşim Özeti 

Yıl Toplam Etkileşim Etkileşim Artışı (%) 

2022 40,000 - 

2023 125,000 %212.5 

2024 900,000 %620 



Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2158 

 

 

 

Tablo 4: “Buzda Değil Tuzda Balık“ Yerel ve Ulusal Medya Haber Sayıları 
2023-2024 Karşılaştırması 

Bu analiz belgeselin yayınlandığı ve çeşitli festivallerden ödül aldığı 
2024 yılında geleneksel ve sosyal medyada etkisi ortaya koymaktadır.  

Sonuç 

"Buzda Değil Tuzda Balık" belgeseli, bireysel ve toplumsal belleğin bir 
arada ele alındığı, Sinop’un üç bin yıllık lakerda geleneğini kültürel ve 
tarihsel bağlamda işleyen önemli bir çalışma olarak öne çıkmıştır. 
Belgesel, yalnızca bir gastronomi pratiğini belgelemenin ötesine 
geçerek, bu geleneği bir toplumun kimliği, geçmişi ve geleceğiyle 
ilişkilendiren çok yönlü bir anlatı sunmaktadır. 

Lakerda geleneği, sadece Sinop’un denizle olan bağını değil, aynı 
zamanda farklı kültürel grupların bu coğrafyada yarattığı çok katmanlı 
tarihsel yapıyı da ortaya koymaktadır. Ermeni ve Rum topluluklarının 
Anadolu’daki etkilerini yansıtan bu gelenek, tarih boyunca farklı kültürel 
dokuların bir araya geldiği bir zenginlik örneği olarak değerlendirilmiştir. 
Belgeselde bu bağlam, bireysel anlatılar, kolektif deneyimler ve tarihsel 
referanslarla derinlemesine işlenmiştir. Sinop’un doğal güzellikleri, 
tarihi mekanları ve yerel halkın hikayeleri, belgeselin atmosferini ve 
duygusal derinliğini güçlendirmiştir. 



Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2159 

 

Araştırma sürecinde, belgeselde yer alan metinlerin nitel analizine 
dayanılarak tematik ve bağlamsal çözümlemeler gerçekleştirilmiştir. 
Python tabanlı metin işleme araçlarıyla kelime frekansı ve anahtar 
kelime analizleri yapılmış, belgeselde öne çıkan ifadeler "bellek", 
"gelenek", "kültür" ve "deniz" gibi temalar etrafında görselleştirilmiştir. 
Bu analizler, lakerda yapımının yalnızca bireysel bir pratik değil, aynı 
zamanda toplumsal belleğin bir taşıyıcısı olduğunu ortaya koymuştur. 

Belgeselin başarısı yalnızca içerik ve anlatı yöntemleriyle sınırlı 
kalmamış, geniş bir izleyici kitlesine ulaşarak yerel ve ulusal medya 
organlarında büyük yankı uyandırmıştır. 2023 yılında yedi olan haber 
sayısının 2024’te 45’e yükselmesi, sosyal medya etkileşimlerinin 
900.000’e ulaşması, belgeselin hem geleneksel hem de dijital 
platformlarda büyük bir etki yarattığını göstermektedir. Bu veriler, 
kültürel bir mirasın görünürlüğünü artırmak ve toplumsal belleği geniş 
bir kitleyle paylaşmak açısından belgeselin etkili bir araç olduğunu 
kanıtlamaktadır. 

Sonuç olarak, "Buzda Değil Tuzda Balık", Sinop’un denizle olan 
ilişkisini, kültürel mirasını ve toplumsal belleğini görsel-işitsel bir kayıt 
olarak gelecek nesillere aktaran bir köprü işlevi görmüştür. Belgesel, 
toplumsal belleğin korunması ve yeniden inşasında, kültürel mirasın 
sürdürülebilirliğini sağlamada ve geçmişin bugüne bağlanmasında 
önemli bir rol üstlenmiştir. Bu eser, yalnızca bir sanat ürünü değil, aynı 
zamanda bir toplumun kimliğini, tarihini ve değerlerini hatırlatma ve 
koruma çabasıdır. Lakerda geleneğini merkeze alarak, bireylerin 
geçmişle kurdukları bağları, kültürel sürdürülebilirliğin önemini ve 
toplumsal belleğin inşa sürecini çarpıcı bir şekilde gözler önüne 
sermiştir. Bu bağlamda, belgesel, modern belgesel sinemanın etkileyici 
bir örneği ve kültürel mirasın geleceğe taşınmasında güçlü bir araç 
olarak değerlendirilmektedir. 

 

 

Kaynakça 

Filmler / Belgeseller 
Özdemir, Caner. “Buzda Değil Tuzda Balık.” 2024. 



Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2160 

 

Lumière, Auguste and Louis Lumière. “Arrival of a Train at La Ciotat 
(L'Arrivée d'un train en gare de La Ciotat).” 1895. 

Moore, Michael. “Bowling for Columbine.” 2002. 
Riefenstahl, Leni. “Triumph of the Will (Triumph des Willens).” 1935. 
Vertov, Dziga. “Man with a Movie Camera.” 1929. 

 
Kitap ve Makaleler 
Acehan, Abdullah. “Yenileşme Dönemi Türk Şiirinde Bir Mekân Olarak 

Meyhane.” Uluslararası Folklor Akademi Dergisi 1, no. 3 (2018): 375–408. 
Akbulut, Ertan. “Belgesel Sinema: Kuram ve Pratik.” İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2012. 
Akurgal, Ekrem. “Sinop Kazıları.” Türk Arkeoloji Dergisi 6 (1956): 48–62. 
Assmann, Jan. "Collective Memory and Cultural Identity." New German 

Critique, no. 65 (1995): 123-135. 
Atkinson, Richard, ve R. M. Shiffrin. “Human Memory: A Proposed System 

and Its Control Processes.” New York: Academic Press, 1968. 
Aufderheide, Patricia. “Documentary Film: A Very Short Introduction.” 

London: Oxford University Press, 2007. 
Baddeley, Alan. “The Psychology of Memory.” New York: Academic Press, 

1974. 
Barnouw, John. “Documentary: A History of the Non-Fiction Film.” New 

York: Oxford University Press, 1983. 
Bergson, Henri. “Matter and Memory.” New York: Zone Books, 2007. 
Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Çev. Richard Nice. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1977. 
Boyle, Pascal, ve James V. Wertsch. “Memory in Mind and Culture.” 

Cambridge: Cambridge University Press, 2015. 
Boym, Svetlana. The Future of Nostalgia. New York: Basic Books, 2001. 
Bozis, Sula. İstanbul Lezzeti: İstanbullu Rumların Mutfak Kültürü. İstanbul: 

Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2000. 
Can, Ayşe Orhun. “Sanatın Mekânla Diyaloğu: Sinopale Bienali Üzerine.” 

Sanat ve Tasarım Dergisi 15, no. 2 (2021): 45–58. 
Caunce, Stephen. “Sözlü Tarih ve Yerel Tarihçi.” İstanbul: Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, 2001. 
Clarke, David. The Cinematic City. London: Routledge, 2012. 
Connerton, Paul. How Societies Remember. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1989. 
Corner, John. “Documentary Studies: Dimensions of Transition and 

Continuity.” Oxford University Press, 2014. 
Creswell, John W. “Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed 

Methods Approaches.” Los Angeles: SAGE Publications, 2018. 



Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2161 

 

Erdem, Yakup. “Sinop’ta Deniz ve Balık Kültürü.” Sinop Üniversitesi Kültür 
ve Turizm Sempozyumu Bildiri Kitabı, Cilt 2 (2019): 535–548. 

Erdinçli, İhsan. “16. Yüzyıldan 20. Yüzyıla Osmanlı İstanbul’unda Meyhane 
Mezeleri ve Yiyecekleri.” Türk Arkeoloji ve Etnografya Dergisi 42, no. 73 (2023): 
151–80. 

Faroghi, Suraiya. “Osmanlıda Kentler ve Kentliler.” İstanbul: Tarih Vakfı 
Yayınları, 2005. 

Gagne, Robert. “The Conditions of Learning and Theory of Instruction.” 
Florida: Holt, Rinehart and Winston, 1985. 

Halbwachs, Maurice. “On Collective Memory.” Chicago: University of 
Chicago Press, 2017. 

Hobsbawm, Eric, ve Terence Ranger. “The Invention of Tradition.” 
Cambridge: Cambridge University Press, 2000. 

Karay, Refik Halid. “Memleket Hikayeleri.” İstanbul: İnkılap Kitapevi, 2015. 
Morgül, Tan. “‘Lakerda’nın Kökenine Dair.” Mizanplas, 1 Eylül 2020. 
Nelson, T. O. “Ebbinghaus's Contribution to the Measurement of Retention: 

Savings during Relearning.” Journal of Experimental Psychology: Learning, 
Memory, and Cognition (1985): 470-495. 

Nichols, Bill. “Introduction to Documentary.” Bloomington: Indiana 
University Press, 2001. 

Nora, Pierre. "Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire." 
Representations, no. 26 (1989): 7–18. 

Özçınar, Meral. “Belgesel Sinemanın Ontolojik Kökeni ve Yarattığı Gerçeklik 
İmgesi Üzerine Bir Tartışma.” Belgesel Sinemacılar Birliği Yayını, İstanbul, 2011. 

Renov, Michael. “The Subject of the Documentary.” Minneapolis: University 
of Minnesota Press, 2004. 

Sancar, Mithat. “Geçmişle Hesaplaşma: Unutma Kültüründen Hatırlama 
Kültürüne.” İstanbul: İletişim Yayınları, 2008. 

Tulving, Endel. “Epizodik ve Semantik Bellek içinde Belleğin Organizasyonu.” 
Academic Press, New York, 1972. 

Uçar, Halil, ve Yavuz Aytuğ. “Sinop'un Antik Dönem Ekonomik Faaliyetleri 
Üzerine Bir İnceleme.” Anadolu Araştırmaları Dergisi S.10 (2019): 48–64. 

Wacquant, Loic. “Habitus.” In International Encyclopedia of Economic 
Sociology, edited by Jens Beckert and Milan Zafirovski, 315–319. London: 
Routledge, 2005. 

Winston, Brian. “Claiming the Real: The Documentary Film Revisited.” 
London: BFI Publishing, 1995. 

 
İnternet Kaynakları 
Bağış, Levon. “Lakerda Hasreti.” Agos, 30 Ekim 2020. 

https://www.agos.com.tr/tr/yazi/24658/lakerda-hasreti. 



Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2162 

 

BBC. "The History of Documentary Filmmaking." BBC Documentary Archive, 
last modified March 15, 2023. https://www.bbc.co.uk/history/documentary. 

Google Trends. "Search Volume for 'Buzda Değil Tuzda Balık' in 2023-2024." 
Accessed January 3, 2025. https://trends.google.com. 

Netflix. The Evolution of Documentary Filmmaking. Accessed December 20, 
2024. https://www.netflix.com/documentary-history. 

Life Haber Ajansı. “Sinop’tan Balıkla Tuzun Dansı: 3000 Yıllık Lezzet Masalı.” 
1 Temmuz 2024. https://lifehaber.com/sinop-lakerda-3000-yillik-lezzet 

“Kamerarkası - Caner Özdemir.” Erişim tarihi: 10 Ekim 2025. 
https://www.kameraarkasi.org/yonetmenler/canerozdemir.html. 

Nişanyan, Sevan. “Lakerda.” Nişanyan Sözlük, 2002–. Erişim tarihi: 6 Mayıs 
2025. https://nisanyansozluk.com/?k=lakerda 

Sinop Ticaret ve Sanayi Odası. Basın toplantısı bildirimi. Erişim tarihi: 6 
Mayıs 2025. https://sinoptso.org.tr 

Socialbakers. "Instagram Engagement Trends 2022-2024." Accessed 
January 5, 2025. https://www.socialbakers.com/insights. 

Türkiye Patent Kurumu. Coğrafi İşaretler Portalı. Erişim tarihi: 6 Mayıs 2025. 
https://www.turkpatent.gov.tr 

UNESCO. “What is Intangible Cultural Heritage?” Erişim tarihi: 6 Mayıs 
2025. https://ich.unesco.org/en/what-is-intangible-heritage-00003. 

  

https://trends.google.com/
https://www.netflix.com/documentary-history
https://lifehaber.com/sinop-lakerda-3000-yillik-lezzet
https://www.kameraarkasi.org/yonetmenler/canerozdemir.html
https://nisanyansozluk.com/?k=lakerda
https://sinoptso.org.tr/


Buzda Değil Tuzda Balık: Toplumsal Bellek Ve Kültürel Mirasın Belgesel Yolculuğu     2163 

 

Extended Abstract 

This article explores the concept of memory—both individual and 
collective—and its significance in documentary cinema, focusing on the 3,000-
year-old tradition of lakerda (salt-cured fish) in Sinop, a city with rich maritime 
heritage. Deeply influenced by Armenian and Greek cultures, lakerda 
transcends its culinary origins to become a vital element of social memory and 
cultural identity. Although Armenian and Greek communities no longer reside 
in Sinop, their contributions endure. 

The 2024 documentary "Fish in not on Ice, but in Salt" by Caner Özdemir 
examines this tradition through the lens of social memory and cultural 
continuity. Showcased at national film festivals and the Sinop Lakerda Festival, 
the documentary goes beyond gastronomy to highlight the broader cultural 
and historical narratives of a community. 

Themes and Cultural Importance 

The documentary connects individual and collective memories, using 
lakerda as a symbol of identity and tradition. Analysis of the documentary, 
including thematic coding and word frequency using Python-based tools, 
identified key themes such as memory, culture, and sustainability. These 
reflect the role of lakerda in preserving Sinop’s maritime heritage and its 
resilience amidst historical disruptions. 

Historically, lakerda played a central role in Sinop’s economy and culture, 
enriched by cross-cultural exchanges. Despite challenges like forced 
migrations, this tradition endures, symbolizing the strength of cultural 
memory. 

Documentaries as Memory Preservers 

Documentaries serve as audiovisual archives, preserving collective 
memories for future generations. By connecting the past with the present, they 
critique and safeguard traditions. The evolution of documentary filmmaking, 
from the Lumière brothers to modern storytellers like Michael Moore, 
underscores this role. 

Key Insights 

The documentary captures how lakerda traditions are passed through 
families and communities, with phrases like “from my grandfather” or “from 
the Armenians” highlighting its multicultural roots. It also shows how modern 
tools, such as digital platforms, help adapt and sustain these traditions. 

Conclusion 



Tuna Kuzucan – Mehmet Toplu                                                                                                   2164 

 

"Fish in not on Ice, but in Salt" demonstrates how traditions like lakerda link 
the past to the present. It preserves cultural memory and emphasizes the 
importance of sustainability. As both art and cultural artifact, the film bridges 
generations, celebrating the resilience of heritage in a changing world. 


