
 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN 2149-2344 

 
İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi 11/2 (Temmuz 2025) 610-659 | Araştırma Makalesi 

Tasavvuf Tarihinde Reform İddialarına Bir Cevap: Ahmed et-
Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-

Sufizm Eleştirisi 

Abdurrahman MIHÇIOĞLU | orcid.org/ 0000-0003-1010-157X | abdurrahman@fsm.edu.tr 

Arş. Gör. Dr., Fatih Sultan Mehmet Vakıf Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi, İstanbul, Türkiye 

https://ror.org/04mma4681 

 

Öz 

Bu çalışmada, Ticâniyye tarikatının müessisi kabul edilen Ahmed et-Ticânî’nin, tasavvuf 
tarihinde XVIII. asırda gerçekleştiği iddia edilen reformun bir parçası olup olmadığı 
incelenecektir. XX. Asrın önde gelen oryantalistlerinden Fazlur Rahman, XVIII. asırdan 
itibaren tasavvuf tarihinde bir kırılma yaşandığını ve daha önce heteredoks bir manzara 
arz eden tasavvuf ve tarikatların bilahare sünni bir renge büründüğünü iddia etmiş ve bu 
yeni tavrı neo-sufizm olarak adlandırmıştır. Onu takip eden oryantalistler, Ahmed b. İdris 
(ö. 1253/1837) ile Muhammed b. Ali es-Senûsî’nin (ö. 1276/1859) bu reforma öncülük 
ettiğini öne sürmüş ve bunların yanına Ahmed et-Ticânî’yi de eklemişlerdir. Bu iddialara 
mukabil bu makalede neo-sufizm ile irtibatlı olduğu öne sürülen et-Tarîkatü’l-
Muhammediye ıstılahının tasavvuf tarihindeki izi sürülmekte, bilahare bu kavram 
kapsamında mütalaa edilen ve muasır tasavvuf tarihi araştırmacılarından Mark Sedwick’in 
zikri geçen reform iddiasına dayanak olarak kullandığı yakaza, hatmü’l-velâye ve ictihad 
kavramlarının gerek genel manada tasavvuf tarihinde ve gerekse Ticânî’nin tevarüs ettiği 
ilmi gelenekteki mevkii tespit edilmektedir. Neo-sufizm ıstılahı etrafında öne sürülen 
reform iddialarının Ahmed et-Ticânî’nin fikriyatı özelinde karşılık bulmadığı da 
ispatlanmıştır. Ayrıca bu kavramların genelde tasavvuf tarihi özelde Mağrib tasavvuf 
tarihindeki karşılıklarına temas edilmiş, Kur’an ve sünnet merkezli tasavvuf anlayışının 
Fazlur Rahmân ve kısmen onu takip eden araştırmacıların iddiasının aksine Mağrib 
tasavvuf tarihindeki merkezi konumuna değinilmiştir. Ahmed b. İdrîs ile Muhammed b. Ali 
es-Senûsî’nin fikriyatına ise Ticânî ile irtibatlı oldukları noktalarda yer verilmiştir. 
Çalışmanın mihverini Ticânî’nin düşüncesi teşkil ettiği için bu iki tarikat müessisinin 
fikriyatı derinlemesine tahlil edilmemiştir. 
 



Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi •611 
 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Ahmed et-Ticânî, Tarîkat-ı Muhammediyye, Neo-Sufizm, 
Yakaza, İctihad, Hatmü’l-velâye, Ahmed b. İdrîs, Muhammed b. Ali es-Senûsî. 

Atıf Bilgisi 

Mıhçıoğlu, Abdurrahman. “Tasavvuf Tarihinde Reform İddialarına Bir Cevap: Ahmed Et-Ticânî’nin 
Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi”. İhya Uluslararası İslam 
Araştırmaları Dergisi 11/2 (Temmuz 2025), 610-659. DOI: 10.69576/ihya.1630783 
  
 

Geliş Tarihi 01 Şubat 2025 
Kabul Tarihi 23 Mart 2025 
Yayım Tarihi 20 Temmuz 2025  
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Etik Beyan Bu makale Ahmed Ticani Hayatı, Eserleri, Görüşleri başlıklı doktora tezinden 

üretilmiştir. Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere 
uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. 

Etik Bildirim ihyajournal@gmail.com 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve 

çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altında yayımlanmaktadır. Yazıların 
içeriğinden yazarlar sorumludur.  
Bu dergide yer alan yazılarda ifade edilen görüş ve değerlendirmeler, 
yazarlarının kişisel fikirlerini yansıtır; derginin kurumsal görüşü olarak 
kabul edilemez. Makale içeriklerinin bilimsel ve hukuki sorumluluğu 
tümüyle yazarlara aittir; dergi editörleri ve yayın kurulu bu konuda 
herhangi bir sorumluluk üstlenmez. 

 
 

 



İhya International Journal of Islamic Studies 11/2 (July 2025) 610-659 | Research Article 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN 2149-2344 

A Response to the Reform Claims in the İstoru of Sufism: A 
Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought 

of the Tariqa al-Muhammadiyyah 

Abdurrahman MIHÇIOĞLU | orcid.org/ 0000-0003-1010-157X | abdurrahman@fsm.edu.tr 

Research Assistant Dr., Faculty of Islamic Sciences, Fatih Sultan Mehmet Vakif University, 
Istanbul, Türkiye 

https://ror.org/04mma4681 

 

Abstract 

This study will examine whether Ahmad al-Tijani, who is considered the founder of the 
Tijaniyya order, was a part of the reform that is claimed to have taken place in the history of 
Sufism in the XVIIIth century. Fazlur Rahman, one of the leading orientalists of the XXth 
century, claimed that there was a rupture in the history of Sufism starting from the XVIIIth 
century and that Sufism and its orders, which had previously presented a heterodox view, 
later took on a more Sunni color, and according to him, he called this new attitude neo-Sufism. 
Orientalists who followed him claimed that Ahmad ibn Idris (d. 1253/1837) and Muhammad 
ibn Ali al-Sanusi (d. 1276/1859) pioneered this reform and added Ahmed al-Tijani’s name to 
theirs. In response to these claims, the concept of al-Tariqa al-Muhammadiyya, which has 
been put forward in connection with the concept of neo-Sufism, has been traced in the history 
of Sufism, and the place of the concepts of yaqaza, khatm al-walaya and ijtihad, which have 
been considered in connection with this concept and which Mark Sedwick, one of the 
contemporary researchers of the history of Sufism, used as a basis for the aforementioned 
reform claim, has been determined both in the general history of Sufism and in the scientific 
tradition that al-Tijani inherited. It has also been proven that the reform claims put forward 
around the concept of neo-Sufism do not find a response in the specific thought of Ahmad al-
Tijani. In addition, the equivalents of these concepts in the history of Sufism in general and 
in the history of Maghreb Sufism have been touched upon, and the central position of the 
Quran and Sunnah-centered Sufism in the history of Maghreb Sufism, contrary to the claims 
of Fazlur Rahman and some of his successors, has been mentioned. The ideas of Ahmad ibn 
Idris and Muhammad ibn Ali al-Sanusi have been included in terms of their connections with 
al-Tijani. Since the focus of the study is al-Tijani’s thought, the ideas of these two founders of 
the order have not been analyzed in depth. 
 



Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi •613 
 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

Keywords: Sufism, Ahmad al-Tijani, al-Tariqa al-Muhammadiyya, Neo-sufism, Yaqaza, 
Ijtihad, Khatm al-walaya, Ahmad ibn Idris, Muhammad ibn Ali al-Sanusi. 

Citation 

Mıhçıoğlu, Abdurrahman. “A Response to the Reform Claims in the History of Sufism: A 
Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-
Muhammadiyyah”. İhya International Journal of Islamic Studies 11/2 (July 2025), 610-659. DOI: 
10.69576/ihya.1630783 
 

Date of Submission 01 February 2025 
Date of Acceptance 23 March 2025 
Date of Publication 20 July 2025 

Peer-Review Double anonymized - Two External 
Ethical Statement This article is derived from the doctoral dissertation titled “The Life, Works, 

and Views of Ahmad Tijani.” It is declared that scientific and ethical principles 
have been followed while carrying out and writing this study and that all 
the sources used have been properly cited. 

Plagiarism Checks Yes - Turnitin 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 

Complaints ihyajournal@gmail.com 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in 

support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work 

licensed under the CC BY-NC 4.0. 
The views and opinions expressed in the articles published in this journal 
are solely those of the authors and do not reflect the official position of the 
journal. The authors bear full scientific and legal responsibility for the 
content of their articles; the editors and the editorial board assume no 
responsibility in this regard. 

 
 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


614 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

Extended Abstract 

The term neo-Sufism, which has come to the fore in history of Sufism studies since the second 
half of the XXth century, was conceptualized by Fazlur Rahman. He claims that the dominant 
element in the history of Sufism until the colonial period (around end of the XVIIth century), in 
his words, the “modernization” period, was the heterodox understanding of religion, and he 
describes this as “popular Sufism.” He describes the Idrisiyya orders and their sub-branches, 
which were institutionalized in the XVIIIth century and are attributed to Ahmad ibn Idris (d. 
1253/1837) and the Sanusiyya orders and their sub-branches, which are attributed to 
Muhammad ibn Ali al-Sanusi (d. 1276/1859), as renewal/reform movements, and he calls these 
movements neo-Sufism. Probably based on the idea that this understanding of Fazlur Rahman 
also encompassed the Tijaniyya, orientalists such as Bernd Radtke and Rex Séan O’Fahey, who 
partially analyzed this understanding in a critical manner, and some other studies also pointed 
to Ahmed al-Tijani (d. 1230/1815) and Ahmed ibn Idris as the two founding figures of neo-Sufism, 
evaluated the Tijaniyya within this scope, and referred to the Tijaniyya as a “reformist order” 
and a part of the “neo-Sufi” movement. According to these people, hadith studies came to the 
forefront in the individuals and groups in question, and the emphasis on adherence to sharia 
became much more intense than before. Mark Sedwick, one of the contemporary history of 
Sufism researchers in the West, claims that the concept that is found in common in Tijaniyya, 
Idrisiyya and Sanusiyya is the concept of al-Tariqa al-Muhammadiyya, which points to a 
significant transformation and change in terms of its content, in other words, reform/renewal. 
He claims that under this concept, the concepts of yaqaza, khatm al-walaya and ijtihad are also 
present together in the founders of Tijaniyya, Idrisiyya and Sanusiyya. Consequently, both the 
claims of Fazlur Rahman and the claims put forward in the works that partially criticize him 
have not been fully evaluated and subjected to a fundamental analysis and criticism, especially 
within the framework of the ideas of Ahmed al-Tijani, who is accepted as the founder of the 
Tijaniyya order. In addition, it has not been discussed whether he transformed what was there 
or whether he transformed it or whether, if a transformation is to be mentioned, this 
transformation can be called reform, and the claims put forward in the name of reform have not 
been substantiated specifically for al-Tijani. In this study, firstly, the trace of the concept of al-
Tariqa al-Muhammadiyya, which is directly related to neo-Sufism, has been traced in the history 
of Sufism, then the place of the concepts of yaqaza (vigilance), khatm al-walaya and ijtihad, 
which are considered to be related to this concept and which Sedwick uses as the basis for his 
claim of reform, has been determined both in the general history of Sufism and in the scientific 
tradition that Tijani inherited. It has been proved that the claims of reform put forward around 
the concept of neo-Sufism do not find a response specifically in Ahmed al-Tijani’s thought. In 
addition, while addressing the equivalents of these concepts in the history of Sufism in general 
and in the history of Maghreb Sufism in particular, the central position of the Quran and Sunnah-
centered Sufism in the history of Maghreb Sufism, contrary to the claims of Fazlur Rahman and 
other researchers who partially followed him, has been mentioned where appropriate. The ideas 
of Ahmad ibn Idris and Muhammad ibn Ali al-Sanusi have been included at the points where 
they are related to Tijani. Since the axis of the study is al-Tijani’s thought, the ideas of these two 
founders of the orders have not been analyzed in depth. As a result, al-Tijani is neither among 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 615 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

the pioneers of the “reform” of Sufism in the Maghreb in the XVIIIth century, as claimed by the 
supporters or critics of the idea of neo-Sufism, nor is he completely or largely in line with Ibn 
Idris and al-Sanusi. In addition, the issue of ijtihad did not occupy a central position in his 
thought in the al-tariqa al-Muhammadiyyah, unlike Ibn Idris and al-Sanusi. It is understood that 
he differed from these two names especially in the issue of ijtihad and taqlid, that despite his 
claims such as qutbiyah and khatm al-walaya, he used a more cautious language, adopted a more 
cautious and moderate attitude, and especially adopted the line of revival of Abd al-Wahhab al-
Sha’rani (d. 973/1565). In a sense, he acted in accordance with the revival and renewal in the 
tradition he inherited. In this tradition, the mujaddid is a scholar who is knowledgeable about 
the essence of the sharia, who has a sincere knowledge and whose duty is to return the 
theoretical and practical aspects of the religion to their original state, and to replace the 
innovations in faith and more importantly in practice with the sunnah. In this respect, renewal 
is not a reform in religion, but the elimination of the corruptions in the theoretical and practical 
dimensions of religion and the restoration (ihya) of religious life to its authentic state, and this 
is largely what is observed in al-Tijani’s thought. 

  



616 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

Giriş 

XX. asrın ikinci yarısından itibaren tasavvuf tarihi araştırmalarında öne çıkan neo-
sufizm tabiri, Fazlur Rahman tarafından kavramsallaştırılmıştır. O, sömürgecilik dönemine 
(XVII. asrın sonu), kendi tabiriyle “modernleşme” dönemine kadar tasavvuf tarihinde 
hâkim unsurun heteredoks din anlayışı olduğunu iddia etmekte ve bunu “popüler sufizm” 
olarak nitelemektedir. XVIII. asırda müesseseleşen, Ahmed b. İdrîs’e (ö. 1253/1837) nispet 
edilen İdrîsiyye ve Muhammed b. Ali es-Senûsî’ye (ö. 1276/1859) nispet edilen Senûsiyye 
tarikatları ile bunların alt kollarını ise tecdid/reform hareketleri olarak nitelemekte ve bu 
hareketlere neo-sufizm adını vermektedir.1 Fazlur Rahman’ın bu anlayışının Ticâniyye’yi 
de kuşattığı düşüncesinden hareketle olsa gerek, bu anlayışı kısmen eleştirel tarzda tahlil 
eden Bernd Radtke ve Rex Séan O’Fahey gibi müsteşrikler ile başka bazı çalışmalar da, neo-
sufizmin iki kurucu şahsiyeti olarak Ahmed et-Ticânî (ö. 1230/1815) ile Ahmed b. İdrîs’i işa-
ret etmekte, Ticâniyye’yi de bu kapsamda değerlendirmekte ve Ticânîyye “reformist bir ta-
rikat” ve “neo-sufi” akımın bir parçası olarak anmaktadır. Bu zevata göre bahse konu şahıs 
ve zümrelerde hadis araştırmaları ön plana çıkmış, şeriata bağlılık vurgusu öncesine göre 
çok daha yoğun bir şekilde gözlemlenir olmuştur.2 

Muasır tasavvuf araştırmacılarından Mark Sedwick, Ticâniyye, İdrîsiyye ve 
Senûsiyye’de müşterek olarak bulunan ıstılahın, muhteva itibariyle mühim bir dönüşüm ve 
değişime, bir diğer ifadeyle reforma/tecdide işaret eden “et-Tarîkatü’l-Muhammediyye” 
olduğunu iddia eder. O, bu ıstılahın altında da yakaza, hatmü’l-velâye ve ictihâd kavramla-
rının Ticâniyye, İdrîsiyye ve Senûsiyye müessislerinde birlikte mevcud olduğunu öne 
sürer.3 Bununla birlikte gerek Fazlur Rahman’ın iddiaları ve gerekse onu kısmen eleştiren 
çalışmalarda öne sürülen iddialar, özellikle Ticâniyye tarikatının müessisi kabul edilen Ah-
med et-Ticânî’nin fikirleri çerçevesinde enikonu değerlendirilip esaslı bir tahlil ve tenkide 
tabi tutulmamıştır.4 Ayrıca onun var olan neyi dönüştürdüğü veya dönüştürüp 
dönüştürmediği ya da bir dönüşümden bahsedilecekse bu dönüşümün reform olarak 

 
1 Bk. Fazlur Rahman, Islam (Chicago-London: University of Chicago Press, 2002), 206-211. 
2 Bk. Bernd Radtke, “Ijtihad and Neo-Sûfîsm”, Asiatische Studien: Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft, 

48/ 3 (1994), 913; John Obert Voll, “Muhammed Hayyât es-Sindî ve Muhammed b. Abdülvehhâb: 18. Yüzyıl 
Medine’sinde Bir Entelektüel Grubun Tahlili”, çev. Mustafa Demiray, Batı Gözüyle Tecdid; İslâm Dünyasında 
Tecdid Hareketleri 1700-1850, ed. Nail Okuyucu (İstanbul: Klasik Yayınları, 2014), 71-72; Eyyüp Said Kaya, 
“Batılı Gözüyle Modernleşme Arifesinde Tecdid”, Batı Gözüyle Tecdid; İslâm Dünyasında Tecdid Hareketleri 
1700-1850, ed. Nail Okuyucu (İstanbul: Klasik Yayınları, 2014), 18; Özköse, Afrika Tasavvuf Araştırmaları, 54-
55; Huriye Martı, et-Tarîkatü’l-Muhammediyye: Muhteva Analizi, Kaynakları, Kaynaklık Değeri (İstanbul: Rağbet 
Yayınları, 2012), 15; John O. Voll, “Hadith Scholars and Tariqas: An Ulama Group in the 18th Century 
Haramayn and Their Impact in the Islamic World”, Journal of Asian and African Studies, 15/3-4 (1980), 264-
273; Kadir Özköse, Afrika Tasavvuf Araştırmaları (Trabzon: Kalem Yayınevi, 2019), 55-56.  

3 Bk. Mark J. R. Sedwick, Saint and Sons: The Making and Remaking Rashidi Ahmadi Sufi Order, 1799-2000 (Leiden: 
Brill, 2005), 27-28. 

4 XVIII. yüzyılda zuhur ettiği öne sürülen reform iddiaları ile alakalı literatür bir ölçüde Türkçe’ye tercüme 
edilmiş olsa da (bk. Nail Okuyucu (ed.), Batı Gözüyle Tecdid; İslâm Dünyasında Tecdid Hareketleri 1700-1850 
(İstanbul: Klasik Yayınları, 2014), bu iddialar bazı istisnalar haricinde dikkatlice tenkit edilmemiştir. 
Bunlardan biri için bk. Kaya, “Batılı Gözüyle Modernleşme Arifesinde Tecdid”, 13-35. 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 617 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

adlandırılıp adlandırılamayacağı tartışılmamış, reform namına öne sürülen iddiaların altı 
Ticânî özelinde doldurulamamıştır. 

Bu çalışmada, evvela neo-sufizm ile doğrudan irtibatlı olarak öne sürülen et-Tarîkatü’l-
Muhammediye (bundan sonra Türkçe literatürde tedavülde olan Tarîkât-ı Muhammediyye 
terkibi kullanılacaktır) ıstılahının tasavvuf tarihindeki izi sürülecektir. Bilahare bu kavram 
ile irtibatlı olarak mütalaa edilen ve Sedwick’in reform iddiasına dayanak olarak kullandığı 
yakaza, hatmü’l-velâye ve ictihad kavramlarının gerek genel manada tasavvuf tarihinde ve 
gerekse Ticânî’nin tevarüs ettiği ilmi gelenekteki mevkii tespit edilecek, neo-sufizm ıstılahı 
etrafında öne sürülen reform iddialarının Ahmed et-Ticânî’nin fikriyatı özelinde karşılık 
bulmadığı ispatlanacaktır. Ayrıca bu kavramların genelde tasavvuf tarihi özelde Mağrib 
tasavvuf tarihindeki karşılıklarına temas edilirken Kur’an ve sünnet merkezli tasavvuf 
anlayışının Fazlur Rahmân ve kısmen onu takip eden diğer araştırmacıların iddiasının 
aksine Mağrib tasavvuf tarihindeki merkezi konumuna yeri geldikçe değinilecektir. Ahmed 
b. İdrîs ile Muhammed b. Ali es-Senûsî’nin fikriyatına ise Ticânî ile irtibatlı oldukları nok-
talarda yer verilecektir.  

1. Tarîkat-ı Muhammediyye 

Tarîkat-ı Muhammediyye ıstılahının bir tarikatı mı, bir hareketi mi yoksa yalnızca bir 
düşünceyi mi ifade ettiği, mevcut literatüre bakıldığında üzerinde mutabakata varılamamış 
bir konudur. Bu sebeple, bu ıstılahın tarihsel süreçte farklı coğrafyalarda, muhtelif ulema 
ve meşâyih tarafından nasıl yorumlandığı; kavrama yüklenen anlamların ortak ve farklı 
yönlerinin tespiti gerekmektedir. Özellikle Ahmed et-Ticânî ve takipçilerinin bu kavrama 
yüklediği anlamın, içinde bulundukları coğrafya ve kişilerdeki yansımalarıyla ne ölçüde 
örtüştüğü ya da farklılaştığı da incelenmelidir. 

1.1. VIII/XIV-XIII/XVIII. Yüzyıla kadar Tarîkat-ı Muhammediyye 

Bu ıstılahı ilk kez kullanan kişi, ilkin Rifâiyye ve Şâzeliyye tarikatlarına mensupken daha 
sonra İbn Teymiyye’nin çevresine katılan İmâdüddîn Ahmed el-Vâsıtî’dir (ö. 711/1311). 
Vâsıtî, Hz. Peygamber’in bâtınından ibaret olan sünnetine sarılmayı Tarîkat-ı Muham-
mediyye olarak tanımlamış ve Allah’a yakınlaşmanın tek yolunun bir mürşidin ruhani-
yetinden değil, doğrudan Hz. Peygamber’in ruhaniyetinden faydalanmak olduğunu ifade 
etmiştir. Ona göre, sâlik Hz. Peygamber’i mürşid kabul edip hem zâhirî hem de bâtınî olarak 
yalnızca onun sünnetine tabi olmalıdır. Vâsıtî, bu görüşleriyle, Gazzâlî’nin (ö. 505/1111) 
sûfîlerin İslam toplumunda en üstün konumda olduğu yönündeki kanaatini eleştiren hocası 
İbn Teymiyye’nin “Gazzâlî, ârifler arasındaki ehl-i sünnet ve hadisi fark edemedi; hâlbuki 
en saf ve temiz Muhammedî yol (et-Tarîkatü’l-Muhammediyye) bu yoldur” şeklindeki 
yaklaşımını savunmuş olmalıdır. Yani o da hocası gibi Tarîkat-ı Muhammediyye’yi ehl-i 
hadisin esas kabul ettiği menhecden ibaret görür.5 İbn Teymiyye bu terkibi ıstılâhî manada 

 
5 İbn Teymiyye’nin yanı sıra talebelerinden bir diğeri İbn Kayyim el-Cevziyye de büyük ihtimalle zikri geçen 

ıstılaha aynı anlamı yüklemiş ve eserinin başlığını er-Risâletü’l-Halebiyye fi’t-tarîkati’l-Muhammediyye olarak 



618 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

kullanmasa da Vâsıtî tarafından bu terkip bir ıstılah haline getirilmiştir.6 Ancak Vâsıtî, bu 
düşünceyi somut bir tarikat ya da hareket haline dönüştürmek için bir tekke ya da zaviye 
kurmamış veya böyle bir girişimde bulunmamıştır.7 

Vâsıtî’den yaklaşık iki yüzyıl sonra, Kuzeybatı Afrika’da doğup yetişen ve sonrasında 
Şam’a yerleşen âlim ve sûfîlerden Ali b. Meymûn el-Ğumârî (ö. 917/1511), bu ıstılahı tekrar 
kullanmıştır. Kendisine Meymûniyye adında bir tarikat nispet edilen Ğumârî, daha çok 
Gazzâlî’nin düşüncelerinden etkilenen bir âlimdir. Mağrib ulemasına hitaben yazdığı bir ri-
salede, bu telifi “ilm-i ledün sırlarıyla sülûk edilecek et-Tarîkatü’l-Muhammediyye’nin 
esaslarını açıklama amacıyla” kaleme aldığını belirtmiştir. Yedi bölümden ibaret risalede 
ilmi hem zâhirî hem de bâtınî boyutlarıyla ele almış ve bu iki boyut arasında özde bir fark 
olmadığını, farkın sadece tecellilerde görüldüğünü ifade etmiş, bu meyanda fakih ıstılahı 
ile sûfî manasındaki fakîre aynı manayı yüklemiştir.8 Ğumârî’nin bu kavramla kastettiği 
hem zâhir hem de bâtın yönleriyle Kitap ve sünnete uygun bir yol ve yöntemdir. Ayrıca, bu 
risaleyi kaleme alma sebebini izahtan hemen sonra icazet silsilesine yer vererek Ebû Med-
yen (ö. 594/1197) ve Gazzâlî’ye kadar uzanan bir silsile ile onlarla olan bağına işaret etmesi, 
bu anlayışını güçlendirme çabası olarak değerlendirilebilir. Ğumârî, Tunus’ta özellikle 
Kayrevan Ulu Camii’nde tanıştığı Tarîkat-ı Muhammediyye mensuplarının sünnete sıkı 
bağlılıklarından bahseder.9 Belki de bu zümrenin sünnet-i seniyye hususundaki hassasiyeti, 
onu bu zümreyi “et-Tarîkatü’l-Muhammediyye” ehli olarak adlandırmaya sevk etmiş 
olmalıdır. Ğumârî’nin bu meseledeki yaklaşımı zâhiren Vâsıtî’nin tercihleri ile mütenasip 
gibi görünse de onun İbnü’l-Arabî’yi savunmak kasdıyla iki risale kaleme almış olması,10 

 
takdir etmiştir ki, bu eserden Kâtip Çelebi haber vermektedir. Bk. Martı, et-Tarîkatü’l-Muhammediyye, 14. 

6 Bk. Arjan Post, The Journey of a Taymiyyan Sûfî: Sûfîsm Through the Eyes of ‘Imad al-Din Ahmad al-Wasiti (d. 
711/1311) (Leiden-Boston: Brill, 2020), 184-190. Irak, Hicaz ve Mısır arasında ilim tahsili için adeta mekik 
dokuyan Vâsıtî’nin vefat yeri Şam’dır ve hocası İbn Teymiyye’nin kabrinin yakınlarına defnedilmiştir. Bk. 
Post, The Journey of a Taymiyyan Sûfî, 277. 

7 Sedgwick, Saint and Sons, s. 31. 
8 Ticânî’nin de Gumârî gibi fakih ile fakîr ıstılahlarını aynı anlamda kullanması, İbn Seb‘în’in şakirdlerinden 

meşhur Endülüslü sûfi Şüşterî’de de (v. 1269) gözlemlenir. Bk. Ahmet Murat Özel, Hikayem Ne Tuhaftır: Ebu’l-
Hasan eş-Şüşterî’nin Hayatı ve Tasavvuf Anlayışı, (İstanbul: İnsan Yayınları, 2018), 178-180. Benzer tavrın 
Ğumârî’de de gözlemlenmesinden yola çıkarak, Mağrib ile Bilâdüşşam arasındaki bölgede de bu 
düşüncenin takipçilerinin olduğunu söyleyebiliriz. Benzer surette ilm-i zâhir ve ilm-i bâtına dair 
Ticânî’nin düşüncelerinin Ğumârî’nin düşüncesi ile aynı istikamette olması, Ticânî’nin tarihi tecrübenin 
süzgecinden geçen kadim bir düşünceyi takip ediyor oluşuna işarettir. Bk. Abdurrahman Mıhçıoğlu, Ahmed 
Ticânî, Hayatı Eserleri Görüşleri, (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 
2024), 228-231. 

9 Ali b. Meymûn el-Ğumârî, Risâletü’l-ihvân min ehli’l-fıkhi ve hameleti’l-Kur’an, thk. Halid Zehrî (Beyrut: Dârü’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 2002), 5-7, 12-15, 29-32, 54-56; İbrahim Harekât, es-Siyâse ve’l-müctema‘ fi’l-asri’s-Sa‘dî, 
(Dârü’l-Beydâ: Dârü’r-Reşâdi’l-Hadîse, 1987), 359. Ğumâri, Kayrevan Ulu Camii’nde ülfet ettiği bu grubun 
kimlerden oluştuğunu açıkça dile getirmez. XV. yüzyılda Tunus’ta bu tür bir hareketin vücuduna en 
azından eldeki literatür göz önüne alındığında tesadüf edemiyoruz Bu da, onları bu isimle anan kimsenin 
sadece Ğumârî olabileceğini hatra getirmektedir.  

10 Bunlar biri Tenbîhü’l-ğabiy fî tenzîhi İbnü’l-Arabî, diğeri de Tenzîhü’s-sıddîk ‘an vasfi’z-zindîk’tır. Kâtip Çelebi ve 
Zirîklî bahse konu eserlerden bahsediyorsa da bunlar günümüze ulaşamamıştır. Bk. Gumârî, Risâletü’l-
ihvân, 9, muhakkikin notu. 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 619 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

Tarîkat-ı Muhammediyye ıstılahını sadece zâhirî cephesiyle değerlendirmediğine 
hamledilebilir. 

Ğumârî ile aynı dönemde yaşayan âlîm-sûfîlerden Mağribli Abdullah el-Ğazvânî de (ö. 
935/1528-29) bu ıstılahı kullanan bir başka önemli isimdir. Cezûliyye tarikatının ikinci ku-
şak şeyhlerinden olan ve Marakeş’te yaşayan Ğazvânî, kendi yöntemini “et-Tarîkatü’l-Mu-
hammediyye”, “mezhebü’s-sünneti’l-Muhammediyye” ve “tarîkatü’s-sünneti’l-Muhamme-
diyye” gibi terkiplerle ifade etmiştir. Büyük şeyhi Muhammed b. Süleyman el-Cezûlî (ö. 
870/1465) bu terkibi sadece Hz. Peygamber’in izinden gidilen yol anlamında kullanmış, 
ancak kavramsallaştırmamıştır.11 Buna karşın Ğazvânî, büyük şeyhi gibi İbnü’l-Arabî (ö. 
638/1240) ve Abdülkerîm el-Cîlî’nin (ö. 832/1428) fikriyatından etkilendiği için olsa gerek 
bu ıstılahı Hakîkat-i Muhammediyye anlayışıyla temellendirmiştir. Ona göre, zamanın 
kutbu, yani insan-ı kâmil, bu hakikatten nasibini alır ve nebevî mirası üstlenerek 
müridlerini Tarîkat-ı Muhammediyye’ye yönlendirir. Ğazvânî, bu kavrama yüklediği an-
lamla, tasavvuf tarihinde özellikle Ekberiyye’nin kabul ettiği kutup anlayışını desteklemiş, 
ancak bu anlayışın zaman içinde dar bir bölgesel çerçeveye sıkıştırıldığını savunmuştur. 
Ona göre, kutup her dönemde yalnızca bir kişidir ve bu kişinin mânevî etkisi sadece 
bulunduğu bölgeyi değil, tüm dünyayı kapsar. Bu zat mânevî himaye altındadır, mânevî de-
recesi devrindeki alimlerden ve şeyhlerden üstün olduğu gibi âlemdeki bütün mahlûkât 
irâdî veya gayr-ı irâdî onun vesilesiyle feyze nail olur.12 Ğazvânî, bu anlayışın tekrar 
evrensel bir boyuta taşınması gerektiğini ifade etmiştir. Ğazvânî’nin bu görüşleri, tasavvuf 
tarihindeki yerleşik Ekberî anlayışlara dayansa da onun bu hususta yeni bir şey söylemediği 
öne sürülebilir. 

Mark Sedgwick, Ğazvânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye ıstılahına oldukça düşük dü-
zeyde bir tasavvufî veya bâtınî anlam atfettiğini iddia eder. Sedgwick’e göre, Ğazvânî’nin 
bu kavrama yüklediği anlam, bu yolun sâlikinin tarımla uğraşması, ağaç dikimine öneme 
vermesi, halka hizmet etmesi ve emr-i bi’l-ma‘rûf ve nehy-i ani’l-münker ile meşgul 
olmasıdır.13 Ancak, Sedgwick’in bu yorumu, Endülüs ve Afrika tasavvuf tarihine dair önemli 
çalışmalarıyla tanınan Vincent Cornell’in Ğazvânî hakkındaki detaylı incelemeleri göz 
önüne alındığında oldukça yüzeysel kalmaktadır. Dahası, Sedgwick’in Ğazvânî’ye dair 
söylediklerinin Cornell’e dayandığı dikkate alındığında, bu yorumun isabetli olmadığı 
anlaşılmaktadır. Ğazvânî’nin, Hz. Peygamber’e duyduğu derin muhabbet ve Ekberiyye 
ekolündeki hakîkat-i Muhammediyye anlayışını benimsemiş olması göz önüne alındığında, 
onun bu kavrama daha derin bir bâtınî anlam yüklediği söylenebilir. Bu bağlamda, 
Ğazvânî’nin kastettiği anlamın, Vâsıtî ve Ğumârî’de müşahede edilen zâhirî anlamdan farklı 
bir istikamette seyrettiği söylenebilir.  

Ğazvânî’den kısa bir süre sonra bir başka coğrafyada bu terkibi Birgivî Mehmed 
 

11 Bk. Arthur F. Buehler, Sûfî Heirs of the Prophet: The Indian Naqshbandiyya and the Rise of the Mediating Sûfî 
Shaykh (Columbia: University of South Carolina Press, 2008), 72. 

12 Bk. Cornell, Realm of the Saint, 213, 219-229, 249. 
13 Bk. Sedgwick, Saint and Sons, 46-47. 



620 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

Efendi’nin (ö. 981/1573), kullandığı görülür. Kaleme aldığı çalışmaya et-Tarîkatü’l-Muham-
mediyye ve’s-Sîretü’l-Ahmediyye ismini veren Birgivî’nin, bu ifade ile Ğumârî’nin kastettiği 
anlama yakın bir anlam kastettiği söylenebilir. Yani Birgivî, bu terkipte bir tarikatı, hareketi 
ya da sistemli bir düşünceyi değil; Kur’an ve sünnet ekseninde, bid‘atlerden arındırılmış, 
Hz. Peygamber’in yolunda bir yaşam tarzını tasvir etmektedir. Birgivî, eserini üç bölüme 
ayırmış, ilk bölümde Kur’an ve sünnete bağlılığın önemini, ikinci bölümde şeriatın 
gerektirdiği esasları, üçüncü bölümde ise uzak durulması gereken bid‘atları ele almıştır.14 
Bu başlıklar, eserin adındaki “sîretü’l-Muhammediyye” ifadesinin, hem Hz. Peygamber’in 
sünnetinin pratikteki yansımalarını öncelikli gördüğüne hem de sünnete aykırı unsurları 
toplum hayatından silme çabasına işaret ettiğini göstermektedir. Ayrıca, Birgivî’nin bu üç 
bölümü iman, İslâm ve ihsan makamlarıyla ilişkilendirerek düzenlediği düşünülebilir. O, ilk 
bölümde esas alınacak ve takip edilecek prensiplere, ikinci bölümde kulun fiilleriyle 
bağlantılı şeriata, üçüncü bölümde ise ihsan makamını elde ettiği zannıyla aşırılıklara kapı-
lıp bid‘ate düşenlere değinmiştir.15 Bu açıdan bakıldığında da Birgivî’nin “et-Tarîkatü’l-Mu-
hammediyye” terkibine yüklediği anlam değişmemektedir. Onun vefatını müteakip 
Anadolu’da “et-Tarîkatü’l-Muhammediyye” başlığını taşıyan birçok risale yazılsa da bu ri-
salelerin ortak özelliği, Hz. Peygamber’in sünnetini izleyen bir yönteme işaret etmeleridir.16 

Yaklaşık bir asır sonra bu ıstılah, Mağrib’de, meşhur fakih ve muhaddislerden, seyahat-
leri ile bilinen Ebû Sâlim el-Ayyâşî’nin (ö. 1090/1679) Rıhle adlı eserinde yeniden karşımıza 
çıkar. Ayyâşî, XVII. yüzyılın tanınmış âlim ve sûfîlerinden İbrâhim Kuşâşî’nin (ö. 1071/1660) 
öğrencisi olmuş ve Medine’de onun rahle-i tedrisinden geçmiştir. Ayrıca, devrindeki ulema 
arasında ilmiyle temayüz eden, Kuşâşî’nin talebesi, Nakşbendî hilafetiyle tanınan İbrahim 
el-Kûrânî’den de (ö. 1101/1690)17 istifade etmiş, onun mümtaz talebeleri arasına girmiştir.18 
Ayyâşî, Kuşâşî’nin hulefasından Ebü’l-Bekâ Hasan b. Ali el-Uceymî’nin19 (ö. 1113/1702) telif 

 
14 Bk. Muhammed b. Pîr Ali el-Birgivî, et-Tarîkatü’l-Muhammediyye ve’s-sîretü’l-Ahmediyye, thk. Muhammed 

Rahmetullâh Hâfız Muhammed Nâzım en-Nedvî (Dımeşk: Dârü’l-Kalem, 2015). 
15 Muhteva itibariyle bölümler arasında geçişler olsa da çalışmanın ana omurgası böyledir. Ayrıca bk. 

Katharina A. Ivanyi, Virtue, Piety and the Law: A Study of Birgivî Mehmed Efendi’s al-Tariqa al-Muhammadiyya 
(Leiden: Brill, 2020), 119-122. Ivanyi, şaşırtıcı bir şekilde Tarîkat-ı Muhammediyye ile Birgivî’nin 
Vasiyetnâme’si arasında telifi mümkün olmayan çelişkiler bulunduğu iddiasındadır. Bk. Ivanyi, Virtue, Piety 
and the Law, 119. Şaşırtıcıdır çünkü bir ilmihal niteliği taşıyan Vasiyetnâme ile et-Tarîkatü’l-Muhammediyye, 
adeta birbirini tamamlayan eserlerdir. Bu iki eserin karşılaştırıldığı ve Birgivî’nin düşünce dünyasının 
derinlemesine analiz edildiği bir çalışma için bk. Ali es-Sadrî el-Konevî, Keşfü’l-esrâr fî Şerh-i Risâle-i Birgivî, 
haz. Melikşah Sezen (İstanbul: Tahkik Yayınları, 2020), 18-44, Melikşah Sezen’in mukaddimesi. Bu analiz 
ışığında, Sedgwick’in Birgivî’yi mezhebin ehemmiyetini göz ardı eden ve hadisleri temel alarak mezhebin 
hükmünü dikkate almayan biri olarak tasvir etmesi de isabetli görünmemektedir. Bk. Sedgwick, Saint and 
Sons, 37-38. 

16 Bu risaleler arasında Aziz Mahmûd Hüdâyî’nin (v. 1038/1628) et-Tarîkatü’l-Muhammediyye Vesîletün ile’s-
Saâdeti’s-Sermediyye’si ile Lâ’lîzâde Abdülbâki Efendi’nin (v. 1159/1746) Risâletü’l-Murâdiyye fi’t-Tarîkati’l-
Muhammediyye’si gibi tarikat âdâbına mahsus telif edilmiş eserlerini saymak mümkündür. Bk. Martı, et-
Tarîkatü’l-Muhammediyye, 14-15. 

17 Basheer M. Nafi, “Tasawwuf and Reform in Pre-Modern Islamic Culture: In Search of Ibrahim al-Kurani”, 
Die Welt des Islams, 42/3 (2002), 312. 

18 Bk. Ömer Yılmaz, İbrahim Kûrânî Hayatı Eserleri Tasavvufî Görüşleri (İstanbul: İnsan Yayınları, 2005), 137-138. 
19 Hicaz’da meskûn Hanefi alimlerinden ve muhaddisînden olan Uceymî, XVII. yüzyılın önde gelen 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 621 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

ettiği, kırk küsûr tarikatın silsilesini içeren bir risâlenin icazetini Kûrânî’den aldığını 
belirtir. Bu icazet silsilesi, Hasan b. Ali el-Uceymî, Kuşâşî, Sâlim b. Şeyhân, Ahmed eş-
Şinnâvî ve Abdülvehhâb eş-Şa‘ranî aracılığıyla Ali el-Havvâs’a, oradan da Hz. Peygamber’e 
ulaşmaktadır.20 Bahse konu risale, Uceymî’nin kırk küsûr tarikatın usûllerini ve silsilelerini 
ele aldığı Risâletün fî Turuki’s-Sûfiyye adlı eseri olmalıdır.21 Ayyâşî, bu risalenin bir kısmını 
Rıhle’sine almıştır. Hem bu iktibaslar hem de risalenin içeriği hakkında verilen bilgiler 
arasında kırk küsûr tarikatın usûlünden bahsedildiğine dair ifadeler, risalenin Uceymî’ye 
ait olduğu kanaatini güçlendirmektedir. Kûrânî’nin bu risalenin kıraat icazetine sahip 
olması ve bu tarikat silsilesine dâhil edilmesi ve bu eseri başkalarına da icazetle ulaştırması, 
onun Tarîkat-ı Muhammediyye anlayışındaki konumunu ortaya koymaktadır ki, bu da 
dikkat çekicidir. Zira XVIII. yüzyılın ikinci yarısından itibaren bu ıstılahın düşüncelerinde 
merkezi bir yer teşkil ettiği Ticâniyye, İdrîsiyye ve Senûsiyye tarikatlarının kurucuları, 
Kûrânî’nin çevresinde yetişmiş olan sûfîlerin mirasçılarındandır.22 

Risalenin girişinde ismi zikredilen ilk tarikat, et-Tarîkatü’l-Muhammediyye olarak 
 

muhaddislerinden Muhammed b. Süleyman er-Rudâni’den (v. 1094/1683) hadis icâzeti almıştır. Uceymî 
her ne kadar Kuşâşî’nin müridi olsa da Kuşâşî de ona hadis icazeti vermiştir. Hayatı için bk. Muhammed b. 
et-Tayyib el-Kâdirî, Neşrü’l-mesânî li-ehli’l-karni’l-hâdi aşar ve’s-sânî, Mevsû‘atü ‘alâmi’l-mağrib içinde (Beyrut: 
Dârü’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1996), 3/136-142; Naser Dumairieh, Sûfîs and Their Lodges in the Ottoman Hijaz (Leiden-
Boston: Brill, 2023), 8-11. 

20 Ayyâşî risalenin kıraat icazetini almakla birlikte, ilk tarikat olarak zikrettiği et-Tarîkatü’l-
Muhammediyye’nin silsilesi de Kûrânî ve Kuşâşî’den maziye doğru bir seyir izler. Bk. Fakîrullah b. 
Abdurrahmân es-Sindî, Kutbü’l-irşâd, haz. Âsım İbrâhim el-Keyyâlî (Peşâver: el-Mektebetü’l-Hakkâniyye, 
2021), 2/944, 955. 

21 Bu risale, Uceymî’nin bir başka eseri ile neşredilmiştir. Uceymî’nin diğer eseri, miras aldığı gelenekteki 
tekke ve zâviyelerin tarihi ile bu tekke ve zaviye şeyhlerinin tercüme-i hallerine hasrettiği Habâya’z-zevâyâ 
ehli’l-kerâmâti ve’l-mezâyâ’dır ( الزوايا خبايا ). Bu iki risale de Naser Dumairieh’in inceleme ve tahkikiyle 
neşredilmiştir. Bk. Dumairieh, Sûfîs and Their Lodges, 79-501. XVIII. yüzyılın önde gelen muhaddislerinden 
Muhammed b. et-Tayyib eş-Şârkî (v. 1170/1757) vesilesiyle Nâsıriyye’ye intisap eden meşhur hadis alimi 
Murtezâ ez-Zebîdî de (v. 1205/1791), tarikat silsilelerini muhtevî eseri Ikdu’l-cevheri’s-semîn’de, et-
Tarîkatü’l-Muhammediyye’yi bu cümlelerle açıklamaktadır. Bu bilgi, bizi hem onun bu esere vâkıf olduğu 
düşüncesine sevk etmekte, hem de Şa‘rânî’den itibaren süregelen bu silsilenin XVIII. yüzyılın nihayetinde 
Zebîdî’nin irtibat halinde olduğu ilmî ve tasavvufî mahfillerdeki vücuduna işaret etmektedir. Bk. Zebîdî, 
‘Ikdu’l-cevheri’s-semîn, 99. Diğer yandan Uceymî’nin Habâya’z-zevâyâ’sı ile onunla çağdaş alimlerden 
Şihâbüddîn el-Hafâcî’nin (v. 1069/1659) aynı isimdeki eseri karıştırılmamalıdır. Hafâcî’nin risalesinin tam 
ismi Habâya’z-zevâyâ fîmâ fi’r-ricâli mine’l-bakâyâ’dır (thk. Mehmed Mesud Ergin, Dımeşk: Matbû‘âtü 
Mecma‘i’l-Lüğati’l-Arabiyyeti bi-Dimeşk, 2015). Bu risaleye, Bilâdüşşâm, Mekke, Yemen, Mısır ve kısmen 
Mağrib’in edipleri ile fazilet ehlinin önde gelenlerinin tabakatı denilebilir. 

22 Dikkat çekici bir diğer irtibat, İstanbul-Hicaz hattındadır. III. Ahmed dönemi Ayasofya Camii vaizlerinden 
Şeyh Süleyman Efendi (v. 1134/1722) Kûrânî’den Haremeyn’de hadis icazeti almıştır. O ayrıca, Birgivî’nin 
et-Tarîkatü’l-Muhammediyye’si ile de yakından alakadar gözükmektedir. Süleyman Efendi, zikri geçen eserin 
takva ile alakalı bölümlerinden istifade ederek Miftâhü’l-felâh başlıklı bir risâle de kaleme almıştır. Bk. 
Mehmet Gel, “III. Ahmed Devrinde Osmanlı Kur’an Kıraatı Geleneğine Bir Hicaz Pratiğini Dahil Etme 
Teşebbüsü: “Harf-i Dâd” Yahut “Velâ’d-Dâllîn” Tartışması”, Dîvân Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi, 25/49 
(2020/2), 66-69. Yalnızca icazetlere dayanarak doğrudan bir ilişki kurmak doğru olmayabilir, ancak 
Kûrânî’nin Birgivî’nin eserini ve içeriğini bildiğini düşünmek bu çerçevede mümkün görünmektedir. Eğer 
bu ilişkinin varlığını kabul edersek, Kûrânî’nin Birgivî’den haberdar olmasına rağmen Tarîkat-ı 
Muhammediyye düşüncesini kendine özgü bir şekilde yorumladığını ifade edebiliriz. Bunun ise bilinçli bir 
tercih olduğu açıktır.  



622 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

belirtilmiştir. Bu tarikat şu şekilde tanımlanır: “Kişi, akidesini taklitten tahkik seviyesine 
yükselttikten sonra kendisi için gerekli olan fıkhî mesâili öğrenmelidir. Ardından, tezkiye-
i nefs, ahlâk-ı hamîdeyi temin ve tasfiye-i kalbe yoğunlaşmalıdır. Amellere teşvik eden ve 
günahlardan nehyeden hadislerle ilgilenmeli, hayatın lezzetini unutturan ölümü ve deh-
şetli kabir azabını sürekli hatırında tutmalıdır. “Sır”rı Hz. Peygamber’e derin bir tazimle 
dolup kalbinde onun müşahedesi zâhir ve onun muhabbetine gark oluncaya dek salavat ile 
meşguliyete devam etmelidir. Böyle bir kimse, Allah tarafından zahirî ve batınî nimetlere 
gark edilir; Hz. Peygamber’in haricinde başka bir varlığa minnet etmez. Hem uyku halinde 
hem de yakazada Hz. Peygamber ile görüşme şerefine nail olur; ne dileği varsa ona arz eder. 
Bu makama Yemen’in eski ve yeni âlimlerinden erişenler olmuştur.”23 Ayyâşî, bu bölümü 
aktardıktan sonra, 1064/1654 yılında Kahire’de bir camide Muhammed el-Halvetî (ö. 
1072/1662) adında,24 ileri yaşta ve pek çok müridi olan bir zâta rastladığını anlatır. O zata 
tarikatını sorduğunda, “Tarikatım et-Tarîkatü’l-Muhammediyye’dir, başka kimseye bağlı 
değilim” cevabını alır. Devamında bu zat, bâtınında daima Hz. Peygamber’in cemâlini mu-
hafazası sebebiyle başka bir şeyhe ihtiyaç duymadığını, hiçbir şeyhten istimdat 
istemediğini belirtir.25 Bahse konu zatın Halvetiyye’den icazetli bir şeyh olmasına rağmen 
kendisini doğrudan doğruya Hz. Peygamber’e nispet etmesi, yaklaşık bir yüzyıl sonra 
kendisinde benzer bir tutuma tesadüf ettiğimiz Ticânî gibi sufiler düşünüldüğünde dikkat 
çekicidir.26 

Ayyâşî’yi müteakip, XVII. yüzyılın sonları ve XVIII. yüzyılın ilk yarısında bu ıstılahın 
farklı bir coğrafyada, Hint alt kıtasında öne çıktığını görüyoruz. Nakşi-Müceddidiyye’nin 
önde gelen isimlerinden Muhammed Nâsır Andelîb (ö. 1172/1759), esas aldığı usûlü “et-
Tarîkatü’l-Muhammediyye” olarak adlandırmıştır. Andelîb’in yanısıra hem oğlu hem de ha-
lifesi olan Mîr Derd de (ö. 1199/1757), bu tarikatın âdâb ve usûlünün Hakikat-i 
Muhammediyye’yi27 anlamak için bir vasıta olduğu konusunda hemfikirdir.28 Andelîb, oğlu 

 
23 Bk. Dumairieh, Sûfîs and Their Lodges, 375-377; Abdullah b. Muhammed el-Ayyâşî, er-Rıhletü’l-‘ayyâşiyye (1661-

1663) (Ebû Zabî: Dârü’s-Süveydî, 2006), 2/292-23. Ticâniyye tarikatının önemli şeyhlerinden Muhammed el-
Arabî es-Sâih eş-Şarkî de, Ayyâşî’nin aktardığı bu risaledeki ifadeyi olduğu gibi benimsemiş ve et-
Tarîkatü’l-Muhammediyye kavramını açıklamak için kullanmıştır. Bu durum, Ticânîler’in de bu konuda 
aynı çizgiyi koruduklarını ortaya koymaktadır. Bk. Muhammed el-Arabî es-Sâih eş-Şarkî, Buğyetü’l-müstefîd 
(Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 2007), 72. 

24 Bu kişi, Muhammed b. Eyyûb b. Ahmed el-Halvetî ed-Dımeşkî (v. 1072/1662) olsa gerektir. Babası Şam’ın 
önde gelen ulemasından, aynı zamanda Halvetî şeyhi Eyyûb b. Ahmed el-Halvetî’dir (v. 1071/1661). Babası 
hem Halvetiyye tarikatına hem de diğer ilimler üzerine birçok eser telif etmiştir. Sultan I. İbrahim de onu 
saraya davet ederek ona hürmet etmiştir. Bk. Muhammed Emin b. Fadlullâh el-Muhibbî, Hülâsatü’l-eser fî 
a‘yâni’l-karni’l-hâdi ‘aşer, (Kâhire, 1290), 1/428-433. Muhammed el-Halvetî, babasıyla beraber Ahmed el-
Harîrî el-Assâlî’den el alarak (v. 1048/1638) Halvetiyye’ye intisap etmiştir. Daha sonra da babasından 
Halvetiyye hilafeti almış, Kâhire’de dönemindeki sûfîler tarafından hürmetle  yad edilmiştir. Bk. Muhibbî, 
Hülâsatü’l-eser, 3/399-400; Ayyâşî, er-Rıhle, 1/484. 

25 Ayyâşî, er-Rıhle, 2/296-297. 
26 Ticânî’nin doğrudan yakaza halinde Hz. Peygamber’den faydalandığına dair ifadesi ve bu ifade etrafındaki 

tartışmalar için bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, s. 65. 
27 Hakîkat-i Muhammediyye meselesi ve buna dair tartışmalar için bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 217-221. 
28 Eserlerinde, İmâm-ı Rabbânî çizgisinde vahdet-i şühûd düşüncesini müdafaa eden ve hususiyetle “fenâ” 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 623 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

Mîr Derd’in bu isimlendirmeye dair sorusuna şu şekilde cevap verir: “Eğer isteseydim, tari-
katımı kendi adımla anılır hale getirebilirdim. Ancak bizim ismimiz ve şanımız, Hz. 
Peygamber’in isminden ibarettir; bize ait izler de onun izlerinden başka bir şey değildir. 
Aşkımız sadece Hz. Peygamber’in aşkı, davamız da onun davasıdır. Bu yol bir isimle 
anılacaksa, et-Tarîkatü’l-Muhammediyye ismiyle anılmalıdır. Çünkü bu yol tamamen onun 
yoludur ve biz bu yola kendimizden bir şey katmış değiliz. Rehberimiz Hz. Peygamber, 
yolumuz da Muhammedî yoldur.”29 

Hint alt kıtasında bu ıstılahın sadece Andelîb’in çevresinde kullanılmadığını 
görmekteyiz. Andelîb’le aynı dönemde yaşayan Şettâriyye şeyhlerinden Fakîrullah es-Sindî 
(ö. 1195/1779), Mekke-i Mükerreme müftüsü Abdülkâdir b. Ebî Bekr es-Sıddîkî’nin (ö. 
1138/1726) elinden et-Tarîkatü’l-Muhammediyye icazeti almıştır. Bu silsile, Ayyâşî’nin 
zikrettiği risaledeki et-Tarîkatü’l-Muhammediyye silsilesiyle Kuşâşî’de birbirini tamamlar. 
Kuşâşî’den hocası Şinnâvî’ye, ondan da en sonunda Şa‘rânî’ye uzanan bu silsile, Şa‘rânî’nin 
şeyhi Ali el-Havvâs (ö. 949/1542) aracılığıyla şeyhi İbrahim el-Metbûlî’ye (ö. 880/1475) 
dayanmaktadır.30 Aslında, Muhammed el-Halvetî’den evvel Şa‘rânî’nin, hem Ahmed ez-
Zevâvî’den31 (ö. 923/1516) hem de mürşidinin mürşidi İbrahim el-Metbûlî’den naklettiği 
bazı ifadeler, Tarîkat-ı Muhammediyye düşüncesinin Mısır coğrafyasındaki derin köklerini 
gözler önüne sermektedir. Zevâvî şu ifadeyi kullanır: “Yolumuz, Hz. Peygamber’e bolca 
salât u selâm etme yoludur. O kadar çok salât u selâm ederiz ki, adeta onunla yüz yüze otu-
ruyormuşçasına bir hali kuşanırız; sahâbe-i kirâm efendilerimiz gibi yakaza hâlinde onunla 
mülaki oluruz. Dine dair meselelerimizi ona sorar, hadis hafızlarının zayıf gördüğü hadisle-
rin sıhhatini ondan öğrenir ve bu hadisler konusunda onun dedikleri doğrultusunda 
hareket ederiz.”32 Şa‘rânî, Metbûlî’nin Hz. Peygamber’den başka bir şeyhi olmadığını, 
sülûkunun bidayetinde Hz. Peygamber’i sadece rüyada görürken zamanla yakaza halinde 
de ondan faydalandığını belirtir.33 Yukarıda bahsi geçen et-Tarîkatü’l-Muhammediyye 
silsilesinin Metbûlî’de sona ermesi de bu doğrudan irtibata dayanıyor olmalıdır. 

 
ve “bekâ” meselelerindeki kanaatleri ile Nakşbendî usûlüne sıkı sıkıya bağlı olan bu iki zatın fenâ ve bekâ 
düşüncesi ise, yukarıda ifade edildiği üzere hakîkat-i Muhammediyye makamı ile irtibatlıdır. Bk. 
Annemarie Schimmel, İslam’ın Mistik Boyutları, trc. Ergun Kocabıyık (İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2004), 390-
393. 

29 Arthur F. Buehler, Sufi Heirs of the Prophet: The Indian Naqshbandiyya and the Rise of the Mediating Sufi Shaykh 
(Columbia: University of South Carolina Press, 2008), 72; Sedgwick, Saint and Sons, 43-44. 

30 Metbûlî’nin, Memlüklüler’in son sultanı Eşref Kayıtbay üzerindeki kuvvetli tesirine dair bk. Annemarie 
Schimmel, “Some Glimpses of the Religious Life in Egypt During The Later Mamlūk Period”, Islamic Studies, 
4/4 (December 1965), 359, 381. 

31 Abdulvehhâb eş-Şa‘rânî, et-Tabakâtü’l-kübrâ el-müsemmâ Levâhikü’l-envarü’l-kudsiyye fî menâkibi’l-ulemâi ve’s-
sûfiyye, thk. Ahmed Abdurrahîm es-Sâyih-Tevfîk Ali Vehbe (Kâhire: Mektebetü’s-Sekâfetü’d-Dîniyye, 
2005), 2/257. 

32 Şarkî, Buğyetü’l-müstefîd, 78. 
33 Bk. Şa‘rânî, et-Tabakâtü’l-kübrâ, 2/166-172. Şa‘rânî, Metbûlî’nin Hz. Peygamber’i sürekli rüyasında 

gördüğünü annesine söylemesi üzerine annesinin, “Oğulcuğum, racûliyet, Hz. Peygamber’i yakaza halinde 
görmekle mümkündür” dediğini aktarır. Daha sonra Metbûlî, Hz. Peygamber’i uyanıkken de  görünce, 
annesi ona “İşte şimdi gerçekten ricâlden oldun” diyerek övgüde bulunmuştur. 



624 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

Andelîb ile aynı devirde, Bilâdüşşâm bölgesi ile Mısır’da etkisini gösteren ve Hicaz’da 
yankılana farklı bir Tarîkat-ı Muhammediyye anlayışı da mevcuttur. Bilâdüşşâm bölgesinin 
önde gelen âlim ve sufilerinden Abdülganî en-Nablusî (ö. 1143/1731), Birgivî’nin et-
Tarîkatü’l-Muhammediyye eserini el-Hadîkatü’n-Nediyye başlığıyla şerh ederek bu ıstılahın 
bahse konu bölgede ve etkili olduğu diğer coğrafyalarda tanınmasına vesile olmuştur. Nab-
lusî, Ticânî’nin şeyhlerinden Muhammed b. Abdülkârim es-Semmân (ö. 1189/1776) ve 
Mahmûd el-Kürdî’nin (ö. 1195/1781) şeyhi olan Mustafa b. Kemâleddîn el-Bekrî’nin (ö. 
1162/1749) mürşididir. Nablusî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye ıstılahına yüklediği anlam, 
Birgivî’nin yüklediği anlamla çelişmez; ancak o, ıstılahı daha kapsamlı bir çerçevede ele al-
mıştır. Ona göre şeriat, Hz. Peygamber’in sözlerinin ve fiillerinin müctehidlerde tezahür 
eden hükümleridir; tarikat, Hz. Peygamber’in ahlâkının sâliklerde ortaya çıkan görünümle-
ridir; hakikat ise Hz. Peygamber’in mükâşefelerinin sülûkunun sonuna gelmiş vuslat 
ehlindeki tezahürleridir. Bu anlayışı eserinin mukaddimesinde dile getiren Nablusî, 
ilerleyen kısımlarında da Birgivî’de tasavvufî cephesi çok da vurgulanmayan bu ıstılahı, 
tasavvuf geleneğindeki birikimle harmanlamış gözükmektedir.34 

Nablusî, Tarîkat-ı Muhammediyye ıstılahına Birgivî’ninkinden daha kapsamlı bir mana 
yüklese de o bu ıstılahın üzerinde özellikle durmamış ve bıraktığı miras da bu isimle anıl-
mamıştır. Ancak halifesi Mustafa b. Kemâleddîn el-Bekrî aracılığıyla bu ıstılah, Mısır ve 
Mağrib’de farklı akisler uyandırmıştır. Bekrî’nin halifelerinden ve Ticânî’nin mürşidlerin-
den olan Muhammed es-Semmân (ö. 1189/1776) ile Muhammed el-Hıfnî (ö. 1181/1767), 
Tarîkat-ı Muhammediyye ıstılahını Şa‘rânî ve Kuşâşî’deki anlamıyla ele almıştır. Bahsi geç-
tiği üzere, Ayyâşî ile Fakîrullah es-Sindî’nin bir arada bulunduğu et-Tarîkatü’l-Muhamme-
diyye silsilesinde ismi geçen Uceymî, daima salavatla meşgul olmanın önemini vurgulamış-
tır. Muhammed es-Semmân, onun bu ifadesine dayanarak “et-Tarîkatü’l-
Muhammediyye’nin tanımı budur” der.35 Ona göre, bir sâlik sürekli rabıta hâlinde olup 

 
34 Bk. Abdülganî en-Nablusî, el-Hadîkatü’n-nediyye Şerhu’t-Tarîkati’l-Muhammediyye, thk. Mahmûd Muhammed 

Mahmûd Hasan Nassâr (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2011), 1/33; Sedgwick, Saint and Sons, 35-36; 
Zachary Wright, Realizing Islam: The Tijaniyya in North Africa and the Eighteenth-Century Muslim Wolrd (Chapel 
Hill: The University of North Carolina Press, 2020), 233. 

35 Muhammed es-Semmân’ın, en-Nefehâtü’l-İlâhiyye fî keyfiyyeti sülûki’t-tarîkati’l-Muhammediyye (Kahire: 
Matba‘atü’l-Âdâb, 1326) isimli tarikat âdâbı ile alakalı eseri Bekrî’nin âdâba dair eserinden farklı değildir. 
Bununla beraber es-Semmân’ın et-Tarîkatü’l-Muhammediyye terkibini eserine başlık olarak takdiri, bunu 
ayrı bir tarikat olarak düşünmekten çok tarikat dahilinde özel bir anlayış olarak gördüğüne işaret 
olmalıdır. Diğer yandan, Brockelmann tarafından Muhammed es-Semmân’a isnad edilen Muhtasarü’t-
Tarîkati’l-Muhammediyye isimli eser (bk. Salih Çift, “Semmân, Muhammed b. Abdülkerîm”, Türkiye Diyanet 
Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 36/498) yanlışlıkla Birgivî’nin et-Tarîkatü’l-
Muhammediyye’sinin muhtasarı olarak değerlendirmeye konu olmuştur (bk. Huriye Martı, “et-Tarîkatü’l-
Muhammediyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/108). Zikri 
geçen eser ya Muhammed es-Semmân’ın kendi risalesi en-Nefehâtü’l-İlâhiyye’nin muhtasarıdır ya da 
müellifi başka bir eserdir. Her ne kadar es-Semmân Nablusî’nin ilmî silsilesinden gelse de onun ne 
Hadîka’ya bir atfı mevcuttur ne de Birgivî’den veya Birgivî’nin eserinden bahsetmektedir. Binaenaleyh, 
Sudan’daki Semmâniyye şeyhlerinden Ahmed b. Muhammed es-Selâvî’nin (v. 1256/1840) sâliklerine 
Birgivî’nin et-Tarîkatü’l-Muhammediyye’sini okuttuğuna dair bilgi de (bk. Semih Ceyhan, “Selâvî, Ahmed b. 
Muhammed”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 36/360-361) sehven 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 625 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

kesintisiz şekilde salavatla meşgul olmalıdır. Bu durumu elde eden kişi, Hakîkat-i 
Muhammediyye’ye ulaşır. Ayrıca, sâlikin salavat okurken, bu salavatı kendisinin değil, biz-
zat Hz. Peygamber’in okuduğunu kalbinde hissetmesi gerekir. Çünkü tüm varlıklar, Hz. 
Peygamber’in nurundan yaratılmıştır.36 Bu sürecin sonunda ise sâlik, yakaza hâlinde Hz. 
Peygamber’in huzurunda bulunur, onunla sohbet eder ve ondan ilim öğrenir.37 

Muhammed es-Semmân’ın bahse konu düşüncesinde İbnü’l-Arabî etkisini görmek 
mümkündür.38 Benzer şekilde Sedgwick, İbnü’l-Arabî etkisini merkeze alarak Andelîb’in 
usûlünde önemli bir yer tutan hakîkat-i Muhammediyye meselesinden yola hareketle An-
delîb ile Nablusî-Bekrî çizgisi arasında henüz tam tespit edilememiş bir irtibat olabileceğini 
ifade eder. Bu irtibat, hem İbnü’l-Arabî hem de Andelîb’in takipçisi olduğu İmâm-ı Rabbânî 
(ö. 1034/1624) üzerinden kurulabilir. Zira Hz. Peygamber ile hem rüyada hem de yakaza 
hâlinde görüştüğünü belirten Nablusî’nin bu düşüncesinde, İmâm-ı Rabbânî’nin etkili 
olduğu söylenebilir. Müceddiyye’nin Nablusî döneminde Hicaz ve Bilâdüşşam bölgeesinde 
yayılmaya başlaması,39 Nablusî’nin Müceddiyye’ye nispeti40 ve İmâm-ı Rabbânî’nin bazı 
mektuplarını şerh etmesi41 de bu görüşü destekler niteliktedir. Sonuç olarak, Vâsıtî’den 
sonra XVIII. yüzyılın ortalarına kadar Tarîkat-ı Muhammediyye ıstılahının iki farklı anlam 
etrafında şekillendiği ve bu ıstılahın, belirli usûl ve âdâbı olan organizasyonel bir tarikatı 
ifade etmediği anlaşılmaktadır. Her ne kadar bu ıstılah bir tarikat adı olarak anılıp silsilesi 
nakledilse de zikri geçen metinlerde, tarikat ehlinin daha özel bir usûl için bu ıstılahı kul-
landığı görülmektedir.42 Bu ıstılahın tarihî süreçte kazandığı ilk anlam, kulluğun hakikatine 

 
kayda geçirilmiş olmalıdır. Eldeki malumat ışığında Selâvî’nin sâliklerine okuttuğu eser kuvvetle 
muhtemel Muhammed es-Semmân’ın en-Nefehâtü’l-İlâhiyye fî keyfiyyeti sülûki’t-tarîkati’l-
Muhammediyye’sidir.  

36 Bu meseleye dair etraflıca bilgi için bk. Mehmet Demirci, “Nûr-i Muhammedî”, Dokuz Eylül Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1 (1983), 239-258. 

37 Bk. Sedgwick, Saint and Sons, 39-40; Wright, Realizing Islam, 36-37. 
38 İbnü’l-Arabî doktrininde ve ondan hareketle Ticânî’nin miras aldığı gelenekte bu meselenin arz ettiği 

manzara için bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 217-222. 
39 Bk. Atallah S. Copty, “The Naqshbandiyya and Its Offshoot, The Naqshbandiyya-Mujaddidiyya In The 

Haramayn In The 11th/17th Century”, Die Welt des Islams, 43/3 (2003), 322 vd.; Necdet Tosun, İmâm-ı Rabbânî 
Ahmed Sirhindî: Hayatı, Eserleri, Tasavvufî Görüşleri (İstanbul: İnsan Yayınları, 2005), 46-47. 

40 Elizabeth Sirriyeh, Sûfî Visionary of Ottoman Damascus: ‘Abd al-Ghani al-Nabulusi 1641-1731 (New York: 
RoutledgeCurzon, 2005), 44-45. 

41 Bk. Ebü’l-Fadl es-Seyyid Muhammed Halîl b. Ali el-Murâdî, Silkü’d-dürer fî a‘yâni’l-karni’s-sânî aşer (Kâhire, 
1301), 3/35. Murâdî, risalenin başlığının en-Netîcetü’l-ulûm ve nasîhatü ulemâi’r-rüsûm fî şerhi makâlâti’s-
Sirhindiyyi’l-ma‘lûm olduğu zikreder ve ahir ömründe kaleme alınmış olması hasebbiyle Nablusî’nin bu 
risaleyi eserleri arasında zikretmediğine dikkat çeker. Dijital kütüphanemde bulunan ve Nablusî’nin yirmi 
küsur risalesinin bulunduğu 278 varaktan ibaret yazma bir mecmuada da 113a-133a numaralı varaklar 
arasında yer bulan bu risâle Nablusî’ye isnad edilmekte, Nablusî risalenin dibacesinde isminin Netîcetü’l-
ulûm ve nasîhatü ulemâi’r-rüsûm olduğunu belirtmektedir. 

42 Sedgwick tarîkat-ı Muhammediyye’nin bir hareket olduğunu öne sürmektedir. Ona göre bunun sebebi de 
toplumsal hareketlerde grupça bir hedefe yönelme gayesinin açık ve net olmayışıdır. Bk. Sedgwick, Saint 
and Sons, 49. Ancak tarîkat-ı Muhammediyye düşüncesine hareket denilirse, bu hareketin tarihî süreçte 
birbiriyle doğrudan irtibatlı olmayan iki farklı mananın taşıyıcılığını aynı zaman zarfında ve aynı 
istikamette yapması izah edilemez. Dolayısıyla, ıstılahın XVIII. yüzyıldaki vaziyetini de dikkatten uzak 
tutmayarak bunun Ayyâşî’nin açıkladığı gibi sûfiyye içerisinde daha hususi bir usûlden ibaret olduğunu 



626 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

ulaşmak için zâhiri anlamda Kur’an ve sünnetin öngördüğü esaslara sıkı sıkıya yapışmaktır. 
Bu yaklaşımı Vâsıtî, Birgivî ve kısmen Ğumârî benimsemiştir. İkinci anlam ise kâinatın Hz. 
Peygamber’in nurundan (nûr-i Muhammedî)43 yaratıldığı fikri etrafında Hz. Peygamber’e 
çokça salât u selâm etmeyi ve hakîkat-i Muhammediyye mertebesine ulaşarak rüya ve ya-
kaza hâlinde Hz. Peygamber ile görüşmeyi içerir. Bu yaklaşım, Ğazvânî’den başlayarak 
Şa‘rânî ve onun şeyhlerinde mevcut olup, daha sonraki süreçte Hint alt kıtasında 
Muhammed Andelîb ile oğlu Mîr Derd tarafından müdafaa edilmiş; Hicaz ve Bilâdüşşam 
bölgesine ise Kuşâşî, Kûrânî ve Nablusî aracılığıyla aktarılmıştır. 

1.2. XIII/XVIII. Yüzyıl Mağrib’inde Tarîkat-ı Muhammediyye 

XVIII. yüzyılın ikinci yarısına gelindiğinde, Mağrib ile Hicaz arasındaki bölgede Tarîkat-
ı Muhammediyye ıstılahı daha çok bu ikinci anlayışla şekillenmiştir. Bu bağlamda sünnete 
ittiba, Hz. Peygamber’e çokça salât u selâm etmek ve yakaza hâlinde onunla mülâki olma 
gibi unsurlar, bahsedilen bölgede daha önce de farklı yoğunluklarda var olagelmiştir.44 Bu 
anlayışı Ticânî, Ahmed b. İdrîs ve Senûsî gibi isimler temsil etmiş; bunlar, Muhammed es-
Semmân ve Hıfnî kanalıyla Bekrî üzerinden zikredilen geleneğe bağlanmıştır.45 Ayrıca bu 
üç isim, Mağrib tasavvuf tarihinde birçok sûfiyi etkileyen Abdülazîz ed-Debbâğ’ın (ö. 
1132/1720) tesirinde kalmıştır. Ahmed b. İdrîs’in tarikat silsilesi de, aynı zamanda Debbâğ’ın 
halifesi olan şeyhi Abdülvehhâb et-Tazî (ö. 1206/1791) aracılığıyla Hıfnî’ye ulaşmaktadır.46 

Mark Sedgwick, Tarîkat-ı Muhammediyye hareketi adını verdiği bu teşekkülü 
Ticâniyye, İdrîsiyye ve Senûsiyye tarikatlarıyla başlatmaktadır. Ona göre, bu üç şahsiyette 
farklı seviyelerde bulunan üç ortak özellik, Hz. Peygamber ile yakaza hâlinde görüşme, 
Kur’an ve sünneti mezheplerin önüne koyma ve birden fazla tarikata bağlanmak yerine 
doğrudan Hz. Peygamber’e bağlanmakla yetinmektir. O, bu üç hususiyete XIII. yüzyılda ya-
şamış kimselerde de rastlanabileceğini, ancak bu hususiyetlerin bir araya gelişlerinin XVIII. 
yüzyılda gerçekleştiğini belirtir. O, yakaza hâlindeki Hz. Peygamber ile görüşme imkânını 

 
söyleyebiliriz. Muhammed es-Semmân’ın, bu usûl Hz. Peygamber’e muhabbeti artırma usûlüdür, yollu 
beyanı da (bk. Wright, Realizing Islam, 51) bu düşünceyi teyit etmektedir. 

43 Bu meseleye dair etraflı bilgi için bk. Mehmet Demirci, “Nûr-i Muhammedî”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, 1 (1983), 239-258. 

44 Wright, Sedwick’in izinden giderek Tarîkat-ı Muhammediyye düşüncesinde bu hususiyetlerin XVIII. 
yüzyılın sonunda bir araya geldiğine dikkat çekse de yukarıda müşahede edildiği üzere bu tespit 
isabetsizdir. Bk. Wright, Realizing Islam, 51. 

45 Hıfnî’nin halifesi Ahmed ed-Derdîr’den (v. 1201/1786) icazet alan ve aynı zamanda Ahmed b. İdrîs’ten de 
istifade eden Ahmed es-Sâvî’yi (v. 1241/1825) de bu gruba dâhil edebiliriz. O, Senûsî üzerinde önemli bir 
etki bıraktığı gibi, salavatı çoğaltarak doğrudan Hz. Peygamber’den feyz alınabileceğini savunan Tarîkat-ı 
Muhammediyye düşüncesinin takipçileri arasında yer almaktadır. Bk. Knut S. Vikør, Sufi and Scholar on the 
Desert Edge: Muhammed b. Ali al-Sanusi and his Brotherhood (Illinois: Northwestern University Press, 1995), 86-
88; Semih Ceyhan, “Sâvî, Ahmed b. Muhammed”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 2009), 36/202. 

46 Ahmed b. İdrîs’in fikirleri üzerinde Debbâğ’ın tesirine dair bk. Rex Séan O’Fahey, Enigmatic Saint: Ahmad Ibn 
Idris and the Idrisi Tradition (Illinois: Northwestern University Press, 1990), 38. Senûsî de İbn İdrîs’ten 
Abdülaziz ed-Debbâğ’ın el-İbrîz’ini okumuştur. Bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 120. 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 627 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

İbnü’l-Arabî’ye, Kur’an ve sünneti mezheplerin önüne koymayı İbn Teymiyye’ye ve doğru-
dan Hz. Peygamber’den istifade ile takip edilen tarikat fikrini ise Vâsıtî’ye dayandırır. 
Sedgwick’e göre bu üç özellik başka tarikatlarda veya “hareketlerde” dağınık halde bulunsa 
da yalnızca Tarîkat-ı Muhammediyye hareketinde bir arada gözlemlenmektedir. Ayrıca 
Sedgwick, Fazlur Rahman tarafından önerilen ve Sean O’Fahey ile Bernd Radtke tarafından 
eleştirilen neo-sufizm anlayışı yerine kendi argümanını öne sürmekteyse de47 her iki 
yaklaşımın da bazı sorunlar taşıdığı açıktır. 

Fazlur Rahman, neo-sufizm ıstılahını ortaya koyarken,48 Hamilton Gibb’in49 XVIII. 
yüzyıldaki ilmî canlanmayı “ilk zamanlar tasavvuf ile sünnilik arasında kurulan dengenin 
tasavvuf lehine bozulmasına binaen gelişen reaksiyon”a dayandırmasını50 hareket noktası 
olarak almıştır. Gibb, Vehhâbîliği bu tepkilerin sonucunda ortaya çıkan bir model olarak 
sunmuş ve Ticâniyye, İdrîsiyye ve Senûsiyye gibi “daha sünnî” tarikatların da bu gelişmenin 
bir sonucu olduğunu belirtmiştir.51 Fazlur Rahman ise Gibb’in bu iddiasını esas alarak neo-
sufizm hareketini Müslüman modernizmin öncüsü olarak görmüş; Vehhâbîlik ile İdrîsiyye 
ve Senûsiyye’nin farklı iddiaları taşısalar da aynı amacı, yani saf İslâm’ı yeniden ihya etme 
gayesini güttüklerini savunmuştur. Ona göre bu “reformist” tarikatların ortaya çıkışının 
önemli bir nedeni de İslâm dünyasının içinde bulunduğu siyasal, ekonomik ve sosyal 
krizlerdir.52 Ancak Fazlur Rahman, Gibb’den farklı olarak Vehhâbîliğin diğer tarikatlar için 
modellik yaptığı iddiasını reddetmiş, neo-sufizm tasavvurunu tasavvufu sünnî bir çizgiye 
çekme gayretinin bir neticesi olarak görmüş ve XVIII. yüzyılda hadis araştırmalarındaki 
canlanmayı da bu çabayla ilişkilendirmiştir.53 

Fazlur Rahman, neo-sufizm çerçevesinde İdrîsiyye ve Senûsiyye’ye açıkça atıfta bulu-
nurken, Ticâniyye’den açıkça bahsetmez. Ne var ki, onun neo-sufizm tasavvurunun 
Ticâniyye’yi de kapsadığı düşüncesinden hareketle, bu yaklaşımı kısmen eleştirel bir tarzda 
inceleyen Bernd Radtke, Rex Séan O’Fahey ve diğer bazı çalışmalar, neo-sufizmin iki kurucu 
figürü olarak Ticânî ile Ahmed b. İdrîs’i işaret etmiş ve Ticâniyye’yi de bu bağlamda ele 

 
47 Sedgwick, Saint and Sons, 27-28. 
48 Bk. Fazlur Rahman, Islam, 206-211. 
49 Gibb’in Batı dünyasındaki İslâm araştırmalarında işgal ettiği yere dair bk. Eyyüp Said Kaya, “Batılı Gözüyle 

Modernleşme Arifesinde Tecdid”, 16-17. 
50 Bk. Eyyüp Said Kaya, “Batılı Gözüyle Modernleşme Arifesinde Tecdid”, 18. 
51 Hamilton Alexander Roskeen Gibb, Mohammedanism: An Historical Survey, (New York: Oxford University 

Press, 1962), 168-171. Gibb’in, Gazzâlî sonrası İslâm düşüncesinde Türkler’in ve Persler’in hâkim olduğu, 
ancak XVIII. yüzyılda Mağrib’de ortaya çıkan tarikatlar vasıtasıyla düşüncenin yeniden Araplaştığı 
yönündeki tezi, tarihî süreç dikkate alındığında isabetli görünmemektedir. Ayrıca bu tez sonraki 
çalışmalarla da çürütülmüştür. Bk. Sedgwick, Saint and Sons, 28. 

52 Fazlur Rahman, Islam, 211. 
53 Eyyüb Said Kaya, “Batılı Gözüyle Modernleşme Arifesinde Tecdid”, 18-19; Fazlur Rahman, Islam, 209-211. 

XVIII. yüzyılda hadis araştımalarında bir canlılık olduğu iddialarına dair bk. John O. Voll, “Hadith Scholars 
and Tariqahs: An Ulama Group in the 18th Century Haramayn and Their Impact in the Islamic World”, 
Journal of Asian and African Studies, 15/3-4 (1980), 264-273. Mağrib özelinde bu iddia isabetsiz olduğu gibi, 
XVII. yüzyılda Filâlî emiri Mevlây Muhammed ile Şâzeliyye-Nâsıriyye müntesibi âlimlerin hadis 
araştırmalarına ehemmiyet gösterdiği bilinmektedir. Bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticanî, 41-43. 



628 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

almıştır.54 Fazlur Rahman’ın neo-sufizm tasavvurunu İbn Teymiyye’den itibaren başlat-
manın55 yanısıra Vehhâbîlik’i de içine alacak şekilde genişletmesi bu araştırmacılar tarafın-
dan eleştirilmiştir. Buna karşın, bu araştırmacılar ıstılahın kullanılmaya devam etmesi 
gerektiğini, ancak kapsamının “İslam dünyasının belli bölgelerindeki bazı tarikatların 
teşkilatlanmasında görülen yeniliklerle sınırlı tutulması” gerektiğini savunmuşlardır.56 

Mağrib tasavvuf tarihini paranteze alarak söylemek gerekirse, bu araştırmacıların 
Fazlur Rahman’a yönelttiği eleştirilerde ele alınmayan bir mesele, XVIII. yüzyıla gelene 
kadar Mağrib’deki tasavvuf geleneğinin -büyük ölçüde- Fazlur Rahman’ın ifadesiyle “hete-
rodoks” bir nitelik taşımadığı ve sünnî bir çizgide istikametini tayin ettiğidir.57 Zira bu konu 
etrafında yapılan araştırmaların58 yanısıra hadis ilmi özelindeki yoğun çalışmaların 
Şazeliye-Nâsıriyye müntesipleri tarafından yaygınlaştırılması, ayrıca XIV. yüzyılın 
tanınmış âlim ve sûfîsi İbnü’l-Hâc el-Abderî’nin âdâb, fıkıh ve tasavvuf meselelerini bütün-
lüklü surette ele aldığı, bid‘at ve hurafelere karşı keskin bir duruş sergileyen el-Medhal adlı 
eserinin takip eden yüzyıllarda Mağrib medreselerinde tasavvuf eseri olarak tedrisi,59 bahse 
konu meselenin Fazlur Rahman’ın veya diğer araştırmacıların ileri sürdüğünün aksine bir 
manzara arz ettiğini göstermektedir. Bir başka önemli mesele de, Mağrib’in siyasi, 
ekonomik ve sosyal vaziyetinin sadece XVIII. yüzyılda değil önceki birkaç yüzyılda da parlak 
bir görünüm arz etmediğidir.60 Sürekli devam eden iç isyanlar, Batılı Avrupa devletlerinin 
deniz ticaretine yönelik saldırıları ve bunun neticesinde yaşanan ekonomik buhranlar ve 
bunların yol açtığı sosyo-ekonomik problemler yalnızca XVIII. yüzyıla özgü değildir; 

 
54 Bernd Radtke, “Ijtihad and Neo-Sûfîsm”, 913; John Obert Voll, “Muhammed Hayyât es-Sindî ve Muhammed 

b. Abdülvehhâb: 18. Yüzyıl Medine’sinde Bir Entelektüel Grubun Tahlili”, trc. Mustafa Demiray, Batı Gözüyle 
Tecdid, 71-72; Eyyüp Said Kaya, “Batılı Gözüyle Modernleşme Arifesinde Tecdid”, 18; Özköse, Afrika Tasavvuf 
Araştırmaları, 54-55; Martı, et-Tarîkatü’l-Muhammediyye, 15. 

55 Bk. Fazlur Rahman, Islam, s. 195. 
56 Nehemia Levtzion, “XVIII. Yüzyıl Sûfî Tarikatları: Yapı, Teşkilat ve Ritüel Bakımından Meydana Gelen 

Değişimler”, trc. Ercan Alkan, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 29 (2012/1), 148. O’Fahey de bu 
konuda onlarla aynı düşünmektedir. Bk, O’Fahey, Enigmatic Saint, 4. 

57 Nehemia Levtzion ve Gideon Weigert bu meselede Fazlur Rahman’ı takip etmekte ve XVIII. yüzyılda ortaya 
çıkan bu tarikatların daha sünnî -onların tabiriyle ortadoks- bir perspektife sahip olduklarını 
belirtmektedir. Ne var ki işaret edildiği üzere bu nakıs bir tespittir. Bk. Nehemia Levtzion-Gideon Weigert, 
“Religious Reform in Eighteenth Century Morocco”, 193-195. 

58 Mağrib tasavvuf tarihindeki sûfiler ve tarikatların, Fazlur Rahman’ın iddialarının tam aksi yönünde bir 
gelişim gösterdiğine dair yapılan çalışmaların özeti ve bu konudaki yeni değerlendirmeler için bk. 
Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 35-51. 

59 Bu eser, Birgivî’nin et-Tarîkatü’l-Muhammediyye’siyle benzer bir içeriğe sahiptir. Yukarıda da belirtildiği gibi 
el-Medhal, âdâb, fıkıh ve tasavvuf konularının birbirine geçtiği, bid‘at ve hurafelere karşı kesin bir tavrın 
öne çıktığı bir eser niteliği taşımaktadır. Abderî, Ebü’l-Hasen eş-Şâzelî’ye ulaşmış ve onun yakın çevresinde 
yer almıştır. Aynı zamanda fakih ve müfessir kimliğiyle de öne çıkan Abdullah b. Muhammed el-Bekrî el-
Arşî el-Mercânî’nin (v. 699/1300) ders halkasına katılmış ve onun rehberliğinde seyrüsülûkünü 
tamamlamıştır. Bk. Ebû Abdullah Muhammed b. Muhammed b. Muhammed el-Abderî, el-Medhal li-İbni’l-
Hâc, (Kahire, Mektebetü Dârü’t-Türâs, trs.), 3/213-214; Muhammed Mahfûz, Terâcimü’l-müellifîne’t-
Tûnisiyyîn (Beyrut: Dârü’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1985), 4/300-301; Hasan Hüseyin Abdülvehhâb, Hülâsatü Târihi 
Tûnis (Tûnis: Dârü’l-Kütübi’l-Arabiyyeti’ş-Şarkiyye, 1373), 1/151. 

60 Bu meselenin ayrıntılı bir değerlendirmesi için bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 17-35. 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 629 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

Mağrib özelinde daha önceki yüzyıllarda da bu sorunlar mevcuttur.61 Binaenaleyh, -
Ticâniyye özelinde konuşmak gerekirse- Ticânî’nin tasavvuf düşüncesinde mevcut olup 
Fazlur Rahman ve diğer modern araştırmacılar tarafından tecdid/reform bağlamında 
değerlendirilen unsurların varlığını siyasi, askeri veya ekonomik sebeplere bağlamak 
büyük ölçüde yanıltıcıdır. Ayrıca Ticânî’nin tasavvuf düşüncesi, güçlü bir şekilde tevarüs 
ettiği gelenekten beslenmektedir. Bu, mevcut çalışmalarla kanıtlandığı gibi, aşağıda 
Ticânî’nin yakaza, hatmü’l-velâye ve ictihad meselelerindeki tasavvurlarında da kendini 
göstermektedir. Bu meyanda, onun bir reformist olduğu veya tarikatının tasavvuf tarihi 
içinde bir reform hareketi niteliği taşıdığı gibi iddiaları sağlam bir şekilde temellendirmek 
mümkün değildir. 

Sedgwick’in giriş kısmında değindiği argümana gelince; onun zikri geçen üç tarikatta 
da ortak olduğunu iddia ettiği meselelerden ictihad meselesi veya Sedgwick’in ifadesiyle 
“Kur’an ve sünneti mezheplerin önüne koyma” hususunda Ticânî’nin görüşleri, Ahmed b. 
İdrîs ve Senûsî ile aynı istikamette olmadığı gibi, bu meseleye dair vurgusu da aynı tonda 
değildir.62 Yine, onun yakaza halinde Hz. Peygamber ile görüşmeyi İbnü’l-Arabî’ye, Kur’an 
ve sünneti mezheplerin önüne koymayı İbn Teymiyye’ye, doğrudan Hz. Peygamber’e bağlı 
tarikat fikrini yani et-Tarîkatü’l-Muhammediyye’yi Vâsıtî’ye dayandırması da problemli 
tespitlerdir. Zira, aşağıda da açıklanacağı üzere, yakaza halindeki Hz. Peygamber ile görüş-
meye dair ulemanın serdettiği deliller ve bu meselenin tarihi arkaplanı İbnü’l-Arabî’den 
öncesine uzandığı gibi, Mağrib’de Kur’an ve sünneti mezheplerin önüne koyma tutumunun 
tarihi63 -bu tutum Ticânî’de mevcut olmasa da- Muvahhidler’e kadar gitmektedir.64 Doğru-
dan Hz. Peygamber’den faydalanarak seyrüsülûku ise -en azından Ticânî dikkate 
alındığında- yukarıda verdiğimiz örneklerde görüldüğü gibi Vâsıtî’ye değil, hakîkat-i 

 
61 Benzer şekilde, Muhammed Nâsır Andelîb ile oğlu Mîr Derd’in de usûllerini doğrudan Hz. Peygamber’e 

dayandırmaları da rasyonel bir izah getirme çabasının ürünü olarak Hindistan’ın içerisinde bulunduğu 
ekonomik, politik ve sosyal buhranlara bağlanmaktadır. Bk. Soraya Khodamoradi, “Tariqah 
Muhammadiyyah as Tariqah Jami‘ah: Khawajah Mir Dard’s Experience Beyond Jamal and Jalal”, Islamic 
Studies, 51/2 (2015), 373. Oysa Hindistan tarihinin XVIII. yüzyıldan önceki iki-üç asrına yüzeysel bir şekilde 
bile bakıldığında, benzer bir durumun orada da var olduğu açıkça görülmektedir. Kırk-elli yıllık sükûnet 
dönemleri dışında, ardı arkası kesilmeyen iç isyanlar ve kaos bu coğrafyada da kolaylıkla 
gözlemlenebilir.Bk. Azmi Özcan, “Hindistan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1998), 18/77-78. 

62 Ahmed b. İdrîs, ictihad konusunda oldukça keskin bir tutum sergiler. O, Kur’an ve sünnette hakkında 
hüküm bulunmayan meselelerde rey, kıyas ve ictihad yapılmasını reddeder; ayrıca, ictihada dayalı 
hükümleri avamın da reddetme hakkı olduğunu savunur. Bk. Radtke, “Ijtihad and Neo-Sûfîsm”, 918-919. 
Senûsî ise bu konuda daha ılımlı bir yaklaşım benimser. Bir mezhebin öngördüğü hükmün sahih sünnetle 
çeliştiği durumlarda sünnetin tercih edilmesi gerektiğini belirtir. O, ictihad ve kıyası tamamen reddetmez; 
ancak mezhep bağlılığını veya taassubu, hem avam hem de havâs için sakıncalı bulur.Bk. Muhammed b. 
Ali es-Senûsî, Buğyetü’l-makâsıd ve hülâsatü’l-merâsıd (Kâhire: Matba‘atü’l-Me‘âhid, trs.), 18-19. 

63 Sedgwick’in bu ifadeyle kastettiği, mezheplerin tamamen reddedilmesidir. Ancak, arifin keşfi ile müctehid 
imamların ictihadının çelişmesinin mümkün olamayacağını belirten Şa‘rânî’nin görüşleri ve bu görüşlerin 
Ticânî’deki yansımaları, ileride ictihad başlığı altında ele alınacaktır. 

64 Bahse konu tavrın tarihi süreçteki manzarası için bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 22-27. Diğer yandan 
Sedgwick’in ictihad meselesinde İbn Teymiyye’ye dair vurgusu Ticânî için olmasa da Senûsî için sözkonusu 
edilebilir. Bk. Vikør, Sufi and Scholar, 223. Bu meseleye ileride “İctihad” başlığı altında değinilecektir. 



630 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

Muhammediyye vurgusu sebebiyle Ğazvânî’ye, hatta Uceymî’ye bağlamak daha yerinde-
dir.65 Çünkü Ticânî’nin Mağrib’de devraldığı Şazeliye geleneği66 Ğazvânî’yle irtibatlandırıla-
bileceği gibi onun Hicaz’da kesbettiği ilmî ve tasavvufî miras da hem silsile hem de eserler 
yoluyla Kuşâşî’ye dayanmaktadır. Ticâniyye’nin önde gelen âlim-sûfîlerinden Muhammed 
el-Arabî de (ö. 1309/1892), Buğyetü’l-müstefîd adlı eserinde Ticânî’nin yolunun et-Tarîkatü’l-
Muhammediyye olarak adlandırılmasını Uceymî’nin açıklamasına atıfla izah eder. Bu 
durum, Hz. Peygamber’e çokça salavat getirmek suretiyle onunla uykuda ve yakaza halinde 
görüşmek ve zâhirî ve bâtınî feyzi doğrudan Hz. Peygamber’den almak şeklinde 
açıklanmıştır.67 Binaenaleyh, bahsedilen üç meseleyi Ticânî’nin tasavvurları merkezli 
açıklarken bu irtibatları dikkatlerden uzak tutmamak gerekir 

1.3. Ahmed et-Ticânî’nin Doktrininde Tarîkat-ı Muhammediye 

Tarîkat-ı Muhammediyye meselesi özellikle Ticânî’nin düşüncesindeki yakaza ve 
hatmü’l-velâye meseleleri ile doğrudan bağlantılıdır. Ticânî, modern araştırmacılar tarafın-
dan ictihad meselesinde Ahmed b. İdrîs ve Senûsî ile aynı kapsamda değerlendirildiği için, 
onun bu konuda bahse konu zatlardan farklı ve geleneğe daha uyumlu tutumu bu başlık 
altında ele alınacaktır.68 Ticânî’nin doktrininde Tarîkat-ı Muhammediyye meselesi bu üç 
kavram etrafında şekillendiğinden, bu ıstılahların izini geçmişe doğru sürmek ve Ticânî’nin 
devraldığı gelenekteki karşılıkları ortaya koymak elzemdir. Bu da, gerek Sedgwick’in 
gerekse diğer araştırmacıların Ticânî’nin XVIII. yüzyılda tasavvuf tarihinde var olduğu 
iddia edilen kırılmanın, bir başka ifadeyle reform veya tecdid sürecinin bir parçası 
olduğuna dair iddialarını boşa düşürecektir. 

1.3.1. Yakaza Halinde Rü’yet-i Nebî 

Tasavvuf terminolojisinde “sâlikin kalbinin Hak’tan gelen bir uyarıyla uyanıklık 
(teyakkuz) haline ulaşması”69 anlamına gelen yakaza, bu tanım göz önüne alındığında 
mânevî bir uyanıklığı ifade eder. Ancak bu bağlamda ele alacağımız anlam, Hz. Peygam-
ber’in “Beni uykuda gören, uyanıkken de görecektir”70 hadisinde geçen yakaza ifadesiyle 
kastedilen “uyanık olma” durumudur.71 

 
65 Ahmed b. İdrîs’in belirli bir âdâb ve erkânı olan bir tarikat veya alt kol kurucusu olmadığı, ancak takipçileri 

tarafından bunun bir tarikat haline getirildiği yönündeki görüşler dikkate alındığında (bk. O’Fahey, 
Enigmatic Saint, 107-112; Sedgwick, Saint and Sons, 17), aradaki fark daha net anlaşılır. Konu sadece bu 
bağlamda ele alındığında, onun düşüncesini Vâsıtî’ye bağlamak mümkün görünmektedir. 

66 Ticânî’nin Mağrib’de miras aldığı Şâzelî gelenek için bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 60-66. 
67 Şarkî, Buğyetü’l-müstefîd, 78-79. 
68Ahmed b. İdrîs ile Senûsî’nin bu üç mesele hakkındaki görüşlerine zaman zaman atıfta bulunularak kısaca 

değinilse de, onların fikriyatı üzerine genel bir analiz yapmak bu makalenin kapsamını aşan bir konudur. 
Bu üç önemli şahsiyetin düşünceleri, detaylı bir karşılaştırma ile bağımsız bir makale veya tez konusu 
olarak ele alınıp derinlemesine incelenmelidir. 

69 Bk. Semih Ceyhan, “Yakaza”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 43/243. 
70 Buhârî, Ta‘bîr, 10; Müslim, Rü’yâ, 11. 
71 Hz. Peygamber’in rüyada görülmesi konusu, ehl-i sünnet ve’l-cemaatte sahabe döneminden itibaren genel 

kabul gördüğü için bu meselenin isbatı etrafındaki tartışmalara ayrıca değinmeyecek, rüyaların bilgi 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 631 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

Yakaza halinde Hz. Peygamber’i görme imkânına dair Gazzâlî, sâlikin sülûkunun ilk aşa-
masında mükâşefe ve müşâhede sürecinin başlayacağını, bu durumda meleklerin ve 
peygamberlerin ruhlarını görebileceğini, seslerini işitebileceğini ve onlardan faydalanabi-
leceğini belirtir.72 Abdülkâdir-i Geylânî ise bu durumun yalnızca velîler için mümkün 
olduğuna işaret eder.73 İbnü’l-Arabî de bu görüşe paralel olarak, uyku esnasında müşahede 
edilen bazı hâllerin, yakaza durumunda ancak nebîler ve velîler tarafından kavranabilece-
ğini vurgular.74 İbnü’l-Arabî’nin çağdaşı olan Endülüslü meşhur muhaddis ve Mâlikî fakihi 
Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Ömer el-Kurtubî (ö. 656/1258), Sahîhü’l-Müslim şerhinde zikri geçen 
hadisi izah ederken yakazanın mümkün olduğuna değinmiş ve kendi tecrübelerini 
aktarmıştır.75 Aynı şekilde, Şâfiî fukahasının meşhurlarından, muhaddis hüviyetiyle de 
temayüz eden İbn Hacer el-Heytemî (ö. 974/1567), bahsi geçen hadise işaret ederek Hz. 
Peygamber ile sürekli görüşmenin ve onun ilmiyle beslenmenin mümkün olduğunu belirtir. 
Onun bu görüşünde, Şâfiî fakihlerinden Tâceddîn es-Sübkî’nin (ö. 771/1370) etkisi de 
muhtemeldir. Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfi‘iyyeti’l-kübrâ adlı eserinde, bazı fakihlerin çözüm 
bulamadıkları bir meseleyle karşılaştıklarında veya ictihadlarının netleşmesi gerektiğinde 
Hz. Peygamber ile görüştüklerini nakleder.76 

Heytemî’nin ilmî mirasından faydalandığı âlimlerden77 Celâlüddîn es-Süyûtî (ö. 
 

değeri üzerinde ise ileride kısaca duracağım. Birçok âlim bu konudaki hadisler ve ulemanın görüşlerini 
merkeze alarak eserler kaleme almış olsa da, Ticânî’nin silsilesinde de yer alması nedeniyle yalnızca 
Nablusî’nin bu konudaki risalesine atıfta bulunarak yetiniyorum. Bk. Abdülganî en-Nablusî, Ravzü’l-enâm 
fî beyâni’l-icâzeti fi’l-menâm, thk. Muhammed b. Muhammed Hayr Heykel (Dımeşk: Dârü Ziyâi’ş-Şâm, 2021), 
60-63. Bu konuya dair meşhur rivayetlerden biri de Enes b. Mâlik’ten rivayet edilen şu hadistir: “Bir gece 
dahi yoktur ki, ben Habîbimi görmemiş olayım.” Bk. Müsnedü’l-İmâm Ahmed b. Hanbel, thk. Şuayb Arnavud-
Âdil Mürşid (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2009), nr. 13267. 

72 Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, el-Münkız mine’d-dalâl, thk. Mahmûd Bîcû (Dımeşk: Dâru’t-Takvâ, 
1991), 69. Gazzâlî, bu durumun devamında dilin ifade etmekte aciz kalacağı hallerin yaşanacağına dikkat 
çekmektedir. Onun yakaza halini, henüz yolun başındaki mübtedî sâlikin tecrübeleri arasında sayması da 
dikkat çekicidir. 

73 Abdülkâdir el-Cîlânî, Sirrü’l-esrâr, thk. Hâlid Muhammed Adnân ez-Zer‘î-Muhammed Ğassân Nasûh 
(Dımeşk: Darü’s-Senâbil, 1994), 132-134. 

74 Bk. Seyit Avcı, Sûfîlerin Hadis Anlayışı: Bursevî Örneği (Konya, Ensar Yayıncılık, 2004), 116. Mevlânâ 
Celâleddîn-i Rûmî’nin (v. 672/1273), Mağrib tasavvuf tarihindeki etkisine dair elimizde kesin bir delil 
bulunmasa da âlim-sûfîlerin genel eğilimiyle uyumlu bir şekilde o da yakaza hakkında şunları söyler: “Gözü 
kapalı uyuyan kimse rüyada yüz türlü zevk ve neşe âlemi görür de uyanınca görmezse çok acayip olmaz 
mı? Rüyada çok acayip şeyler görülür. Uykuda iken kalp birtakım ilhamlara ve müşahedelere pencere olur. 
Uyanıkken güzel rüya gören ise zaten bir âriftir. Onun bastığı toprağı sürme gibi gözüne çek.” Tâhirü’l-
Mevlevî, bu beyti izah ederken, “Malum ya, rüyada muhal olunabilecek şeyler görülür ve bilinmeyen bazı 
alemler müşahede edilir. O gibi halleri uyanıkken görebilen kimse ârif-i billâh ve vâsıl-ı ilallâh 
olanlardandır” cümlesini kurarak Mevlânâ’nın yakazaya dikkat çektiğini ifade eder. Bk. Tâhirü’l-Mevlevî, 
Mesnevî Şerhi (İstanbul: Şamil Yayınevi, 2022), 3/534-535, 6199-6201. beyitler. 

75 Bk. Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Ömer el-Kurtubî, el-Müfhim limâ eşkele min Telhîsi kitâbi Müslim, thk. Muhyiddin 
Dîb Müstû-Ahmed Muhammed es-Seyyid-Yûsuf Ali Büdeyvî-Mahmûd İbrâhim Bezzâl (Dımeşk-Beyrut: 
Dâru İbn Kesîr-Dârü’l-Kelimi’t-Tayyib, 1996), 6/22-26. 

76 Bk. Wright, On The Path of The Prophet, 81; Avcı, Sûfîlerin Hadis Anlayışı, 116. 
77 Heytemî, Süyûtî’nin vefatından hemen sonra doğmuştur. Süyûtî’nin Târîhü’l-hulefâ’sını ihtisâr etmiş, ayrıca 

onun miras bıraktığı ilmi birikimden de istifade etmiştir. Bk. Cengiz Kallek, “İbn Hacer el-Heytemî”, Türkiye 
Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 19/531-539. 



632 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

911/1505), bu meseleye özel olarak Tenvîrü’l-halek adlı bir risale kaleme almıştır. Süyûtî, En-
dülüslü Mâlikî fakihlerinin önde gelen isimlerinden Ebûbekir İbnü’l-Arabî (ö. 543/1148) ile 
yine Endülüslü meşhur muhaddis Abdullah b. Sa‘d İbn Ebû Cemre’nin (ö. 699/1300), yuka-
rıda zikredilen hadis bağlamında, Hz. Peygamber’i gözle görme yani yakaza halinde görme 
imkânına işaret ettiklerini aktarır. İbn Ebû Cemre, bu durumun herhangi bir sınırlama 
olmaksızın yalnızca velîlere değil, tüm Müslümanlara teşmil edilebileceğini belirtir.78 İbn 
Ebû Cemre’nin bu görüşü oldukça önemlidir, zira o, Sahîhü’l-Buhârî’yi Cem‘u’n-nihâye fî 
bed’i’l-hayri ve’l-ğâye adıyla muhtasar olarak tasnif etmiş ve bilahare bu eseri Behcetü’n-nüfûs 
başlığıyla şerh etmiştir.79 Bu şerhi telif ederken Hz. Peygamber’i defalarca rüyasında 
gördüğünü ifade eden İbn Ebû Cemre, bu rüyalardan yetmiş tanesini şerhinin girişine ekle-
miş ve bu bölüme el-Merâi’l-hisân adını vermiştir.80 Dolayısıyla onun açıklamaları, bir 
yönüyle kendi tecrübelerinin bir yansımasıdır. Süyûtî, ayrıca bu konuda Kâdiriyye’nin 
Yâfiiyye koluna adını veren Abdullah el-Yâfiî’nin de (ö. 768/1367) yakaza halinde Hz. 
Peygamber’i görme imkânını kabul ettiğini nakleder. Ebü’l-Hasen eş-Şâzelî’nin de (ö. 
656/1258) yakaza halinde Hz. Peygamber ile görüştüğünü ve onun selamını meşhur Şâfiî 
fakihi İzzeddin İbn Abdüsselâm’a (ö. 660/1262) ilettiğini, ne onun81 ne de dönemin 
âlimlerinin bu durumu inkâr etmediğini belirtir.82 Şâzelî’nin önde gelen halifesi Ebü’l-Abbâs 
el-Mürsî de (ö. 685/1287), “Nasıl ki bir talebe hocasıyla görüşüp konuşmadan tahsilini ta-
mamlayamazsa, sâlik de Hz. Peygamber ile görüşmeden kemâle eremez” demektedir.83 
Ayrıca Mürsî’nin, yakaza haline işaretle söylediği “Hz. Peygamber’den bir an bile 
perdelensem, kendimi Müslümanlardan saymam” sözü de, bu meseledeki kanaatini teyit 
etmektedir.84 Yukarıda da belirtildiği gibi, Şa‘rânî’nin şeyhi Ali Havvâs ile onun şeyhi 
İbrâhim el-Metbûlî’nin de yakaza halinde Hz. Peygamber ile görüştüğü Şa‘rânî tarafından 
aktarılmaktadır.85 Aynı şekilde, Ticânî’nin sıkça atıfta bulunduğu ve salavatını önemsediği 

 
78 Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr es-Süyûtî, Tenvîrü’l-helek fî rü’yeti’n-Nebîyyi ve’l-melek, thk. Muhammed 

Azb (Kâhire: Dârü’l-Emîn, 1993), 15-16. Bu konuda farklı görüşlere sahip muhaddisler de bulunmaktadır. 
Nevevî (v. 676/1277) ve İbn Hacer el-Askalânî (v. 852/1449), ilgili hadisi Hz. Peygamber dönemiyle 
sınırlandırmış ve hadisin, rüyasında Hz. Peygamber’i gören kişinin Medine’ye gelip onu gerçekte de 
göreceği şeklinde yorumlanması gerektiğini belirtmişlerdir. Bk. Avcı, 116-117. Bu konuda muhaddisler 
arasında görüş ayrılığı olsa da özellikle âlim-sûfîler arasında bir ittifak olduğu yukarıdaki açıklamalardan 
anlaşılmaktadır. 

79 Bk. Ali Yardım, “İbn Ebû Cemre, Abdullah b. Sa‘d”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1999), 19/426-427. 

80 Abdullah b. Sa‘d b. Ebî Cemre el-Ezdî, el-Merâi’l-hisân (Beyrut: Dârü’l-Cîl, trs.), 2. 
81 Süyûtî’nin bu tavra dikkat çekmesi, İzzeddin b. Abdüsselâm’ın bid‘atler karşısındaki hassas tutumu 

sebebiyle olsa gerektir. Bk. H. Yunus Apaydın, “İbn Abdüsselâm, İzzeddin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 19/284-285. Yani İzz b. Abdüsselâm bu konuda hassas olmakla 
birlikte o da bunu bid‘at olarak görmemiş, yakaza ile rü’yetin mümkün oluşuna itiraz etmemiştir. 

82 Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr es-Süyûtî, Te’yîdü’l-hakîkati’l-‘aliyye ve teşyîdi’t-Tarîkati’ş-Şâziliyye, thk. 
Âsım İbrâhim el-Keyyâlî (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2006), 70. 

83 Muhammed el-Cezâirî el-Müsteğânemî, Menâhilü’s-safâ fî merâi’l-Mustafâ, thk. Ahmed Ferîd el-Mezîdî 
(Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2019), 106; Şarkî, Buğyetü’l-müstefîd, 255. 

84 Bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 136. 
85 85 Şa‘rânî, et-Tabakâtü’l-kübrâ, 2/166-172. 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 633 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

Şâzelî’nin şeyhi Abdüsselâm İbn Meşîş’in de (ö. 625/1228) salavatını yakaza halinde doğru-
dan Hz. Peygamber’den aldığı rivayet edilir.86 

Ticânî’nin mürşidlerinden Muhammed es-Semmân da yakaza esnasındaki müşahedele-
rini kaydetmiştir.87 Ayrıca, şeyhi Mustafa b. Kemâleddîn el-Bekrî’nin de Hz. Peygamber ile 
yakaza halinde görüştüğü nakledilir.88 Bekrî’nin çağdaşı olan sûfîlerden Abdurrahmân es-
Sakkâf Bâ Alevî de (ö. 1124/1713) bu hali tecrübe edenlerdendir. O, İbrâhim el-Kûrânî’nin 
rahle-i tedrisinden geçen, XVIII. yüzyılın önde gelen muhaddisi Muhammed Hayât es-
Sindî’nin de (ö. 1163/1750)89 şeyhlerindendir. Medine’de ikamet eden Nakşî meşâyihinden 
Sakkâf, Hz. Peygamber ile aralarında hiçbir perde kalmadığını, sadece onun izniyle inabe 
verdiğini belirtmektedir.90 Mağribli meşhur sûfîlerden ve muhaddislerden Muhammed b. 
Cafer el-Kettânî’nin (ö. 1345/1927) nakline göre, Ahmed b. İdrîs’in şeyhi Abdülvehhâb et-
Tâzî (ö. 1206/1791), Abdülazîz ed-Debbâğ vasıtasıyla yakaza halinde Hz. Peygamber ve Hz. 
Ebûbekir ile görüşmüştür.91 Debbâğ, el-İbrîz’i kaleme alan halifesi Ahmed b. el-Mübârek es-
Sicilmâsî’ye de yakaza halinde Hz. Peygamber’i görmek için bazı virdler tavsiye etmiş ve 
onun bu haldeki tecrübeleri aynı eserde kaydedilmiştir.92 Ticânî’nin çağdaşı olan Ahmed b. 
İdrîs de Hz. Peygamber ile sık sık görüştüğünü ifade etmektedir.93 Yine Ticânî’nin çağdaşı 
ve Şâzeliyye-Derkâviyye koluna ismini veren Mevlây el-Arabî ed-Derkâvî’nin de (ö. 
1239/1823) sülûkünün henüz başında iken yakaza halinde Hz. Peygamber ile görüştüğü 
rivayet edilmektedir.94 Görüldüğü gibi, Ticânî’nin miras aldığı gelenekte yakaza halinde Hz. 
Peygamber’i görmenin (rü’yet-i Nebî) imkânı ve bunun geçerliliği konusunda büyük ölçüde 
bir görüş birliği bulunmaktadır.95 Ancak bu noktada iki temel mesele ortaya çıkmaktadır: 
Birincisi, yakaza halinde görülen kişinin gerçekten Hz. Peygamber olup olmadığının nasıl 

 
86 Bk. Muhammed b. Muhammed el-Mehdî et-Temsemânî (haz.), Riyâzü’r-rekâik ve hiyâzü’l-hakâik alâ Salâti’l-

Kutbi’l-Fâik Mevlânâ Abdüsselâm b. Meşîş (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2017), 20. 
87 Muhammed b. Abdülkerîm es-Semmân, el-Fütûhâtü’l-İlâhiyye fi’t-teveccühâti’r-rûhiyye, Nebhânî’nin el-

Hakîkatü’l-Muhammediyye ‘inde aktâbi’s-sâdâti’s-sûfiyye’si içinde, 614-615. 
88 Bk. Abdurrahmân el-Cebertî, Târîhu‘Acâibü’l-âsâr fi’t-terâcimi ve’l-ahbâr (Beyrut: Dârü’l-Cîl, 1978), 1/246-247. 
89 Muhammed Hayât es-Sindî, Muhammed es-Semmân’a Nakşî hilafeti veren zattır. Ticânî’nin miras aldığı 

ilmî ve tasavvufî birikim bu zata birden çok yolla da ulaşmaktadır. Bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticâni, 253. 
90 Bk. Cebertî, Târîhu‘Acâibü’l-âsâr, 1/125-126. 
91 Bk. Muhammed b. Cafer b. İdrîs el-Kettânî, Selvetü’l-enfâs ve mühâdeseüi’l-ekyâs, thk. Abdullah Kâmil el-

Kettânî-Hamza b. Muhammed Tayyib el-Kettânî-Muhammed Hamza b. Ali el-Kettânî (Dârü’l-Beydâ: 
Dârü’s-Sekâfe, 1425), 3/56. Kettânî, Debbâğ’ın eşinin Tâzî’nin süt annesi olduğunu ve Debbâğ’ın ona Hz. 
Peygamber’i görmek isteyip istemediğini sorduğunu, ardından yakaza halinde bu görüşmenin 
gerçekleştiğini aktarır.  

92 Ahmed b. el-Mübârek es-Sicilmâsî, el-İbrîz min kelâmi Seyyidî Abdü’l-azîz ed-Debbâğ (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-
İlmiyye, 2002), 25, 27. 

93 Bk. Bernd Radtke-John O’Kane-Knut S. Vikør-R. S. O’Fahey, The Exoteric Ahmad Ibn Idris: A Sûfî’s Critique of 
the Madhahib and the Wahhabis (Leiden-Boston-Köln: Brill, 2000), 19. 

94 Bk. Abdullah b. Abdulkadir et-Telîdî, el-Mutrib bi-meşâhiri evliyâi’l-Mağrib (Ribât: Dârü’l-Emân, 2003), 208. 
95 Yakaza halindeki rüyette Hz. Peygamber’in bedeniyle mi yoksa ruhuyla mı görüleceği meselesi de bir başka 

tartışma konusu olmakla birlikte, bu, asıl meselenin yanında ikincil bir önem taşımaktadır. Bu konuda her 
iki görüşü de savunan âlimler bulunmaktadır. Bk. Abdulkâdir b. el-Hüseyin b. Mağîzîl eş-Şâzelî, el-
Kevâkibü’z-zâhira fî ictimâ‘i’l-evliyâi yakaza, thk. Ahmed Abdurrahîm es-Sâyih-Tevfîk Ali Vehbe (Kâhire: 
Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 2010), 7-8, muhakkiklerin mukaddimesi; Şarkî, Buğyetü’l-müstefîd, 254-256. 



634 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

tespit edileceği; ikincisi ise bu görüşmede elde edilen bilginin kaynak değeri ve 
güvenilirliği. 

Şâzeliyye’nin önemli simalarından Mürsî’nin halifesi Yâkût el-Arşî96 (ö. 732/1332), 
birinci meseleye dair şu açıklamayı yapar: “Hz. Peygamber ile görüştüğünü iddia eden ki-
şiye bu görüşmenin nasıl gerçekleştiğini sorarız. Eğer doğuyu ve batıyı kuşatan bir nur 
gördüğünü, işittiği sesin belirli bir yönden gelmeyip hem zâhirinde hem de bâtınında kar-
şılık bulduğunu söylerse, onun söylediklerini uygulamasını emrederiz. Aksi halde, o kişinin 
yalancı ve iftiracı olduğuna hükmederiz.”97 Örneğin, Muhammed es-Semmân’ın yakaza 
halindeki görüşmelerine dair aktardıkları da tam olarak Arşî’nin tarif ettiği şekildedir.98 
Fakîrullah es-Sindî ise Hint alt kıtasının önde gelen ulemasından Muhammed Ca‘fer b. Mu-
hammed Mîrân’ın (ö. 1002/1593) Keşfü’l-Hak adlı risalesinden iktibasla, şeytanın yakaza 
halinde temessülle çok daha fazla imkân bulabileceğini, hatta bazı riyazet ehli kimselere 
“ben Muhammed’im” diyerek görünebileceğini belirtir.99 

Muhammed Mîrân’ın zikrettiği hâl, kuvvetle muhtemel Necmeddîn-i Dâye’nin (ö. 
654/1256) “vâkıa” adıyla işaret ettiği iki tür yakazadan birincisine karşılık gelir. Dâye, nefsle 
sıkı bir mücadele ve riyazet sonucunda ruhun tasfiye edilebileceğini, bunun neticesinde de 
gayba dair bazı keşiflerin ortaya çıkabileceğini belirtir. Ancak bu tür keşifler, mümin olma-
yanlar için fayda sağlamadığı gibi, müminler için fayda sağlayıp sağlamadığı da şüphelidir. 
İkinci tür vâkıa ise, “Hak Teâlâ’nın “âfâk ve enfüs” aynasında cemal âyetlerini tevhid ehline 
açması ve “Evet, biz ilerde onlara delillerimizi gerek dış dünyada gerek kendi öz 
varlıklarında göstereceğiz” (Fussilet, 41/53) âyetine uygun olarak hakikatleri gereğince 
gözler önüne sermesidir.” Bu tür vâkıada, Rabbanî ilhamlar marifet yoluyla sâlikin kalbine 
erişir ve dünyevî hislerin yitip gitmesine vesile olur.100 Diğer yandan, yakaza halinde Hz. 
Peygamber’i görme de keşif kapsamında değerlendirilebileceği için, keşfin muteber olup 
olmadığına dair tasavvuf kaynaklarında belirtilen usûl bu meselede de geçerli olsa ge-
rektir.101 Ayrıca, yakaza halinde görüşmenin sülûkün henüz başında elde edilen ilâhi bir 
lütuf olduğuna yönelik kanaatler ve ehl-i riyazetin şeytan tarafından aldatılma ihtimali göz 
önüne alındığında, bu usûle bağlı kalmanın önemi daha da artmaktadır. 

Yakaza ve rüya halinde elde edilen bilginin kaynaklık değerine gelince; bu konuda da 
ilham ve keşifte takip edilen usûl, yani elde edilen bilginin Kur’an ve sünnette sabit naslarla 
uyumlu olması gerektiği prensibi işaret taşı mesabesindedir. Ancak burada bir başka mesele 
söz konusudur: Ticânî’nin ve onun miras aldığı gelenekteki meşâyihin rüya veya yakaza 

 
96 Arşî’nin hayatı için bk. Ahmet Murat Özel, “Kölelikten Şeyhliğe: Şâzeliyye Tarikatı’nın Kurucu İsimlerinden 

Habeşistanlı Yâkût El-Arşî”, Uluslararası Afrika’da Türkler Sempozyumu Bildiriler, haz. Ayşenur Şenel-Şükrü 
Çavuş (Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2020), 112-122. 

97 Müsteğânemî, Menâhilü’s-safâ, 106. 
98 Muhammed es-Semmân, el-Fütûhâtü’l-İlâhiyye, 615. 
99 Fakîrullah es-Sindî, Kutbü’l-irşâd, 2/616. 
100 Bk. Halil Baltacı, Necmeddîn Dâye Râzî: Hayatı, Eserleri, Görüşleri (İstanbul: İnsan Yayınları, 2011), 238-239. 
101 Özetle, Kur’an ve sünnet gibi iki sahih kaynakla delillendiril(e)meyen keşf sahih değildir. Geniş bilgi için 

bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 233-235. 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 635 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

halinde Hz. Peygamber’den veya diğer velîlerden naklettikleri rivayetlerin nasıl 
değerlendirileceği. Bu konuda fakihler, muhaddisler ve sûfîlerden birçok nakil 
bulunmaktadır. 

Sahîhü’l-Buhârî şârihi, fakih ve muhaddis hüviyetiyle temayüz eden Bedreddîn el-Aynî 
(ö. 855/1451) ile muhaddisînin meşhurlarından İbn Hacer el-Askâlânî (ö. 852/1449), sadık 
rüyanın ahkâm konusunda delil olabileceğini belirtir. İmam Nevevî de (ö. 676/1277), Hz. 
Peygamber’den rüyada din ahkâmına dair bir mesele işiten kişi için, bu mesele şer‘î 
hükümlere aykırı olmadığı sürece onunla amel edebilir, der.102 Ticânî’nin miras aldığı ilmî 
gelenekte mühim bir mevkii işgal eden Abdülganî en-Nablusî de, Ravzü’l-enâm’ında sadık 
rüyanın alametlerini saydıktan sonra, devrindeki meşâyihin rüya yoluyla aldığı icazetleri 
aktarır. Örneğin, İbrâhim el-Kûrânî’nin rüyada Hz. Peygamber’e Zilzâl sûresini okuduğunu 
ve kıraatinin tasdik edilmesi üzerine, dönemin Şam Hanbelî müftüsü Takiyyüddîn Abdül-
bâkî ed-Dımeşkî’ye (ö. 1071/1661) bu kıraatin icazetini verdiğini nakleder. Nablusî, rüyada 
Hz. Peygamber’den hadis icazeti almayı rüyanın içeriği şeriata aykırı olmadığı sürece meşru 
görürken, diğer meşâyihten alınan icazetleri de bu kapsamda değerlendirir. Ayrıca o, telif 
ettikleri eserlerde rüya yoluyla aldıkları icazetleri zikreden alimleri de ismen kayda geçirir. 
Mesela İbnü’l-Arabî’nin Mâlik b. Enes’ten rivayetini103 naklederken, Hz. Peygamber’i veya 
bir başka alimi rüyada görüp onlardan icazet alan kişinin bu rü’yetinin şüpheye yer 
bırakmayacak derecede kat‘î ve kâmil olması Nablusî’ye göre şartır. O, rüyada olduğu gibi 
yakaza halinde de elde edilen rivayetlerin mer’î ahkâm ile tearuz halinde olmamasını şart 
koşmuş, “fezâil-i a‘mâl” nev’inden rivayetleri nakletmenin ise her halükarda caiz ve kabule 
şayan olduğu beyan etmiştir.104  

Bahse konu kanaati müdafaa eden yegâne alim Nablusî de değildir. Çağdaşı olan âlim ve 
sûfîlerden İsmail Hakkı Bursevî de (ö. 1137/1725) rüya yoluyla hadis icazetine cevaz vererek 
bunun imkânına işaret eder; yakaza halindeki rivayetleri de kabul eder. Ona göre havâs her 
daim yakaza halindedir. Bursevî, Mürsî’nin bu konudaki ifadesini hatırlatırcasına, bu züm-
renin uykuda bile yakaza halini koruduklarını belirtir.105 Kendisinin de yakaza halinde hadis 
işittiğini ifade eden Bursevî, bu tür bir görüşme ile kişinin sahabeden sayılabileceğine öne 
sürer.106 Bu iddiasını teyit veya tahkim edecek başka bir izah ise Bursevî’nin metinlerinde 

 
102 Bk. Suat Koca, “Nevevî Biyografisine Rüyalar Üzerinden Bir Katkı: Nevevî’nin Eserlerinde Rüyaların 

Sunumu ve İşlevi”, Sûfiyye, 14 (2023), 9-10. 
103 İbnü’l-Arabî’nin rüya yoluyla veya keşfen rivayet ettiği hadislerin yekün tutmadığı, bunların birçoğunun 

da hadis kaynaklarında yer bulan hadisler olduğuna dair bk. Mehmet Ayhan, İbn Arabî ve Hadis (İstanbul: 
Nizamiye Akademi Yayınları, 2022), 127-227. Bu meselenin hususi olarak enikonu ele alındığı bir makale 
için bk. Mehmet Ayhan, “Fütûhât-ı Mekkiyye’de Keşf Yoluyla Nakledilen Hadisler”, İhya Uluslararası 

İslam Araştırmaları Dergisi, 1/1 (2015). 
104 Bk. Nablusî, Ravzü’l-enâm, 45-64, 81-87. 
105 Ticânî’nin meşhur halifelerinden Ali Harâzim de Ahmed et-Ticânî için aynı ifadeyi kullanmakta, onun 

uykusunun yakaza halinden neredeyse farksız olduğuna belirtmektedir. Bk. Ali Harâzim Ebü’l-Hasen b. el-
Arabî el-Mağribî Berrâde, Cevâhirü’l-me‘ânî ve bülûğü’l-emânî fî feyzi Seyyidî Ebi’l-Abbâs et-Ticânî, thk. 
Muhammed er-Râdî Gennûn (Ribât: Matba‘atü’l-Ma‘ârifi’l-Cedîde, 2017), 1/147; Wright, Realizing Islam, 128. 

106 Bk. Avcı, Sûfîlerin Hadis Anlayışı, 118-119. 



636 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

görebildiğim kadarıyla mevcut değildir. Ne var ki, Şa‘rânî’nin yukarıda zikri geçen rivaye-
tinde de İbrahim Metbûlî yakaza halinde görüşme neticesinde sahabe gibi olmayı dile 
getirmekteydi. Kanaatimizce bu ifade ile kastedilen, sahabenin dünyada baş gözüyle Hz. 
Peygamber’i görme neticesinde kesbettiği fazileti kesbetmek, o makama erişmek değil, Hz. 
Peygamber’i baş gözüyle müşahede vesilesiyle bu sıfatla anılabilmektir. Çünkü Hz. 
Peygamber ile yakaza halinde sık sık görüştüğünü belirten ve makam itibariyle hatmü’l-
velâye makamını ihata ettiğini öne süren Ticânî dahi ashâbın her kayd ve şartta aktâbdan 
daha faziletli ve daha üstün oluşuna dikkatleri çekmiştir. Bazı zümrelerin aktâbı ashâbdan 
daha faziletli telakki ettiğini beyan eden Ticânî, “Allah, ashâbımı, diğer nebî ve resuller 
haricindeki âlemlerden üstün kılıp seçmiştir”107 hadisine işaret ederek bu telakkinin isabet-
siz olduğunu, ashâbın her halükârda aktâbdan daha faziletli ve daha üstün olduğunu ifade 
etmiştir.108 

Ticânî’nin miras aldığı gelenekte ve kendi devrinde yakazanın varlığı ve delaleti 
etrafında nakledilen kanaat ve tecrübeler, görüldüğü üzere genel olarak olumludur. Yani, 
onun bu konudaki tecrübeleri ve kanaatleri meşru bir temele dayanmaktadır. Ticânî’nin 
yakaza halinde aldığı kabul edilen rivayetler, Nablusî’nin de cevaz verdiği üzere fezâil-i 
a‘mâle taalluk ettiği gibi, mevcut rivayetler ile mezhepte var olan fıkhî hükümler arasında 
bir tercih yapma amacından başka da bir nitelik taşımamaktadır. Ticânî’nin meşhur hule-
fasından Ali Harâzim, şeyhine, Hz. Peygamber’in vefatını müteakip yakaza veya rüyada 
onunla görüşme neticesinde elde edilen bilginin o hayattayken onun fem-i muhsininden 
alınan bilgiyle aynı değeri taşıyıp taşımadığını sorar. Ticânî, bütün ümmeti ilgilendiren 
genel hükümlerin Hz. Peygamber hayattayken bildirildiğini, Salâtü’l-fâtih109 gibi fezâil-i 
a‘mâl nev’inden özel hükümlerin ise ümmetin havâssına hem hayattayken hem de 
vefatından sonra bildirilebileceğini ifade eder.110 Ticânî’nin de usûlünün et-Tarîkatü’l-
Muhammediyye olarak adlandırılma sebepleri arasında, bahsi geçtiği üzere Hz. Peygamber 
ile yakaza halinde görüşme ve bu görüşmelerde kendisine ihsan edildiği kabul edilen 
Salâtü’l-fâtih gibi virdler merkezi bir öneme sahiptir. Harâzim’in nakline göre de, Ticânî’nin 
Hz. Peygamber’e yakaza halinde tevcih ettiği sualler genellikle zekât toplayan zalim bir 
sultana zekât verilip verilmeyeceği, Hz. İsa’nın nüzûlü ile alakalı iki sahih rivayetten han-
gisinin sıhhatinin daha güçlü olduğu, abdest alınan bir kaba yeniden konan suyla tekrar 
abdest alınıp alınmayacağı gibi fıkha ve hadise taalluk eden meselelerdir.111 Yani Ticânî’nin 
soruları, genelde var olan rivayetler arasında tercihte bulunma veya fıkhî meselelerde sa-

 
107 Nûreddîn el-Heysemî, Mecma‘ü’z-zevâid ve menba‘ü’l-fevâid, thk. Hüseyin Selîm Esedü’d-Dârânî (Cidde: 

Dârü’l-Minhâc, 2015), 19/551, nr. 16342. 
108 Harâzim, Cevâhir, 2/759.  
109 Ticânî’nin doğrudan Hz. Peygamber’den aldığı kabul edilen salavât olan Salâtü’l-fâtih ile bu virdin 

Ticâniyye’deki merkezi konumu için bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 175-183. 
110 Harâzim, Cevâhir, 1/279. 
111 Harâzim, Cevâhir, 1/146-147. 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 637 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

hih görüşü bulma amacı taşır. Harâzim, Ticânî’nin dünyevî meselelerine dair sorular sor-
duğunu da nakleder.112 Ancak Harâzim’e göre onun yakaza halinde elde ettiği en önemli 
bilgi, nail olduğu mânevî makamlara dair bilgidir113 ve bu makamların en yücesi ise, onun 
kanaatine göre hatmü’l-velâye veya hatmiyyet makamıdır. Ticânî’nin bu makama dair 
kanaatleri de onun XVIII. yüzyıl tasavvuf tarihinde var olduğu öne sürülen reform 
hareketinin bir parçası olduğuna dair iddialara zemin teşkil etmiştir. 

1.3.2. Hatmü’l-Velâye 

Hatmü’l-velâye, tasavvufî bir ıstılah olarak “Hz. Peygamber’e vâris olmak, belirli bir 
asırda Allah’ın yeryüzündeki delili olmak, her asırda dinin yeniden canlandırılmasını üst-
lenmek, velâyetin en mükemmel şekilde gerçekleşmesi” gibi anlamlara gelmektedir.114 Ta-
savvuf tarihinin ilk dönemlerinden itibaren tartışılan velâyet meselesi üzerine ilk müstakil 
eserlerden birini kaleme alan115 Hakîm et-Tirmizî (ö. 320/932), bu makamdaki kişinin 
neredeyse peygamberlerin derecesine ulaşacak bir konumda olduğunu belirtir. Onun 
nezdinde, hatmü’l-evliyâ Hz. Peygamber’in en sevdiği kişi olması sebebiyle tüm velîlerin 
reisidir. İbnü’l-Arabî ise bu konuyu daha detaylı bir şekilde ele alır. Hz. Peygamber’in 
hâtmü’l-enbiyâ olması gibi, onun velâyetinden nasiplenen bir hâtmü’l-evliyâ bulunduğunu 
ifade eder. O hatmü’l-evliyâyı iki kısma ayırır: Birincisi hatmü’l-velâyeti’l-âmme, ikincisi ise 
hatmü’l-velâyeti’l-Muhammediyye’dir. Ona göre hatmü’l-velâyeti’l-âmme makamındaki 
zat Hz. İsa’dır116 ve bu velâyetten nasibi olan kişiler, Hz. Âdem’den Hz. İsa’ya uzanan 
peygamberlerin feyzinden istifade eder. Hatmü’l-velâyeti’l-Muhammediyye makamındaki 
zat ise tamamen Hz. Peygamber’in hakikatinden nasibini alır. İbnü’l-Arabî, bu noktada nûr-
i Muhammedî meselesine değinir. Hz. Âdem’den Hz. Peygamber’e kadar tüm peygamberler, 
nur-i Muhammedî vesilesiyle nübüvvetten nasip aldığı gibi, tüm velîler de hatmü’l-
velâyeti’l-Muhammediyye makamındaki kişinin feyziyle velâyet nurundan istifade eder. 
Ona göre, hatmü’l-evliyânın bu makama ulaşması, hakîkat-i Muhammediyye’nin onda tam 

 
112 Örneğin, Harâzim’in aktardığına göre, Ahmed et-Ticânî ömrünün son dönemlerinde Fas’ı terk ederek 

Bilâdüşşâm’a yerleşme niyetini dile getirmiş, ancak bu konuda izin alamamıştır. Bu rivayette dikkat çeken 
nokta, Hz. Peygamber’in Bilâdüşşâm’da içki, zina ve zimmete mal geçirme gibi büyük günahların 
yaygınlaştığına ve halkın tevbe edip Allah’a yönelmediği takdirde Hıristiyanların onlara üstün geleceğine 
dair uyarısıdır. Bk. Wright, Realizing Islam, 124-125. 

113 Bu makamlara erişmek için lazım gelen ve yakaza halinde Hz. Peygamber’den alındığı kabul edilen evrâd 
ve ezkâra dair bk. Mıhçıoğlı, Ahmed Ticânî, 169-205. 

114 Bk. Ali İhsan Kılıç, İbnü’l-Arabî’nin Velâyet Öğretisi (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Doktora Tezi, 2021), 314. 

115 Velâyet meselesini o devirde bir ölçüde ele alan bir diğer eser, İbn Ebü’d-Dünyâ’nın (v. 281/894) Kitâbü’l-
evliyâ’sıdır. Ne var ki Tirmîzi sadece velâyet meselesini değerlendirmemiş, o devirde velâyet meselesi ile 
alakalı olarak tartışılan nübüvvet meselesini de bu eserinde ele alarak kendi düşüncelerini ortaya 
koymuştur. Bk. Salih Çift, “Hatmu’l-Evliyâ, Ebû Abdullah Muhammed b. Ali el-Hakîm et-Tirmizî (v. 
320/932)”, Tasavvuf İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi, 6/15 (2005), 367-368. 

116 İbnü’l-Arabî, büyük ihtimalle Hz. İsâ’nın ahir zamandaki nüzûlüne atıfta bulunarak, onun gelişinden sonra 
başka bir velînin ortaya çıkmayacağını ima etmektedir. Kayserî ise bu durumun kıyametin büyük 
alametlerinden biri olduğunu özellikle vurgular. Bk. Dâvûd-i Kayserî, Risâletün fî ilmi’t-tasavvuf, er-Resâil 
içinde, thk. Mehmed Bayraktar, (Kayseri: Kayseri Büyükşehir Belediyesi, 1997)  132-133. 



638 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

olarak tecelli etmesi sebebiyledir.117 

İbnü’l-Arabî, bu makamdaki kişinin kendi döneminde yaşadığını, Fas’ta kendisine 
göründüğünü, ancak Allah’ın onu kullarından gizlediğini belirtir. Bu kişinin vefatından 
sonra ise bu makamın kendisine ihsan edildiğini ima eder. Burada, İbnü’l-Arabî’nin 
hatmü’l-velâyeti’l-Muhammediyye sahibinden sonra yaşayan tüm velîlerin bu kişiden feyiz 
alacağı ve ondan sonra hiçbir velînin Hz. Peygamber’in kalbi üzere olamayacağı yönündeki 
görüşünde “sonralık” ile neyin kastedildiği tartışmalıdır. İbnü’l-Arabî üzerine çalışmala-
rıyla tanınan ve Halvetiyye-Rahmâniyye tarikatı mukaddemlerinden Abdülbâkî Miftâh, bu 
“sonralık”ın zaman açısından değil, makam açısından olduğunu belirtir. Yani, hatmü’l-
velâyeti’l-Muhammediyye makamından sonra, bu makamın mâverasında, Hz. Peygam-
ber’in kalbi üzere olan ve doğrudan ondan feyizlenen daha kâmil bir makam yoktur. Tüm 
velîler bu makam sahibi vesilesiyle feyizlenir.118 Miftâh’ın bu açıklaması, Şa‘rânî ile 
Bekrî’nin bu konudaki görüşleriyle uyumludur. Bekrî de Şa‘rânî gibi119 her asırda bir hatm 
olduğunu, her asırda Allah’ın velî kullarının makamlarını bu kişiyle mühürlediğini ifade 
eder.120 Bekrî’ye göre her asırda ortaya çıkan bu kişi, “hatmü’l-velâyeti’l-Muhammediy-
yeti’l-hâssa” sahibidir. Bu kişi bazen kutup olur, bazen başka bir makamda bulunur, ancak 
her durumda o hatmü’l-velâye makamındadır. Bekrî, bu görüşünü mürşidi Nablusî’nin “  وفي
-beytiyle de destekler.122 Bekrî’ye göre, “hatmü’l 121”كل عصر فرد ختم ولاية*على الاأولياء يخفى فكيف اأوليّ الجَحْد  
velâyeti’l-Muhammediyyeti’l-âmme” ise Hz. Mehdi’ye aittir ve o, âhir zamanın âhirinde 

 
117 Bk. Hakîm et-Tirmizî, Hatmü’l-evliyâ, thk. Osman Yahyâ (Beyrut: el-Matba‘atü’l-Katolikiyye, 1965), 161 

(Osman Yahyâ’nın Fütûhat’tan iktibası), 367; Abdurrahmân b. Ahmed b. Muhammed Câmî, Şerhü’l-Câmî alâ 
Füsûsu’l-hikem, thk. Âsım İbrahim el-Keyyâlî (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’-İlmiyye, 2009), 104-105; Süleyman 
Uludağ, “Velî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013) 43/26; Michel 
Chodkiewicz, Seal of the Saints: Prophethood and Sainthood in The Doctrine of Ibn ‘Arabi, trc. Liadain Sherrard 
(Cambridge: The Islamic Text Society, 1993), 122-124; Cornell, Realm of The Saint, 205-210; Wright, Realizing 
Islam, 144-146. 

118 Bk. Abdülbâkî Miftâh, Hatmü’l-Kur’an Muhyiddîn İbnü’l-Arabî (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2009), 210-
221. 

119Şa‘rânî, Muhammed Vefâ eş-Şâzelî’nin de bu makama ulaştığına dair ifadelerinden yola çıkarak, İbnü’l-
Arabî’nin görüşleriyle bu beyanı uzlaştırır bir şekilde, her asrın kendine özgü bir hatmü’l-evliyâsı 
olduğunu belirtmektedir. Ayrıca, İbnü’l-Arabî’nin bu konudaki düşüncelerinin peşinden giden ve onun 
metinlerini okumakla meşgul olanları, selefi Süyûtî gibi eleştirmekte ve bu kişileri amele 
yönlendirmektedir. Ona göre, bu metinleri okuyup idrak edebilecek kimseler yalnızca kâmil zatlardır. Bk. 
Wright, Realizing Islam, 147. 

120 Bekrî’nin hulefasından, Ticânî’nin de şeyhi Muhammed es-Semmân nezdinde Bekrî de çağının hatmü’l-
evliyâsıdır. Bk. Wright, Realizing Islam, 37. 

121 “Her bir asırda bir “ferd”, bir “hatmü’l-velâye” sahibi vardır. Bu zat velîlere gizlidir, hal böyleyken nasıl 
olur da nankörlük eder, bundan yüz çeviririm?” 

122Nebhânî, Nablusî’nin bu beytini aktardıktan sonra, onun İbnü’l-Arabî’nin hatmü’l-evliyâ olduğunu inkâr 
edenlere cevap olarak er-Reddü’l-metîn ‘alâ müntekisi’l-ârifi Muhyiddîn başlıklı bir risale yazdığını belirtir. 
Ancak Nebhânî’ye göre, Nablusî’nin düşüncesinde, bir dönemde hatmü’l-velâyeti’l-Muhammediyyeti’l-
hâssa makamına sahip birinin bulunması ne o dönemde ne de sonraki dönemlerde birçok başka velînin 
varlığına engel değildir. Nebhânî, bu konuda kendi görüşünü de paylaşarak, İbnü’l-Arabî’den sonra bu 
makama eriştiğini iddia eden birçok kişinin geldiğini ve Kuşâşî’nin de bunlardan biri olduğunu ifade eder. 
Bk. Yûsuf b. İsmâil en-Nebhânî, el-Hakîkatü’l-Muhammediyye inde aktâbi’s-sâdâti’s-sûfiyye, haz. Âsım İbrâhim 
el-Keyyâlî (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2012), 146-147. 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 639 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

zuhûr edecektir.123 Bekrî’nin bu açıklaması, İbnü’l-Arabî’nin görüşünü kayıtladığı gibi, 
Miftâh’ın yorumunu da bir yönüyle doğrulamaktadır. Dolayısıyla, bu iki açıklama, vakıayla 
da mütenasip olduğu için dikkatten uzak tutulmamalıdır. Zira İbnü’l-Arabî’nin seleflerin-
den ve haleflerinden birçok sûfî, bu makamı kendi nâmlarına iddia etmiş veya bu makamın 
varlığını kabul etmiştir. 

Hatmü’l-velâye makamına eriştiği kabul edilen sûfîler arasında Abdülkâdir-i Geylânî (ö. 
561/1166), Ahmed er-Rufâî (ö. 578/1182), Muhammed Vefâ eş-Şâzelî124 (ö. 765/1363), Cezûlî, 
İmâm-ı Rabbânî, Kuşâşî ve Nablusî125 gibi önemli isimler bulunmaktadır.126 Ticânî’nin çağ-
daşları arasında da bu makama dair iddia sahibi zatlar mevcuttur. Bunlar arasında, 
Ticânî’nin Fas’a gittiğinde evvelemirde intisap ettiği Vezzâniyye tarikatı şeyhi Mevlây et-
Tayyib’in (ö. 1180/1767) babası ve mürşidi Mevlây Abdullah el-Yemlâhî (ö. 1089/1678),127 
Kâdiriyye’nin Kuntiyye koluna adını veren ve Fas’ın güneyi ile Moritanya’daki Müslüman-
lar üzerinde büyük bir nüfuz sahibi olan Muhtâr el-Kuntî128 (ö. 1226/1811), ve yine Ahmed 
b. İdrîs’in129 halifesi Muhammed Osman el-Mîrganî (ö. 1268/1852) sayılabilir.130 

Hakîm et-Tirmizî ile İbnü’l-Arabî’nin hatmü’l-velâye meselesindeki kanaatlerine vakıf131 
olan Ticânî’nin de hatmü’l-velâye makamına eriştiği iddia edilir. Muhammed el-Arabî eş-
Şarkî’nin nakline göre o âhir ömründe Fas’ta “el-hatm ve’l-ketm” yani hatmü’l-velâye ma-
kamına ulaşmıştır.132 Harâzim de onun “kendi asrındaki âlimler, velîler, zahidler ve diğer 

 
123 Bk. Mustafa b. Kemâleddîn el-Bekrî, es-Süğaru’d-dürriyü’l-bessâm fî-men yechelü min nefsihi’l-makâm ve hüve 

min ehli’r-rüsûhi fi’l-makâm, el-Ke’su’r-râik fî sebebi ihtilâfi’t-tarâik içinde, thk. Muhammed Abdülkâdir Nassâr 
(Kâhire: Dârü’l-İhsân, 2016), 93-94. Kâşânî de bu konuda benzer bir yaklaşım sergiler. Ancak o, Bekrî gibi 
bunu iki kısma ayırıp birini âhir zamana özgü kılmaz. O, hatmü’l-velâye makamına sahip olan kişinin 
mutlak anlamda Hz. Mehdî olduğunu ve ancak âhir zamanda ortaya çıkacağını ifade eder. Bk. Wright, 
Realizing Islam, 147. 

124 Bk. Ebû Ali el-Hasen b. Muhammed b. Kâsım el-Kûhen el-Fâsî, Tabakâtü’ş-şâzeliyyeti’l-kübrâ (Beyrut: Dârü’l-
Kütübü’l-İlmiyye, 2005), 100. 

125 Bk. Sirriyeh, Sûfî Visionary of Ottoman Damascus, 133. 
126 Miftâh, Hatmü’l-Kur’an, 219. 
127 Bk. Jillali el Adnani, La Tijâniyya (1781-1880) Les Origines d’un Confrérie Religieuse a Maghreb (Ribat: Marsam, 

2007), 157. Mevlây Abdullah, Abdülkâdir-i Geylânî’nin kendisini hatmü’l-velâye olarak tanıtmasına ve 
kendisinden sonra gelen tüm evliyanın üstünde olduğu iddiasına itiraz eder. Kendisinin de tarikatını 
doğrudan Hz. Peygamber’den aldığını belirterek bu makama ulaştığını ima eder. 

128 Bk. Aziz A. Batran, The Qadiriyya Brotherhood in West Africa and The Western Sahara (Ribat: Publications de 
l’Institut des Etudes Africaines, 2001), 75-76. 

129 Ahmed b. İdrîs’in kendisinin veya takipçilerinin hatmü’l-velâye makamı hakkında herhangi bir iddiada 
bulunmamış olmasına rağmen, halifelerinden Mîrgânî’nin bu iddiayı sahiplendiği görülmektedir. Bk. 
Adem Yerinde, “Mîrganî, Muhammed b. Osman”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 2020), 30/152-154. 

130 Bk. Miftâh, Hatmü’l-Kur’an, 219. Muhammed b. Osman’ın dedesi Abdullah el-Mîrganî’nin Tarîkat-ı 
Muhammediyye’de otorite kabul edildiğine dair Zebîdî’nin görüşüne yukarıda değinilmişti. Buradan 
hareketle, onun da bu konuda dedesinden etkilenmiş olabileceğini söylemek mümkündür. 

131 Bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 62, 125, 129-130. 
132 Şarkî, Buğyetü’l-müstefîd, 179. Şarkî, Ticânî’nin söz konusu yılda Fas’tan ayrılmadığı bilinmesine rağmen 

bu rivayetin nasıl anlaşılması gerektiğine dair şu açıklamayı yapar: “Şa‘rânî’nin de aktardığı gibi, kutuplar 
üç yüz altmış kişidir ve bunlardan biri Mekke-i Mükerreme’de ikamet eder. Cenâb-ı Hak bir makam 
bahşedeceği zaman, o makamı Mekke’de bulunan zata indirir ve o da bu makamı asıl sahibine ulaştırır.” 



640 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

salih zatlara verilmeyen bir mertebeye nail olduğunu” belirtir.133 Ticânî, henüz çocukluk 
yıllarından itibaren bu makama ulaşma arzusu taşıdığını ifade eder134 ve gençlik yıllarında 
gördüğü bir rüyada Ebû Medyen’in kendisini “el-kutbâniyyetü’l-uzmâ” makamıyla müjde-
lediğini aktarır.135 Ticânî’nin, Mevlây et-Tayyib ve Muhammed es-Semmân136 gibi doğu ve 
batının meşhur iki kutbunun sırlarına mirasçı olduğu iddiası, ikinci kuşak Ticânî meşâyi-
hinden Muhammed Ekensûs (ö. 1294/1877) tarafından da desteklenir. Ekensûs, Hz. Peygam-
ber’in Ticânî’ye yakaza halinde “bundan sonra benden başka kimseye minnet etmeyecek-
sin” şeklinde hitap ettiğini nakleder ve bu ifadeyi hatmiyyet makamına yorar.137 

XX. yüzyılın önde gelen Ticânî meşâyihinden Ahmed b. el-Hâc Sükeyric (ö. 1944), 
Ticânî’nin velâyet hakkındaki görüşlerini açıklarken velâyeti dört mertebeye ayırır ve 
Ticânî’yi hatmü’l-velâye olarak tanıtır. Ona göre ilk mertebe, iman sahibi herkesi kapsayan 
velâyet-i âmme mertebesidir. İkinci mertebe, hakîkat-i Muhammediyye’nin nisbî zuhûruna 
mazhar olan velâyet-i hâssa veya Sükeyric’in tabiriyle velâyet-i zâtiyye mertebesidir.138 
Sükeyric, üçüncü bir mertebeden daha bahseder ki, bu da Hz. Peygamber’in nübüvvetinin 
bâtınına tekabül eden velâyettir. Bu mertebede nübüvvet ile maksud, şer‘î hükümleri tebliğ 
ve açıklamakla görevli olmaktır. Sükeyric’e göre, bu mertebedeki hatmü’l-velâye sahibi kişi 
Hz. Mehdi’dir. Bu, diğer meşâyihin “hatmü’l-velâyeti’l-Muhammediyyeti’l-âmme”dediği 
mertebedir. Ona göre velâyetin dördüncü ve en üst mertebesi ise, risâletin bâtınından iba-
rettir. Sükeyric, risâletin bâtınının bütün kemaliyle sadece bu hatm mertebesinde ortaya 
çıkacağını ve bu nispette bir zuhûrun ondan sonra söz konusu edilemeyeceğini belirtir. O, 
“bu nispette” ifadesinin iki anlama gelebileceğine işaret eder: Birinci anlam, Hz. Peygam-
ber’in hatmü’n-nübüvve ve hatmü’r-risâle olmasıdır. Onun ardından hiç kimse bu iki mer-
tebeye ulaşamayacaktır. İkinci anlam ise, velâyet-i zâtiyye mertebesinde olduğu gibi, 
zuhûrun tam kemaliyle değil, nisbî olarak gerçekleşmesidir. Yani, risâletin bâtını nisbî ola-
rak hatmü’l-velâye sahibinde ortaya çıkar. Sükeyric, İbnü’l-Arabî’nin aşikâr ettiği 
vahdetü’l-vücûd meselesini bu nisbî zuhûrun bir eseri olarak görür. Ayrıca, bu nisbî 
zuhûrun âlemdeki tüm aktâb için de geçerli olduğunu ve kendilerinin Allah’ın velî kulları 
arasında bir ayrıma gitmedikleri kaydını düşmekten de kendisini alamaz.139 Sükeyric, bu 
kaydı düşmek zorunda hissetmiş olmalıdır; çünkü bahse konu cümlelerinin devamında 
Ticânî’yi, tasavvuf tarihi boyunca hatmü’l-velâye makamına eriştiği kabul edilen diğer 

 
133 Harâzim, Cevâhir, 1/192. 
134 Bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, s. 61. 
135 Harâzim, Cevâhir, 1/144-145. 
136 Wright, Muhammed es-Semmân’ın bu makama dair bir iddiası olmadığını, ancak takipçilerinin ona bu 

makamı atfettiklerini belirtir. Bk. Wright, Realizing Islam, 148. Bununla birlikte, Harâzim’in Ticânî’den 
aktardığına göre Muhammed es-Semmân Ticânî’ye kendisinin kutbü’l-aktâb olduğunu ifade etmiştir ki, 
Nablusî ve Bekrî de kutbü’l-aktâbı çağının hatmü’l-velâyesi olarak kabul etmekteydi. Bk. Harâzim, Cevâhir, 
1/1301-31. 

137 Muhammed b. Ahmed Ekensûs, el-Cevâbü’l-müskit fi’r-reddi alâ men tekelleme fî tarîki’t-Ticânî bilâ tesebbüt, 
Dijital kütüphanemde dizilmiş nüsha, 11. 

138 Bu iki mertebenin klasik tasnifteki yeri ile alakalı malumat için bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 133-134. 
139 Ahmed b. el-Hâc el-‘Ayyâşî Sükeyric, Nehcü’l-hidâye fî hatmi’l-velâye, thk. Muhammed er-Râdî Gennûn 

(Ribât: Ribat: Matba‘atü Yâdib, trs.), 49-51. 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 641 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

şeyhlerden daha faziletli bir mevkiye yerleştirir. Her asrın bir hatmü’l-velâyesi olabileceği 
görüşüne katılan Sükeyric, İbnü’l-Arabî ve Muhammed Vefâ eş-Şâzelî’yi kendi devirlerinin 
hatmü’l-evliyâsı olarak tanıtır. Ancak Ticânî, onun anlatımına göre, geçmiş ve gelecek tüm 
evliyanın velâyet nurundan feyizlendiği bir zattır. Bu ise, İbnü’l-Arabî’nin hatmü’l-velâye 
sahibi için belirttiği niteliklerle örtüşmektedir. Sükeyric, bu durumu şu şekilde açıklar: 
Nasıl ki Hz. Peygamber dünyaya gelmeden önce diğer peygamberlerin feyiz kaynağı idiyse 
ve nasıl ki ruhlar âleminde onun nübüvveti diğer tüm peygamberlerden önce tasdik 
edildiyse, hatmü’l-velâye makamında olan Ticânî de dünyaya gelmeden evvel tüm 
evliyanın onun feyzinden istifade ettiği bir konumdadır.140  

Sükeyric’in bu yöndeki açıklamaları, Ticâniyye müntesipleri nezdinde de kabul gören 
bir anlayışı yansıtır. Sükeyric, bu konuda yöneltilen eleştirilere, tasavvufî edebin bir gereği 
olarak her müridin mürşidini en kâmil zat olarak görmesi gerektiğine işaret ederek cevap 
verir. Ona göre, muhabbet ve hürmet konusunda Hz. Peygamber’i diğer peygamberlerle 
aynı seviyede görmek ne kadar yanlışsa, bir sâlikin de hürmet, muhabbet ve tazimde kendi 
mürşidini diğer mürşidlerle aynı derecede değerlendirmesi o kadar isabetsizdir.141 

Abdülbâkî Miftâh, Sükeyric ve diğer Ticânî meşâyihinin Ticânî’nin makamını İbnü’l-
Arabî veya hatmü’l-velâye makamına eriştiği kabul edilen diğer meşayihin makamından 
daha âlî gören izahlarını değerlendirirken, Ticânî’nin kendi metinlerinde bu yönde bir 
iddiada bulunmadığına dikkat çeker.142 Gerçekten de Ticânî’nin metinlerine bakıldığında, o, 
kutbiyyet ve hatmü’l-velâye meselesinde iddia sahibi olmanın yanısıra Allah nezdindeki 
makamının yüksekliğine işaret etmekte,143 ancak Sükeyric’in açıkladığı şekilde kapsamlı bir 
üstünlük iddiası onda temaşa edilememektedir.144 Ticânî’nin büyük şeyhi Bekrî’nin ve Nab-
lusî’nin her devirde müstakil bir hatmü’l-velâye olduğuna dair kanaatleri, Ticânî’de de 
yankı bulmuş olmalıdır. Yani Ticânî, bu makama dair iddialı olsa da, bunun sadece kendi 
dönemini kapsadığının farkında görünmektedir.145 Bu farkındalığa dair bazı işaretler, vefat 

 
140 Sükeyric, Nehcü’l-hidâye, 53-58. 
141 Bk. Ahmed b. el-Hâc el-‘Ayyâşî Sükeyric, el-Îmânü’s-sahîh fi’r-reddi alâ sâhibi’l-Cevâbi’s-sarîh, thk. Muhammed 

er-Râdî Gennûn (Ribat: Matba‘atü Yâdib, 2017), 71-72. 
142 Bk. Miftâh, Hatmü’l-Kur’an, s. 219. Miftâh’ın kastettiği, Ticânî’nin kendisini İbnü’l-Arabî’nin hatmü’l-velâye 

makamından üstün görmediğidir ki, onun dediği gibi bu yönde sarih bir karîne mevcut değildir. 
143 Bk. Harâzim, Cevâhir, 2/672. Bu yönde bir beyanı olan Ticânî bir başka yerde yalan yere kemâlât iddiasında 

bulunan kimsenin Allah’tan korkması gerektiğini belirterek böyle bir tavrın imansız ölmeye yol açacağına 
dikkat çeker. Bk. Harâzim, Cevâhir, 1/236. 

144 Sükeyric, Ticânî’nin makamıyla ilgili bu iddiaları gündeme getirse de, Ticânî, müritlerini mürşidlerini 
övme konusunda aşırılıktan kaçınmaları yönünde uyarmakta ve bu tür davranışların şer‘î açıdan kabul 
görmeyeceğini belirterek onları uyarmaktadır.Bk. Ahmed b. el-Hâc el-‘Ayyâşî Sükeyric, Bülûğu’l-emânî bi’l-
icâzeti li-mürîdi’t-Ticânî, thk. Muhammed er-Râdî Gennûn, Dijital kütüphanemde dizilmiş haldeki nüsha, 4. 

145 Ticânî’ye atfen “sahabe döneminde sûra üfleninceye kadar gelmiş geçmiş bütün velîler feyzini benden 
almıştır” cümlesi nakledilmekteyse de (bk. Muhammed Tayyib es-Süfyânî, el-İfâdetü’l-Ahmediyye li-mürîdi’s-
se‘âdeti’l-ebediyye (Kahire: Matba‘atü’s-Sıdki’l-Hayriyye, 1350), 190, 107. Söz; Harâzim, Cevâhir, 2/786-787), 
Sükeyric dahi bunun şatahât kabilinden bir söz olduğuna dikkat çeker. Bk. Sükeyric, Nehcü’l-hidâye, 59. Bu 
cümle, Ticânî’nin bu mesele etrafındaki sair kanaatleriyle birlikte değerlendirildiğinde, bu sözün şathiyye 
türünden kabul edilmesi gerektiği de aşikardır. 



642 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

etmiş veya muammer olan velîlere karşı hürmetsizliğe asla müsamaha göstermemesi, on-
ları tazimin Hakk’ı tazim olduğunu vurgulaması ve müridlerini bu konuda sık sık uyarma-
sıdır. Ayrıca, kendi dönemindeki meşâyihin irşad halkasına giren ve onların rehberliğinde 
seyr ü sülûk eden sâliklerin hidayet bulacağı, çünkü o mürşidlerin de sâliki Hakk’a ulaştırıcı 
olduğuna dair beyanı bu kabildendir. O ayrıca, meşâyihin bir kısmını kabul edip bir kısmını 
inkarın ancak cehaletten kaynaklanabileceğini ifade etmektedir.146 Ticânî, kendi müridleri-
nin sair müridana üstünlüğüne dair beyanlarını ise, usûlünü vasıtasız yakaza halinde Hz. 
Peygamber’den almaya bağlamaktadır.147 Bu durumu da, Abdülkâdir-i Geylânî’nin kendi 
müridlerinin diğer müridlerden üstün olduğuna dair beyanıyla da desteklemektedir.148 Ben-
zer şekilde, Ticânî’den önce hatmü’l-velâye makamında olduğunu iddia eden Vezzânî 
meşayihinden iki zat, Mevlây Abdullah el-Yemlâhî ve oğlu Mevlây et-Tayyib de 
müridlerinin diğer şeyhlerin müridlerinden üstün olduğunu yakaza halinde Hz. 
Peygamber’i görme (yakaza) üzerinden temellendirmikte ve müridlerinin hesapsız bir 
şekilde cennete gireceğini öne sürmektedir.149 Bu zatların iddiaları ile Ticânî’nin müridleri 
için yaptığı bu tür beyanlar, bütüncül bir bakış açısıyla değerlendirilmelidir. Zira hem 
Ticânî hem de bu iki Vezzânî şeyhi, mürşidlerinin telkin ettiği evrâd ve ezkâra sıkı sıkıya 
yapışan, farzları ifanın yanı sıra nafile ibadetlerde de ihlâsı gözeten sâliklerin dahi Allah’ın 
mekrinden asla emin olmaması gerektiğini vurgulamış, bu tür bir üstünlük iddiasının 
hüsrana yol açabileceğine dikkat çekmişlerdir.150 

Ticânî’nin müridlerini uyardığı bahse konu meseledeki hassas tavrını onun kendi 
hayatında da gözlemlemek mümkündür. Örneğin, ahir ömründe kendisine “halifelerinizin 
nail olduğu ilâhî ikramlara bazı kutuplar dahi ulaşamıyorsa, siz hangi makamdasınız?” diye 
sorulduğunda dikkat çekici bir şekilde, “ben bir miskinden başka bir şey değilim” cevabını 
vermiştir. Ayrıca, Harâzim’in naklettiğine göre, Ticânî bulunduğu mecliste övüldüğü zaman 
buna müsamaha göstermemiş, “şu vakte kadar ne hakkıyla tevbe edebildik ne de kâmil 
imanı elde edebildik” diyerek tevazu göstermiştir.151 Keza bir müridi Ticânî’nin faziletine ve 
makamının yüceliğine dair kanaatlerini dile getirdiğinde, o şu cevabı vermiştir: 
“Müslümanlığın hakikatine tam olarak vâkıf olduğumuzu, kurtulduğumuzu düşünürsek, 
İslam’ın kokusunu bile alamayız.” Bu sözler onun tevazu ile mahviyet arasında bir denge 
kurduğuna ve ilâhî mekrden korkan bir tavır içerisinde olduğuna şahitlik ediyor olmalıdır. 
Bahse konu müridi, “Hz. Peygamber’i yakaza halinde gördüğünüz halde mi bunu 
söylüyorsunuz?” diye mukabele ettiğinde, Ticânî yukarıdaki cümleyi tekrarlayarak şu beyte 

 
146 Harâzim, Cevâhir, 2/683. 
147 Bk. Harâzim, Cevâhir, 2/787. 
148 Bk. Harâzim, Cevâhir, 1/140. 
149 Bk. Adnani, La Tijâniyya, 158-159. 
150 Ticânî, Hz. Peygamber dahi ilâhî mekrden emin değilken bize ne oluyor demektedir ki, bu da bahse konu 

hususta temkini elden bırakmadığının işareti olsa gerektir. Bk. Süfyânî, el-İfâde, 191; Sükeyric, el-Îmânü’s-
sahîh, 73-75, 197; Abdullah eş-Şerkâvi, Şerhü’l-hikemi’s-sûfiyye ve hiye hikemü’l-Ârif-i Billâh eş-Şeyh Mahmûd el-
Kürdî el-Halvetî, thk. Muhammed Abdulkadir Nassâr-Ahmed Ferîd el-Mezîdî (Kâhire: Dâretü’l-Kerez, 2008), 
156-157. 

151 Bk. Harâzim, Cevâhir, 1/186-187; Wright, Realizing Islam, 142. 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 643 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

işaret etmiştir: 

 وخائف مكر الل ه بالله عارف  ***وا من مكر الل ه بالله جاهل

 ولا عارف ا لا من الل ه خائف   ***ولا جاهل ا لا من الل ه ا من

“Allah’ın mekrinden emin olan cahildir, O’nun mekrinden korkan ise âriftir. Hiçbir cahil 
yoktur ki Allah’ın nimeti sebebiyle rahatlayıp gevşemesin. Yine hiçbir ârif de yoktur ki 
Allah’ın nimeti sebebiyle endişeye kapılıp kaygılanmasın.”152 

Ticânî’den nakledilen bu sözleri bir arada değerlendirdiğimizde ortaya çıkan tablo 
şudur: O, âlem-i manadaki makamına dair öne sürülen beyanları ikrar etmekte ve bu 
durum, onun tarîkat-ı Muhammediyye düşüncesini beslemektedir. Ancak aynı zamanda 
ilâhî mekrin farkında olan bir sûfî olarak, hem kendisini hem de müridlerini bu konuda 
uyarmaktadır. Onun mânevî makamına dair sözleri ile tevazu ve mahviyet içeren ifadelerini 
uzlaştırmak, ancak onun içinde bulunduğu hâlin gereği olarak konuştuğu kabul edildiğinde 
mümkündür. Öte yandan, Ticânî’nin bu makama dair iddialarının onu, Sedwick gibi bazı 
araştırmacıların iddia ettiği gibi, geleneğin mezhebî bağlarından koparıp koparmadığı 
sorusu, onun ictihad ve usûl konusundaki yaklaşımlarına bakılarak değerlendirilmelidir. 
Ticânî’nin, kendi geleneğindeki usûlü takip edip etmediği, özellikle ictihad ve fıkhî 
meselelerdeki tutumu, bu sorunun cevabını bulmada önemli bir ipucu sunar. 

1.3.3. İctihad 

Yakaza halinde Hz. Peygamber ile görüşerek istedikleri meseleleri onunla müzakere 
ettikleri öne sürülen veya velâyetin en üst derecesinde oldukları kabul edilen sûfîler açısın-
dan, “fakihin herhangi bir şer‘î hüküm hakkında zannî bilgi elde etmek için tüm çabasını 
harcaması” anlamına gelen ictihad ıstılahı nasıl bir karşılık bulmaktadır? Sahip olduklarına 
inanılan bu imkân, onlara herhangi bir zahirî veya aklî delile başvurmaksızın dinî konularda 
hüküm verme ve ictihad etme yetkisi sağlamış mıdır? Bu sorulara cevap bulmak için 
Ticânî’yi odak noktasına alarak İbn İdrîs ve Senûsî’nin düşüncelerini de gözden geçirmek 
ve aralarındaki yaklaşım farkını belirlemek gerekir. Zira Tarîkat-ı Muhammediyye başlığı 
altında da ifade edildiği üzere, Ticânî modern araştırmacılarca bu mesele bağlamında İbn 
İdrîs ve Senûsî ile aynı çerçevede değerlendirilmekte ve XVIII. yüzyıl tasavvuf tarihinde 
yaşandığı iddia edilen reformun öznelerinden biri olarak görülmektedir. Ancak bu, aceleyle 
verilmiş bir yargıdır ve yukarıdaki açıklamaların ardından nihayetinde aşağıdaki ifadelerle 
de açıklığa kavuşacaktır. 

İbn İdrîs’in bu konudaki görüşleri, temel olarak Risâletü’r-reddi ‘alâ ehli’r-re’yi bi’s-savâb 
li-muvâfakati’s-sünneti ve’l-Kitâb153 adlı risalesinde yer almaktadır. O, Kur’an ve sünnette her 

 
152 Süfyânî, el-İfâde, 24, 34. Söz; Abdülbâkî Miftâh, Edvâun ‘ale’ş-şeyh Ahmed et-Ticânî ve etbâ‘ihî (Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1430), 107. 
153 Bk. Radtke, The Exoteric Ahmad Ibn Idris, 47-80. Bu risalenin tahkikli neşri bu eserin içerisinde ilgili sayfalar 

arasına yer almaktadır. 



644 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

meselenin hükmünün bulunduğunu savunarak, bu hükümleri bulamayanların cehaletlerin-
den dolayı aciz kaldıklarını öne sürer. Buna karşın cehaletten halas olmuş “takva ehli” 
kişiler, bildikleriyle amel ettikleri için Allah onlara bilmediklerini de öğretir. Dolayısıyla, 
bir âlimin Kur’an ve sünnette aradığı hükmü bulamaması nedeniyle re’y ile bir hükme 
varması, İbn İdrîs’e göre şeytanın aldatmacasına kapılmak anlamına gelir. Ona göre, ictihad 
sonucu ulaşılan bir hükme uymak konusunda âlim ile avam arasında bir fark yoktur. O, 
avamdan bir kişinin, bir âlimden aldığı fetvanın Kur’an ve sünnete dayanıp dayanmadığını 
sorması gerektiğini savunur. Hatta bir âlimin, geçmiş büyük âlimlerden birinin görüşünü 
esas alarak hüküm vermesini küfür, fısk ve zulüm olarak değerlendirir. Bu nedenle, avam-
dan biri dahi, fetva aldığı âlimin hükmünü, Kur’an ve sünnete dayanmadığı gerekçesiyle 
reddetmelidir. İbn İdrîs’e göre, bir kimse fıkıh kitaplarında yer alan bir hükmün delillerini 
Kur’an ve sünnette görmeden onunla amel ederse, Yahudi ve Hristiyanlardan farkı kalmaz. 
Zira ona göre bu iki dinin mensupları da haham ve rahiplerini dinde otorite kabul 
etmektedir. Bu sebeple o taklidi mutlak olarak reddeder. Aynı şekilde, dört mezhepten bi-
rine bağlı bir âlimi sorgusuz sualsiz taklit etmek de ona göre şirk olarak değerlendirilir.154 
O, bir fıkhî hükmün geçerli olabilmesi için mutlaka Kur’an ve sünnete dayanması 
gerektiğini vurgular. Ancak, hadislerin senedinin birinci derecede önemli olmadığını, 
sadece iki hadis çeliştiğinde hadis usulüne başvurulması gerektiğini belirtir. Ona göre takva 
sahibi âlimler içinse zâhiri ilimler ve kıyas nev’inden aklî delillendirmeler gereksizdir; 
çünkü onlar “furkan ehli” zatlardır ki, aracısız bir surette ilmi doğrudan Hak katından 
almaktadırlar. İbn İdrîs, mezhep imamlarının da re’y yöntemini reddettiğini ileri sürerek 
onların Kur’an ve sünnete uymayan fetvalarının kabul edilmeyeceğini, Kur’an ve sünnette 
doğrudan hüküm bulunmayan meselelerin ise mübah dairesinde mütalaa edilmesini 
gerektiğini, bunun aksine bir yaklaşımın ise geçersiz olduğunu öne sürer.155 

İbn İdrîs’in ictihad meselesinde mezheplerin ilmî gelenekteki otoritesini kati surette 
reddetmesi ve takva sahipleri ile doğrudan ilhâm ve keşf yoluyla bilgiye ulaşanları 
kastetmesi, takva sahiplerinin yakaza halinde Hz. Peygamber ile doğrudan görüştüğüne 
olan inancıyla bağlantılı görünmektedir. Ancak, bu görüşünü doğrudan ifade etmek yerine 
“takva ehli” ifadesini tercih etmesi, muhtemelen Hicaz’daki ilmî çevrelerin kuvvetli tepki-
sinden çekinmesiyle ilgilidir.156 Diğer yandan, İbn İdrîs’in, velâyet sahibi kişilerin doğrudan 
Allah’tan bilgi alabileceği ve Kur’an ayetlerindeki işaretlerin doğrudan onların kalbine 

 
154 İbn İdrîs’in taklit konusundaki bu görüşleri, XIX. yüzyılın sonlarında Muhammed Abduh’ta da yankı 

bulmuştur. Abduh’un önerdiği ıslah ve yenilenme, İbn İdrîs’inkiyle tamamen aynı çizgide olmasa da taklidi 
mutlak anlamda reddetme ve mukallitleri (taklitçileri) sert bir şekilde eleştirme tavrı her ikisinde de 
ortaktır. Geniş bilgi için bk. Ebubekir Sifil, İslamî Bilincin İhyası (İstanbul: Rıhle Kitap, 2009), 106-112. 

155 Bk. İbn İdrîs, Risâletü’r-Red, The Exoteric Ahmad Ibn Idris içinde, 47-60. 
156 İbn İdrîs’in ve ardından Muhammed b. Osman el-Mîrganî’nin bu yaklaşımına, Ezher çevresinden çeşitli 

eleştiriler yöneltilmiştir. Bunların en önemlisi, Ezher şeyhi Hasan el-Attâr’ın (v. 1250/1835) bu bağlamda 
kaleme aldığı eleştiridir. Attâr özetle, ictihadın mezhep içinde mümkün olduğunu vurgulamakta ve 
mezhepler üstü bir ictihad anlayışını, gelenekteki birikimden hareketle reddetmektedir.Bk. Vikør, Sufi and 
Scholar, 242-247. 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 645 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

ilham edileceği yönündeki düşünceleri, Hakîm et-Tirmizî’nin ictihad hakkındaki görüşle-
rini hatırlatmaktadır. Tirmizî, fıkıh tahsilini Hanefî usûlüne göre tamamlamakla birlikte, 
bilahare Hanefiler’i re’y usûlü sebebiyle sertçe eleştirmiş ve re’yin akıl yürütmeden ziyade 
Hz. Peygamber’i yakaza halinde müşahede ile irtibatlı olarak basiret ve ilhâm yoluyla oluşan 
bir kanaat olduğunu savunmuştur. Tirmizî’ye göre, fıkıh ancak kalbi perdelenmiş kimseden 
bu perdelerin kalkmasıyla gerçek anlamda idrak edebildiği meselelerle alakalıdır. O fakih-
lerin kıyasını, ağacın dalları arasındaki benzerliğe bakarak dalları kök olarak kabul etmeye 
benzetir ki, bu da ona göre hatalı bir yaklaşımdır. Bu bağlamda kıyas ile ictihada aynı anlamı 
yükleyen Tirmizî, fıkhî hükümlerin gerçek dayanağı olan illetleri ancak kalbine ilâhî hikmet 
nurlarının yansıdığı velîlerin kavrayabileceğini belirtir.157 Onun kuvvetle muhtemel 
hatmü’l-velâye düşüncesiyle şekillenen bu yaklaşımının İbn İdrîs üzerinde de etkili olduğu 
görülmektedir. Nitekim İbn İdrîs de yakaza halinde Hz. Peygamber ile görüştüğünü iddia 
ederek hak ile batılı ayırt etme yetisine sahip olduğunu dile getirmiştir. 

İbn İdrîs’in en çok faydalandığını beyan ettiği mürşidi Tâzî ve onun hocası Debbâğ’ın 
tutumlarına bakıldığında, bu iki zatın İbn İdrîs kadar keskin bir tavır sergilemedikleri 
görülmektedir. Debbâğ, yakaza hâlinde Hz. Peygamber’le sürekli irtibatta olduğunu 
belirtmiş ve bu irtibat sayesinde ortaya koyduğu fıkhî hükümlerin, yani ictihadlarının daha 
muteber olduğunu savunmuştur.158 Ancak, İbn İdrîs gibi avamı taklitçi olduğu için fısk, zu-
lüm ve şirkle itham etmemiş, mezhep imamlarını takip eden ulemayı da eleştirmemiştir. 
Debbâğ’ın önde gelen halifesi olan ve el-İbrîz’i kaleme alan Sicilmâsî de, taklit ehli avamın 
bilgi itibariyle taklitten tahkike geçemediği için tekfir edilemeyeceğini belirtmiş ve bu 
konuda Ehl-i Sünnet’in icma ettiğini ifade etmiştir. O, buna mukabil Mu‘tezile’nin 
mukallitleri tekfir etmeye cevaz verdiğini belirtir.159 

Senûsî’nin ictihad konusundaki yaklaşımı incelendiğinde, onun da sûfîlerin ilham veya 
keşf vasıtasıyla elde ettiği bâtınî bilginin ve bu bilgi vasıtasıyla var olan ictihadlarının asla 
Kur’an ve sünnetle çelişmeyeceği, sûfîlerin ilham ve keşfinin Kitap ve sünnet ile kayıtlı ol-
duğunu savunduğu görülmektedir.160 O, İbn İdrîs’in tavrına benzer şekilde İbnü’l-Arabî’nin 
“efrâd”dan kabul edilen velilerin kalbine malum olunan ahkâmın murad-ı ilâhî ile, yani 
şeriat ile tearuz halinde olmayacağı görüşünü benimsemiş, bu zevatın serdettiği ahkâm 

 
157 Bk. Aiyub Palmer, Sainthood and Authority in Early Islam: Al-Hakim al-Tirmidhi’s Theory of Wilaya and the 

Reeinvisioning of the Sunni Caliphate (Leiden-Boston: Brill, 2020), 119-120; Samer Dajani, Sûfîs and Shari‘a: The 
Forgotten School of Mercy (Edinburgh: Edinburg University Press, 2023), 79-81. 

158 Khodamoradi, “Tariqah Muhammadiyyah as Tariqah Jami‘ah”, 372. 
159 Bk. Ahmed b. el-Mübârek es-Sicilmâsi, Reddü’t-teşdîd fî mes’eleti’t-taklîd, thk. Mevlây el-Hüseyin b. Hasan 

Elhayyân (Kuveyt: Vizâretü’l-Evkâfi ve’ş-Şu’ûni’l-İslâmiyye, 2010), 67. 
160 XVIII. ve XIX. yüzyıllardaki ictihad meselesi üzerine araştırmalar yapan Rudolph Peters, Senûsî’yi taklit 

karşıtı “fundamentalistler” arasında sayarak bu grubun vahiy dışında ilham gibi hiçbir bâtınî tecrübeyi 
kabul etmediğini iddia etmektedir (bk. Rudolph Peters, “Idjtihad and Taqlid in 18th and 19th Century 
Islam”, Die Welt des Islams, XX/3-4 (1980), 132). Ancak Senûsî, belirtildiği gibi, tam da bunun tersini 
savunmaktadır. Bu konuya dikkat çeken bir başka çalışma için bk. Ahmad Dallal, “The Origins and 
Objectives of Islamic Revivalist Thought, 1750-1850”, Journal of American Oriental Society, 113/3 (Jul.-Sep. 
1993), 356. 



646 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

arasında herhangi bir çelişki bulunmayacağını iddia etmiştir.161 Senûsî, taklidi eleştirme ko-
nusunda ise İbn İdrîs kadar katı bir tutum sergilememiş, avamın taklidine daha hoşgörülü 
yaklaşmıştır. O, Îkâzü’l-vesenân adlı eserinde İbn İdrîs’ten iktibaslarda bulunmuş,162 ancak 
muhtemelen olası tepkileri önlemek için onun adını doğrudan anmamış, fikirlerini 
savunurken klasik kaynaklara dayanmayı tercih etmiş ve bu yolla görüşlerini daha kabul 
edilebilir kılmaya çalışmıştır. Mâlikî mezhebine bağlılığını vurgulayan Senûsî, örneğin 
kıyamda ellerin durumu konusunda Mâlikî mezhebinin genel görüşüne aykırı olarak ellerin 
bağlanmasını tavsiye etmiştir. Ancak o bunu mezhepten sapmak değil, Mâlikîliğin asıl 
hükmünü belirlemek olarak değerlendirmiştir.163 

Senûsî, dört mezhep imamının ona göre Kur’an ve sünnete aykırı hükümlerini asla 
kabul etmeme yönündeki kanaatte İbn İdrîs ile aynı çizgiyi takip etmekle birlikte bunu daha 
yumuşak bir dille ifade etmiştir. Ona göre mezhep imamları bilinçli olarak Kur’an ve 
sünnete aykırı hükümler vermezler; ancak bu iki kaynağa muhalefet etmelerinin sebepleri 
on maddede özetlenebilir.164 Mezhep otoritesine karşı İbn İdrîs kadar katı bir tavır 
sergilemeyen Senûsî, mezhep imamlarının sünnetle çelişen görüşleri olması hâlinde, 
âlimlerin sünneti tercih etmeleri gerektiğini savunmuştur. Bir mezheple kayıtlı olmanın 
başka bir mezhepte esas alınan daha kuvvetli bir sünneti terk etmek anlamına geleceğini, 
bunun da mezhep imamına sünneti de aşan bir otorite tanımakla aynı manaya geleceğini 
belirtmiştir. Ona göre dört mezhep imamı da kendi görüşlerinin Kur’an ve sünnetle 
çelişmesi durumunda terk edilmesini tavsiye etmişlerdir. Tam da bu sebebe binaen alim bir 
kimse herhangi bir hükme varacağı zaman hangi mezhebin delili daha kuvvetli ise onu 
araştırıp bulmalı ve onunla amel etmelidir. Senûsî, İbn İdrîs’in aksine, Kitap ve sünnette 
hakkında sarih bir hüküm bulunmayan meselelerde kıyas veya re’y metoduyla ictihad edil-
mesini kabul etmiştir. Ancak, bir mesele hakkında hadis bulunması durumunda kıyası ke-
sinlikle caiz görmemiştir.165 Ona göre, yaşadığı dönemde mutlak müctehid bulunmamakla 
birlikte, belli meselelerde ictihad edebilen mukayyed müctehidler mevcuttur. Bu nedenle 
o, sadece âlimlerin ictihad edebileceğini ve avamın bir âlimi takip etmesi gerektiğini savun-
muştur. Bununla birlikte, verilen fetvaların Kur’an ve sünnete dayanıp dayanmadığının 
sorgulanması gerektiğini öne sürmüş, ancak avamın bu konuda ihmalkâr davranması 

 
161 Bk. Dajani, Sûfîs and Shari‘a, 144-145. İbn İdrîs’in ictihad hususundaki görüşleri bu şekilde katı olsa da 

Yemen’de Vehhâbîler’e karşı İbnü’l-Arabî’yi müdafaa etmenin yanı sıra Füsûs ile Kayserî’nin İbnü’l-Fârız’ın 
et-Tâiyye üzerine yazdığı şerhini okutması dikkat çekicidir. Bk. Dajani, Sûfîs and Shari‘a, 258-259. 

162 Bernd Radtke ve arkadaşlarının, Îkâzü’l-vesenân’da İbn İdrîs’in Risâletü’r-red’dinden yapılan iktibaslara 
işaretleri için bk. Radtke, The Exoteric Ahmad Ibn Idris, 81-94. 

163 Vikør, Sufi and Scholar, 110-111; 221-224. Senûsî’nin bu eserinde hem İbn Teymiyye’den hem de İbn 
Arabî’den alıntılar yapması, muhatap aldığı kişilere bu iki önemli şahsiyetin fikirleri arasında bir denge 
kurmaya çalıştığı izlenimini vermeye yönelik olabileceği gibi, bu tutum onun ilim hayatı boyunca 
karşılaştığı farklı düşünceleri harmanlayarak bir sentez ortaya koyduğu şeklinde de yorumlanabilir. 

164 Bk. Muhammed b. Ali es-Senûsî, Buğyetü’l-makâsıd, 7-11. Örneğin Senûsî, bu sebepler arasında, mezhep 
imamlarının ilgili hükmü destekleyen daha güçlü bir rivayete ulaşamamış olmalarını veya ulaşmış olsalar 
bile bu rivayetin delaletinin sarih olmaması gibi durumları sayar. 

165 Bk. Muhammed b. Ali es-Senûsî, Buğyetü’l-makâsıd, 18-19. 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 647 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

durumunda onları fısk veya şirkle suçlama yoluna gitmemiştir.166 

Senûsî’nin kanaatlerini hülasa etmek gerekirse, o İbn İdrîs’in mutlak taklit karşıtlığına 
ve mezhep taassubuna167 karşı duruşuna büyük ölçüde katılmakta, ancak bunu daha mutedil 
bir üslupla ifade etmektedir. Onun, hakkında açık bir nas bulunan meselelerde re’y ve kıyası 
reddetmesi İbn İdrîs ile ortak bir tutumken, hakkında nas bulunmayan meselelerde mutlak 
olmasa da mukayyed ictihadın mümkün olduğunu kabul etmesi, onu İbn İdrîs’ten ayıran bir 
noktadır. Bu nispeten yumuşak tavrının Ticânî ile irtibatı sebebiyle olduğu düşünülebilir.168 
Zira Ticânî’nin ictihad ve taklit konularında İbn İdrîs ve Senûsî kadar katı bir tavır almadığı 
bilinmektedir. O, fakih ile sûfîyi, bir diğer ifadesiyle fakîri eşdeğer görerek, gerçek fakihle-
rin aynı zamanda ârifler olduğunu beyan eder.169 Ticânî, Hz. Peygamber’e yakaza hâlinde 
her türlü meselesini arz ettiğini ifade etmekte ve “hatmiyyet” makamını uhdesinde 
bulundurduğunu öne sürer. O, zâhirî ve bâtınî bilgiyi kesb hususundaki bu güçlü vurgusun-
dan hareketle bu iki sahadaki ilimlerde kendisine bir ictihad sahası açmakla birlikte, İbn 
İdrîs ile Senûsî’nin mezhep, re’y, ictihad ve taklit gibi konulardaki gelenek reddi ve eleştirisi 
ondan müşahede edilmemektedir. 

Ticânî, ictihadın şartlarını miras aldığı gelenekle uyumlu bir çerçevede izah eder. Ona 
göre ictihad edebilmek için bir mesele hakkında Kur’an ve sünnette yer alan hükümleri, o 
meseleye dair gelenekte yapılan istidlalleri, ortaya konan delilleri ve meselenin içinde 
bulunulan arz ettiği vaziyeti bilmek gereklidir (nas ve istidlâl). Yani sadece bâtınî bilgiye 
sahip olmak ictihad için yeterli değildir. O, İbn İdrîs’in öngördüğü gibi ictihad için gereken 
tek şartı müttaki olmakla sınırlandırmaz. Ayrıca, kendisine yöneltilen fıkhî sorulara cevap 
verirken bazen doğrudan nassı esas alır, bazen de Muhtasar’a veya İmam Mâlik’in başka bir 
Mâlikî fıkıh eserlerindeki görüşüne başvurur. 

Ticânî, fakihin ictihadında isabet ederse iki, hata ederse bir sevap alacağını170 savunan 
klasik anlayışı benimseyerek, İslam tarihinin ilk asrından itibaren fıkıh ilminin taşıyıcısı 
olan ihlas sahibi fukahânın ilmî gayretlerini takdir eder. Saliklerine de onlara hürmet 

 
166 Knut S. Vikør, “The Shaykh As Mujtahid: A Sûfî Conception of Ijtihad?”, El Sûfîsmo y las normas del Islam, ed. 

ve trc., Alfonso Carmona (Murcia: Editora Regional de Murcia Colección Ibn ‘Arabi, 2006), 351-354. 
167 “Taassub” kavramına bu bağlamda olumsuz bir anlam yüklenmesinin modernleşme dönemiyle başladığı, 

daha önce bu kelimenin “gayret-i dîniyye” anlamında kullanıldığı bilinmektedir. Dolayısıyla klasik 
dönemde kabul gören ve dinî gayretle beslenen mezhep taassubu veya taassubun anlam hiyerarşisinin, 
XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren birçok kavramın anlam hiyerarşisi gibi alt üst olduğu 
görülmektedir. Bu meselenin tarihî seyri için bk. İsmail Kara, İçimden Geçen Günler (İstanbul: Dergâh 
Yayınları, 2022), 53-75. 

168 Senûsî’nin Ticânî’ye hürmeti, onun gusledildiği sudan teberrük niyetiyle içecek derecede çoktur. Onun 
hürmetinin boyutları hakkında geniş bilgi için bk. Bk. Ahmed eş-Şerîf es-Senûsî, el-Envâru’l-kudsiyye fî 
mukaddimeti’t-Tarîkati’s-Senûsiyye (İstanbul: Matba‘a-i Âmire, 1339), 13. 

169 Ticânî, yalnızca zâhirî ilim sahibi olmanın övülen fakihler sınıfına dahil olmak için yeterli olmadığını 
vurgular. “Dinde, fıkıhtan daha faziletli bir şeyle ibadet edilemeyeceği gibi, bir fakih, şeytana bin ibadet 
edenden daha ağır gelir” (İbn Mâce, Sünen, Kâhire: Matba‘atü Dârü İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, trs., 1/81, nr. 
222) hadisindeki fakih tabiriyle şer’î ilimlerden nasibi olan arifler ve velilerin kastedildiğini belirterek, 
fakih ile sûfîyi aynı çerçevede ele alır. Bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 93. 

170 Bu husustaki rivayetler için bk. Buhârî, İ‘tisâm, 21. 



648 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

göstermelerini tavsiye eder. O bu bağlamda avâmın bir mezhebe mensubiyetini gerekli 
görmekle birlikte, mezhep içinde hangi fakihin takip edileceği hususunda belirli bir ayrıma 
gider.171 Ticânî’nin “fakih”le kastı, sadece zâhirî ilim sahipleri değil, bu ilimlerden behresi 
olmakla birlikte ârif-i billâh sıfatını taşıyanlardır. Ona göre, hakiki fıkıh, sadece zahirî 
hükümleri bilmek değil, aynı zamanda Allah’ın hukukunu ve bu hukukla ilgili edepleri hak-
kıyla yerine getirmektir. O, sadece zâhirî ilimle yetinen fakihlerin bu yükümlülükleri yerine 
getirmekte yetersiz kalacağını belirtir ve buna hakkıyla ancak nebîler, ârifler ve sıddîkların 
muktedir olabileceğini belirtir.172 Bu bağlamda, Ticânî’nin takdir ettiği ve saliklerine 
methetmelerini ve izinden gitmelerini tavsiye ettiği fakihler, yalnızca fıkhî bilgiyle yetin-
meyen, aynı zamanda irfânî derinliğe sahip âriflerdir. Bu durum, özellikle Mağrib 
bölgesindeki Mâlikî gelenekte sûfî fakihlerin önemli bir yer tutması gerçeğiyle de 
örtüşmektedir.173 

Ticânî, delaleti kat’î nas sözkonusu olduğundaysa ictihada karşı çıkar.174 Onun bu 
yaklaşımı Mâlikî geleneğiyle uyumlu olduğu gibi, o fıkhî tercihleri ve fetvalarındaki titiz 
yaklaşımı gereği175 bazı meselelerde mütekaddimîn dönemi Mâlikî âlimlerinin ictihadları 
yerine müteahhirîn dönemi Mâlikî ve Şâfiî âlimlerinin ictihadlarını tercih etmiştir.176 İbn 
İdrîs ve Senûsî ile karşılaştırıldığında mezhep ve ictihad konularında daha esnek bir tutum 
sergileyen Ticânî, aynı zamanda Mâlikî fıkıh kitaplarında yer alan pek çok hükmü eleştir-
mekten de geri durmamıştır. Bazı fetvalarında, mütekaddimîn dönemine ait Mâlikî fıkıh 
kitaplarında bulunan kimi hükümleri, naslar ve seleflerinin görüşleri doğrultusunda 
yeniden inceleyen Ticânî; mut’a nikâhı, dörtten fazla eşe izin, ehl-i kitabın boğazlamadan 
kestiği hayvanların yenilebilirliği ve annenin emzirme zorunluluğun iptali gibi meseleler-
deki fetvaları sert bir şekilde eleştirmiştir.177 Ticânî, bu fetvaları veren geçmişteki âlimleri 
ve kendi dönemindeki benzer fakihleri eleştirirken, bu kişilerin kibir gibi ahlaki zaaflarla 
malul olduğunu ve nefislerindeki hastalıkların, fetvalarının bağlayıcılığını ortadan 
kaldırdığını belirtmiştir. Ayrıca, müridlerini bu tür fakihlerden uzak durmaları konusunda 
uyarmıştır. Onun bu tutumu, özellikle Mağrip Mâlikîliği bağlamında şaşırtıcı bir durum de-
ğildir.178 Nitekim dönemin birçok âlim-sûfîsi gibi, Ticânî de klasik fıkıh kitaplarının birçok 

 
171 Harâzim, Cevâhir, 2/820-821; Wright, On the Path of The Prophet, 128-130. 
172 Harâzim, Cevâhir, 1/449; 2/596, 724. 
173 Mâlikî tabakât metinlerinde bu türden fakihlere sıkça rastlanıldığı gibi, Ticânî’nin ismi de Malikî tabakât 

eserlerinde mevcuttur. Misal için bk. Muhammed b. Muhammed b. Ömer b. Kâsım Mahlûf, Şeceretü’n-
nûru’z-zekiyye fî tabakâti’l-Mâlikiyye (Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 2002), 1/542. 

174 Onun bu kanaatinde Şa‘rânî’ni tesiri olduğunu söylemek de mümkündür. Şa‘rânî de Kitap ve sünnete 
muhalif re’yi reddetmekte, özellikle Ebû Hanîfe’nin bu husustaki beyanlarına işaret etmektedir. Bk. 
Abdulvehhâb eş-Şa‘rânî, el-Mîzânü’l-kübrâ (Kâhire: Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 2004), 91-98. 

175 Bk. Harâzim, Cevâhir, 1/181. 
176 Harâzim, Cevâhir, 1/100-105; Miftâh, Edvâun ‘ale’ş-şeyh Ahmed et-Ticânî, 41. 
177 Harâzim, Cevâhir, 2/829-834. 
178 Zira “V/X. asra kadar oluşan Mâlikî fıkıh literatürü, “ümmehât” adıyla anılan ve belirli Mâlikî çevrelerinin 

rivayet ve görüşlerini derleyen geniş eserlerle bu eserler üzerine yapılmış çalışmalardan oluşuyordu. IV/X 
asırdan itibaren bu geleneğin dışına çıkılarak önceki nesillere ait belli bir kitabı esas almayan ve Mâlikî 
fıkıh birikimini yazarın tercihleri ve ifadeleriyle ortaya koyan muhtasar eserler kaleme alınmaya 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 649 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

şerh ve haşiyeyle dolup taştığını ifade etmiş, bu duruma yönelik eleştirisini şu sözlerle dile 
getirmiştir: “Bu zamanda insanların ulemadan en çok beklediği şey, fıkıh kitaplarını içle-
rindeki ilavelerden arındırmalarıdır.”179 Ticânî’nin bu eleştirisi, velilerin bâtın ilimlerinin 
taşıyıcılığını yapmaları, Hz. Peygamber’in mirasçısı olarak ihya görevini üstlenmeleri, buna 
binaen de şeriata taalluk eden meselelerde zuhur eden hataları izale etmek gibi vazifeleri 
olması yönündeki düşüncesiyle de bağlantılıdır.180 Ona göre bir velî, ilâhî bilgiye muhatap 
olduğunda fıkhın gerçek anlamını kavrayabilir ve ilâhî ilimlerin özüne tam anlamıyla vakıf 
olabilir. Ancak bu bilgilerin hiçbir şekilde şeriatta var olan hükümleri aşamayacağı, yalnızca 
onları tamamlayabileceği inancı Ticânî’nin temel ilkelerinden biridir.181 

Ticânî’nin ictihad, mezhep ve fetva meselelerine dair özetlenen bu yaklaşımı, aslında 
fikrî olarak izini sürdüğü Şa‘rânî’nin bu meseledeki tavrının bir yansımasıdır.182 Onun gö-
rüşleri, Şa‘rânî’nin el-Mîzânü’l-kübrâ adlı eserindeki düşüncelerle büyük ölçüde 
örtüşmektedir. Ancak Şa‘rânî’nin Senûsî ile İbn İdrîs’te de karşılık bulan, fakat fakihlerin 
kolayca benimseyemeyeceği bazı görüşleri konusunda Ticânî’nin daha temkinli bir yakla-
şım sergilediği de dikkat çekmektedir. 

Şa‘rânî, tasavvuf tarihinin erken dönemlerinde tartışılan bilgi edinme yolları 
konusunda, ehl-i re’yin nazar ve istidlâline ehl-i hadîsin teslim ve imanını eklerken, kendi 
geleneğindeki diğer sûfîler gibi keşf ve yakîni de bu yollardan biri olarak kabul eder. O, za-
hirî ilimlere dair tahsilin ikmalin ardından şeyhi Ali el-Havvâs’ın rehberliğinde gerçekleş-
tirdiği seyrüsülûk sonucunda zevk, keşf ve yakîni elde edip şeriatın özüne basiret gözüyle 
nüfuz ettiğini vurgular. Mezhep imamlarının hepsinin ictihadında isabet ettiğini, hak üzere 
olduklarını183 ve onları taklit eden mezhep müctehidleri ile takip eden dönemdeki mukal-
litlerin de hak yolda olduklarını beyan eden Şa‘rânî’nin bu görüşleri İbn İdrîs ve Senûsî’de 
makes bulmazken, Ticânî bu meselelerde onunla aynı görüştedir. Şa‘rânî’ye göre mezhep 
imamlarının usûllerinin teslim ve imana dayanması mümkün olduğu gibi nazar ve istidlâl 
de geçerli bir usûldür. O, bunun yanında bâtınî ve mânevî bir usûlünde de var olduğunu 

 
başlanmıştır.” Bk. Ali Hakan Çavuşoğlu, “er-Risâle”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 2008), 35/119. Ticânî’nin eleştirisi, V./X. yüzyıl sonrasında oluşan literatüre yöneliktir. Onun 
re’y (kişisel görüş) hakkındaki düşüncelerini ve kitapların satır aralarına serpiştirilmiş gereksiz 
fazlalıklardan arındırılması yönündeki ifadelerini bu bağlamda değerlendirmek mümkündür. 

179 Bk. Süfyânî, el-İfâde, 56, 188. söz; Wright, On the Path of The Prophet, 133. 
180 Ticânî bu düşüncenin taşıyıcılığı yaptığı gibi büyük şeyhi Hıfnî de bu hususa sık sık dikkat çekmektedir. 

Bk. Rashida Chic, “Les Debut d’une tariqa, la Halwatiyya Égyptienne au XVIIIe Siècle d’Apres l’Hagiographie 
de Son Fondateur Muhammad ibn Salim al-Hifni (d. 1181/1767)”, Le Saint and Son Milieu, ed. Rashida Chih-
Denis Gril (Le Caire: Institut Français d’Archeologie Orientale, 2000), 144. 

181 Bk. Harâzim, Cevâhir, 1/469; Wright, On the Path of The Prophet, 135. 
182 Ticânî’nin Şa‘rânî’nin eserlerini dikkatlice mütalaa ettiği ve umumi fikriyatında Şa‘rânî’nin güçlü tesiri 

olduğuna dair bazı misaller için bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 143, 151, 153, 174-175. 
183 Bu noktada akla gelen, “hepsi hak üzere ise ihtilaf hangi meselededir” sorusuna Şa‘rânî, ihtilafın öze değil, 

detaylara ilişkin olduğunu; mezhep imamlarının görüşlerinin birbirini geçersiz kılmadığını ve ihtilafın 
ruhsat ve zaruret gibi durumlardan kaynaklandığını belirterek cevap verir. Bk. Şa‘rânî, el-Mîzânü’l-kübrâ, 
17, 34-35. Şa‘rânî onların tümünün isabet üzre olduğunu görebilmek için de bir mürşide intisap ile 
seyrüsülûku şart görmektedir. Bk. Şa‘rânî, el-Mîzânü’l-kübrâ, 54-55. 



650 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

belirtir ve mezheplerin kurucu imamlarının bu usûlü de kullanmaktan uzak olmadıklarını 
ifade eder. Şa‘rânî, bu imamların yakaza hâlinde Hz. Peygamber ile görüşerek hükümlerinin 
doğruluğunu teyit etme imkânına sahip olduklarını da öne sürer.184 Böylelikle hem ehl-i 
re’yin185 hem de ehl-i hadîsin farklı usûllerde aynı hakikate ulaşabileceğini savunur. Bu bağ-
lamda, Şa‘rânî’nin görüşleri, İbn İdrîs ve Senûsî’nin eleştirilerine geçmişten bir cevap 
niteliğindedir. O, dört mezhep imamı ve diğer mezhep müctehidlerinin de şer‘î bilgiyi 
yakaza halinde doğrudan kaynağından alabilme imkânına sahip olduklarını ifade eder ki, 
İbn İdrîs ile Senûsî bu imkana sahipken onların da bu imkandan mahrum olmadığını 
Şa‘rânî’nin beyanı ışığında söylemek mümkündür.186 Ticânî de bu görüşte Şa‘rânî ile aynı 
çizgidedir ve o özellikle mezhep imamlarının fetvalarına ve ictihadlarına itiraz etmez; 
yalnızca tarih boyunca, onun ifadesiyle, “nefsinin esiri olmuş” fukahânın fıkıh eserlerinde 
yer alan kanaatlerini kabul etmez. 

Şa‘rânî’nin, mukallitlerin bir mezhebe mensubiyetinin gerekliliğine dair görüşleri de 
İbn İdrîs ile Senûsî’de makes bulmazken, bu görüş Ticânî tarafından benimsenir. Şa‘rânî, bu 
durumu müridin şeyhinden başkasına yönelmemesinin gerekliliğiyle ilişkilendirerek 
açıklar.187 Ticânî de mürid-mürşid ilişkisine dair kanaatlerinde Şa‘rânî’den etkilenmiştir. 
Ayrıca Şa‘rânî, mukallitlerin mezhep imamlarının verdiği fetvaların delillerini sorgulama-
sını edebe aykırı görür ve mezhep içindeki ihlâslı müctehid âlimlerin görüşlerine itiraz et-
menin fayda yerine zarar getireceğini savunur.188 Bu konuda da İbn İdrîs ile Senûsî Şa‘rânî 
ile ters düşerken Ticânî onunla aynı görüştedir. Bunun yanı sıra, Ticânî’nin, velâyet sahip-
lerinin keşfî bilgileri sebebiyle şer‘î hükümlere dair söz söyleme yetkisine sahip olduklarına 
dair düşüncesinin de Şa‘rânî’de bir karşılığı vardır. Her ikisi de mânevî kemâlât ehlinin 
şeriatın zâhirinde kalmayacağını, özüne nüfuz edebileceğini ve mezhep içi veya mezhepler 
arası tercih yapabileceklerini kabul eder. Bu iki zat da, mutlak ictihad mümkün olmasa da 
mukayyet ictihadın böyleleri için mümkün olduğunu ifade eder.189 Binaenaleyh Ticânî’nin 
bu konudaki görüşlerinde büyük ölçüde miras aldığı geleneğin, bilhassa Şa‘rânî’nin tesiri 
olduğunu söylemek mümkündür. Ayrıca, Şa‘rânî’nin etkisinin yalnızca bu meseleyle sınırlı 
olmadığı da açıktır.190 

Özetle, Ticânî’nin yukarıda belirtilen üç meseledeki tutumu incelendiğinde, onun ne 

 
184 Şa‘rânî, el-Mîzânü’l-kübrâ, 26, 35-37; Radtke, The Exoteric Ahmad Ibn Idris, 15-18. 
185 Anlaşıldığı üzere Şa‘rânî ve Ticânî’nin re’y ile kastettiği, Kur’an ve sünnetle çelişmeyen ve nassın hakkında 

hüküm bildirmediği konulardaki ictihaddan ibarettir. Aksi durumdaki re’yi ise Şa‘rânî’nin de eleştirdiğine 
yukarıda değinilmişti. 

186 Senûsî’nin bazı fetvalarına karşı reddiye yazan tanınmış Ezher şeyhlerinden Muhammed İlîş (v. 
1299/1882), onun mezhep imamlarının nassa aykırı olabilecek ictihadlarını reddetmenin gerekli olduğu 
yönündeki görüşlerine cevap verirken bu noktaya işaret etmekte ve Şa‘rânî’nin Ali el-Havvâs’tan bu 
yöndeki ifadelerini nakletmektedir. Bk. Vikør, Sûfî and Scholar, 253-254. 

187 Şa‘rânî, el-Mîzânü’l-kübrâ, 39-41. 
188 Şa‘rânî, el-Mîzânü’l-kübrâ, 68-72, 76-78. 
189 Şa‘rânî, el-Mîzânü’l-kübrâ, 62-65. 
190 Ticânî’nin Şa‘rânî’nin eserlerini dikkatlice mütalaa ettiği ve umumi fikriyatında Şa‘rânî’nin güçlü tesiri 

olduğuna dair bazı misaller için bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 143, 151, 153, 174-175. 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 651 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

neo-sufizm savunucularının veya eleştirmenlerinin iddia ettiği gibi XVIII. yüzyıl Mağ-
rib’deki tasavvuf “reformunun” öncülerinden olduğu ne de bu konularda tamamen veya 
büyük ölçüde İbn İdrîs ve Senûsî ile aynı çizgide yer aldığı söylenebilir. Diğer yandan, icti-
had meselesi onun tarîkat-ı Muhammediyye düşüncesinde İbn İdrîs ile Senûsî’de olduğu 
gibi merkezî bir yer tutmaz. Ticânî, kutbiyyet ve hatmü’l-velâye gibi meselelerdeki 
iddialarına rağmen özellikle ictihad ve taklit konularında bu iki isimden ayrışarak daha 
ihtiyatlı bir dil kullanmış, daha temkinli ve itidalli bir tavır benimsemiştir. Ayrıca onun 
Şa‘rânî’nin dinî düşünceyi ihya yönündeki çizgisini takip ettiği görülmektedir. Yani Ticânî, 
miras aldığı gelenekteki ihyâ ve tecdid anlayışına uygun şekilde hareket etmiştir.191 Bahse 
konu gelenekte müceddid, şeriatın özüne vakıf, ilmiyle amel eden ve ihlâs sahibi bir âlimdir. 
Onun görevi, dinin teorik ve pratik yönlerini aslına döndürmek, itikadî ve özellikle amelî 
bid‘atleri ortadan kaldırarak sünneti yeniden ihya etmektir. Bu açıdan bakıldığında, tecdid 
dinî reform değil, teorik ve pratik yönleriyle dinî hayattaki bozulmaların giderilerek dini 
düşüncenin sahih bir şekilde aslına uygun olarak yeniden tesisidir.192 Ticânî’de gözlemlenen 
de büyük ölçüde bu anlayışın bir yansımasıdır. 

Sonuç 

XX. asrın meşhur müsteşriklerinden Fazlur Rahman, XVIII. asırdan itibaren İslâm 
dünyasında zuhûr eden İdrîsiyye ve Senûsiyye gibi tarikatlarının tasavvuf tarihinde bir 
kırılmaya yol açtığını, daha önce gayr-ı sünnî bir mahiyet arz eden tasavvuf ve tarikatların 
bu tarikat müessisleri eliyle daha sünni bir çizgiye evrildiğini, hadis araştırmalarıa bu 
tarikat ehlince daha da önem verildiğini ifade ile bu zevatın tasavvufu reforme ettiğini iddia 
etmiş ve reformist addettiği bu çizgiyi neo-sufizm kavramıyla tanımlamıştır. Onun bu 
kavramsallaştırması yine batılı kimi tasavvuf araştırmacıları tarafından tahlile tabi 
tutularak kısmen tenkit edilmiş ve fakat reform iddiası sahiplenilerek Ahmed et-Ticânî ve 
ona nispet edilen Ticâniyye’de bu kapsamda mütalaa edilmiştir. Bir diğer muasır batılı ta-
savvuf araştırmacısı Mark Sedwick de “reformist” bu üç tarikatin ortak paydasını et-
Tarîkatü’l-Muhammediyye kavramı ile bu kavramın alt başlıkları olarak yakaza, hatmü’l-
velâye ve ictihâd kavramlarının teşkil ettiğini öne sürmüş, bu kavramların daha önce bir 

 
191 Bu meselede Şâzeliyye-Nâsıriyye tarikatına mensup âlimlerin XVII. yüzyıldan itibaren bölgede etkili 

olduğu, Filâli sultanlarından Mevlây Muhammed ile oğlu Mevlây Süleyman’ın da farklı tonlarda olsa da 
ihyâ hareketine katkıda bulunduğuna dair bk. Mıhçıoğlu, Ahmed Ticânî, 26-28, 48-49. 

192 Bu kanaat, Şa‘rânî’nin de ictihad meselesinde fikirlerinden istifade ettiği Süyûtî’nin  tecdid meselesine dair 
et-Tenbîh (et-Tenbi’e) bi-men yeb‘asühullahü ‘alâ ra’si külli mi’e isimli risalesinde zikredilen ve hem kendisinin 
hem de atıf yaptığı ulemanın kanaatidir. Bk. Özgür Kavak, “Modernleşme Öncesi Dönemde Tecdid 
Meseleleri: Suyûtî’nin Et-Tenbie’si Çerçevesinde Bir İnceleme”, Marife, 9/3 (Kış 2009), 170. Ticânî ile çağdar 
Moritanyalı Kâdirî şeyhlerinden ve ulemadan Muhtâr el-Kuntî’de de tecdid ve ihyâ fikri güçlüdür. O, 
Süyûtî’nin zikredilen kanaatlerine atıfta bulunarak kendi dönemine kadar gelen müceddidleri 
zikretmekte, oğlu Muhammed de babasının hicrî XII. yüzyılın müceddidi olduğunu ileri sürmektedir. Bk. 
Batran, The Qadiriyya Brotherhood in West Africa and The Western Sahara, 83-86. Dolayısıyla İslâm tarihi 
boyunca var olan ve geleneğe yaslanan ihyâ ve tecdîd düşüncesinin Ticânî’nin devrinde de en azından 
Mağrib’de ve Moritanya’da canlılığını muhafaza ettiğini söylemek bu bilgiler ışığında mümkün olsa 
gerektir. 



652 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

sufi için aynı anda sözkonusu edilmediğini iddia etmiştir.  

Tasavvuf ve tarikatların XVIII. asır öncesi büyük ölçüde gayr-ı sünni bir mahiyet arz 
ederken bilahare sünnî bir renge boyandığı, hadis araştırmalarına ağırlık veren sûfilerin bu 
asrın başından itibaren çoğaldığı iddiası, Ticânî’nin ilmî mirasçısı olduğu Kuzey ve Batı Af-
rika coğrafyasındaki sûfî çevreler dikkate alındığında büyük ölçüde hatalıdır. Kâdiriyye, 
Şâzeliyye ve Halvetiyye’nin alt kollarıyla hüküm sürdüğü bölgede âlim-sûfî kimliği hayli 
belirgindir. Filâli sultanları Mevlây Muhammed ve oğlu Mevlây Süleyman de (XVII ve XVIII. 
asırlar) sünnî tasavvuf anlayışının tahkimi hususunda gayret göstermiştir. Aynı dönemde 
Fas’ın güneyinde tesis ettikleri tekke ve medreselerde Şâzeliyye’nin Nâsıriyye kolu şeyhleri 
de hadis tedrisine yoğunlaşmış ve Nâsıriyye şeyhlerinin bu sahadaki tesiri Mısır’dan Hicaz’a 
kadar uzanmıştır 

Ticânî’nin neo-sufizm hareketinin veya XVIII. asırdaki sözümona reform hareketlerinin 
bir parçası olduğu ya da onun tarîkat-ı Muhammediyye düşüncesinin muasırı Ahmed b. 
İdrîs ve Senûsî ile aynı paralelde olduğuna yönelik bahse konu iddialar da birçok noksanı 
barındırmaktadır. Zira o, tevarüs ettiği gelenekteki Tarîkat-ı Muhammediyye tasavvurları 
içerisinde özellikle Şa‘rânî’den itibaren Hint alt kıtasından Mağrib’e kadar benimsenen ve 
Hz. Peygamber’in sünnetine ittiba ve ona çokça salât u selâm getirmek suretiyle onun fey-
zinden istifadeyi esas alan anlayışın takipçiliğini yapmıştır. Yani o, tevarüs ettiği gelenek-
teki tarikat çevrelerinde farklı tarikatlara müntesip olsalar da doğrudan Hz. Peygamber’den 
istifade ettiğini belirten sûfîler zümresindendir Yine onun Tarîkat-ı Muhammediyye 
tasavvurunu besleyen, hatmü’l-velâye ve ictihad meselelerindeki yaklaşımları dikkate alın-
dığında karşımıza çıkan tablo, tevarüs ettiği geleneğe sıkı sıkıya bağlı bir âlim-sûfî 
tablosudur. Bu sûfîlerin bahse konu irtibata atfettiği nitelikler arasındaki benzerlik de 
tasavvuf tarihinde geçmişe doğru izi sürülebilen bir husustur. Bu bağlamda, Ticânî’nin 
yakaza meselesindeki kanaatleri İslam tarihinin ilk dönemlerinden itibaren tedavülde 
olduğu gibi Hz. Peygamber ile yakaza halinde görüşmenin imkânı ve bu görüşmede elde 
edilen bilginin sübûtu ve delâleleti ulema tarafından büyük ölçüde sıhhatli görülmektedir. 
Benzer şekilde onda da mevcut bulunan hatmü’l-velâye düşüncesinin izlerini Hakîm et-
Tirmizî’ye kadar götürmek mümkün olduğu gibi, bu düşünce İbnü’l-Arabî’de de işlenmiş, 
Ticânî’nin irtibatlı olduğu silsiledeki Nablusî, Bekrî ve Muhammed es-Semmân gibi ulema-
meşâyih de bu makama dair iddialarını dile getirmişlerdir. Ticânî’nin de bu makam ile ala-
kalı iddiaları bu çizginin bir devamı olarak mütalaa edilmelidir. Bunların yanı sıra Ticânî, 
son bir asırda yapılan birçok araştırmada öne sürülenin aksine ictihad meselesinde İbn İdrîs 
ve Senûsî ile aynı çizgide olmadığı gibi, onlarda var olan keskin tavır Ticânî’de görülmez. 
Yine ictihad meselesi bu iki zatın düşüncesinde çok merkezî bir konum teşkil ederken 
Ticânî’de aynı derecede önem arz etmemektedir. Onun bu meseledeki kanaatleri, büyük öl-
çüde Şa‘rânî’de kıvamını bulmuş ve takip eden dönemde âlim-sûfîlerin çoğunluğu 
tarafından da benimsenmiş bir düşüncenin izdüşümünden ibarettir. Yani o tevarüs ettiği 
gelenekteki ihyâ ve tecdidin gereğince hareket etmiştir. Bu gelenekte de müceddid, şeriatın 
künhüne vâkıf, ilmiyle âmil ihlâs sahibi alimdir ki, onun vazifesi dinin nazarî ve amelî 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 653 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

yönünü ilk haline döndürmek, itikadî ve daha ziyade amelî bidatlerin sünnetle yer 
değiştirmesini sağlamaktır. Bu cephesiyle tecdid dinde reform değil, dinin nazarî ve amelî 
boyutundaki bozulmaların giderilerek dinî hayatın sahih haline döndürülmesidir ve 
Ticânî’de müşahede edilen de büyük ölçüde bundan ibarettir 

 

Kaynakça | References 

Abderî, Ebû Abdullah Muhammed b. Muhammed b. Muhammed el-Medhal li-İbni’l-Hâc, Kahire, 
Mektebetü Dârü’t-Türâs, trs. 

Abdülvehhâb, Hasan Hüseyin, Hülâsatü Târihi Tûnis, Tûnis: Dârü’l-Kütübi’l-Arabiyyeti’ş-
Şarkiyye, 1373. 

Adnani, Jillali, La Tijâniyya (1781-1880) Les Origines d’un Confrérie Religieuse a Maghreb, Ribat: 
Marsam, 2007. 

Ahmed b. Hanbel, Müsnedü’l-İmâm Ahmed b. Hanbel, thk. Şuayb Arnavud-Âdil Mürşid, Beyrut: 
Müessesetü’r-Risâle, 2009. 

Apaydın, H. Yunus, “İbn Abdüsselâm, İzzeddin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 
19/284-287, İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Avcı, Seyit, Sûfîlerin Hadis Anlayışı: Bursevî Örneği, Konya, Ensar Yayıncılık, 2004. 
Aydın, Ahmet, “18. Yüzyıl İhyâ Hareketleri: Şah Veliyyullah Dihlevî Örneği”, Modernleşme 

Protestanlaşma ve Selefîleşme: Modern İslam Düşüncesinde Nassın Araçsallaştırılması, ed. 
Mürteza Bedir-Necmettin Kızılkaya-Merve Özaykal, 219-240, İstanbul: İsar Yayınları, 
2019. 

Ayhan, Mehmet, İbn Arabî ve Hadis, İstanbul: Nizamiye Akademi Yayınları, 2022. 
Ayhan, Mehmet, “Fütûhât-ı Mekkiyye’de Keşf Yoluyla Nakledilen Hadisler”, İhya Uluslararası 
İslam Araştırmaları Dergisi, 1/1 (2015). 
Ayyâşî, Abdullah b. Muhammed, er-Rıhletü’l-‘ayyâşiyye (1661-1663), Ebû Zabî: Dârü’s-Süveydî, 

2006. 
Baltacı, Halil, Necmeddîn Dâye Râzî: Hayatı, Eserleri, Görüşleri, İstanbul: İnsan Yayınları, 2011. 
Batran, Aziz A., The Qadiriyya Brotherhood in West Africa and The Western Sahara, Ribat: 

Publications de l’Institut des Etudes Africaines, 2001. 
Bekrî, Mustafa b. Kemâleddîn, es-Süğaru’d-dürriyü’l-bessâm fî-men yechelü min nefsihi’l-makâm ve 

hüve min ehli’r-rüsûhi fi’l-makâm, el-Ke’su’r-râik fî sebebi ihtilâfi’t-tarâik içinde, thk. 
Muhammed Abdülkâdir Nassâr, Kâhire: Dârü’l-İhsân, 2016. 

Berrâde, Ali Harâzim Ebü’l-Hasen b. el-Arabî el-Mağribî, Cevâhirü’l-me‘ânî ve bülûğü’l-emânî fî 
feyzi Seyyidî Ebi’l-Abbâs et-Ticânî, thk. Muhammed er-Râdî Gennûn, Ribât: Matba‘atü’l-
Ma‘ârifi’l-Cedîde, 2017. 

Birgivî, Muhammed b. Pîr Ali, et-Tarîkatü’l-Muhammediyye ve’s-sîretü’l-Ahmediyye, thk. 
Muhammed Rahmetullâh Hâfız Muhammed Nâzım en-Nedvî, Dimeşk: Dârü’l-Kalem, 



654 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

2015. 
Buehler, Arthur F., Sufi Heirs of the Prophet: The Indian Naqshbandiyya and the Rise of the Mediating 

Sufi Shaykh, Columbia: University of South Carolina Press, 2008. 
Buhârî, Muhammed b. İsmâil, Sahîhü’l-Buhârî, Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 2002. 
Câmî, Abdurrahmân b. Ahmed b. Muhammed, Şerhü’l-Câmî alâ Füsûsu’l-hikem, thk. Âsım 

İbrahim el-Keyyâlî, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’-İlmiyye, 2009. 
Cebertî, Abdurrahmân, Târîhu‘Acâibü’l-âsâr fi’t-terâcimi ve’l-ahbâr, Beyrut: Dârü’l-Cîl, 1978. 
Ceyhan, Semih, “Sâvî, Ahmed b. Muhammed”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 36/201-

202, İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 
Ceyhan, Semih, “Selâvî, Ahmed b. Muhammed”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

36/360-361, İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 
Ceyhan, Semih, “Yakaza”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 43/270-271, İstanbul: TDV 

Yayınları, 2013. 
Chic, Rashida, “Les Debut d’une tariqa, la Halwatiyya Égyptienne au XVIIIe Siècle d’Apres 

l’Hagiographie de Son Fondateur Muhammad ibn Salim al-Hifni (d. 1181/1767)”, Le 
Saint and Son Milieu, ed. Rashida Chih-Denis Gril, 137-149, Le Caire: Institut Français 
d’Archeologie Orientale, 2000. 

Chodkiewicz, Michel, Seal of the Saints: Prophethood and Sainthood in The Doctrine of Ibn ‘Arabi, trc. 
Liadain Sherrard, Cambridge: The Islamic Text Society, 1993. 

Cîlânî, Abdülkâdir, Sirrü’l-esrâr, thk. Hâlid Muhammed Adnân ez-Zer‘î-Muhammed Ğassân 
Nasûh, Dımeşk: Darü’s-Senâbil, 1994. 

Cornell, Vincent, Realm of the Saint, Power and Authority in Moroccan Sufism, Austin: University 
of Texas Press, 1998. 

Copty, Atallah S., “The Naqshbandiyya and Its Offshoot, The Naqshbandiyya-Mujaddidiyya In 
The Haramayn In The 11th/17th Century”, Die Welt des Islams, 43/3 (2003), 321-348. 

Çavuşoğlu, Ali Hakan, “er-Risâle”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 35/119-122, 
İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 

Çift, Salih, “Hatmu’l-Evliyâ, Ebû Abdullah Muhammed B. Ali El-Hakîm et-Tirmizî (ö. 320/932)”, 
Tasavvuf İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi, 6/15 (2005), 351-376. 

Çift, Salih, “Semmân, Muhammed b. Abdülkerîm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 
36/497-498, İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Dajani, Samer, Sûfîs and Shari‘a: The Forgotten School of Mercy, Edinburgh: Edinburg University 
Press, 2023. 

Dallal, Ahmad S., “The Origins and Objectives of Islamic Revivalist Thought, 1750-1850”, 
Journal of American Oriental Society, 113/3 (Jul-Sep 1993), 341-359. 

Demirci, Mehmet, “Nûr-i Muhammedî”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1 
(1983), 239-258. 

Dumairieh, Naser, Sufis and Their Lodges in the Ottoman Hijaz, Leiden-Boston: Brill, 2023. 
Ekensûs, Muhammed b. Ahmed, el-Cevâbü’l-müskit fi’r-reddi alâ men tekelleme fî tarîki’t-Ticânî bilâ 

tesebbüt, Dijital kütüphanemde dizilmiş nüsha. 
Fâsî, Ebû Ali el-Hasen b. Muhammed b. Kâsım el-Kûhen, Tabakâtü’ş-şâzeliyyeti’l-kübrâ, Beyrut: 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 655 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 2005. 
Fazlur Rahman, Islam, Chicago-London: University of Chicago Press, 2002. 
Gazzâlî, Muhammed b. Muhammed, el-Münkız mine’d-dalâl, thk. Mahmûd Bîcû, Dımeşk: Dâru’t-

Takvâ, 1991. 
Gel, Mehmet, “III. Ahmed Devrinde Osmanlı Kur’an Kıraatı Geleneğine Bir Hicaz Pratiğini 

Dahil Etme Teşebbüsü: “Harf-i Dâd” Yahut “Velâ’d-Dâllîn” Tartışması”, Dîvân 
Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi, 25/49 (2020/2), 57-97. 

Gibb, Hamilton Alexander Roskeen, Mohammedanism: An Historical Survey, New York: Oxford 
University Press, 1962. 

Görgün, Tahsin, “Selefî(ci)lik ve Modernizm Üzerine Bazı Gözlemler”, Modernleşme 
Protestanlaşma ve Selefîleşme: Modern İslam Düşüncesinde Nassın Araçsallaştırılması içinde, 
ed. Mürteza Bedir-Necmettin Kızılkaya-Merve Özaykal, 73-79, İstanbul: İsar Yayınları, 
2019. 

Ğumârî, Ali b. Meymûn, Risâletü’l-ihvân min ehli’l-fıkhi ve hameleti’l-Kur’ân, thk. Hâlid Zehrî, 
Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2002. 

Hafâcî, Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Ömer, Habâya’z-zevâyâ fîmâ fi’r-ricâli mine’l-bakâyâ, 
thk. Mehmed Mesud Ergin, Dımeşk: Matbû‘âtü Mecma‘i’l-Lüğati’l-Arabiyyeti bi-
Dimeşk, 2015. 

Harekât, İbrâhim, es-Siyâse ve’l-müctema‘ fi’l-asri’s-Sa‘dî, Dârü’l-Beydâ: Dârü’r-Reşâdi’l-Hadîse, 
1987. 

Heysemî, Nûreddîn, Mecma‘ü’z-zevâid ve menba‘ü’l-fevâid, thk. Hüseyin Selîm Esedü’d-Dârânî, 
Cidde: Dârü’l-Minhâc, 2015. 

İbn Mâce, Sünen, Kâhire: Matba‘atü Dârü İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, trs. 
Ivanyi, Katharina A., Virtue, Piety and the Law: A Study of Birgivi Mehmed Efendi’s al-Tariqa al-

Muhammadiyya, Leiden: Brill, 2020. 
Kâdirî, Muhammed b. et-Tayyib, Neşrü’l-mesânî li-ehli’l-karni’l-‘hâdi ‘aşar ve’s-sânî, Mevsû‘atü 

‘alâmi’l-mağrib içinde, Beyrut: Dârü’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1996. 
Kallek, Cengiz, “İbn Hacer el-Heytemî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 19/531-534, 

İstanbul: TDV Yayınları, 1999.  
Kara, İsmail, İçimden Geçen Günler, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2022. 
Kavak, Özgür, “Modernleşme Öncesi Dönemde Tecdid Meseleleri: Suyûtî’nin Et-Tenbie’si 

Çerçevesinde Bir İnceleme”, Marife, 9/3 (Kış 2009), 157-172. 
Kaya, Eyyüp Said, “Batılı Gözüyle Modernleşme Arifesinde Tecdid”, Batı Gözüyle Tecdid; İslâm 

Dünyasında Tecdid Hareketleri 1700-1850, ed. Nail Okuyucu, 13-35, İstanbul: Klasik 
Yayınları, 2014. 

Kayserî, Dâvûd-i, Risâletün fî ilmi’t-tasavvuf, er-Resâil içinde, thk. Mehmed Bayraktar, Kayseri: 
Kayseri Büyükşehir Belediyesi, 1997. 

Kettânî, Muhammed b. Cafer b. İdrîs, Selvetü’l-enfâs ve mühâdeseüi’l-ekyâs, thk. Abdullah Kâmil 
el-Kettânî-Hamza b. Muhammed Tayyib el-Kettânî-Muhammed Hamza b. Ali el-
Kettânî, Dârü’l-Beydâ: Dârü’s-Sekâfe, 1425. 

Khodamoradi, Soraya, “Tariqah Muhammadiyyah as Tariqah Jami‘ah: Khawajah Mir Dard’s 



656 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

Experience Beyond Jamal and Jalal”, Islamic Studies, 51/2 (2015), 367-402. 
Kılıç, Ali İhsan, İbnü’l-Arabî’nin Velâyet Öğretisi, Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul: 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2021. 
Koca, Suat, “Nevevî Biyografisine Rüyalar Üzerinden Bir Katkı: Nevevî’nin Eserlerinde 

Rüyaların Sunumu ve İşlevi”, Sufiyye, 14 (2023), 1-40. 
Konevî, Ali es-Sadrî, Keşfü’l-esrâr fî Şerh-i Risâle-i Birgivî, haz. Melikşah Sezen, İstanbul: Tahkik 

Yayınları, 2020. 
Kurtubî, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Ömer, el-Müfhim limâ eşkele min Telhîsi kitâbi Müslim, thk. 

Muhyiddin Dîb Müstû-Ahmed Muhammed es-Seyyid-Yûsuf Ali Büdeyvî-Mahmûd 
İbrâhim Bezzâl, Dımeşk-Beyrut: Dâru İbn Kesîr-Dârü’l-Kelîmi’t-Tayyib, 1996. 

Levtzion, Nehemia, “XVIII. Yüzyıl Sûfî Tarikatları: Yapı, Teşkilat ve Ritüel Bakımından 
Meydana Gelen Değişimler”, trc. Ercan Alkan, Tasavvuf İlmî ve Akademik Araştırma 
Dergisi, 29 (2012/1), 147-162. 

Levtzion, Nehemia - Weigert, Gideon, “Religious Reform in Eighteenth Century Morocco”, 
Jerusalem Studies in Arabic and Islam, XIX (1995), 173-197. 

Mahlûf, Muhammed b. Muhammed b. Ömer b. Kâsım, Şeceretü’n-nûru’z-zekiyye fî tabakâti’l-
Mâlikiyye, Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 2002. 

Mahfûz, Muhammed, Terâcimü’l-müellifîne’t-Tûnisiyyîn, Beyrut: Dârü’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1985. 
Martı, Huriye, et-Tarîkatü’l-Muhammediyye: Muhteva Analizi, Kaynakları, Kaynaklık Değeri, 

İstanbul: Rağbet Yayınları, 2012. 
Martı, Huriye, “et-Tarîkatü’l-Muhammediyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

40/106-108, İstanbul: TDV Yayınları, 2011. 
Mıhçıoğlu, Abdurrahman, Ahmed Ticânî Hayatı Eserleri Görüşleri, İstanbul: Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024. 
Miftâh, Abdülbâkî, Edvâun ‘ale’ş-şeyh Ahmed et-Ticânî ve etbâ‘ihî, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

2009. 
Miftâh, Abdülbâkî, Hatmü’l-Kur’an Muhyiddîn İbnü’l-Arabî, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

2009. 
Muhibbî, Muhammed Emin b. Fadlullâh b. Muhibbuddîn b. Muhammed, Hülâsatü’l-eser fî 

a‘yâni’l-karni’l-hâdi ‘aşer, 1290. 
Murâdî, Ebü’l-Fadl es-Seyyid Muhammed Halîl b. Ali, Silkü’d-dürer fî a‘yâni’l-karni’s-sânî aşer, 

1301. 
Müsteğânemî, Muhammed el-Cezâirî Menâhilü’s-safâ fî merâi’l-Mustafâ, thk. Ahmed Ferîd el-

Mezîdî, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2019. 
Nâblusî, Abdülganî, el-Hadîkatü’n-nediyye Şerhu’t-Tarîkati’l-Muhammediyye, thk. Mahmûd 

Muhammed Mahmûd Hasan Nassâr, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2011. 
Nâblusî, Abdülganî, Ravzü’l-enâm fî beyâni’l-icâzeti fi’l-menâm, thk. Muhammed b. Muhammed 

Hayr Heykel, Dımeşk: Dârü Ziyâi’ş-Şâm, 2021. 
Nebhânî, Yûsuf b. İsmâil, el-Hakîkatü’l-Muhammediyye inde aktâbi’s-sâdâti’s-sûfiyye, haz. Âsım 

İbrâhim el-Keyyâlî, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2012. 
Nîsâbûrî, Müslim b. el-Haccâc, Sahîhü Müslim, thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî, Kâhire: Dârü’l-



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 657 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

Hadîs, 1991. 
O’Fahey, Rex Séan, Enigmatic Saint: Ahmad Ibn Idris and the Idrisi Tradition, Illinois: Northwestern 

University Press, 1990. 
Özcan, Azmi, “Hindistan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 18/75-81, İstanbul: TDV 

Yayınları, 1998. 
Özel, Ahmet Murat, Hikayem Ne Tuhaftır: Ebu’l-Hasan eş-Şüşterî’nin Hayatı ve Tasavvuf Anlayışı, 

İstanbul: İnsan Yayınları, 2018. 
Özel, Ahmet Murat, “Kölelikten Şeyhliğe: Şâzeliyye Tarikatı’nın Kurucu İsimlerinden 

Habeşistanlı Yâkût el-Arşî”, Uluslararası Afrika’da Türkler Sempozyumu Bildiriler, haz. 
Ayşenur Şenel-Şükrü Çavuş, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2020. 

Özköse, Kadir, Afrika Tasavvuf Araştırmaları, Trabzon: Kalem Yayınevi, 2019. 
Palmer, Aiyub, Sainthood and Authority in Early Islam: Al-Hakim al-Tirmidhi’s Theory of Wilaya and 

the Reeinvisioning of the Sunni Caliphate, Leiden-Boston: Brill, 2020. 
Peters, Rudolph, “Idjtihad and Taqlid in 18th and 19th Century Islam”, Die Welt des Islams, 20/3-

4 (1980), 131-145. 
Post, Arjan, The Journey of a Taymiyyan Sufi: Sufism Through the Eyes of ‘Imad al-Din Ahmad al-

Wasiti (d. 711/1311), Leiden-Boston: Brill, 2020. 
Radtke, Bernd, “Ijtihad and Neo-Sufism”, Asiatische Studien: Zeitschrift der Schweizerischen 

Asiengesellschaft, 48/3 (1994), 909-921. 
Radtke, Bernd - John O’Kane-Knut S. Vikør-R. S. O’Fahey, The Exoteric Ahmad Ibn Idris: A Sufi’s 

Critique of the Madhahib and the Wahhabis, Leiden-Boston-Köln: Brill, 2000. 
Schimmel, Annemarie, İslam’ın Mistik Boyutları, trc. Ergun Kocabıyık, İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi, 2004. 
Schimmel, Annemarie, “Some Glimpses of the Religious Life in Egypt During The Later 

Mamlūk Period”, Islamic Studies, 4/4 (December 1965), 353-392. 
Sedgwick, Mark J. R., Saint and Sons: The Making and Remaking Rashidi Ahmadi Sufi Order, 1799-

2000, Leiden: Brill, 2005. 
Semmân, Muhammed b. Abdulkerim, en-Nefehâtü’l-İlâhiyye fî keyfiyyeti sülûki’t-tarîkati’l-

Muhammediyye, Kahire: Matba‘atü’l-Âdâb, 1326. 
Semmân, Muhammed b. Abdulkerim, el-Fütûhâtü’l-İlâhiyye fi’t-teveccühâti’r-rûhiyye, 

Nebhânî’nin el-Hakîkatü’l-Muhammediyye inde aktâbi’s-sâdâti’s-sûfiyye’si içinde. Beyrut: 
Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2012. 

Senûsî, Ahmed eş-Şerîf, el-Envâru’l-kudsiyye fî mukaddimeti’t-Tarîkati’s-Senûsiyye, İstanbul: 
Matba‘a-i Âmire, 1339. 

Senûsî, Muhammed b. Ali, Buğyetü’l-makâsıd ve hülâsatü’l-merâsıd, Kâhire: Matba‘atü’l-Me‘âhid, 
trs. 

Sicilmâsî, Ahmed b. el-Mübârek, el-İbrîz min kelâmi Seyyidî Abdü’l-azîz ed-Debbâğ, Beyrut: Dârü’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 2002. 

Sicilmâsî, Ahmed b. el-Mübârek, Reddü’t-teşdîd fî mes’eleti’t-taklîd, thk. Mevlây el-Hüseyin b. 



658 • Ahmed Et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-Sufizm Eleştirisi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ihya 

Hasan Elhayyân, Kuveyt: Vizâretü’l-Evkâfi ve’ş-Şu’ûni’l-İslâmiyye, 2010. 
Sifil, Ebubekir, İslamî Bilincin İhyası, İstanbul: Rıhle Kitap, 2009. 
Sindî, Fakîrullah b. Abdurrahmân, Kutbü’l-irşâd, haz. Âsım İbrâhim el-Keyyâlî, Peşâver: el-

Mektebetü’l-Hakkâniyye, 2021. 
Sirriyeh, Elizabeth, Sûfî Visionary of Ottoman Damascus: ‘Abd al-Ghani al-Nabulusi 1641-1731, New 

York: RoutledgeCurzon, 2005. 
Süfyânî, Muhammed Tayyib, el-İfâdetü’l-Ahmediyye li-mürîdi’s-se‘âdeti’l-ebediyye, Kahire: 

Matba‘atü’s-Sıdki’l-Hayriyye, 1350. 
Sükeyric, Ahmed b. el-Hâc el-‘Ayyâşî, Bülûğu’l-emânî bi’l-icâzeti li-mürîdi’t-Ticânî, thk. 

Muhammed er-Râdî Gennûn, Dijital kütüphanemde dizilmiş nüsha. 
Sükeyric, Ahmed b. el-Hâc el-‘Ayyâşî, el-Îmânü’s-sahîh fi’r-reddi alâ sâhibi’l-Cevâbi’s-sarîh, thk. 

Muhammed er-Râdî Gennûn, Ribat: Matba‘atü Yâdib, 2017 
Sükeyric, Ahmed b. el-Hâc el-‘Ayyâşî, Nehcü’l-hidâye fî hatmi’l-velâye, thk. Muhammed er-Râdî 

Gennûn, Ribât: Ribat: Matba‘atü Yâdib, trs. 
Süyûtî, Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr, Tenvîrü’l-helek fî rü’yeti’n-Nebîyyi ve’l-melek, thk. 

Muhammed Azb, Kâhire: Dârü’l-Emîn, 1993. 
Sükeyric, Ahmed b. el-Hâc el-‘Ayyâşî, Te’yîdü’l-hakîkati’l-‘aliyye ve teşyîdi’t-Tarîkati’ş-Şâziliyye, 

thk. Âsım İbrâhim el-Keyyâlî, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2006. 
Şerkâvi, Abdullah Şerhü’l-hikemi’s-sûfiyye ve hiye hikemü’l-Ârif-i Billâh eş-Şeyh Mahmûd el-Kürdî el-

Halvetî, thk. Muhammed Abdulkadir Nassâr-Ahmed Ferîd el-Mezîdî, Kâhire: Dâretü’l-
Kerez, 2008. 

Şa‘rânî, Abdulvehhâb, et-Tabakâtü’l-kübrâ el-müsemmâ Levâhikü’l-envarü’l-kudsiyye fî menâkibi’l-
ulemâi ve’s-sûfiyye, thk. Ahmed Abdurrahîm es-Sâyih-Tevfîk Ali Vehbe, Kâhire: 
Mektebetü’s-Sekâfetü’d-Dîniyye, 1426/2005. 

Şa‘rânî, Abdulvehhâb, el-Mîzânü’l-kübrâ, Kâhire: Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 2004. 
Şarkî, Muhammed el-‘Arabî b. es-Sâih Buğyetü’l-müstefîd, Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 

2007. 
Şâzelî, Abdulkâdir b. el-Hüseyin b. Mağîzîl, el-Kevâkibü’z-zâhira fî ictimâ‘i’l-evliyâi yakaza, thk. 

Ahmed Abdurrahîm es-Sâyih-Tevfîk Ali Vehbe, Kâhire: Mektebetü’s-Sekâfetü’d-
Dîniyye, 2010. 

Tâhirü’l-Mevlevî, Mesnevî Şerhi, İstanbul: Şamil Yayınevi, 2022. 
Telîdî, Abdullah b. Abdulkadir, el-Mutrib bi-meşâhiri evliyâi’l-Mağrib, Ribât: Dârü’l-Emân, 2003. 
Temsemânî, Muhammed b. Muhammed el-Mehdî (haz.), Riyâzü’r-rekâik ve hiyâzü’l-hakâik alâ 

Salâti’l-Kutbi’l-Fâik Mevlânâ Abdüsselâm b. Meşîş, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2017. 
Tirmizî, Hakîm, Hatmü’l-evliyâ, thk. Osman Yahyâ, Beyrut: el-Matba‘atü’l-Katolikiyye, 1965. 
Tosun, Necdet, İmâm-ı Rabbânî Ahmed Sirhindî: Hayatı, Eserleri, Tasavvufî Görüşleri, İstanbul: 

İnsan Yayınları, 2005. 
Uludağ, Süleyman, “Velî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 43/25-28, İstanbul: TDV 

Yayınları, 2013. 
Vikør, Knut S., Sufi and Scholar on the Desert Edge: Muhammed b. Ali al-Sanusi and his Brotherhood, 



A Criticism of Neo-Sufism in the Light of Ahmad al-Tijani’s Thought of the Tariqa al-Muhammadiyyah • 659 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi | ISSN: 2149-2344 
 

Illinois: Northwestern University Press, 1995. 
Vikør, Knut S., “The Shaykh As Mujtahid: A Sûfî Conception of Ijtihad?”, El Sûfîsmo y las normas 

del Islam içinde, ed. ve trc., Alfonso Carmona, 351-376, Murcia: Editora Regional de 
Murcia Colección Ibn ‘Arabi, 2006,  

Voll, John O., “Hadith Scholars and Tariqahs: An Ulama Group in the 18th Century Haramayn 
and Their Impact in the Islamic World”, Journal of Asian and African Studies, 15/3-4, 1980, 
264-273. 

Voll, John O., “Muhammed Hayyât es-Sindî ve Muhammed b. Abdülvehhâb: 18. Yüzyıl 
Medine’sinde Bir Entelektüel Grubun Tahlili”, trc. Mustafa Demiray, Batı Gözüyle 
Tecdid; İslâm Dünyasında Tecdid Hareketleri 1700-1850, ed. Nail Okuyucu, 53-88, İstanbul: 
Klasik Yayınları, 2014. 

Waardenburg, Jacques– Olgun, Hakan, “Reform”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 
34/533-534, İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 

Wright, Zachary, On The Path of The Prophet: Shaykh Ahmad Tijani and the Tariqa Muhammadiyya, 
Atlanta: Fayda Books, 2015. 

Wright, Zachary, Realizing Islam: The Tijaniyya in North Africa and the Eighteenth-Century Muslim 
World, Chapel Hill: The University of North Carolina Press, 2020. 

Yardım, Ali, “İbn Ebû Cemre, Abdullah b. Sa‘d”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 19/426-
427 , İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Yerinde, Adem, “Mîrganî, Muhammed b. Osman”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 
30/152-154, Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

Yılmaz, Ömer, İbrahim Kûrânî Hayatı Eserleri Tasavvufî Görüşleri, İstanbul: İnsan Yayınları, 2005. 
Zebîdî, Muhammed Murtezâ, ‘Ikdu’l-cevheri’s-semîn fi’z-zikri ve turuki’l-ilbâsi ve’t-telkîn, İSAM 

Kütüphanesi Yazma Nüsha. 
 


