
 

 

ARAŞTIRMA MAKALESİ/RESEARCH ARTICLE 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 66:2 (2025), 657-690 

DOI: 10.33227/auifd.1630941 

 

 

 
Geliş/Recieved: 31.01.2025                        Kabul/Accepted: 21.10.2025 
 

 
 

el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak:  
Murūcu’ẕ-Ẕeheb’in İslam Tarihine Kaynaklığı ve Bir Edeb 

Eseri Olarak Okunmasının İmkanı* 
 
 
 

KEVSER BEYAZYÜZ SİPAHİOĞLU 
Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Türkiye 
Ankara University, Faculty of Divinity, Türkiye 

  kbeyazyuz@ankara.edu.tr   

 https://orcid.org/0000-0001-8299-7577  
 
  

 
Öz 
el-Mesʿūdī (345/956), günümüze ulaşan eserlerinin zengin içeriği ve metodunun farklılığı 
nedeniyle şöhret kazanmış bir alimdir. Coğrafyaya, iklime, farklı milletlerin geçmişlerine 
ve yaşantılarına dair anekdotlar barındıran tarih anlatımı ile metinlerinin giriş 
kısımlarında neyi neden ve nasıl yaptığını belirtmesi ve yer yer aktardığı meselelere dair 
tartışmalar yürütüp görüş bildirmesi, onu oldukça dikkat çekici kılmaktadır. Bütün bunlar 
el-Mesʿūdī’nin çağdaş literatürde büyük bir ilgi görmesini ve araştırmacıların takdirini 
kazanmasını sağlamıştır. Ancak tam da bu noktada bazı problemler göze çarpmaktadır. 
Çünkü el-Mesʿūdī, biyografik sözlükler ve eserlerinin literatürdeki izi dikkate alındığında 
pek tanınmadığı ve etkili olmadığı söylenebilecek bir isimdir. Alimin çağdaşları ve 
halefleri nezdindeki görünmezliği soru işaretlerine yol açarken kendisine yönelik çağdaş 
ilgi/algının İslam ilim geleneğindeki yerini bir kırılmaya uğrattığından şüphelenmeyi de 
mümkün kılmaktadır. Bu çalışmada el-Mesʿūdī'nin Murūcu’ẕ-Ẕeheb’deki Emevi anlatımı, 
müellifle ilgili kabuller dikkate alınarak çözümlenmiştir. Neticede esere özgünlük 
kazandırdığı düşünülen metot farklılığının ilgili kısımdaki tezahürlerinin sınırlı olduğu, 
buna karşın el-Mesʿūdī'nin ele aldığı temalar ve yer verdiği konularla diğer tarih 
eserlerinden ayrıştığı gözlemlenmiştir. Bu durumun nasıl yorumlanması gerektiği 
sorgulandığında ise edeb geleneği ve literatürünü bir çerçeve olarak kullanmanın, 
problemlerin birçoğunu çözme potansiyeli taşıdığı görülmüştür. Zira meseleleri her 
yönüyle kuşatan derinlikli bilgi arayışından ziyade olabildiğince farklı konulara dair 
öğretici ve eğlendirici malumat edinme yaklaşımı olarak edeb, Murūcu’ẕ-Ẕeheb’in Emevi 
anlatımındaki siyasî-askerî-idarî tarihe dair bilgilerin yokluğuna karşın ilginç hadiselere, 
özlü sözler veciz sohbetlere gösterilen ilgiyi son derece anlaşılır kılmaktadır. Ayrıca 
böylesine bir ilmî muhit tespiti, günümüz araştırmacılarının çığır açıcı bulduğu bir 
içeriğin ve metodun, ilk muhataplarına pek de farklı görünmemiş veya metnin yeni ortaya 
çıkmış ulema dışındaki okur-yazar sınıf arasında dolaşıma girmiş olabileceği gibi 
ihtimalleri gündeme getirmektedir. Dolayısıyla el-Mesʿūdī’nin tarihçiliğine ve 

about:blank
mailto:kbeyazyuz@ankara.edu.tr
https://orcid.org/0000-0001-8299-7577
https://orcid.org/0000-0001-8299-7577
https://orcid.org/0000-0001-8299-7577


658                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

coğrafyacılığına rengini veren bir üst kimlik olarak edībliği hesaba katmanın, müellifin 
ilim geleneğindeki yerini ve tercihlerini daha iyi anlamaya sağlayacağı katkılar ele 
alınmıştır. 
 
Anahtar Kelimeler: el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, Edeb Literatürü, İslam Tarihyazıcılığı. 
 
Positioning al-Masʿūdī in the Literature: Murūj al-Dhahab as a Source for Islamic 
History and the Possibility of Reading It as an Adab Classic  
Abstract 
al-Masʿūdī (d. 345/956) is a scholar whose extant works secured him substantial renown 
owing to both the richness of their content and the distinctive character of his 
methodological approach. His historiographical practice—marked by the inclusion of 
anecdotes pertaining to geography, climate, and the histories and social conditions of 
diverse peoples, as well as by his tendency to articulate in the introductory sections of his 
works the rationale, aims, and procedures underlying his project, and to engage in 
occasional analytical discussions—renders him an especially noteworthy figure. These 
features have elicited considerable attention within contemporary scholarship and 
earned him the approbation of modern researchers. At precisely this juncture, however, 
certain difficulties become apparent. When his entries in biographical dictionaries and the 
broader literary reception of his works are taken into account, al-Masʿūdī appears to have 
been neither widely recognized nor particularly influential. His relative invisibility among 
contemporaries and immediate successors gives rise to several questions and invites the 
possibility that the contemporary fascination with his oeuvre constitutes a divergence 
from the position he in fact occupied within the classical Islamic scholarly tradition. This 
study examines al-Masʿūdī’s presentation of the Umayyads in Murūj al-Ḏahab, taking into 
consideration the assumptions conventionally ascribed to the author. The analysis 
indicates that the methodological distinctiveness often presumed to lend originality to the 
work manifests itself only in a limited manner in the relevant section, whereas al-
Masʿūdī’s selection of themes and subjects clearly differentiates him from other 
historiographical compositions. When the implications of this finding are subjected to 
scrutiny, it becomes evident that situating the work within the conceptual and literary 
framework of the adab tradition possesses the potential to resolve many of the attendant 
interpretive challenges. For adab—conceived not as a pursuit of exhaustive and deeply 
layered knowledge encompassing all dimensions of a given matter, but rather as an 
approach oriented toward the acquisition of instructive and entertaining information 
across a broad spectrum of topics—renders intelligible the prominence accorded in the 
Umayyad narrative of Murūj al-Ḏahab to curious incidents, pithy maxims, and concise 
dialogues, despite the conspicuous absence of extensive political, military, or 
administrative detail. Furthermore, identifying such an intellectual milieu introduces 
possibilities such as the likelihood that a mode of writing modern scholars regard as 
innovative may not have appeared particularly novel to its earliest audience, or that the 
work may have circulated primarily among literate readers outside the emerging class of 
formally trained scholars. Accordingly, this study considers the interpretive value of 
acknowledging al-Masʿūdī’s identity as an adīb—an overarching intellectual disposition 
that shaped the character of his historiography and geography—in order to more 
accurately assess his place within, and his contributions to, the broader Islamic scholarly 
tradition. 
 
Keywords: al-Mas‘ūdī, Murūj al-Dhahab, Adab Literature, Islamic Historiography. 

 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   659 

 

Giriş 

18-19 Ocak 1958’de Hindistan’da Aligarh Muslim University’nin ev 

sahipliğinde bir kongre düzenlenir. Artık yakın tarihin meşhur siyasi figürleri 

hâline gelmiş, el-Hilāl gazetesinin kurucusu Mevlānā Ebū’l-Kelām Āzād 

(1888-1958), Hindistan başbakanı Sri Jawaharlal Nehru (1889-1964), Mısır 

Cumhurbaşkanı Cemāl ʿAbdunnāṣır (1918-1970) ve Irak Kralı II. Fayṣāl’ın 

(1935-1958) mesajlarının okunduğu, altmış küsur araştırmacı ve temsilcinin 

katıldığı toplantı, Ebū’l-Ḥasen ʿAlī b. el-Ḥuseyn el-Mesʿūdī’nin (ö. 345/956) 

vefatının bininci yılı1 dolayısıyla düzenlenen bir anma etkinliğidir.2 Yapılan 

konuşmalarda bilimsel bilgiyi kitlelere ulaştırması takdir edilen,3 ilgi 

duyduğu konuların çeşitliliği ve bunları ele alırken açık fikirli davranması 

bugünkü araştırmacılara örnek gösterilen4 el-Mesʿūdī’nin, kendi zamanının 

olduğu gibi bugünün de büyük isimleri arasında sayılması gerektiği özellikle 

vurgulanır.5 

Coşkulu bir atmosferin hâkim olduğu anlaşılan bininci yıl etkinliği gibi 

akademik yayın dünyasında da el-Mesʿūdī, gündemdeki isimlerden birisi 

olarak görünmektedir. Mesela George Sarton’un (1884-1956), her dönemi 

önemli bulduğu bir şahısla andığı bilim tarihi çalışmasında, onuncu yüzyılın 

ilk yarısına ismi verilen alim el-Mesʿūdī’dir.6 1950’lerde seyahatleri, 

Müslüman coğrafya geleneğine katkısı makalelere konu olmuş,7 1964’te 

kaynakları hakkında bir çalışma yapılmış,8 1968’de mezhebî görüşleri ele 

 
 Bu makale “Genel Tarih Eserlerinde Emevî Anlatısı -İslam Tarihyazıcılığı Bağlamında Bir İnceleme 
(H. III-VI/ M. IX-XII)” başlıklı doktora tezindeki “Murûcu’z-Zeheb: Bir Edib-Tarihçinin Farklı, 
Eğlendirici ve Bilgilendirici Emevî Anlatımı” bölümünün gözden geçirilmiş ve genişletilmiş halidir. 
Tezimdeki değerlendirmelere geri döndüğüm ve iddiamı yeniden ele aldığım bu çalışma sırasında 
ulaşamadığım bazı kaynaklar hususunda yardımlarını gördüğüm Dr. Recep Gürkan Göktaş ve Dr. 
Tuba Karaşahin’e, metni okuyarak tartışmamı kimi kusurlarından kurtaran kıymetli tavsiyeleri için 
Doç. Dr. Muhammed Emin Eren ve Ar. Gör. Tuğba Altınsoy’a, yazının değerlendirme ve editöryal 
süreçlerindeki katkılarından ötürü de başta editör Doç. Dr. Tuba Nur Umut olmak üzere AÜİFD Yayın 
Kuruluna teşekkür etmeyi bir borç bilirim. 
1 el-Mesʿūdī’nin vefat tarihine dair 345/956, 346/957 gibi farklı kayıtlar vardır. Casim Avcı, “Mes‘ûdî, 
Ali b. Hüseyn”, DİA, 29:353. Ancak her halükarda kongre, müellifin vefatının bininci yılından biraz 
sonra düzenlenebilmiştir. 
2 Kongrenin düzenlenmesinden iki yıl sonra yayınlanan kitapta editörler bu faaliyetle, Hindistan’a 
gelerek burada yaklaşık iki yıl geçiren, böylece Sanskritçeden yapılan tercümeler, masallar-efsaneler 
aracılığıyla bölgeye zaten aşina olan Araplara ülkelerini birinci elden kaynakların yanı sıra gözlemleri 
ve tecrübeleri ile tanıtan el-Mesʿūdī’ye karşı borçlarını ödemeyi umduklarını belirtirler. S. Makbul 
Ahmad ve A. Rahman, “Preface,” xi. 
3 M. S. Thacker, “Statement,” 133. 
4 Nicola A. Ziadeh, “Speech,” 143. 
5 Gustave E. von Grunebaum, “Statement,” 139. 
6 George Sarton, Introduction to the History of Science -From Homer to Omar Khayyam, 1:619. 
7 S. Maqbul Ahmed, “Al-Masʿudi’s Contributions to Medieval Arab Geography”, 61-77; S. Maqbul 
Ahmed, “Al-Masʿudi’s Contributions to Medieval Arab Geography: Some Sources of his Knowledge,” 
275-286; S. Maqbul Ahmad, “Travels of Abu ’L Hasan ʿAli b. al Husayn al Masʿudi,” 509-524. 
8 Cevād ʿAlī, “Mevāridu Tārīḫi’l-Mesʿūdī,” 1-48. 



660                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

alınmış,9 1972’de gayrimüslimlere yönelik ilgisine odaklanan bir tez 

hazırlanmış10 ve 1975’te tarih anlayışına dair müstakil bir kitap 

yayınlanmıştır.11 Bunlar, kitap bölümleri, ansiklopedi maddeleri ve muhtelif 

konular ele alınırken yapılan değiniler de hesaba katılırsa el-Mesʿūdī 

hakkındaki literatürün sadece küçük bir kesiti hâline gelir ama alimin, 18. 

yüzyıldaki atıflarla başlayan,12 19. yüzyılda eserlerinin neşr ve tercüme 

edilmesiyle giderek artan şöhretinin zirveye ulaştığı bir süreci yansıtması 

açısından önemlidirler. 

el-Mesʿūdī böylesine bir teveccühe mazhar olmasına rağmen esasında 

İslam ilim geleneğindeki yerinin belirlenmesi hiç kolay değildir. Hakkındaki 

biyografik materyalin sınırlılığı,13 zamanının büyük isimlerinden birisi 

olduğu iddiasını tartışmaya açık hâle getirir. Murūcu’ẕ-Ẕeheb14 dışındaki 

eserlerinin nadirliğinin 9/15. yüzyılda vurgulanması15 da metinlerinin sınırlı 

dolaşımını dikkatimize sunar ve müellife yönelik takdirimizi -bunu hak edip 

etmediğinden bağımsız olarak16- geçmişe yansıttığımız şüphesini 

uyandırır.17 Nitekim araştırmacılar bu durumu açıklama ihtiyacı 

hissetmişler; Carl Brockelmann (1868-1956), el-Mesʿūdī’nin, döneminin 

kabul gören ilmî usullerine riayet etmediği için dikkate alınmadığını 

 
9 Charles Pellat, “Mas‘ūdī at l’Imāmisme,” 69-90. 
10 Ahmad M. H. Shboul, Al-Masʿūdī and His World: A Muslim Humanist and His Interest in non-Muslims. 
11 Tarif Khalidi, Islamic Historiography: The Histories of al-Masʿūdī. 
12 Bkz. Ahmad M. H. Shboul, Al-Masʿūdī and His World, xviii. 
13 el-Mesʿūdī, İbnu’n-Nedīm’in (385/995[?]) hatalı kaydı, Aḥmed b. ʿAlī en-Necāşī’nin (450/1058) 
Ricāl’inde anılması, İbn Ḥazm (456/1064) tarafından ʿAbdurraḥmān b. ʿAbdullāh b. el-Mesʿūd’un 
torunları arasında zikredilmesi ve Yāḳūt el-Ḥamevī’nin (626/1229) İbnu’n-Nedīm’i tashih ederek ek 
bilgiler vermesi dışında 4-7/10-13. yüzyıllardaki tabakat literatüründe izi sürülemeyen bir isimdir. 
Bkz. İbnu’n-Nedīm, el-Fihrist, 171; en-Necāşī, Ricālu’n-Necāşī, 254; Yāḳūt el-Ḥamevī, Muʿcemu’l-
Udebā, 4:1705-1706. Bu durum 8/14. yüzyıldan itibaren değişmekte, genelde birbirine benzeyen 
anlatımlarla eẕ-Ẕehebī (748/1348), eṣ-Ṣafedî (764/1363), el-Kutubī (764/1363), Tācuddīn es-Subkī 
(771/1370) gibi Memluk uleması ve halefleri tarafından kayıt altına alınarak sonraki nesillere 
tanıtılmaktadır. el-Mesʿūdī’ye dair biyografik materyalin bir arada değerlendirildiği çalışmalar için 
bkz. Shboul, Al-Mas‘ûdî and His World, xvii; Khalidi, Islamic Historiography, 150-152. 
14 Ebu’l-Ḥasen ʿAli b. el-Ḥuseyn el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb ve Meʿādinu’l-Cevher. 
15 İbn Ḥacer el-ʿAsḳalānī, Lisānu’l-Mīzān, 5:532. 
16 Shboul, el-Mesʿūdī hakkındaki biyografik bilginin azlığının ilmî gelenek açısından önemsiz biri 
olduğu anlamına gelmediğinin altını özellikle çizer ve el-Mesʿūdī’nin eserlerinden yapılan alıntılar 
tespit edilirse bu konuda daha doğru bir kanaate ulaşılacağını belirtir. Shboul, Al-Mas‘ûdî and His 
World, xvi. Böyle bir önerinin ehemmiyeti inkar edilemez fakat mevcut bio-bibliyografik kayıtların 
zamansal ve mekânsal dağılımı da bizatihi anlamlıdır. 
17 İbn Ḫaldūn’un (808/1406) 15. yüzyılda el-Mesʿūdī’yi tarihçilerin imamı ilan edişinden yaklaşık 
dört yüzyıl sonra bu kanaatin benimsenmesi ve yaygınlaştırılması hatta muhataplar nezdinde daha 
çok karşılık bulacağı düşünülen “Arapların Herodotos’u”na tebdil edilmesi, el-Mesʿūdī’nin nasıl 
tanınacağını belirleyen kritik eşiklerden biri gibi görünmektedir. İbn Ḫaldūn, [el-İber ve] Dīvānu’l-
Mubtedeʾ ve’l-Ḫaber fī Tārīhi’l-ʿArab ve’l-Berber ve men ʿAserehum min Zevi’ş-Şeʾni’l-Ekber, 1:42; Aloys 
Sprenger, “Preface”, 1:v-vi ve ix; Ignace Goldziher, Klasik Arap Literatürü, 139; Reynold A. Nicholson, 
Literary History of the Arabs, 353. 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   661 

 

söylemiş;18 müellifin Müslümanların ilmî mirasında nasıl konumlandırılması 

gerektiği tartışmaya açılmıştır: 

el-Mesʿūdī, el-Bīrūnī veya İbn Ḫaldūn gibi İslam’ın büyük ve evrensel 
dehalarından biri değildi; İbnu’l-Muḳaffaʿ veya Cābir b. Ḥayyān gibi yeni 
ilmi-edebi geleneklerin ortaya çıkmasını sağlayan kurucu/yaratıcı bir 
isim de sayılamaz. eṭ-Ṭaberī veya el-İdrīsī gibi hem hacimli hem de 
derinlikli derlemeleri ile İslâm ilim geleneğinin yapı taşlarını oluşturan 

eserler bırakmış titiz ve sistematik âlimlerden de değildir. Yine de el-
Mesʿūdī’nin sorgulayıcı zihni ve incelikli kaleminin zenginleştirmediği 
hiçbir İslami ilim alanı yoktur.19 

Bernard Lewis’in (1916-2018) yukarıdaki yorumu, eṭ-Ṭaberī (310/923) 

ve el-İdrīsī (560/1165) ile el-Mesʿūdī’nin derlemeleri arasında yapılan 

mukayeseyle, alimin ‘itibarı’nı etkilemesi kuvvetle muhtemel bir hususu; 

eserlerinin başarısını gündeme getirdiği için üzerinde durulmaya değerdir. 

Buna göre el-Mesʿūdī’nin kitapları, içerik bakımından zengin ama metinsel 

bir otoriteye dönüşmek bakımından kıyaslandığı örnekler gibi yeterli 

değildir.20 Nitekim alimin mirasına21 bu gözle baktığımızda Murūcu’ẕ-

Ẕeheb’in22 okuyucularında farklı izlenimler bırakan bir metin olduğunu, bir 

yandan hayranlık uyandırırken diğer yandan eleştirilere kapı araladığını 

söyleyebiliriz. Mesela C. Barbier de Meynard (1826-1908) ile Pavet de 

Courteille (1821-1889) Fransızcaya tercüme ettikleri bu eserin, güvenilmez 

haberlerin varlığı, anakronizme düşülen yerler gibi kusurlarının yanı sıra 

dağınık bir metin olduğunu belirtme ihtiyacı hissederler. Fakat bunların, 3-

4/9-10. asrın ilmî seviyesinin bir sonucu olarak görülmesi gerektiğini, el-

Mesʿūdī’nin çok yönlü merakının ve büyük gayretinin ürünü olan eserini 

gölgelemesini istemediklerini özellikle vurgularlar.23 

Mütercimlerin, Murūcu’ẕ-Ẕeheb’in problemlerini anlayışla karşılama 

çağrısı farklı şekillerde yankı bulur. Brockelmann, el-Mesʿūdī’nin “ele aldığı 

bir mevzuu hiçbir zaman sonuna kadar götürmemesi ve mütemadiyen ondan 

uzaklaşması”nı önemli bir kusur olarak zikreder.24 M. Şemseddin Günaltay 

(1883-1961) da “(…) kalemine hücum eden bu bilgileri düzenleme ve 

 
18 Carl Brockelmann, “Mes‘ûdî,” İA, 8:144. 
19 Bernard Lewis, “Mas‘ûdî and Muslim Renaissance,” 135. 
20 Elbette bu değerlendirmeye itiraz edilebilir. Fakat söz konusu alim ve eserlerinin ilmî gelenekteki 
yerinin doğru tespiti için bu gibi analizlere ihtiyaç duyduğumuz da açıktır. 
21 Bu eserlerin bibliyografik kaynakların yanı sıra bizzat kendisinin yaptığı atıflara dayanılarak 
hazırlanan listesi için bkz. Charles Pellat, “al-Mas‘ūdī,” EI2, 6:785-787. 
22 el-Mesʿūdī’nin diğer eserleri günümüze ulaşmadığı, kendisine nispet edilen Aḫbāru’z-Zemān ve 
İs̠bātu’l-Vaṣiyye’nin müellife aidiyeti şüpheli, elimizdeki et-Tenbīh ve’l-İşrāf da daha küçük ve 
problemsiz bir metin olduğu için tartışmalar Murūcu’ẕ-Ẕeheb üzerinden ilerlemiştir. 
23 C. Barbier Meynard ve Pavet de Courteille, “Avertissement,” 2: I-II. 
24 Brockelmann, “Mes‘ûdî,” 8:144. 



662                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

sıralamaya zaman bulamamış, hepsini gelişi güzel yazmıştır” ifadesiyle 

eserin kurgusunun pek başarılı olmadığını teyit eder. Ancak Alman 

çağdaşından farklı bir tutum benimseyerek bu duruma olumsuz yaklaşmaz. 

Biraz da romantik bir tavırla eski attar dükkanlarına benzettiği Murūcu’ẕ-

Ẕeheb lehindeki kanaatini; “yüzyılın bütün ilimlerini, tüm sistemlerini bu 

eserin incelenmesiyle çok iyi bir şekilde kavramak mümkündür” şeklinde 

ifade eder.25 Söz konusu kitabı okunması en keyifli Arapça eser ilan eden 

Hamilton A. R. Gibb (1895-1971) de Günaltay gibi metnin dağınıklığını kabul 

eden fakat bunu sorun olarak görmeyenlerin tarafında yerini alır.26 

Murūc, içeriğinin güvenilirliği ve düzenlenme biçimine dair eleştirilere 

rağmen muteber bir konum kazanmışken R. Stephen Humphreys’in (d. 1942) 

İslam tarihyazıcılığıyla ilgili hacimli araştırmasında önemli fakat 

ilerletilmeyen bir sorgulamaya konu olur. Burada el-Mesʿūdī’nin “erken 

dönem İslam ya da kadim tarihsel geleneğin kaynağı olmak bakımından 850-

950 dönemindeki tüm diğer tarihçiler içinde yararı en az olmasına rağmen, 

daha fazla ilgiye mahzar olmuş olması”, ironik bir durum olarak nitelenir.27 

Bu tespitin, esere ve müellifine haksızlık ettiği düşünülebilir. Ancak 

Humphreys’in esere dair değerlendirmesinin Hz. Muhammed’in hayatından 

Abbasilerin yaklaşık ilk iki yüzyılına denk gelen kısmına dair olduğu hatırda 

tutulmalıdır. Murūcu’ẕ-Ẕeheb’e bu gözle bakıldığında, bu satırların yazarının 

da bizzat tecrübe ettiği gibi ilgili dönemi -bir başka ifadeyle ‘İslam tarihi’ni- 

detaylı biçimde öğrenmek ve/veya konuları farklı perspektiflerden anlatan 

materyale ulaşmak bakımından benzer diğer metinlere göre daha az 

yararlanılabilen hatta bazen herhangi bir bilgiye ulaşılamayan bir metin 

olduğu görülecektir. Bu probleme, eserin, bir genel/evrensel tarih metni 

olarak aralarına dahil edildiği28 türün diğer örnekleriyle bir arada ve/veya 

karşılaştırmalı kullanıldığında onlardan sık sık ayrışması da eklenebilir.  

Humphreys’in değerlendirmesinde haklı olma ihtimali, araştırmacıların 

bir yandan el-Mesʿūdī’nin merakına, ilgilendiği konulara ve bilgiyle kurduğu 

ilişkiye hayranlık duyarken diğer taraftan eserindeki farklılıkların ve 

problemlerin nasıl yorumlanması gerektiği hususunda ayrışmaları ve son 

olarak gelenekteki aksinin/etkisinin belirsizliği Murūc’un İslam tarihi 

 
25 M. Şemseddin Günaltay, İslam Tarihinin Kaynakları -Tarih ve Müverrihler-, 74. 
26 Hamilton Gibb, Arabic Literature: An Introduction, 82. 
27 R. Stephen Humphreys, İslam Tarihi Metodolojisi: Bir Sosyal Tarih Uygulaması, 120. Aynı yerde bu 
ilginin, benzer teliflerden farklı olarak eserin İslam öncesi ve dışı topluluklara dair bilgiler 
içermesinden kaynaklandığının altı çizilmiştir. 
28 Rosenthal, A History of Muslim Historiography, 135-136; Andrew Marsham, “Universal Histories in 
Christendom and the Islamic World c.700-c.1400”, 440, 442-443; Nahide Bozkurt, Müslüman 
Tarihçilerin Dünya Tarihi Tasarımları, 67-74; Mehmet Mahfuz Söylemez ve Yakup Akyürek, “İslam 
Tarihi’nin Temel Kaynakları: Genel Tarih Kitapları,” 367-369. 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   663 

 

açısından kaynaklık değerinin ve kategorizasyonunun gözden geçirilmesini 

anlamlı hâle getirmektedir.29 Elinizdeki araştırmada bu iki soruya cevap 

aranacak önce müellifin hangi temalara-konulara yer verip hangilerini 

dışarda bıraktığına, ne tür haberleri aktardığına; neticede ortaya nasıl bir 

anlatım çıktığına odaklanılacaktır. Böylece, Murūcu’ẕ-Ẕeheb’in erken dönem 

İslam tarihine kaynaklığı değerlendirilmeye çalışılacak bu sırada 

gözlemlenen hususlar ise eserin literatürdeki yeri hakkında bazı sonuçlara 

ulaşmak için kullanılacaktır.  

Murūc’daki İslam tarihi anlatımının tamamını ele almak bu çalışmanın 

sınırlarını aşacağı için makalede el-Mesʿūdī’nin Emeviler dönemini (41-

132/661-750) anlattığı kısım esas alınacaktır.30 Bu bölüm niceliksel açıdan 

hem analize tabi tutulmaya hem de eseri temsil etmeye uygun sayılabilecek 

bir yekûndadır.31 İlgili kısmın, el-Mesʿūdī’nin bir temsilcisi olarak takdim 

edildiği mezhebî tarihyazımı meselesini gündeme getireceği de aşikardır. 

Ancak bu konuya sadece Murūc’un içeriğine dair tespit ettiğimiz hususlara 

ilişkin bir açıklama sunma ihtimali üzerinden değinilecektir. İnceleme 

sırasında Emevi anlatımının içeriği ortaya konulacak, müellifin anlatım 

planına, sistematik olarak değindiği konulara/temalara işaret edilecektir. 

Ardından el-Mesʿūdī’nin tercihleri, selefleri ve çağdaşlarının anlatımlarıyla 

mukayese edilecektir. Murūc’un farklılık arz eden yönleri ortaya 

konulduktan sonra bunların nasıl yorumlanabileceği üzerinde durulacaktır.  

el-Mesʿūdī’nin Emevi Anlatımı: Kapsam ve Sınırlılıklar 

Murūcu’ẕ-Ẕeheb’in Emeviler dönemine kaynaklığını değerlendirebilmek 

için müellifin bu dönemi nasıl kurguladığı ve içeriklendirdiğine bakmamız 

gerekmektedir. Bu, bir tarih anlatımından kronolojik veya tematik bir 

 
29 Son elli yılda el-Mesʿūdī'ye coğrafyacı veya hümanist kimliklerinin yanı sıra tarihyazımındaki yeri 
açısından ilgi gösterilmiştir. Ancak bu yapılırken kaynakları, yöntemi, tarih anlayışı konu edilmiş, 
İslam tarihi anlatımı sınırlı ele alınmış, bu örneklerde de meslekî veya mezhebî yaklaşımlarının 
yansımalarına odaklanılmıştır. Bkz. Khalidi, Islamic Historiography: The Histories of al-Masʿūdī, 1975 
; Suleymān b. ʿAbdullāh el-Mudeyd es-Suveykit, “Menhecu’l-Mesʿūdī fī Kitābeti’t-Tārīḫ,” (doktora 
tezi), 1407/986; Ali Hatalmış, “Mes‘udi ve Tarihçiliği,” (yüksek lisans tezi), 1998; Maysam J. al-Faruqi, 
“Is There a Shī‘a Philosophy of History?,” 2006; Emine Sonnur Özcan, İslâm Tarihyazımında Gerçeklik 
ve el-Mes‘ûdî, 2014; Mithat Eser, “Mes‘ûdî’de Şiîlik Eğilimi Olduğu Eleştirisi Üzerine,” 2020; Zeynep 
Kaya Ünal, “Mes‘ûdî ve Tarihçiliği,” (doktora tezi), 2023; Mithat Eser, Mesûdî. 2024. 
30 el-Mesʿūdī, bir atfında Murūc’un son hâlinin, 345/956-7 yılına kadarki olayları kapsadığını ve 
336/947’de tamamlanan metinden daha geniş olduğunu belirtmiştir. Bkz. el-Mesʿūdī, et-Tenbīh ve’l-
İşrāf, 133. Ne yazık ki müellifin bahsettiği revize edilmiş nüshaya henüz ulaşılamamış ve neşirler 
güncellemeden önceki nüshalara dayanılarak yapılmıştır. Bununla birlikte yapılan sadece Murūc’a 
yaklaşık on yıllık bir süreci eklemekse, bu durumun inceleyeceğimiz Emevilerle ilgili kısım açısından 
önemli olmadığı varsayılabilir. Yine de yazarın eserin tamamında tashihlerde bulunma, ekleme ve 
çıkarma yapmış olma ihtimali de yok sayılamaz. Dolayısıyla müellifin başvurulmasını tercih edeceği, 
son hâli verilmiş metinle çalışamadığımızı not etmeliyiz. 
31 Kullandığımız neşri yaklaşık 1200 sayfa olan 4 ciltlik Murūcu’ẕ-Ẕeheb’in, altıda biri Emeviler 
dönemine hasredilmiştir (3:11-209). 



664                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

anlatım beklendiği; neler yaşandığı da zaten bilindiği için doğru bir yol gibi 

görünmeyebilir. Fakat tarihin, vuku bulan hadiseler ve bunların aktörleri 

bakımından değişmez gibi görünen konularının ve baştan belirlendiği 

varsayılan kurgusunun her anlatanın eliyle yeniden inşa edilmesi bu 

sorgulamayı kaçınılmaz kılmaktadır. Mezkûr soru, konu çeşitliliğiyle övülen; 

dağınıklığı yüzünden eleştirilen Murūc gibi bir metin bağlamında daha da 

anlam kazanmaktadır. 

el-Mesʿūdī, metninin Emeviler dönemini kapsayan kısmını hanedan 

tarihi üslubuna32 göre düzenlemiş; bunun için her bir halifeyi müstakil olarak 

takdim etmiş, hadiselere de bu tasnife göre yer vermiştir. Liderlik iddiasında 

bulunan isimlerin birbirlerine güçlü bir biçimde meydan okuduğu 

dönemlerde ise hiç kimsenin halife olarak takdim edilmediği bir tür fetret 

devri anlatımı tercih edilmiştir. Alternatif liderlik iddialarının güçlendiği ve 

neticede hilafetin, hanedanın Sufyāni kolundan Mervānilere geçtiği sürecin, 

Muʿāviye b. Yezīd (64/684), Mervān b. el-Ḥakem (65/685), Muḫtār b. ʿUbeyd 

(67/687), ʿAbdullāh b. ez-Zubeyr (73/692) ve ʿUbeydullāh b. Ziyād (67/686) 

haberlerinden müteşekkil olarak sunulması bu tercihin bir yansımasıdır.33 

Böyle ihtilaflı durumlar dışında ise her bir Emevi yöneticisinin dönemi, 

anlatımın temel bölümlerini oluşturmakta ve beyat tarihi, hükümranlık 

süresi, yaş gibi bilgilerin verildiği; bazen başka haberlerin eklendiği halife 

kimliği hüviyetindeki giriş kısımları ile başlamaktadır.34 

Dönem boyunca, temel kurgu için tercih ettiği bu usule uygun ilerleyen 

el-Mesʿūdī, Emevi anlatımının muhtevasında nelere yer vereceğini de 

okuyucusuyla paylaşmaktadır. Eserin hangi amaçla, nasıl bir üslupla 

yazıldığının anlatıldığı, ele alınan konulardaki teliflerin değerlendirildiği ve 

iyi hazırlanmış bir giriş olarak nitelendirilmesi gereken mukaddimesinde35 

bir içindekiler listesi sunmuştur.36 Üstelik söz konusu listenin sonunda 

yaptığı bir açıklamayla, hazırladığı içeriği tematik olarak da tasnif etmiştir.37 

Buna göre Murūc’da halifelerin (I) haberleri ve sīreleri, (II) dönemlerinde 

vuku bulan hadiseler, (III) vezirleri38 ve (IV) meclislerinde konuşulanlar ele 

alınmıştır. Bu konu başlıkları, Emevi anlatımını bizzat müellifin belirlediği 

temalarla incelemek ve çizilen yol haritasına ne kadar uyulduğunu ölçmek 

 
32 Bu anlatım biçiminin özellikleri için bkz. Rosenthal, A History of Muslim Historiography, 87-93. 
33 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:66-79. 
34 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:11, 3:50, 3:80, 3:130, 3:143, 3:150, 3:161, 3:169, 3:176. 
35 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 1:9-23. 
36 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:16-22. 
37 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:22-23. 
38 Tabii bu tasnif, bütün hilafet tarihini kapsamakta ve vezirler gibi Emeviler dönemi için uygunluğu 
tartışmalı bir gruba dair haberleri de içermektedir. Ancak bu kategori kapsamında halifelerin 
yardımcılarından, dönemlerindeki etkili kişilerden bahsedileceğini varsayarak ilerleyebiliriz. 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   665 

 

için son derece işlevseldirler. Fakat kapalı bıraktıkları hususlar olduğu da 

aşikardır. Söz gelimi sunulan bu içerik özetinde fetihler ve seferlerden 

bahsedilmeyişi dikkat çekerken buna halifelerin haberleri veya 

dönemlerinde yaşananlar arasında yer verilebileceği için kesin bir karara 

varılamaz. Dolayısıyla el-Mesʿūdī, bir ana konular-temalar listesi paylaşarak 

okuyucusuna yardım elini uzatmış olsa da bunların Emeviler döneminde 

nasıl karşılık bulduğunu anlamak için metne dönmek gerekmektedir. 

Mukaddimede Murūc’un içeriğinde ele alınacak temel konulardan birisi 

halifelerin haberleri ve sīreleri olarak ilan edilmiştir. Burada nelerin aḫbāru’l-

ḫulefādan addedileceğine dair bir belirsizlik vardır. Söz gelimi ʿ Abdulmelik b. 

Mervān’ı (86/705) aralarının bozulduğu hanımı ʿ Ātike bt. Yezīd’le barıştırma 

girişimi,39 Suleymān b. ʿAbdulmelik’in (99/717) oburluğu,40 Yezīd b. 

ʿAbdulmelik’in (105/724) cariyeleriyle ilişkisi41 bu konuya dahil edilebilir 

gibi görünürken iç savaşlar da pekâlâ bu kapsamda değerlendirilebilir. Ama 

el-Mesʿūdī’nin halifelerin hükümranlıkları sırasında yaşanan olaylara ayrıca 

değineceğini belirtmesinden ve bu konuyu sīreyle birlikte zikretmesinden 

hareketle mezkûr temayla; halifelerin şahsi meselelerinin, heyetlerle 

görüşmelerinin, bazı alışkanlık ve eylemlerinin ve veliaht tayinlerine dair 

rivayetlerin kastedildiğini düşünebiliriz. Bunlar arasında Muʿāviye’nin 

(60&680) oğlu Yezīd’i (64/683) veliaht tayin etmesi, dehası, Yezīd ile 

ʿAbdulmelik’in görüşmesi, ʿAbdulmelik’in bir amilini azletmesi, el-Velīd b. 

ʿAbdulmelik’in (96/715) Dimeşḳ Camii ve Mescid-i Nebevi restorasyonları, 

Suleymān’ın veliaht tayini, ʿÖmer b. ʿAbdulʿazīz’in (101/720) kavuşturduğu 

aşıklar, Ḥişām b. ʿAbdulmelik’in (125/743) suğûru güçlendirmesi ve hac 

yolunu ıslah ettirmesi gibi anekdotlara işaret edebiliriz.42 

Sīre kategorisine giren haberler ise çoğunlukla halifelerin dönemlerinin 

başında ve sonunda sunulmakla beraber anlatımın herhangi bir yerinde de 

karşımıza çıkabilmektedir. Bu açıdan halifelerin ölümlerini müteakip sīre 

faslı açılması gibi yaygın uygulama takip edilmemiştir. Temanın sunumu gibi 

içeriği de sistematik değildir. Halifelerin mizaçları ve ahlaki özellikleri,43 

 
39 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:100-101. 
40 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:144-145. 
41 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:162-164. 
42 Sırasıyla bkz. El-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:29-30, 3:32-33, 3:61; 3:100; 3:131; 3:150; 3:155-156; 
3:170. 
43 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, Muʿāviye’nin hilmi 3:32; ʿAbdulmelik’in dirayeti 3:85-86; el-Velīd’in 
zalimliği 3:131; ʿÖmer b. ʿAbdulʿazīz’in dindarlığı 3:151; Mervān b. Muḥammed’in zorluklara karşı 
tahammülü ve disiplini 3:201-202. 



666                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

fiziksel görünümleri,44 hutbeleri ve vasiyetleri,45 eşleri ile çocukları46 gibi 

konuların hepsine veya herhangi birine dair kayıt düşülebilmiştir. Bu 

kategoriye dahil edebileceğimiz halifelerin mezhebî görüşleri ve/veya dinî 

konumlarına dair aktarımlar47 ise oldukça dikkat çekicidir. 

el-Mesʿūdī’nin ikinci ana teması olan halifelerin dönemlerinde yaşananlar 

kapsamında iki grup rivayete yer verildiğini söyleyebiliriz: İlk alt grubu, 

isyanlar ve iç savaşlar oluşturmaktadır. Bu kapsamda Ḥucr b. ʿAdī (51/671) 

hadisesi, Maḳtelu’l-Ḥuseyn, el-Ḥarre vakası, Muḫtār hareketi, Merci Rāhiṭ, et-

Tevvābūn, ʿAmr b. Saīd’in öldürülmesi, İbnu’z-Zubeyr başkaldırısı ve Mekke 

muhasarası, İbnu’l-Eşʿas̠ (67/686-7) ve İbnu’l-Muhelleb (102/720) isyanları 

ile Zeyd b. ʿAlī’nin (122/740) öldürülmesi gibi hadiselere yer verilmiştir.48 

Dönemin en aktif gruplarından ve temsilcileri, başkaldırıları ile uzun 

anlatımlara konu olan Ḫāricīler49 ise Muhelleb b. Ebī Ṣufra’nın (82/702) bu 

grupla mücadelesi, el-Ḥaccāc’la (95/714) yaşananlar, ʿÖmer b. ʿAbdulʿazīz’le 

görüşmeleri ve Mervān b. Muḥammed’in (132/750) onlarla karşılaşmasına 

dair kısa anlatımlar ile görüşleri50 dışında gündeme gelmemişlerdir. 

Halifelerin dönemlerinde yaşananlar kategorisinin ikinci grubunu ise 

hanedan mensuplarından ziyade başka aktörlerin ön planda olduğu;51 bir 

kahramanın menakıbının52 veya bir anti kahramanın yaptıklarının53 

aktarıldığı çeşitli rivayetler oluşturmaktadır. Bu gibi anlatımlar, Yezīd b. 

Muʿāviye’nin çatışmalı dönemi ve fetret devri halifeleri dışında bütün 

hanedan mensuplarına ayrılan kısımlarda az veya çok yer bulmuştur. Ayrıca 

Emeviler döneminin aʿyān ve meşāhirini sahneye çıkaran bir dizi vefat haberi 

de nakledilmiştir.54 Bunların hâl tercemeleri olarak nitelenemeyecek kadar 

 
44 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, Suleymān b. ʿAbdulmelik’in güzel giyimi ve gençliği 3:145-146, Yezīd 
b. el-Velīd’in şaşılığı 3:184. 
45 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, ʿAbdulmelik’in Medinelilere hutbesi 3:102-104; vasiyeti 3:134, 3:137-
138; Suleymān b. ʿAbdulmelik’in hutbesi 3:144. 
46 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, Muʿāviye’nin ve oğlu Yezīd’in evlatları 3:79; Mervān’ın nesli 3:79. 
47 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:160, 3:180, 3:184. 
48 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:12-13; 3:51-57, 3:62; 3:63-65, 3:73-74; 3:67-70, 3:85-86; 3:76-77; 
3:81-84; 3:88-90; 3:65, 3:68-70, 3:73-74, 3:90-94, 3:95-98; 3:110-112; 3:164-165, 3:170-173. 
49 el-Mesʿūdī, bu durumu açıklama gereği hissetmekte, ḪḪāricīlerle ilgili hadiseleri Aḫbāru’z-
Zemān’da, görüşleri ve fırkalarını ise el-Maḳālāt fi Uṣūli’d-Diyānāt isimli eserinde anlattığını 
bildirmektedir. el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:87. 
50 Sırasıyla bkz. el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:87, 3:106-107, 3:116-117, 3:157-159, 3:202-203. 
51 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, ʿAdī b. Ḥātem ve Muʿāviye 3:12; ʿAmr b. ʿUs̠mān ile Usāme b. Zeyd 
arasında çekişme 3:13-14; Muʿāviye ve Ebū’ṭ-Ṭufeyl el-Kinānī 3:21; Rum kralına elçi olarak 
gönderilen eş-Şaʿbī 3:99-100. 
52 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, Ḳays b. Saʿd’ın menakıbı 3:21-22; Ṣaʿṣaʿa b. Ṣūhān’ın maceraları ve 
sözleri 3:36-44. 
53 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, Busr b. Ebī Erṭāt 3:25; ʿAbdullāh b. Hānīʾ 3:120-121. 
54 Muhtelif örnekler için bkz. el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:98-99, 3:134-135, 3:138-140, 3:182. 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   667 

 

kısa değiniler hüviyetinde olmaları55 ve sistematik bir biçimde 

sunulmamaları, Murūc’un bir konusu olarak vefeyāttan bahsetmemize izin 

vermemektedir. Benzer bir durum, müstakil olarak tasnif edilebilecek bir 

yoğunlukta yer verilmeyen dönemin muhtelif idarecileri ve bazı icraatlarıyla 

ilgili anekdotlar için de geçerlidir.56 Özetle el-Mesʿūdī’nin bu tür anlatımlara 

halifelerin dönemlerinde yaşananlar kontenjanından yer vermiş gibi 

göründüğünü ve söz konusu temanın, isyanlar ve iç savaşların yanı sıra 

dönemin muhtelif aktörlerine ilişkin aktarımlar şeklinde iki alt konuyla 

işlendiğini söyleyebiliriz. 

el-Mesʿūdī’nin Emevi anlatımının buraya kadarki tasnifinden geriye, 

gruplandırılması en zor, fakat metnin temel yapı taşlarından sayılabilecek bir 

dizi rivayet kalmaktadır. Bunlar hanedan mensupları, valiler, alimler, şairler 

ve zahidler gibi muhtelif aktörlerin zikredildiği; ancak halifelerin veya 

Emeviler döneminin ileri gelenlerinin haberleri olarak sınıflandırmaktan 

emin olamadığımız anlatımlardır. Zira bu materyal, sohbetler-tartışmalar, 

mektuplar yahut hutbeler aracılığıyla anlatılan; ibretli veya eğlendirici 

hadiseler, beliğ-veciz sözler; şiirler, dil-edebiyata, meşhur hikayelere veya 

kavramlara dair fikir alışverişleri, nasihatler içermek gibi belirgin bir ortak 

özellik taşımaktadır.57 Bu mahiyetleriyle de klasik vaka aktarımlarından 

veya biyografik bilgilerden farklılaşmakta; mukaddimede zikredilen 

meclislerde58 cereyan edenler temasını hatıra getirmektedirler. Hutbeler, 

mektuplar, dil ve edebiyat tartışmalarının mecālis anlatımları olarak 

kategorize edilmeleri59 yahut 3-4/9-10. yüzyıl alimlerinin bu gibi haberleri 

 
55 Zaten Murūc, dinî-siyasî-ilmî figürlerin biyografilerinin konu edilmeyeceği bir metin olarak 
tanıtılmıştır. el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 1:14-5. 
56 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, ʿAmr b. el-ʿĀṣ’ın mirası 3:26-7; Muġīre b. Şuʿbe’nin valisi olduğu 
şehirden kaçışı 3:27-8; Ziyād’ın neseb iddiası ve bazı icraatları 3:14-5, 3:27, 3:28-9; 3:144, 3:148; 
Ḫālid b. ʿAbdullāh el-Ḳasrī’nin tavaf düzenine yönelik uygulaması 3:144. 
57 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, Muʿāviye, ʿAmr ve Verdān arasında dünya nimetlerine dair bir sohbet 
3:26, Muʿāviye ve İbn Abbās arasında sahabiler hakkında bir konuşma 3:47-9; Yezīd b. Muʿāviye’ye 
hem taziye hem de tebrik için söylenenler 3:60-1; ʿAbdulmelik’in eş-Şaʿbī’yle sohbeti 3:81; Ravḥ ve 
Bişr b. Mervān arasında geçenler 3:94-5; Suleymān’ın Ebū Ḥāzim el-Aʿrec’le ölüm hakkında sohbeti 
3:146-7; es-Suddī ve Ṭāvūs’un ʿÖmer b. ʿAbdulazīz’e nasihatleri 3:152, el-Ebreş el-Kelbī ve Hişām 
3:173. 
58 Her türlü ders ve/veya sohbet halkası için kullanılabilen bu terim için bkz. Heyet, “Mad̲j̲lis,” EI2, 
5:1031-3; Nebi Bozkurt, “Meclis,” DİA, 28:241-2; George Makdisi, Ortaçağ’da Yüksek Öğretim: İslâm 
Dünyası ve Hristiyan Batı, 44-6. Emeviler dönemiyle ilgili anekdotlar, bu çalışmalarda bir eğitim 
faaliyeti veya birtakım protokolleri ve belirli konuları bulunan saray oturumları olarak sunulan 
mecālisle tam olarak örtüşmemektedir. Ancak hem meclisin daha serbest toplantılar olduğunun 
söylenmesine dayanarak hem de terimi dönemin ileri gelenleri arasında gerçekleşen sohbetler 
anlamında kullanarak söz konusu kategoriyi Emevi anlatımı için geçerli saymak mümkündür. Samer 
M. Ali, Arabic Literary Salons in the Middle Ages, 17. 
59 Stefan Leder ve Hilary Kilpatrick, “Classical Arabic Prose Literature: A Researchers’ Sketch Map,” 
17. 



668                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

“meclislerde gördüklerini, duyduklarını” söyleyerek kaydetmeleri60 de böyle 

bir ilişkilendirmeyi desteklemektedir. Bütün bunlara dayanarak söz konusu 

anlatımları aḫbāru’l-ḫulefā yahut Emeviler döneminde yaşananlar yerine 

meclis rivayetleri olarak sınıflandırmak mümkündür. Böylece içerikleri 

açısından farklılaşan, çoğu zaman konu akışını bozan ve anlamlandırılmaları 

zorlaşan bir dizi rivayet, biçimsel özellikleri dikkate alınarak bir arada 

değerlendirilebilecektir. 

Emeviler döneminin Murūcu’ẕ-Ẕeheb’deki görünümü müellifin belirlediği 

kategorilere göre yukarıdaki gibi özetlenebilir. Bu tasvirin daha anlamlı bir 

hâle gelmesi için atılması gereken diğer adım ise bir kısmına değindiğimiz 

yer verilmeyen meselelere ve diğer müelliflerden ayrışılan hususlara işaret 

etmektir. Bunun için günümüze ulaşan derlemelerini el-Mesʿūdī’den önce 

hazırlayan, İslam tarihi araştırmalarında standart/temel kaynaklar hâline 

gelmiş Ḫalīfe b. Ḫayyāṭ (240/854-5),61 el-Yaʿḳūbī (292/905’ten sonra),62 

Muḥammed b. Cerīr eṭ-Ṭaberī (310/923)63 gibi isimlerin tercihleriyle 

mukayeseler yapabiliriz.64 Bu müellifler, isnad kullanma, rivayetleri müstakil 

olarak kaydetme yahut birleştirme, hanedan tarihçiliğini ya da annalistik 

üslubu65 benimseme gibi hususlarda farklılaşsalar da Murūcu’ẕ-Ẕeheb’in bir 

arada anıldığı metinlerdir66 ve onun gibi Emevileri müstakil bir dönem 

olarak ele almışlardır.  

Aşağıdaki tabloda sıraladığımız üç müellifin ve el-Mesʿūdī’nin Muʿāviye 

b. Ebī Sufyān dönemini anlatırken değindikleri olaylar ve konular 

listelenmiştir. Bu yapılırken hadiseler tematik olarak tasnif edilmemiştir. 

Amacımız mukayese edeceğimiz metinlerin içeriklerini, benzerlik ve 

farklılıklarına dair gözlemler yapabilmek için bir arada sunmaktır: 

 

 
60 Ali, Arabic Literary Salons, 18. 
61 Ḫalīfe b. Ḫayyāṭ, Tārīḫu Ḫalīfe b. Ḫayyāṭ, 1397. 
62 el-Yaʿḳūbī, Tārīḫ, 1883. 
63 Muḥammed b. Cerīr eṭ-Ṭaberī, Tārīḫu’ṭ-Ṭaberī, 1387/1967. 
64 Özcan da el-Mesʿūdī’yi, selefi ve çağdaşı olarak zikrettiği el-Yaʿḳūbī ve eṭ-Ṭaberī ile mukayese etmiş 
ve Murūc’un diğer metinlerden oldukça farklı olduğuna kanaat getirmiştir. Ancak bu sonuca, 
eserlerin tasnifleri, el-Mesʿūdī’nin diğer müelliflere göre bir yazar-araştırmacı olarak yöntemini, 
kaynaklarını, metnini nasıl kurguladığını paylaştığı kısımlar gibi farklılıkları üzerinden ulaşmış, 
detaylı bir içerik mukayesesi yapmamıştır. Bkz. Özcan, İslâm Tarihyazımında Gerçeklik ve el-Mes’ûdî, 
144-148. 
65 Tarihin, senelik düzenle, her yıl yaşananlar sıralanarak kaydedildiği bu üslup için bkz. Rosenthal, 
A History of Muslim Historiography, 71-86. 
66 Bkz. 28. dipnot. 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   669 

 

Tārīḫu Ḫalīfe b. Ḫayyāṭ Tārīḫu’l-Yaʿḳūbī Tārīḫu’ṭ-Ṭaberī Murūcu’ẕ-Ẕeheb67 

41 Yılı: Muʿāviye’ye beyat, Ḫāricī 

isyanlar ve ʿUḳbe b. Nāfiʿ’in valiliği, 
hac emirliği 

42 Yılı: Seferler, vali tayinleri ve 

vefat haberleri, hac emirliği 

43 Yılı: Fetihler, seferler, ʿ Amr b. el-

ʿĀṣ’ın vefatı, hac emirliği 

44 Yılı: Seferler, Ziyād’ın 

Muʿāviye’nin nesebine iltihakı, hac 
emirliği 

45 Yılı: Vali tayinleri, seferler, hac 
emirliği 

46 Yılı: Seferler, hac emirliği 

47 Yılı: Seferler, hac emirliği 

48 Yılı: Seferler, vali tayinleri, hac 

emirliği 

49 Yılı: Ḫāricī isyanları, seferler, el-

Ḥasen b. ʿAlī’nin vefatı, hac emirliği 

50 Yılı: el-Muġīre b. Şuʿbe’nin 

vefatı, Ziyād’ın Irak valiliğine tayini, 
İfrikiyye’deki imar faaliyetleri ve 

fetihler, Yezīd’in Bizans seferi ve 

Muʿāviye’nin onun için beyat 

alması, hac emirliği, seferler 

Muʿāviye’nin halife oluşu, 

yıldızların ve gezegenlerin bu 
sıradaki konumu, Kufe 

mescidindeki hutbesi, beyat 

aldığı Ali taraftarlarıyla 
aralarında geçenler, Bilādu’ş-

Şam’a dönüşü, vali-komutan 

tayinleri ve seferler, vergi 

düzenlemeleri 

Ziyād’ın Basra valiliği ve 

Muʿāviye’nin nesebine iltihakı 

el-Muġīre’nin Kufe valiliğine 

tayini, Yezīd’i veliaht olarak 
önermesi, Ziyād’la yapılan 

görüşmeler 

Ḫāricī ve mevālī isyanları 

ʿAmr b. el-ʿĀṣ’ın Mısır valiliği, 

bazı icraatları, vefatı, karakteri 

Horasan ve Harezm seferleri 

Muʿāviye’nin haccı, maksure ve 
minberde yaptığı değişikler, 

hutbeyi namazdan önce 

vermesi, Fedek’i Mervān’a 

tahsis etmesi (44 Yılı) 

41 Yılı: Muʿāviye’nin hilafeti 

devralması, Ḳays b. Saʿd’la 
anlaşması, Ḫāricī isyanları, vali 

komutan tayinleri 

42 Yılı: Seferler, vali tayinleri, 
Ḫāricīlerin başkaldırıları, 

Ziyād’ın Muʿāviye’yle anlaşması, 

hac emirliği 

43 Yılı: Seferler, ʿAmr b. el-
ʿĀṣ’ın ölümü, Ḫāricī isyanları, 

Horasan valisinin haberi, hac 

emirliği 

44 Yılı: Rum diyarına sefer, vali 
azil ve tayinleri, Ziyād’ın 

Muʿāviye’nin nesebine iltihakı, 

hac emirliği 

45 Yılı: Vali azil ve tayinleri, 

Ziyād’ın Basra’daki idaresi, hac 

emirliği 

46 Yılı: ʿAbdurrahmān b. Ḫālid 
b. el-Velīd’in öldürülmesi, Ḫāricī 

başkaldırısı, hac emirliği 

47 Yılı: Seferler, vali azil ve 

tayinleri, hac emirliği 

Muʿāviye’ye Beytü’l-Makdis’de 

beyat, hükümranlık süresi, ölüm 
tarihi, kabrinin yeri, yaşı 

Ḥucr b. ʿAdī’nin öldürülmesi 

Muʿāviye’nin ʿAdī b. Ḥātem’le 
görüşmesi 

ʿAmr b. ʿUs̠mān ile Usāme b. Zeyd’in 

Muʿāviye’nin huzurundaki 

ihtilafları 

Ziyād’ın Muʿāviye’nin nesebine 

dahil edilmesi 

Muʿāviye’nin ʿAbdullāh b. Hāşim el-

Mirḳāl’le görüşmesi 

Muʿāviye ve Muḥammed b. Ebī 

Bekr’in arasında geçenler 

Muʿāviye ile Hz. ʿAlī arasındaki 
mektuplaşma 

Saʿd b. Ebī Vaḳḳāṣ’la Muʿāviye 

görüşmesi 

Muʿāviye ile Ebū’ṭ-Ṭufeyl el-Kinānī 
görüşmesi 

Muʿāviye ile Ḳays b. Saʿd görüşmesi 

Ḳays b. Saʿd’ın özellikleri 

 
67 Mukayese edilen kaynaklarla ortak ele alınan konular kalın yazılarak gösterilmiştir. 



670                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

51 Yılı: Ḥucr b. ʿAdī’nin 

öldürülmesi Yezīd’in veliaht tayini, 

hac emirliği, seferler, vefat 
haberleri 

52 Yılı: Seferler, hac emirliği, vefat 

haberleri 

53 Yılı: Ziyād’ın vefatı, seferler, 

Ḫāricī isyanları, hac emirliği 

54 Yılı: Vali atamaları, seferler, hac 

emirliği, vefat haberleri 

55 Yılı: Vali atamaları, seferler, hac 

emirliği, vefat haberleri 

56 Yılı: Seferler, hac emirliği, vefat 

haberleri 

57 Yılı: Vali atamaları, seferler, hac 

emirliği, vefat haberleri 

58 Yılı: Seferler, hac emirliği, vefat 
haberleri 

59 Yılı: Seferler, vefat haberleri, 

Muʿāviye’nin ölümü, kadıları, 

katipleri ve muhtelif görevlileri 

60 Yılı: Muʿāviye’nin vefatı ve 

hilafetin oğluna geçmesi, 

hükümranlık süresi, yaşı, komutanı 

ʿAmr b. Muʿāviye el-ʿUḳaylī ile 
arasında geçenler 

Ḫālid b. ʿAbdurrahmān b. Ḫālid 

b. el-Velīd’in Muʿāviye’nin 

Hıristiyan haraç amilini, 
babasının intikamı için 

öldürmesi 

ʿAbdurrahmān b. el-Abbās’ın 
Muʿāviye’yle görüşmesi 

el-Ḥasen b. ʿAlī’nin vefatı, 

karakteri, ahlakı, sözleri, 

Muʿāviye ve el-Ḥasen arasındaki 
konuşmalar 

Muʿāviye’nin Yezīd’e beyat 

alması ve onu İstanbul seferine 

göndermesi 

İfrikiyye seferleri 

el-Muġīre b. Şuʿbe’nin ölümü 

(51), Ziyād’ın Irak valiliği, Ḥucr 
b. ʿAdī’nin öldürülmesi 

Ḫāricī isyanları 

Muʿāviye’nin öncülük ettiği 

uygulamalar, hakkında 
söylenenler, vergi gelirleri, 

ölümü 

Ziyād’ın Irak valiliği, icraatları 

ve sözleri, ölümü 

Horasan’a vali-komutan 

atamaları ve seferler 

48 Yılı: Seferler, hac emirliği, 

Fedek’in Mervān’dan geri 

alınması 

49 Yılı: Seferler, Yezīd’in Rum 

diyarına gazaya gitmesi, vali azil 

ve tayinleri, veba salgını, hac 
emirliği 

50 Yılı: Seferler, el-Muġīre b. 

Şuʿbe’nin ölümü ve Ziyād’ın Irak 

valisi oluşu, yönetim biçimi, 
Ḫāricīlerin başkaldırısı, 

Muʿāviye’nin Peygamber’in 

minberini Medine’den 

getirtmek istemesi ve 
vazgeçmesi, vali azil-tayinleri, 

hac emirliği, el-Ferazdaḳ ile 

Ziyād arasında yaşananlar, 
seferler 

51 Yılı: Ḥucr b. ʿAdī hadisesi, 
vali tayinleri, hac emirliği 

52 Yılı: Seferler, hac emirliği 

53 Yılı: Seferler ve fetihler, 

Ziyād’ın ölümü, hac emirliği 

54 Yılı: Seferler-fetihler, 

Muʿāviye’nin Saʿīd b. el-ʿĀṣ’la 
Mervān’ı birbirlerine karşı 

kışkırtması, ʿUbeydullāh b. 

Muʿāviye ile ʿAmr b. el-ʿĀṣ 

arasındaki bir sohbet 

Ṣıffīn’de yaşanan bir hadise 

Busr b. Ebī Erṭāt’ın Medine’yi ele 

geçirmesi 

Muʿāviye, ʿAmr ve Verdān 
arasındaki bir sohbet 

ʿAmr b. el-ʿĀṣ’ın vefatı, mirası 

Rum gazası, Yezīd’in sefere 

katılmakla görevlendirilmesi, 
İstanbul kuşatması, Ebū Eyyūb el-

Enṣārī’nin vefatı 

el-Muġīre b. Şuʿbe hakkında bir 

haber 

Ziyād’ın ölümü 

Yezīd’e beyat 

Muʿāviye’nin karakteri, ahlakı, 
alışkanlıkları, dehası 

Şam ve Irak halkının cehaleti 

Hārūn er-Reşīd dönemindeki bir 

sahte doktorun hikayesi 

Avamın özellikleri ve gelenek 

hakkında bir değerlendirme 

ʿAḳīl b. Ebī Ṭālib’in Muʿāviye’yle 

görüşmesi, Benū Ṣūhān’ı anlatması, 
Ṣaʿṣaʿa b. Ṣūhān’ın ʿAḳīl’e cevabı 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   671 

 

Muʿāviye döneminde vefat eden 

sahabiler ve peygamber eşleri 

Muʿāviye’nin karakteri, hacları, 
en önemli-etkili görevlileri, 

hükümranlık süresi, çocukları, 

hac emirleri, yaz-kış seferleri ve 
dönemindeki ulema 

Ziyād’ın Horasan valiliği, hac 

emirliği 

55 Yılı: Seferler, İbn Ziyād’ın 
Basra’ya tayini, hac emirliği 

56 Yılı: Seferler, Yezīd’e beyat 

alınması, vali azil ve tayinleri 

57 Yılı: Seferler, vali azil ve 

tayinleri 

58 Yılı: Seferler, vali azil ve 

tayinleri, Ḫāricīler, kadılar, hac 
emirliği 

59 Yılı: Seferler, ʿUbeydullāh’ın 

Muʿāviye’yle görüşmesi, İbn 

Muferriġ’in Benī Ziyād’ı 
hicvetmesi, hac emirliği, valiler 

ve kadılar 

60 Yılı: Seferler, Yezīd’in veliaht 
tayini, Muʿāviye’nin ölümü, 

hilafet süresi, yaşı, cenazesi, 
soyu, karakteri, sözleri 

Hz. ʿAlī ile taraftarlarının ileri 

gelenleri arasında geçenler 

Muʿāviye’nin Hz. ʿAlī taraftarlarıyla 
bir görüşmesi 

Ṣaʿṣaʿa b. Ṣūhān’ın Muʿāviye’nin 

huzurundaki bir konuşması ve 
haberleri 

Hz. ʿAlī’nin Rebīʿa hakkında bir 

değerlendirmesi 

Muʿāviye’nin Cemīl b. Kaʿb’la 
görüşmesi 

Muʿāviye’nin ölümle yüzleşmesi 



672                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

Yukarıdaki tablonun belirgin bir şekilde ortaya çıkardığı hususlardan 

birisi el-Mesʿūdī’nin seferler-fetihler konusuna ilgisizliğidir. Bu konu, diğer 

tarih metinlerinde uzun veya kısa anlatımlarla mutlaka yer bulmasından68 da 

anlaşılacağı üzere İslam tarihyazıcılığının ana temalarındandır.69 Buna 

karşın gerek Muʿāviye dönemi içeriğinde gerekse diğer halifelere ayrılan 

kısımlarda müellifin tercihi bu temaya yer vermemek yönünde olmuştur. 

Nitekim Emeviler döneminin tamamında Rum diyarına yapılan bir gaza 

bağlamında Yezīd b. Muʿāviye hakkında bilgi vermek70 dışında herhangi bir 

cephedeki askerî faaliyetlerden bahsedilmemiştir.71 Murūc’un seferler-

fetihlerin temel meselelerden biri olduğu genel/evrensel tarih literatürüyle 

ilişkisi ve bu konuya yer vermesini engelleyecek bir sınırlılığının olmaması 

el-Mesʿūdī’nin tercihini dikkat çekici kılmaktadır. 

Murūcu’ẕ-Ẕeheb’in Emeviler kısmında yer bulmayan bir diğer konu idarî-

kurumsal bilgiler şeklinde sınıflandırılabilecek haberlerdir. Bu, vali azil ve 

tayinleri, kadılar, haraç amilleri, halifelerin katipleri ve hacibleri gibi 

muhtelif görevlilere dair bilgilerden müteşekkil bir kategori olarak 

düşünülebilir. Müellifler, bu mahiyetteki materyali, ilgili olduğu bir hadise 

sırasında zikrettikleri kısımları saymazsak bir halifenin dönemi bittiğinde 

topluca72 yahut görev yaptıkları senelerde73 kaydetmek gibi yollardan birini 

takip etmişlerdir. el-Mesʿūdī ise vezirlerden bahsedeceğini belirtmesine ve 

Abbasiler döneminde bu konuyu görece sistematik bir biçimde ele 

almasına74 rağmen Emevi anlatımında idari-kurumsal bilgiler sunmamıştır.75 

Murūcu’ẕ-Ẕeheb’deki Emevi anlatımının farklılaştığı bir diğer husus 

olarak tarih(lendirme) rivayetlerine de dikkat çekebiliriz. Bu mesele aslında 

Murūc müellifinin gündeminde olduğu anlaşılan,76 habersiz kalmadığını 

özellikle vurguladığı77 bir konudur. Nitekim mukaddimede, halifelerin 

hükümranlık sürelerine, kaç yıl yaşadıklarına müstakil olarak değineceğini 

 
68 Krş. Ḫalīfe b. Ḫayyāṭ, Tārīḫu Ḫalīfe b. Ḫayyāṭ, 206, 271, 291-292, 300; el-Yaʿḳūbī, Tārīḫ, 2:302, 324-
325, 359, 394-395; eṭ-Ṭaberī, Tārīḫu’ṭ-Ṭaberī, 5:181, 473, 6:322-324, 7:40. 
69 Albrecht Noth, The Early Arabic Historical Tradition: A Source-Critical Study, 31-33; Fred M. Donner, 
Narratives of Islamic Origins: The Beginnings of Islamic Historical Writing , 174-181. 
70 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:27. 
71 Ḳuteybe b. Muslim (96/715) isyanına değinilmemesi de bu durumun bir uzantısı gibi görülebilir. 
Zira hem isyanın vuku bulduğu hem de baş aktörünün etkin olduğu coğrafya genelde fetih hareketleri 
dolayısıyla konu edilmektedir. 
72 Ḫalīfe b. Ḫayyāṭ ve el-Yaʿḳūbī’nin Emevi halifelerinin vefatları/dönemlerinin sonunda verdikleri 
listelere bakılabilir. 
73 eṭ-Ṭaberī, senelik olarak bu bilgilere değinmeyi tercih etmiş, değişiklik yoksa bunu da belirtmiştir.  
74 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:101-102, 106-112, 132-133, 138-142. 
75 Krş. 58. dipnot. 
76 Müellif tarih kaynaklarını toplu bir şekilde değerlendirerek bazı kronoloji cetvelleri oluşturmuştur. 
Bkz. el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, Emeviler dönemindeki Rum kralları 1:248; Hicret ve mebʿas̠ gibi 
farklı başlangıç tarihlerine göre müellifin zamanına kadarki halifeler 4:307-314. 
77 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:194. 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   673 

 

belirtmiş,78 Emevi anlatımını bitirirken toplam yönetim sürelerine ilişkin bir 

hesaplama yapmış ve söz verdiği gibi kitabının sonunda Emevi 

yöneticilerinin hükümranlık sürelerini de içeren kronolojik listeler 

sunmuştur.79 Bununla birlikte zamansal sıçramaların yapılması80 çok sayıda 

tarihlendirilemeyecek anekdotun81 aktarılması, bu şartı sağlayabilecek 

hadiselerin de sadece bir kısmı için tarih kaydedilmesi82 el-Mesʿūdī’nin titiz 

bir şekilde olayların tarihlendirilmesiyle ilgilenmediğini göstermektedir.83 

Netice itibariyle Murūcu’ẕ-Ẕeheb, tarih eserlerinde görmeye alışkın 

olduğumuz zaman bildirme, kronolojik akışa uygun ilerleme gibi 

hususiyetleri yeterince taşımayan bir metne dönüşmüştür. Aslında hanedan 

tarihçiliği üslubunun benimsenmesi müellifi bu sorumluluktan kısmen 

kurtarmaktadır. Zira bu anlatım biçiminde, temelde, yöneticinin 

hükümranlığının başlangıcının ve bitişinin belirlenmesi, hadiseleri de ilgili 

oldukları döneme yerleştirmek yeterlidir. Fakat el-Mesʿūdī, el-Yaʿḳūbī gibi bu 

usulü kullanmasına rağmen olayların yıllarını vermeye, en azından sırasını 

korumaya çalışan müelliflerden ayrışmaktadır. 

Murūcu’ẕ-Ẕeheb’in Emeviler Dönemine Kaynaklığı 

el-Mesʿūdī, Emeviler dönemini hem aşinalık uyandıran hem de şaşırtıcı 

bulunabilecek bir tarzda ele almıştır. Şimdiye kadar özetlemeye ve tasnif 

etmeye çalıştığımız içeriğin diğer kaynaklarla benzeşen kısımları aşinalığı 

sağlıyorken dışarıda bırakılan önemli temalar ve meclis rivayetleri 

kapsamındaki anlatımlar gibi hususlar metnin şaşırtıcı yönünü 

oluşturmaktadır. Fakat son tahlilde Murūcu’ẕ-Ẕeheb’in İslam tarihine 

kaynaklık etmesi bakımından değerini belirleyecek kıstaslar, bir dönemi, 

şahsı veya hadiseyi araştırırken ona başvurduğumuzda bulacaklarımızın 

yeterliliği, ayrıntılardaki farklılığı, önemli otoritelerden aktarım yapılması, 

yer verilen haberlere kıymet kazandıracak özel bir metodolojinin 

kullanılması olacaktır. 

Sıralanan bu kriterlere göre değerlendirmeler yapmadan önce Murūc’un 

içeriğinin, müellifin diğer eserlerine göre belirlendiğinin farkında 

olduğumuzu söylemeliyiz. el-Mesʿūdī mukaddimesinde bunu açıkça ifade 

 
78 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 1:23. 
79 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:196-197, 4:308-310.  
80 Bu durum özellikle Muʿāviye b. Ebī Sufyān dönemindeki bazı aktarımlar için geçerlidir. el-Mesʿūdī, 
Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:17-19, 3:25, 3:34, 3:37-39. 
81 Bir kısmının kurgusal olması muhtemel sohbetler, görüşmeler, ibret verici hadiseler ile hikmetli ve 
beliğ konuşmaları kastediyoruz. 
82 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:12, 3:27, 3:63, 3:116, 3:136, 3:138, 3:166, 3:188-189. 
83 Hatta müellifin annalistik üslubu tercih etmeyerek bunun sinyalini verdiğini; hanedanların 
yönetim sürelerini hesaplayarak ve kral-halife listeleri sunarak tarihlerle daha çok dönemlendirme 
bağlamında ilgilendiğini ileri sürmek mümkündür. 



674                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

etmiş; eserlerinin birbirleriyle bağlantısını gözettiğini; hepsinde ele 

alınmasını zaruri gördüğü meseleleri özetlediğini fakat bir önceki metninde 

bulunmayan konulara odaklandığını belirtmiştir.84 Okuyucunun sık sık 

yazarın diğer kitaplarına yönlendirilmesi85 de bu durumu desteklemektedir. 

Söz konusu atıfların bir kısmında bazı Emevi halifeleri hakkında çok daha 

fazla haberin bulunduğu, Murūc’da onlara kıyasla sade bir seçki yapıldığı 

belirtilirken86 diğer bir kısmında Aḫbāru’z-Zemān ve Kitābu’l-Evsaṭ’ta yer 

verilmeyenlerin aktarıldığı87 vurgulanmıştır. Dolayısıyla Murūc bir yönüyle 

özet diğer yönü ile özgün bir metin olarak tanımlanabilecek çift karakterli bir 

eserdir.  

Murūc'un bu çift yönlülüğü, İslam tarihine katkısını belirlemek için 

kullanacağımız kriterlerin yazarın amacına veya eserinin kapsam-

sınırlıklarına uygun olmadığını düşündürebilir. Zira el-Mesʿūdī’nin, sıralanan 

hususların gözetildiği başka eserleri olduğu için incelediğimiz metni 

kapsamlı, farklı vb. nitelikleri taşıyacak biçimde kurgulamadığı ileri 

sürülebilir. Bu ihtimal doğru kabul edilirse o zaman sorunumuz 

kendiliğinden çözülecek; Murūc’u mütevazı ve güzel bir metin olarak 

değerlendirmek yeterli olacaktır. Fakat başlarken dikkat çektiğimiz üzere 

eserin kazandığı şöhret böyle bir kabulü fazlasıyla aşmaktadır ve haklılığının 

işaret ettiğimiz ölçütler çerçevesinde sorgulanması hâlâ mümkündür. 

Sorgulamamızı yapabilmek için anlatımın genel kapsamından ziyade 

küçük bir kısmına odaklanıp el-Velīd b. ʿAbdulmelik döneminin muhtevasını 

ele alabiliriz. Bunun için seçilen Emevi halifesine ayrılan kısımda yer 

verilenler, tematik olarak tasnif edilmiş şekilde aşağıdaki tabloda 

sunulmuştur:88 

 
84 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 1:10. et-Tenbīh’in çok kısa Emevi anlatımı yeterli veri sunmasa da her 
kitapta odağın değiştirildiğini veya daha önce değinilmeyen detayların eklendiğini gösteren örnekler 
barındırmaktadır. Krş. el-Mesʿūdī, Mervān b. el-Ḥakem’e beyat Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:76-77 – et-Tenbīh 
ve’l-İşrāf, 276-277; İbnu’l-Ḥanefiyye’nin vefatı Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:99 – et-Tenbīh ve’l-İşrāf, 273; 
Suleymān b. ʿAbdulmelik Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:143-149 – et-Tenbīh ve’l-İşrāf, s. 275-277; Mervān b. 
Muḥammed Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:194-206 – et-Tenbīh ve’l-İşrāf, 280-281. 
85 Mesela Yezīd b. Muʿāviye’nin mes̠ālibi, Muḫtār-Muṣʿab ve Muhelleb-el-Ezāriḳa savaşları, ʿAmr b. 
Saīd’in öldürülmesi, Ummu’l-Benīn’in anekdotları, el-ḤḤaccāc’ın cezaları, ʿAbdullāh b. Caʿfer’in 
haberleri, Ümeyyeoğullarına dair muhtelif bilgiler ile el-Velīd b. Yezīd’in öldürülmesinin detaylı 
anlatımı başta Aḫbāru’z-Zemān ve Kitābu’l-Evsaṭ olmak üzere diğer eserlere yönlendirildiğimiz 
meselelerdir. el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:65, 3:86, 3:87, 3:90, 3:133, 3:138, 3:140, 3:182, 3:188. 
Ayrıca bir kısım Emevi halifesi hakkında da çok fazla haber bulunduğu; Murūc’da ise sadece bir seçki 
yapıldığının altı çizilmiştir. 
86 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, Muʿāviye 3:45, Suleymān 3:149, ʿÖmer b. Abdulazīz 3:160, Hişām 
3:174. 
87 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, ‘Abdulmelik 3:129, Velīd 3:142. 
88 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:130-142. 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   675 

 

Halifenin haberleri ve 
sīresi 

Döneminde vuku bulan 
hadiseler 

Meclis rivayetleri 

Halifenin tanıtılması ve 
karakteri 

Dimeşḳ ve Medine 
mescitlerinin inşa ve 

restorasyonları 

Kardeşi Suleymān’la 

veliaht değişikliği için 

mektuplaşması 

ʿAli b. el-Ḥuseyn’in ölümü 

ʿUbeydullāh b. Abbas’ın 

ölümü 

ʿUbeydullāh b. ʿAbbās ile 

Busr b. Erṭāt’ın 

Muʿāviye’nin 

huzurundaki tartışmaları 

ʿAbdullah b. ʿUtbe b. el-
Mesʿūd’un ölümü 

Saīd b. Cubeyr’in 
öldürülmesi 

el-Ḥaccāc’ın ölümü 

ʿAbdullāh b. Caʿfer’in 

ölümü  

el-Ḥaccāc’la sohbet ve 
nasihatler 

el-Ḥaccāc ile Ummu’l-
Benīn arasında geçenler 

ʿAbdulmelik’in ölüm 

döşeğindeki durumu ve 

vasiyeti 

ʿAbdulmelik’in çocuklarına 
vasiyeti (ve nasihatleri) 

ʿAbdulmelik ile el-Ḥaccāc 
arasındaki mektuplaşma 

el-Ḥaccāc’ın el-Muhelleb’e 
yazdığı mektup 

el-Ḥaccāc ile Leylā el-
Aḫyeliyye görüşmesi 

İbrāhīm et-Temimī ve el-

Ḥaccāc 

el-Ḥaccāc ile İbnu’l-

Ḳiriyye görüşmesi 

Bu tablo, halifeyle ilgili bilgiler, imar ve restorasyon faaliyetleri, vefat 

etmiş önemli isimler gibi diğer tarih metinlerinde de yer bulan, el-Velīd 

dönemine dair başat konulardan bazılarının atlanmadığını göstermektedir. 

Bunlara ek olarak özellikle ʿAbdulmelik ve el-Ḥaccāc’la ilgili anlatımlar 

aracılığıyla siyasî-askerî tarihin sınırları dışında kalan bir materyalin 

kaydedilmesi de önemlidir. Ancak temelde ilgili halife zamanında neler olup 

bittiğini öğrenmek isteyecekler için bu muhtevanın büyük boşluklarının 

olduğu aşikardır. Bu durum özellikle kitabın tamamında kapsam dışı 

bırakılan futuhāt teması bağlamında belirgin hâle gelmektedir. Zira el-Velīd 

dönemi farklı cephelerdeki seferler ve fetihler açısından son derece 

hareketlidir. Benzer şekilde bu zaman dilimi Emevi tarihindeki önemli 

isyanlardan birinin aktörü Yezīd b. el-Muhelleb’in hikayesi açısından da 

kritiktir.89 Yer verilmeyen bu materyale baktığımızda Murūcu’ẕ-Ẕeheb’deki 

el-Velīd b. ʿAbdulmelik anlatımı zikredilen meselelerle ilgilenenler veya 

dönemin tarihsel panoramasını görmek isteyenler için eksik kalmaktadır. 

el-Mesʿūdī'nin farklı ayrıntılar içeren nakiller kaydetme, bilinmeyen-

önemli bir kaynaktan aktarımda bulunma gibi katkılarından 

 
89 Bu konular ve değinmediklerimiz için şu kaynakların el-Velīd b. ʿAbdulmelik dönemlerine 
bakılabilir; Ḫalīfe b. Ḫayyāṭ, Tārīḫu Ḫalīfe b. Ḫayyāṭ, 299-313, el-Yaʿḳūbī, Tārīḫ, 2:338-351, eṭ-Ṭaberī, 
Tārīḫu’ṭ-Ṭaberī, 6:451-533.  



676                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

bahsedilebilirse, anlatımı, eksik bıraktığına işaret edilen pek çok hususa 

rağmen özgün ve vazgeçilmez olarak tanımlanabilir. Malzemeye bu gözle 

baktığımızda müellifin zikrettiği ölüm haberlerinin ṭabaḳāt eserlerindeki 

biyografilerden okunabileceği, İbnu’n-Nedīm’in kayıtlarına göre el-Ḥaccāc’ın 

yaptıkları, kişiliği, sözleri ve görüşmeleri ile zaten popüler bir konu hâline 

geldiği,90 el-Velīd’in kardeşiyle mektuplaşmasının ve babası ʿAbdulmelik’in 

vasiyetinin şiir ve edebiyat derlemelerinde kaydedildiği91 gözlemlenecektir. 

Dolayısıyla bu gibi konularla ilgilenen alimlerin/okurların, alanlarının 

klasik/otorite kazanmış metinlerinde zaten karşılaştıkları türde 

materyallerin derlendiğini söylemek mümkündür. Muhtemelen bu arka plan, 

modern araştırmacının çokça takdir ettiği bu içeriğin -ve kurgunun- el-

Mesʿūdī’nin çağdaşlarında ve haleflerinde benzer bir etki uyandırmamasının 

en önemli sebeplerindendir. 

İncelediğimiz anlatıma dair tespit ve değerlendirmelerin neticesi, yine bu 

kısımda yer bulan bir örnekle somutlaştırılıp özetlenebilir. el-Velīd ve 

Suleymān b. ʿAbdulmelik kardeşlerin veliahtlık hususunda yaşadıkları 

anlaşmazlığın çalışma konusu olarak belirlendiğini varsayalım. Bunun için 

Murūc’a başvurulduğunda böyle bir sorunun yaşandığını gösteren 

anekdotlarla karşılaşılacak ancak olayın seyri, aktörleri, sonucu gibi 

hususlara dair çok sınırlı bir bilgi elde edilecektir. Söz konusu hadisenin, 

gündelik hayata, kültüre, edebiyata yansımaları görülmek istendiğinde ise 

bir mektuplaşma ve bunun içinde yer verilen şiir92 dışında bir neticeye 

ulaşılamayacaktır. Yine bu durumun olayın farklı taraflarınca nasıl takdim 

edildiğinin izi sürülmek istenirse sadece el-Velīd'in babasının vasiyetine 

aykırı hareket etmek istemediğini vurgulayan aktarımla karşılaşılacaktır.93 

Tabii ki ulaşılan bu kayıtlar bizatihi kıymetlidir fakat bunların, işaret edilen 

sorulara cevap verme açısından başka pek çok yetkin otoritenin daha 

kapsamlı derlemelerinde yer aldığı hatırlandığında el-Mesʿūdī'nin İslam 

tarihine kaynaklık değeri tartışmaya açılabilir. 

Bu tartışmanın nasıl ele alınması gerektiğine geçmeden önce İsmāʿilī, 

İmāmī Şīʿī, Muʿtezilī olmak gibi mezhebî kimliklerle tanınan94 el-Mesʿūdī’nin 

aidiyetlerinin metni üzerindeki etkisi ve bunun esere özel bir kıymet 

kazandırma ihtimali de hesaba katılmalıdır. Bir başka ifadeyle Murūcu’ẕ-

Ẕeheb, yanlı bir tavırla telif edilmiş sakıncalı bir kaynak yahut bilakis örneği 

 
90 İbnu’n-Nedīm, el-Fihrist, 59, 109, 115. 
91 Ebū Ḥayyān et-Tevḥīdī, el-Beṣāʾir ve’ẕ-Ẕeḫāʾir, 8:64- [es̠-S̠aʿleb’den (291/904) aktarılıyor.]. 
92 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:136-137. 
93 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:131. 
94 Charles Pellat, “al-Masʿūdī”, EI2, 6:787; Casim Avcı “Mes‘ûdî”, DİA, 29:353-354; Khalidi, Islamic 
Historiography, 57-60, 115-116, 120-121, özellikle 122-128. 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   677 

 

az bulunan mezhep merkezli tarihyazıcılığının bir temsilcisi olarak 

konumlandırılabilir. Nitekim Tarif Khalidi ikinci tavrı tercih etmekte, 

müellifin aidiyetini ve görüşlerini tespit edip bunları hem takip ettiği metotla 

hem de İslam tarihi anlatımıyla ilişkilendirmeye çalışmaktadır.95 Fakat 

araştırmacıların muhtelif argümanlarla dikkat çektikleri üzere el-

Mesʿūdī’nin ilmî faaliyetini, Şīʿīlik-Muʿtezilīlik ya da bu listeye eklenebilecek 

Abbasi yanlılığıyla tanımlamaya çalışmak sonuçsuz bir girişimdir.96 Zira 

biyografisindeki boşluklar ile bir kimlik aidiyetinin göstergesi olarak 

yorumlanabilecek bazı konulara değinmesine ve değerlendirmeler 

aktarmasına rağmen bunların görüşlerini yansıttığının kesin olarak iddia 

edilememesi; bu hususlara dayanılarak formüle edilen itirazlara dirençli bir 

tespitte bulunmayı oldukça zorlaştırmaktadır. Üstelik böyle bir tutumun 

ancak çok sınırlı bir şekilde yansıdığı düşünülebilecek el-Velīd b. ʿ Abdulmelik 

dönemi bir yana Murūc’daki Emevi anlatımı, herhangi bir yanlılıkla kolayca 

bağdaştırılamayacak uçlarda salınan materyaller barındırmaktadır.97 

el-Mesʿūdī’nin, İslam tarihine katkısı bağlamında gündeme getirilmesi 

gereken son husus, farklı ilgi alanlarına yönelik merak, araştırma ve gözlem 

yapma, eleştirel ve nesnel davranma gibi hasletlerle nitelenen tarihçiliğidir.98 

Hatta bu yaklaşıma paralel bir okumada müellifin, çağdaşlarının genel 

kabulleri ve alışkanlıklarına uygun hareket etmediği için görmezden 

gelindiği dahi iddia edilmiştir.99 Ancak bu kanaatin bazı zayıf noktalarına 

dikkat çekilmiştir. Maysam J. al Faruqi, Khalidi’nin el-Mesʿūdī’ye yakıştırdığı 

tarihçilik metodolojisini/anlayışını mercek altına aldığı makalesinde, 

müellifin aslında çağında bilinen ve uygulanan tekniklerle çalıştığına işaret 

etmektedir. Bilhassa alimin yaklaşımına/çalışma biçimine yüklenen 

bilimsellik/rasyonellik/eleştirellik gibi hususiyetlerin bu döneme kadar 

yürütülen tartışmalar ve oluşan birikim neticesinde daha iyi temsil 

edildiğinin fakat yeni olmadığının özellikle altını çizmektedir. Bizi daha çok 

ilgilendiren tespiti ise müellifin, haberlerin tedvini ve tenkidi hususunda da 

zamanının çocuğu olduğunu vurgulaması ve “… Çok sayıda teori ve 

anekdot[un] ister tarihsel araştırma ister bilimsel gözlem açısından olsun, 

 
95 Khalidi, Islamic Historiography, 57-60 ve 128-131. 
96 al-Faruqi, “Is There a Shī‘a Philosophy of History? The Case of Mas‘ūdī,” 35; Eser, “Mes‘ûdî’de Şiîlik 
Eğilimi Olduğu Eleştirisi Üzerine,” 91. 
97 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:20-21, 3:101, 3:102-104, 3:137-138, 3:144, 3:148, 3:152, 3:166-167, 
3:173. 
98 Girişte değindiğimiz değerlendirmelere ek olarak bkz. Khalidi, Islamic Historiography; 5-14; Özcan, 
İslâm Tarihyazımında Gerçeklik ve el-Mes‘ûdî, 172-188; 244-252; Fatmanur İbrahimoğlu, “Mes‘ûdî,” 
139-140; Zeynep Kaya Ünal, Abbasîler Dönemi’nde Bir Dünya Tarihi Anlatısı Kurmak: Mes‘ûdî ve Tarih 
Metodu, 179-247. 
99 Chase F. Robinson, Islamic Historiography, 36. 



678                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

kritiğe tabi tutulmadan” aktarıldığını ifade etmesidir.100 Nitekim el-Mesʿūdī 

de -ısrarla dikkatimize sunulan- tarihçinin gece odun toplayan birinden 

farklı olmasına ilişkin tespitine101 karşın eserinin muhtelif yerlerinde 

haberlerin araştırma/bahs konusu kılınamayacağını itiraf etmiştir.102 Zaten 

incelediğimiz kısımda da metodolojik tercihlerin bir sonucu olarak 

sunabileceğimiz rivayet analizleri, haberlerin içerikleri yahut kaynakları 

açısından tenkit edilmesi gibi örnekler yoktur. 

Bütün bunlar, Murūcu’ẕ-Ẕeheb’deki Emevi anlatımının 

kapsamlılık/doyuruculuk, mezhebî bir yaklaşımın temsilcisi/örneği olma ve 

kayda değer bir metodolojik farklılık-titizlikle hazırlanma gibi kriterler(den 

en az birisi) bağlamında özel bir kredi verilmesi gereken bir kaynak 

sayılmasını tartışmalı kılmaktadır. Bu durumun İslam tarihinin diğer 

dönemleri için geçerli sayılamayacağı103 ve eserin kıymetsiz olduğu 

anlamına gelmediği dikkatlerden kaçmamalıdır. Yine de soru işaretlerine yol 

açan hususlar -metinlerin dolaşımını ve ulaşılabilir olmasını etkilemesi 

kuvvetle muhtemel maddi koşulları bir yana bırakırsak- eserin neden 

kanonik bir metin hâline gelmediğini açıklamamıza katkı sunabilir.104 

O hâlde karşımızda aralarına yerleştirildiği metin/eser geleneğinden 

içerik olarak farklılaşan, literatürde iz bırakma açısından etkisi oldukça 

sınırlı kalan fakat kimlerin arasında ve ne ölçüde olduğunu bilmediğimiz bir 

popülarite kazandığı anlaşılan105 bir eser durmaktadır. Tüm bunlar 

‘Murūcu’ẕ-Ẕeheb’in değeri nedir; katkısı nerede aranmalıdır’ sorularını 

tekrar gündeme getirmekte ve metni orijinal ilan etmekle yetinmemeyi; 

 
100 Al-Faruqi, “Is There a Shī‘a Philosophy of History?,” 31-32. 
101 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 1:78, 2:20. 
102 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 1:62, 2:137. 
103Aslında bu çalışmanın hazırlıkları sırasında eserin tamamı okunmuş ve içeriğe ilişkin benzer 
hususiyetlerin, ele alınan dönemin gerekliliklerine göre bazen şekil değiştirse de İslam tarihi 
anlatımının tamamında tekrar ettiği gözlemlenmiştir. Yine de bu kısımlara dair ayrıntılı mukayeseler 
yapmadan bir görüş ileri sürmek doğru olmayacaktır. 
104 Bir fikir vermesi için el-Mesʿūdī’ye yapılan atıfları kabaca taradığımızda, 4/10. yüzyıldaki çok 
sınırlı birkaç değini dışında 7/13. yüzyılda Bilādu’ş-Şam ve Mısır havzasında eser telif eden alimlerin 
radarına girdiğini görmekteyiz. Rosenthal’in işaret ettiği Sıbṭ İbnu’l-Cevzī’nin (654/1256) yanı sıra 
(bkz. 16. dipnot) müellifin bugün kayıp olan el-İstiẕkār isimli metnine atıf yapması bilhassa önemli 
olan İbnu’l-ʿAdīm’in (660/1262), Murūcu’ẕ-Ẕeheb’i okuduğu ve ondan coğrafi bilgiler, 
mukaddimesinde zikrettiği bazı isimler ile eserleri ve Yunan filozofları gibi konularda yararlandığı 
anlaşılmaktadır. Sırasıyla bkz. İbnu’l- ʿAdīm, Buġyetu’ṭ-Ṭaleb fī Tārīhi Ḥaleb, 3:1535, 1:397, 395, 402, 
441, 3:1109, 1341. Biyografik kaydını hazırlamadığı el-Mesʿūdī’yi tanıdığı anlaşılan İbn Ḫallikān’a da 
(681/1282) bu bağlamda işaret edilebilir. Bkz. İbn Ḫallikān, Vefeyātu’l-Aʿyān, 2-29-30, 3:368, 4:267, 
359-360, 5:309-310, 6:30,7:57-58. İbnu’l-Ḳifṭī (646/1248), İbn Ebī Uṣaybiʿa (668/1269) gibi 
sorgulamamızda karşımıza çıkan başka isimlerle örnekleri çoğaltmak mümkündür. Fakat iyi 
belirlenmiş parametrelerle daha geniş tarama ve mukayeseler yapılmadıkça bu bilgilerden kesin bir 
sonuç çıkarmak mümkün değildir. 
105 İbn Ḥacer’in el-Mesʿūdī’nin bu kitap dışındaki eserlerinin nadir olduğunu belirttiği kaydı, 
Murūc’un yaygın olduğu çıkarımını yapacak şekilde okuyabiliriz. Bkz. 15. dipnot. 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   679 

 

farklılıklarını, gördüğü ilgiyi fakat kazan(a)madığı otoriteyi açıklayan bir 

cevap bulmayı önemli kılmaktadır. Özetle metni, kaynaklık değeri gibi 

akademik bir yükümlülüğün altında ezilmeyeceği, sık alıntılanmasa da 

okunması ve farklılıkları bakımından açıklayacak bir çerçeveye yerleştirmek 

için uğraşmak gerekmektedir. 

Murūcu’ẕ-Ẕeheb’i Bir Edeb Eseri Olarak Okumak 

el-Mesʿūdī’yi uygun bir ilmî muhite yerleştirmek, muhtemelen ilk başta 

düşünüldüğünden daha karmaşık bir meseledir. Bunu yapmak için 

Sprenger’in eserin tamamlanmamış İngilizce tercümesini El-Masúdí’s 

Historical Encyclopedia olarak adlandırması bir hareket noktası olarak 

kullanılabilir. André Miquel’in (1929-2022) de müellifi ansiklopedizmin 

temsilcisi sayması106 ve 4/10. yüzyıldaki alimlerin ansiklopedik eğilimler 

taşıdığının vurgulanması107 bu ilmî atmosferde üretilmiş Murūc’u bir 

ansiklopedi gibi görmeyi destekler. Böylece eserin kapsamı, farklılıkları 

hatta dağınıklığı ansiklopedik bir metin olmasıyla ilişkilendirilebilir. Ancak 

Joseph Van Ess’in (1934-2021), ansiklopedinin, bir tanım yapılmaktan 

kaçınılarak çok farklı mahiyetlerdeki eserleri nitelemek için kullanılan, 

sınırları belirsiz bir terime dönüştüğüne dair eleştirisi bu tutuma yönelik 

önemli bir itirazdır. Van Ess, ayrıca ansiklopediyi ortaya çıkaran Avrupalı 

arka planının yok sayılamayacağını hatırlatarak bu kavramın, elitlerin ilgi 

duyulan farklı konulara dair mak(b)ul miktarda bilgi sahibi olmaları 

beklentisinin yoğunlaştığı bir dönemde, bu amaçla hazırlanmış eserler için 

kullanılmasını yanıltıcı bulmaktadır.108 James Weaver ise Van Ess’in 

tartışmaya açtığı hususları ele aldığı ve kavramın ‘özensiz’ kullanımını 

incelediği makalesinde Murūc’un ancak kelimenin en yüzeysel anlamıyla 

ansiklopedik olarak nitelenebileceğini belirtmektedir. Onun, 4/10. yüzyıl ele 

alınırken gündeme getirilen ansiklopedizmin, sınırları iyi çizilmemiş muğlak 

bir kategori olduğu vurgusu109 bilhassa önemli olup bu dönemde ortaya 

çıkan literatürün daha incelikli bir değerlendirmesine ihtiyaç duyduğumuzu 

hatırlatmaktadır. 

Charles Pellat’nın (1914-1992) müellifle karşılaşması ve daha sonra 

Murūcu’ẕ-Ẕeheb üzerindeki mesaisine dair anlattıkları ise esere literatürde 

 
106 André Miquel, La géographie humaine du monde musulman jusqu'au milieu du 11e siècle: 
Géographie et géographie humaine dans la littérature arabe des origines à 1050 , 202-212. 
107 Charles Pellat, “Les encyclopédies dans le monde arabe,” 631-658. Pellat burada Murūc’un da 
ansiklopedik bir nitelik taşıdığını belirtmektedir. Bkz. Aynı yer, 645. Roger Paret, “Contribution à 
l'étude des milieux culturels dans le Proche-Orient médiéval : «l'encyclopédisme » arabo-musulman 
de 850 à 950 de l'ère chrétienne,” 47-100, el-Mesʿūdī için bkz. 82-86. 
108 Joseph Van Ess, “Encyclopædic Activities in the Islamic World: A Few Questions, and No Answers,” 
6-7, 15-16. 
109 James Weaver, “What Wasn’t an Encyclopaedia in the Fourth Islamic Century?,” 984, 987-988. 



680                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

yer ararken takip edilebilecek alternatif bir güzergah sunması bakımından 

kıymetlidir. el-Cāḥiẓ ve Basra hakkındaki çalışmasıyla tanınan Fransız 

araştırmacı, Pakistan’da Müslümanların tarih anlayışı hakkında verdiği bir 

seminerin, el-Mesʿūdī’nin ait olduğu ilmî geleneğe/muhite karar vermesiyle 

sonuçlanan bir süreci nasıl tetiklediğini anlatmaktadır.110 Buna göre Pellat, 

Müslüman tarihçilerin gayrimüslimlerin tarihlerine ilgi göstermediklerinin 

altını çizdiği konuşmasının sonunda Pakistanlı bir araştırmacının, el-

Mesʿūdī’ye bu tespiti yanlışlayan bir isim olarak dikkat çektiği sorusuyla 

karşılaşmıştır. O sırada bu örneği açıklayacak bir argümanı olmadığı için 

müellifin bir istisna sayılması gerektiğini söylemek zorunda kalmıştır. Daha 

sonra Murūcu’ẕ-Ẕeheb üzerinde çalışma fırsatı bulduğunda ise cevabını 

değiştirme ve bir tashihte bulunma ihtiyacı hissetmiştir. Buna göre el-

Mesʿūdī, tarihi “kültürün bir unsuru olarak gören”, “eserleri de tarih ve 

coğrafyadan ziyade edebiyata yakın olan” bir edībtir.111  

Tabii ki Pellat’nın el-Mesʿūdī’yi edīb ilan etmesi meseleye son noktayı 

koymamıştır. Hatta bunu yaparken Şīʿī- Muʿtezilī ekolü edebin temsilcileri 

ilan etmesi, el-Cāḥiẓ’i öncüsü addettiği bu çizgiyle el-Mesʿūdī arasındaki 

bağlantıyı el-Yaʿḳūbī üzerinden kurması112 itirazlara da kapı aralamıştır.113 

Ancak çizdiği şu tablo, Murūc’un muhtevası ve kurgusuna dair pek çok 

meseleyi açıklama potansiyeli taşımaktadır: 

(…) 2./8. yüzyılda alimler, şiire dair muhtelif kabile rivayetleri, belagat, 
tarih gibi konularda muazzam miktarda malzeme toplamış ve bunlara 

Yunan, Fars ve Hint medeniyetlerinden ödünç alınan birçok kültürel 
unsuru da eklemeye başlamışlardır. Tüm bu unsurlar Arapça edeb 
kavramını en geniş anlamıyla şekillendirmiştir. 3./9. yüzyılın 
başlarından itibaren, bu denli büyük bir birikim içinden en uygun 
kısımları seçmek ve “her şeyin en iyisinden/güzelinden biraz almak” (…) 

suretiyle her eğitimli insanın erişebileceği özgün bir edeb 
[eseri/literatürü] meydana getirmek gerekli hale gelmişti.114 

el-Mesʿūdī’nin hazırladığı muhtevanın burada sıralanan konuları 

kapsaması edebin müellifi ve eserini tanımlamak/anlamak için 

kullanılmasına önemli bir gerekçe sağlamaktadır. Ayrıca mukaddimedeki 

içindekiler hüviyetindeki listede, başlıklarda ısrarla “ilgi çekici ve nadir 

 
110 Charles Pellat, “Was al-Mas’udi a Historian or an Adib,” 232. 
111 Pellat, “Was al-Mas’udi a Historian or an Adib,” 233-234. 
112 Pellat, “Was al-Mas’udi a Historian or an Adib,” 233. 
113 Ünal, Abbasîler Dönemi’nde Bir Dünya Tarihi Anlatısı Kurmak, 233-234. Ünal’ın el-Mesʿūdī’nin el-
Cāḥiẓ’a yaptığı atıflardaki eleştirel tona odaklanmasına karşın bu tavrı ele alan bir başka araştırmacı 
olan Houari Touati, iki alimi aynı geleneğin temsilcileri olarak görmeye devam eder. Krş. Houari 
Touati, Ortaçağ’da İslam ve Seyahat: Bir Âlim Uğraşının Tarihi ve Antropolojisi , 110-111, 118.  
114 Pellat, “Was al-Mas’udi a Historian or an Adib,” 233. 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   681 

 

haberler” vurgusu yapılması115 ve aktarılacak materyalin bilinmesi zorunlu, 

farklı ve güzel bilgiler olarak nitelenmesi116 de yukarıda işaret edilen 

gündemle ilişkilendirilebilir. Esere verilen ismin, tüm bu kriterlere göre 

yapılan seçki neticesinde ortaya çıkan içeriğin zenginliğini, zarafet ve 

hoşluğunu yansıttığının belirtilmesi117 de ayrıca önemlidir. Bütün bunlar bir 

yandan tarihi, ihtilafları gidererek bütüncül-muhtasar biçimde anlatma veya 

geçmişin ancak kendileriyle bilinebileceği haberlere dayanarak kapsamlı 

biçimde sunma motivasyonlarından118 farklı bir gündeme işaret ederken 

diğer taraftan Pellat’nın edebin gelişimine ve amaçlarına ilişkin çizdiği 

çerçeveye oldukça uygun görünmektedir.  

İbnu’n-Nedīm’in el-Mesʿūdī için hazırladığı kayıt da böyle bir 

konumlandırmanın isabetli olabileceğini düşündürecek ipuçları 

barındırmaktadır. Çünkü el-Fihrist’te, ele alınan müellife, Üçüncü Makalenin 

Üçüncü Fenninde, “Nedimlerin, Meclis Arkadaşlarının, Ediplerin, 

Mûsikişinasların, Şaklabanların, [Maskaralar ile Komedyenlerin] Haberleri ve 

Bunların Kitapları”ndan119 bahseden musannifler kısmında yer 

verilmiştir.120 Bu durum, Murūc’daki muhtevanın önemli bir farklılığı olarak 

karşımıza çıkan meclis rivayetlerini açıklayan hatta el-Mesʿūdī’nin akademik 

üretimini tavsif etme potansiyeli taşıyan bir değerlendirme olarak kıymetli 

görünmektedir. Ancak söz konusu kaydın, “… muhtelif konularda eser veren 

bir grup”121 şeklindeki alt başlıktan sonra gelmesi, sistematik bir 

konumlandırma yapılmadığını ve bu isimlerin bölümün sonuna eklenmiş 

olabileceklerini hesaba katmayı gerektirmektedir. Bu nedenle el-Mesʿūdī’nin 

dahil edildiği listeye dayanarak yorum yaparken temkinli olmak zorunluysa 

da aynı bölümün Birinci Fenni tarihçiler, neseb ve siyer alimlerine 

ayrılmışken122 mevcut durumun dikkat çekmesi kaçınılmazdır. Şayet İbnu’n-

Nedīm, kategorizasyonunu eserlerin içeriğinden haberdar olarak yahut 

kendisine ulaşan kitap isimlerini literatür bilgisine göre yorumlayarak 

yapmışsa; bu el-Mesʿūdī’nin, çağdaş literatürde bir arada zikredildiği 

müelliflerden ayrı görüldüğü gibi bir çıkarıma kapı aralar. eẕ-Ẕehebī’nin 

(ö.748/1348), alimi tanıtırken bilhassa eğlenceli-hoş, ʿacāʾib ve ġarāʾib 

 
115 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 1:20-23. 
116 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 1:14-15. 
117 el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 1:15. 
118 el-Yaʿḳūbī, Tārīḫ, 1:2-3, eṭ-Ṭaberī, Tārīḫu’ṭ-Ṭaberī, 1:5. 
119 İbnu’n-Nedīm, el-Fihrist, 157 (Başlığın tercümesinde eserin mevcut Türkçe çevirisi kullanılmıştır. 
Bkz. Muhammed b. İshak en-Nedîm, el-Fihrist, 426.) 
120 İbnu’n-Nedīm, el-Fihrist, 171. 
121 İbnu’n-Nedīm, el-Fihrist, 171. 
122 İbnu’n-Nedīm, el-Fihrist, 101-129. 



682                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

türünde haberler aktaran biri olduğunu vurgulaması123 da söz konusu 

ayrış(tır)manın birkaç asır sonraki tezahürü gibi yorumlanabilir. 

O halde Murūc’u anlam(landırm)aya çalışırken başvurabileceğimiz bir 

çerçeve olarak edīblik-edeb iddiası tercihe şayan görünmektedir. Ancak 

Pellat’nın el-Mesʿūdī için uzun zaman önce gündeme getirdiği bu konumla 

ilgili problemlerden birisi, el-Mesʿūdī’nin biyografisinin karanlıkta kalan 

kısımlarıdır. Çünkü alınan eğitim, uzmanlık kazanılan konular, geçim yolları, 

okuma-yazma faaliyetlerinin sürdürülme biçimi, patronaj ilişkileri gibi 

hususlar, edīb olarak tanınan kimselere dair ayırt edici özellikler olarak 

karşımıza çıkmaktadır.124 Ancak bunlar, el-Mesʿūdī bağlamında birtakım 

tahminler yürütsek de kesin olarak bilemeyeceğimiz meselelerdir. İkinci bir 

problem ise edībliğin tarih sahası söz konusu olduğunda biraz yanıltıcı bir 

şekilde belli pratiklerle ilişkilendirilmesidir. Nitekim edīb-tarihçiler 

tanıtılırken bu eğilimdeki müelliflerin, evrensel tarihe ve Müslümanlar 

dışındaki milletlere ilgi göstermeleri, isnād kullanmama, rivayet nakliyle 

yetinmeyip gözlem ve değerlendirmelerine yer verme, bütünleştirilmiş bir 

tarih anlatımı yapma gibi özellikleri ön plana çıkarılmıştır. Bunlar, bazı farklı 

çalışma pratiklerini ve ilgi alanlarını yansıtmak açısından önemli 

değerlendirmeler olmakla birlikte haddinden fazla genelleştirilerek hayali 

kamplar yaratılmıştır.125 Mesela el-Yaʿḳūbī ile el-Mesʿūdī gibi edīb-tarihçiler 

eṭ-Ṭaberī gibi alim-tarihçilerin karşısında ve bir arada 

konumlandırılmışlardır. Halbuki Sasanileri aşan bir dünya tarihi ilgisi ve 

isnad zikretme hususundaki ortak tutumları dışında eserlerinde yer 

verdikleri temalar açısından el-Yaʿḳūbī ile el-Mesʿūdī’yi yan yana getirmek 

son derece tartışmalı bir tercihtir. 

Sıralanan bu problemler edīblik payesinin de el-Mesʿūdī’yi tanımlamak 

için yetersiz olduğu izlenimine yol açabilir. Ancak kime edīb dendiğini ve bu 

kimselerden ne beklendiğini bir kenara bırakabiliriz. Edebin, üzerinde 

uzlaşılmış bir tanımı olmasa da126 hadis-fıkıh gibi dinî ilimlerin dışındaki 

 
123 eẕ-Ẕehebī, Siyeru Aʿlāmi’n-Nubelāʾ, 15:569. 
124 Marshall G. S. Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, 1:538, 545-547. Hodgson’ın edebin, 
“mecburen belirli bir sınıfa, son kertede halifelik iktidarına bağımlı bir idareciler ve memurlar 
sınıfına özgü” olduğu iddiasına karşın Shawkat M. Toorawa, edībin bu şekilde tanımlanamayacağını 
İbn Ebī Ṭāhir Ṭayfūr gibi örneklerin gösterdiği üzere farklı profillerden bahsedilebileceğini ileri 
sürmektedir. Bkz. Shawkat M. Toorawa, “Defining Adab by (Re)defining Adīb: Ibn Abī Ṭāhir Ṭayfūr 
and Storytelling,” 289-294. 
125 Tarif Khalidi, Arabic Historical Thought in the Classical Period, 83-130; George Makdisi, İslam’ın 
Klasik Çağında ve Hıristiyan Batı’da Beşerî Bilimler, 115-117; Robinson, Islamic Historiography, 36. 
126 Bu nedenle yakın zamanda yayınlanmış editöryal bir çalışmada ‘edebin ele gelmezliği ’ 
vurgulanmış ve tanım yapmaktan kaçınılmıştır. Bkz. Ertuğrul Ökten ve Selahattin Polatoğlu, “Önsöz,” 
viii. Bizim çalışmamızda da detaylı bir kavramsal analiz yapılmamış, edebi filolojik olarak inceleyen 
ve kökenine-anlamına ilişkin farklı görüşlerin tercih edildiği zengin literatür ve tartışmalar kapsam 
dışı tutulmuştur. 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   683 

 

bilgi alanlarını merkeze alan, uzmanlaşma yerine genel kültür sahibi olmayı 

ön plana çıkaran, kişiyi bireysel olarak yetiştirmenin yanı sıra toplantılar, 

sohbetler gibi ortamlarda kullanılabilecek, içerik açısından eğlendirici, 

eğitici, hayranlık uyandırıcı, biçim-üslup bakımından da üst düzey 

materyalle ilgilenen bir yaklaşımdan; bütün bunların izini taşıyan müstakil 

bir literatüre uzanan son derece geniş bir anlam alanı vardır.127 Bunların 

hâlâ, Murūc’un mukaddimesindeki ilgi çekici-zorunlu bilgi vurgusunu ve 

yapılan seçkiyi açıklama potansiyeli taşıdığı savunulabilir. Üstelik farklı 

örneklerden hareketle inşa edilen edīb kimliklerinin ve dahi eserlerden 

hareketle yapılan edeb tanımlarının yol açtığı karmaşa, Hilary Kilpatrick’in 

(d. 1946) yorumuyla pratik bir çözüme kavuşturulmaktadır: 

Ahlaki ve sosyal terbiye, entelektüel eğitim, eğlence… Bunlar, edebe 

adanmış geniş bir külliyatın muhtevasıdır. Modern araştırmacılar 
genelde edebin kendisini bir tür olarak tanımlamaktadırlar. Fakat tür 
[genre] terimi, edebin mahiyetini ifade etmemektedir. Edeb, daha 
ziyade bahsedilen konu ve amaçlara yönelik bir yaklaşım/yazım 
faaliyeti olarak görülebilir.128 

Böylesine bir yorumun temel faydası Murūc edeb metni olarak 

nitelendirildiğinde ve diğer örneklerle kıyaslandığında gözlemlenecek 

uyumsuzlukları önemsiz/etkisiz hâle getirmesidir. Zaten Kilpatrick de büyük 

edeb derlemeleri ile Murūcu’ẕ-Ẕeheb veya Kitābu’l-Ḥayevān gibi örneklerin, 

benzer bir perspektifle yazıldıkları aşikar/kesin olmasına rağmen 

birbirlerinden farklılaşmalarının yol açtığı problem(ler)i aşmak için böyle 

bir değerlendirme yaptığını açıkça ifade etmektedir.129 Bu yorum 

benimsendiğinde edeb uzmanlık alanlarını, metinlerin biçimsel özelliklerini, 

eser türlerini aşan bir gündem hâline gelmektedir. Daha önceki 

değerlendirmelerin aksine bir alimin bu gibi kaygılarla hazırladığı bir hadis 

külliyatı da Murūc gibi tarih ve coğrafyayı konu edinen metinler de edeb 

literatürünün bir parçası olabilmektedir. 

Peki Murūc’u edeble ilişkilendirmenin, böyle bir ruhla kaleme alınmış 

eserlerden müteşekkil bir literatüre yerleştirmenin faydası nedir? Herhalde 

ilk kazanım, el-Mesʿūdī’nin genel/evrensel tarih eserlerinden ayrışmasına 

yol açan standart tarih bilgisi ile eğlendirici, öğretici, farklı aktarımlardan 

 
127 Ilse Lichtenstädter, “On The Conception of Adab,” 33-34; Charles Pellat, “Variations sur le Théme 
de l‘Adab,” 23-24; Fedwa Malti-Douglas, Structures of Avarice: The Bukhala in Medieval Arabic 
Literature, 7-16; F. Gabrieli, “Adab”, EI2, 1:175-176; S. A. Bonebakker, “Adab and the concept of belles-
lettres,” 16-23, 27-30. 
128 Hilary Kilpatrick, “adab,” 1:56, vurgular bana ait. 
129 Kilpatrick, “adab,” ss. 55-56. 



684                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

müteşekkil meclis rivayetleri kategorisine130 bir arada yer vermesini anlamlı 

kılan bir çerçeve bulmaktır. Hatta bu çerçeve, idari-kurumsal bilgiler, vefat 

haberleri, seferler-fetihler gibi ana temaların yokluğunu da makul hâle 

getirmektedir. Zira yer verilen ve değinilmeyen bu temalar her ne kadar her 

biri farklı bir kurgu ve içeriğe sahip olsa da genel anlamda edeb eserlerinin 

kapsam ve sınırlılıklarıyla uyumludur. Buna ek olarak doğa bilimleri ilgisine, 

akılcı yaklaşıma, gözlem ve eleştirel tutum vurgusuna karşın edeb 

kültüründe asıl merakın her zaman ele alınan meselelere dair tuhaflıklar131 

ve estetik değeri yüksek çeşitli materyallere yönelik olduğu görüşü,132 el-

Mesʿūdī’nin İslam tarihi anlatımına yansımaları zaten sınırlı olan 

metodolojisini de anlaşılır kılabilir. Son olarak böyle bir konumlandırmada 

kronolojik akışın dışına çıkılması ve değinilen farklı konular nedeniyle 

anlatımın dağılması da normalleşmektedir.133 Çünkü kronoloji, malzemeyi 

tasnif etmek için başvurulan yardımcı bir kategori, dönemin anlatılmasını 

beklerken konuyu dağıttığını düşündüğümüz materyalin çoğu ise zaten 

anlatılması hedeflenen meselelerdir. 

Murūc’a literatürde böyle bir yer bulmak, eserin muhataplarını 

belirlemeye de katkı sunacaktır. Zira edeb, 2/8. asırdan itibaren giderek 

yaygınlaştığı vurgulanan okur-yazarlık, ulemadan ve bürokratlardan 

yararlanan ama bağımsız, hatta kişinin kitaplar aracılığıyla kendi kendisine 

gerçekleştirdiği bir eğitim-öğretim faaliyetiyle de ilişkilidir.134 el-Mesʿūdī, 

böyle bir dünyada yetişmiş bir entelektüel gibi görünmesinin yanı sıra 

eserini, bu kültürün mensupları için telif etmiş olması da kuvvetle 

muhtemeldir. Eğer amacı gerçekten bu ise o zaman bilgi için bilgi 

arayışındaki alimlerin dikkatini çekmeyecek her konuya biraz değinen, 

 
130 Örnekler için bkz. el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, dünya, ahiret, ölüm, nimetler, fitne gibi konularda 
nasihatler 3:26, 3:146-147, 3:102, 3:119, 3:125, 3:148-149, 3:154-155; yöneticilerin ve ileri gelenlere 
ders veren anlatımlar 3:45, 3:61, 3:85-86, 3:95-96, 3:122, 3:132, 3:147-148; zarif ve eğlenceli 
anekdotlar 3:27-28, 3:33-35, 3:60-61, 3:94-95, 3:114-115, 3:140-141, 3:142. 
131 el-Ḥaccāc’ın kan dökücülüğünü, doğduğunda süt yerine kan içmesine bağlayan bir rivayetin 
kaydedilmesi bu bağlamda bir örnek olarak sunulabilir. el-Mesʿūdī, Murūcu’ẕ-Ẕeheb, 3:106. 
132 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, 1:548. Krş. Touati, Ortaçağ’da İslam ve Seyahat, 
110-118. 
133 Murūcu’ẕ-Ẕeheb’i edeble ilişkilendirdiğimizde son derece anlaşılır görünen bu materyalin ciddi 
soru işaretlerine yol açtığının altını çizmeliyiz. Ünal, bunları, el-Mesʿūdī tarafından bir telif metodu 
olarak kullanıldığını ileri sürdüğü ‘istitrat’la açıklamış ve Murūc’un tarih veya edebiyat (edeb?) 
sahasında konumlandırılmasının bu metodun incelenmesi hususunda bir farklılığa yol açmayacağını 
vurgulamıştır. Bkz. Ünal, Abbasîler Dönemi’nde Bir Dünya Tarihi Anlatısı Kurmak, 227-234. Ancak 
bizatihi araştırmacının metnin neredeyse ana gövdesini teşkil ettiğine dikkat çektiği bu anlatımları, 
başta okuyucunun dikkatinin dağılmasını engellemek gibi çeşitli amaçlara matuf olarak kullanılan 
‘ara söz’ler olarak nitelemesine yol açanın, genel/evrensel tarih metinlerinden beklenen akışın 
korunmaması olduğu düşünülebilir. 
134 Shawkat M. Toorawa, Ibn Abī Ṭāhir Ṭayfūr and Arabic Writerly Culture: A Ninth-Century Bookman 
in Baghdad, 1-2, 13-15. 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   685 

 

öğretici ve keyifli ama derinlikli olmayan bir eser tasarlamış olması da 

anlaşılabilir. Bu Murūc’u popüler-akademik bir metin yapar ve klasik ilim 

geleneğinde karşımıza çıkan temel kaynaklardan biri olmamasını 

gerekçelendirebilir. 

Bütün bunlardan hareketle el-Mesʿūdī’nin Emevi anlatımını 

şekillendiren/ kuşatanın edeb perspektifi olduğunu135 ve bu müellifin tarihçi 

kimliğini yok saymayı gerektirmediği gibi metnini edeble ilişkilendirmenin 

çelişkili görünen özellikleri ile farklılıklarını oldukça makul hâle getirdiğini 

söyleyebiliriz. Tabii böyle bir okumanın, eserin, İslam tarihi araştırmalarında 

kaynak olarak kullanılmasını etkileyebilecek bazı sonuçlarının olacağı da 

öngörülebilir. Zira yer verilen anlatımlar, muhtelif tarihî hadiselere dair en 

doğru haberler olmaları veya diğer kaynaklardaki bilgileri tashih etmeleri ve 

benzeri gerekçelerle seçilmemişlerdir. Aksine literatürün hassasiyetlerine 

uygun ve yoğun biçimde işlenmiş, edebî zevklere, mesajlara göre 

düzenlenmiş materyal sık sık tercih edilmiştir. Dolayısıyla bir araştırmacı 

konusunu bu içeriğe dayanarak anlattığında veya el-Mesʿūdī’nin oldukça 

farklı kaygılarla yer vermiş olması muhtemel bir anekdotu iddiasının temeli 

kıldığında kaynağından maksadını aşan anlamlar çıkarmak gibi risklerle 

karşı karşıyadır. Bu nedenle Murūc’daki farklı malzemeye, bütün çekiciliğine 

karşın temkinli yaklaşmak; bunları kullanırken ve yorumlarken eserin 

doğasının, müellifin gündemlerinin farkında olmak gerekmektedir. 

Sonuç 

Matbaa sonrası dünyada klasiklerin keşfedilmesinin aslında metinlerin 

gerçek değeri ve etkisinden ne kadar bağımsız süreçler olduğuna dair 

örnekler, otoritesini ispat etmiş bazı müelliflerin ve metinlerin tarihî 

süreçteki yerini tespit etmeyi zorunlu kılmaktadır. Bu yapıldığında klasik 

olarak bildiğimiz, alanlarımızın kanonik metinleri olarak kullandığımız bir 

kısım metnin kendi döneminde tanınmayan, dolaşıma girmemiş yahut etkisi 

sınırlı kalmış eserler olduğu anlaşılacak, bunun anlamı ve sonuçları üzerinde  

düşünülmesi gerekecektir. Bunu söylerken ilmî birikimin ulaştığı nokta, 

çağdaş araştırmacılar olarak ilgilendiğimiz meseleler ve bir eserin günümüze 

ulaşması gibi koşullar dolayısıyla daha önce takdir edilenlerden farklı 

metinleri tercih etme hakkımızın olmadığını kastetmiyoruz. Sorgulanması 

gereken husus, böylesine örnekleri merkeze alarak ilmî geleneğin 

 
135 Khalidi ise el-Mesʿūdī’ye atfettiği bilimsel metodolojinin etkisiyle Murūc’u edeb arka planına 
dayanan hikmet merkezli/felsefî bir tarihyazıcılığının örneği olarak sunmuştur. Bkz. Khalidi, Arabic 
Historical Thought, ss. 131-136. Fakat araştırmacının el-Mesʿūdī’ye atfettiği metodolojinin Emevi 
anlatımındaki belirleyiciliğinden şüpheliyiz. Ayrıca bu vurgunun, incelediğimiz kısımdaki genel 
kültürü arttırıcı ve eğlendirici içeriği karşılamadığını düşünüyoruz. Özetle Emevi anlatımını edeb 
merkezli tarihyazımının ışığında yorumlama kanaatimiz değişmemektedir.  



686                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

yorumlanması, bizim için önemli hâle gelmiş veya zamanla şöhret-otorite 

kazanmış metinlerin, literatürdeki yerlerini dikkatli bir biçimde 

belirlemeden yapılan çıkarımlardır. Bunlar, çok beğendiğimiz fakat iz 

bırakmamış bir isim üzerinden ilmî geleneği takdir veya mahkum etmek gibi 

sonuçlara yol açabilmektedir. 

el-Mesʿūdī, bu bağlamda değerlendirilebilecek, literatürdeki yeri incelikli 

bir şekilde ele alınması gereken bir isimdir. Onun modernler arasındaki 

şöhretine karşın kadimler nezdindeki görünmezliği bir gerilime yol açmış, 

çağdaş araştırmacı için çok kıymetli olan eserine yönelik ilgisizlik için 

gerekçeler bulunmaya çalışılmıştır. Bu da müellifin ve eserin kazandığı 

otoriteyi/takdir edilen yönlerini hareket noktası kabul ederek geçmişe 

yansıtmak gibi bir soruna yol açmıştır. Daha dikkatli davranılıp doğrudan  

eser çözümlenmeye çalışıldığında ise onu makul bir ilmî muhite 

yerleştirmemenin olumsuz etkileri görülmüştür. Metne metodu, içeriği, 

değerlendirmeleri açısından maksadını aşan anlamlar yüklenebilmiş veya 

eleştiriler yöneltilebilmiştir. Bütün bunlar, kullandığımız kaynakları ve 

klasiklerimizi anlamak için onları tekrar tekrar ele almanın önemini 

hatırlatmaktadır. Bazen kesin bir sonuca ulaşmak mümkün olmasa da önceki 

yaklaşımlara göre daha az kusurlu ve daha çok sorun çözen önerilerde 

bulunmak mümkündür. Nitekim Murūc’un, edeb yaklaşımının/literatürünün 

bir ürünü olarak değerlendirilmesinin böyle bir katkısı olduğunu 

söyleyebiliriz. 

Murūcu’ẕ-Ẕeheb’in bir edeb eseri olarak görülmesini önermenin, önemli 

bir yanlış anlamayı tashih etmek yahut metnin daha önce hiç dikkat 

edilmemiş bir yönünü gündeme taşımak kabilinden bir mesele olmadığının 

da altını çizmeliyiz. Çünkü hem bu teklif daha önce yapılmıştır hem de 

esasında Murūc, farklı üslup ve konuların mezc edildiği bir kitap olarak, ön 

plana çıkarılacak herhangi bir yönüne göre tanımlanma potansiyeli 

taşımaktadır. Zaten bu yüzden eser kolayca sınıflandırılamamakta, tarih, 

ansiklopedi hatta coğrafya literatürlerine dahil edilebilmekte ve her biri için 

gerekçe sunulabilmektedir. Ancak eserin bu yönü aynı zamanda yanlış 

anlaşılmasına ve hem metnin hem de müellifin omuzlarına gereksiz yüklerin 

yüklenmesine sebep olmaktadır. Sözgelimi Murūc’a herhangi bir tarih metni 

olarak bakılır ve yazarın farklı/nadir/ilgi çekici haber aktarma kaygısı 

dikkate alınmadan doğrudan bilgi kaynağı olarak kullanılırsa hatalı 

sonuçlara ulaşılması kaçınılmazdır. Yine eserin edeb kültürü/literatürüyle 

ilişkisi hesaba katılmazsa içeriği ve kurgusunun kimi yönleri pek de isabetli 

olmayacak şekilde probleme ya da yeniliğe dönüştürülebilmektedir. 

Dolayısıyla eserin konumlandırılmasına yönelik daha önce çeşitli 

girişimlerde bulunulmuşsa da bunların yetersiz kaldığı hususlara dikkat 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   687 

 

çekerek ve müellifin amaçları, metnin muhatapları-mirasçıları nezdindeki 

karşılığı, gelenekteki yeri, içeriği gibi birden çok özelliğini açıklayacak 

sınıflandırmalar yapmayı denemekten vazgeçmemek gerekmektedir. 
 

 

 

Çıkar Çatışması / Conflict of Interest: Yazar, çıkar çatışması olmadığını beyan 

etmiştir. / The author declared that there is 

no conflict of interest.  

Finansal Destek / Grant Support: Yazar, bu çalışma için finansal destek 

almadığını beyan etmiştir. / The author 

declared that this study has received no 

financial support. 

YZ Kullanım Beyanı / Declaration of AI use:  Yazar, yapay zeka teknolojilerinden yalnızca 

çalışmada kullandığı Fransızca metinlerin 

tercümesinde yararlandığını ve bu 

tercümeleri İngilizce çevirilerle 

karşılaştırarak doğruladığını beyan etmiştir. 

/ The author declares that artificial 

intelligence technologies were used solely for 

the translation of the French texts cited in the 

study, and that these translations were 

verified by comparison with their English 

versions. 

KAYNAKÇA 

ʿAbdurraḥmān b. Ḫaldūn. [el-ʿİber ve] Dīvānu’l-Mubtedeʾ ve’l- Ḫaber fī Tārīhi’l-ʿArab ve’l-
Berber ve men Āṣarahum min Ẕevī’ş-Şeʾni’l-Ekber. Haz. Ḫalīl Şeḥāde, murâcaa 
Suheyl Zekkār. 8 c. Beyrūt: Dāru’l-Fikr, 1401/1981. 

Ahmed, Seyyid Maqbul. “Al-Masʿūdī's Contributions to Medieval Arab Geography.” Islamic 
Culture: An English Quarterly 27:2 (1953): 61-77. 

Ahmed, Seyyid Maqbul. “Al-Masʿūdī's Contributions to Medieval Arab Geography: Some 
Sources of His Knowledge.” Islamic Culture: An English Quarterly 28:1 (1954): 
275-286. 

Ahmed, Seyyid Maqbul. “Travels of Abu ’L Hasan ʿAli b. al Husayn al Masʿudi.” Islamic 
Culture: An English Quarterly 28:4 (1954): 509-524. 

Ali, Samer M. Arabic Literary Salons in the Middle Ages. Indiana: University of Notre Dame 
Press, 2013. 

Avcı, Casim. “Mes‘ûdî, Ali b. Hüseyn.” DİA, 29:353-355. 

Bonebakker, S. A. “Adab and the concept of belles-lettres.” ʿAbbasid Belles-Lettres, ed. Julia 
Ashtiany, T. M. Johnstone, J. D. Latham, R. B. Serjeant ve G. Rex Smith içinde 16-
30. Cambridge: Cambridge University Press, 1990. 

Bozkurt, Nahide. Müslüman Tarihçilerin Dünya Tarihi Tasarımları. Ankara: Ankara Okulu 
Yayınları, 2020. 

Bozkurt, Nebi. “Meclis.” DİA, 28:241-242. 

Brockelmann, Carl. “Mes‘ûdî.” İA, 8:144. 

Cevād, ʿAlī. “Mevāridu Tārīḫi’l-Mesʿūdī.” Sūmer 20:1-2 (1964): 1-48. 

Donner, Fred M. Narratives of Islamic Origins: The Beginnings of Islamic Historical Writing . 
New Jersey: The Darwin Press Inc., 1998. 



688                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

Ebū Ḥayyān et-Tevḥīdī, ʿAlī b. Muḥammed b. el-ʿAbbās. el-Beṣāʾir ve’ẕ-Ẕeḫāʾir. Tah. Vedād 
el-Ḳāḍī. 10 c. Beyrūt: Dāru’ṣ-Ṣadr, 1408/1988. 

Eser, Mithat. “Mes‘ûdî’de Şiîlik Eğilimi Olduğu Eleştirisi Üzerine.” İçtimaiyat Sosyal 
Bilimler Dergisi 4:2 (2020): 85-95. 

Ess, Joseph van. “Encyclopædic Activities in the Islamic World: A Few Questions, and No 
Answers.” Organizing Knowledge: Encyclopædic Activities in The Pre-Eighteenth 
Century Islamic World, (ed.) Gerhard Endress içinde 3-19. Leiden-Boston: Brill, 
2006. 

al-Faruqi, Maysam J. “Is There a Shī‘a Philosophy of History?.” The Journal of Religion 86:1 
(2006): 23-54. 

Gabrieli, F. “Adab.” EI2, 1:175-176. 

Gibb, Hamilton A. R. Arabic Literature An Introduction. Gözden geçirilmiş 2. baskı. Oxford: 
Clarendon Press (Oxford University Press), 1966. 

Goldziher, Ignace. Klasik Arap Literatürü. Çev. Azmi Yüksel, Rahmi Er ve Mehmet Akif 
Kireççi (haz.). Ankara: İmaj Yayınları, 1993. 

Grunebaum, Gustave E. von. “Statement.” Al-Masʿūdī: Millenary Commemoration Volume, 
ed. S. Maqbul Ahmad ve A. Rahman, içinde, 137-139. Kalküta: The Indian Society 
for The History of Science ve The Institute of Islamic Science Aligarh Muslim 
University, 1960. 

Günaltay, M. Şemseddin. İslam Tarihinin Kaynakları -Tarih ve Müverrihler-. Haz. Yüksel 
Kanar. İstanbul: Endülüs Yayınları, 1991. 

Ḫalīfe b. Ḫayyāṭ. Tārīḫu Ḫalīfe b. Ḫayyāṭ. Tah. Ekrem Ḍiyāʾ el-ʿUmerī. Dimeşḳ ve Beyrūt: 
Dāru’l-Ḳalem ve Muʾessesetu’r-Risāle, 1397. 

Hatalmış, Ali. “Mes‘udi ve Tarihçiliği.” Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi, Ankara, 
1998. 

Heyet. “Mad̲j̲lis.” EI2, 5:1031-1033. 

Hodgson, Marshall G. S. İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı. Çev. Berkay Ersöz. Ankara: 
Phoenix, 2017. 

Humphreys, R. Stephen. İslam Tarihi Metodolojisi: Bir Sosyal Tarih Uygulaması. Çev. 
Murteza Bedir ve Fuat Aydın. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2016. 

İbn Ḥacer el-ʿAsḳalānī. Lisānu’l-Mīzān. iʿtenā ʿAbdulfettāḥ Ebū’l- Ġudde, thrc. Selmān 
ʿAbdulfettāḥ Ebū’l- Ġudde. 10 c. Ḥaleb: Mektebetu’l-Maṭbūʿāti’l-İslāmiyye, 
1423/2002. 

İbn Ḫallikān, Ebū’l-ʿAbbās Şemsuddīn Aḥmed b. Muḥammed. Vefeyātu’l-Aʿyān. thk. İhsān 
ʿAbbās. 7 c. Beyrūt: Dāru’ṣ-Ṣadr, 1900-1994. 

İbnu’n-Nedīm. el-Fihrist. Tah. Riḍā Teceddud. Ṭahrān: Yyy., 1391/1971. 

İbrahimoğlu, Fatmanur. “Mes‘ûdî.” Bağdat’ın Ünlü Tarihçileri, ed. Nahide Bozkurt, içinde 
133-144. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2020. 

Kemāluddīn İbnu’l-ʿAdīm. Buġyetu’ṭ-Ṭaleb fī Tārīhi Ḥaleb. thk. Suheyl Zekkār. 12 c. Beyrūt: 
Dāru’l-Fikr, [1408/1988]. 

Khalidi, Tarif, Islamic Historiography: The Histories of al-Masʿūdī. Albany: State University 
of New York Press, 1975. 

Khalidi, Tarif. Arabic Historical Thought in the Classical Period. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2004. 

Kilpatrick, Hilary. “adab.” Encyclopedia of Arabic Literature, ed. Julie Scott Meisami ve Paul 
Starkey, içinde, 1:54-56. Londra-New York: Routledge, 1998. 



AÜİFD 66:2 el-Mesʿūdī’ye Literatürde Yer Bulmak   689 

 

Leder, Stefan ve Hilary Kilpatrick. “Classical Arabic Prose Literature: A Researchers’ 
Sketch Map.” Journal of Arabic Literature 23:1 (1992): 2-26. 

Lewis, Bernard. “Mas‘ûdî and Muslim Renaissance.” Al-Mas‘ûdî: Millenary Commemoration 
Volume, ed. S. Maqbul Ahmad ve A. Rahman, içinde 135-136. Kalküta: The Indian 
Society for the History of Science ve The Institute of Islamic Studies, Aligarh 
Muslim University, 1960. 

Lichtenstädter, Ilse. “On The Conception of Adab.” The Moslem World 33:1 (1943): 33-38. 

Makdisi, George. Ortaçağ’da Yüksek Öğretim: İslâm Dünyası ve Hristiyan Batı. Çev. ve inc. 
Ali Hakan Çavuşoğlu ve Tuncay Başoğlu. İstanbul: Klasik, 2015.  

Makdisi, George. İslam’ın Klasik Çağında ve Hıristiyan Batı’da Beşerî Bilimler. Çev. Hasan 
Tuncay Başoğlu. İstanbul: Klasik, 2019. 

Malti-Douglas, Fedwa. Structures of Avarice: The Bukhala in Medieval Arabic Literature. 
Leiden: E. J. Brill, 1985. 

Marsham, Andrew. “Universal Histories in Christendom and the Islamic World c.700-
c.1400.” The Oxford History of Historical Writing – 400-1400, ed. Sarah Foot ve 
Chase Robinson, içinde 431-444.Oxford: Oxford University Press, 2012. 

el-Mesʿūdī, Ebū’l-Ḥasen ʿAlī b. el-Ḥuseyn. Murūcu’ẕ-Ẕeheb ve Meādinu’l-Cevher. Haz. Kemāl 
Ḥasen Merʿī, 4 c. Beyrūt: el-Mektebetu’l-ʿAṣriyye, 1425/2005. 

el-Mesʿūdī, Ebū’l-Ḥasen ʿAlī b. el-Ḥuseyn. et-Tenbīh ve’l-İşrāf. Murācaʿa, ʿAbdullāh İsmāʿīl 
eṣ-Ṣāvī. Ḳāhire: Mektebetu’ş-Şarḳi’l-İslāmiyye ve Maṭbaʿatuhā, 1357/1938.  

Meynard, C. Barbier Meynard ve Pavet de Courteille. “Avertissement.” Maçoudi, Les 
Prairies D’or, içinde, 2:I-V. Arapçadan çev. Barbier Meynard ve Pavet de 
Courteille, Paris: A L’imprimerie Impériale, 1863. 

Miquel, André. La géographie humaine du monde musulman jusqu'au milieu du 11e siècle: 
Géographie et géographie humaine dans la littérature arabe des origines à 1050. 
Paris: Mouton and Co ve École pratique des Hautes Études, 1973. 

en-Necāşī, Ebū’l-ʿAbbās Aḥmed b. ʿAlī. Ricālu’n-Necāşī. Tah. Mūsā eş-Şibīrī ez-Zencānī. 
[Ḳum]: Muʾessesetu’n-Neşri’l-İslāmī, 1418. 

Nicholson, Reynold A. A Literary History of the Arabs. New York: Routledge, 2004. 

Noth, Albrecht. The Early Arabic Historical Tradition: A Source-Critical Study. Almancadan 
çev. Michael Bonner. (Lawrence I. Conrad’ın katkılarıyla hazırlanan 2. baskı). 
New Jersey: The Darwin Press, Inc., 1994. 

Özcan, Emine Sonnur. İslâm Tarihyazımında Gerçeklik ve el-Mes‘ûdî. Ankara: Doğu Batı 
Yayınları, 2014. 

Paret, Roger. “Contribution à l’étude des milieux culturels dans le Proche-Orient médiéval 
« l’encyclopédisme » arabo-musulman de 850 à 950 de l’ère chrétienne.” Revue 
Historique 235:1 (1966): 47-100. 

Pellat, Charles. “Was al-Mas’udi a Historian or an Adib.” Journal of Pakistan Historical 
Society 9:4 (1961): 232-234. 

Pellat, Charles. “Mas‘ūdī at l’Imāmisme.” Le Shî‘isme Imâmite: Colloque de Strasbourg (6-9 
Mai 1968), içinde 69-90. Paris: Presses Universitaires de France, 1970. 

Pellat, Charles. “al-Masʿūdī.” EI2, 6:785-787. 

Pellat, Charles. “Les encyclopédies dans le monde arabe.” Journal of World History 9:1 
(1965): 631-658.  

Pellat, Charles. “Variations sur le Théme de l‘Adab.” Etudes sur l‘histoire socio-culturelle de 
l‘Islam (VIIe-XVe s.) içinde 19-37. Byy: Variorum Reprints, 1976. 



690                                                                                                                             Kevser Beyazyüz Sipahioğlu 

 

Radtke, Bernd. “Towards A Typology of Abbasid Universal Chronicles.” Occasional Papers 
of The School of Abbasid Studies, ed. D. E. P. Jackson, Wolfhart Heinrichs ve 
diğerleri, içinde, ss. 1-18. St. Andrews: University of St. Andrews Printing 
Department, 1991. 

Robinson, Chase F. Islamic Historiography. Cambridge: Cambridge University Press, 2003. 

Rosenthal, Franz. A History of Muslim Historiography. Leiden: E. J. Brill, 1968.  

Sarton, George. Introduction to the History of Science -From Homer to Omar Khayyam. 
Baltimore: Carnegie Institution of Washington – The Williams & Wilkins 
Company, 1927 (1962). 

Shboul, Ahmad M. H. Al-Masʿūdī and His World: A Muslim Humanist and His Interest in non-
Muslims. Londra: Ithaca Press, 1979. 

Söylemez, Mehmet Mahfuz ve Yakup Akyürek. “İslam Tarihi’nin Temel Kaynakları: Genel 
Tarih Kitapları.” İslam Tarih Usulü ve Kaynakları, ed. Mehmet Mahfuz Söylemez, 
içinde, 359-389. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2023. 

Sprenger, Aloys. “Preface.” El-Mas’údí’s Historical Encyclopedia Entitled “Meadows of Gold 
and Mines of Gems”, Arapçadan çev. Aloys Sprenger içinde, 1:V-LXXII. Londra: 
Harrison and Co., Printers, 1841. 

Suleymān b. ʿAbdullāh el-Mudeyd es-Suveykit. “Menhecu’l-Mesʿūdī fī Kitābeti’t-Tārīḫ.” 
Doktora Tezi, İmam Muhammed b. Suud Üniversitesi, Riyāḍ, 1407/1986. 

eṭ-Ṭaberī, Muḥammed b. Cerīr. Tārīḫu’ṭ-Ṭaberī. Tah. Muḥammed Ebū’l-Faḍl İbrāhīm. Mıṣr: 
Dāru’l-Meʿārif, 1387/1967. 

Thacker, M. S. “Statement.” Al-Masʿūdī: Millenary Commemoration Volume, ed. S. Maqbul 
Ahmad ve A. Rahman, içinde, 133-134. Kalküta: The Indian Society for The 
History of Science ve The Institute of Islamic Science Aligarh Muslim University, 
1960. 

Toorawa, Shawkat M. “Defining Adab by (Re)defining Adīb: Ibn Abī Ṭāhir Ṭayfūr and 
Storytelling.” On Fiction and Adab in Medieval Arabic Literature, ed. Philip F. 
Kennedy, içinde 287-304. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2005. 

Toorawa, Shawkat M. Ibn Abī Ṭāhir Ṭayfūr and Arabic Writerly Culture: A Ninth-Century 
Bookman in Baghdad. Londra ve New York: Routledge Curzon, 2005. 

Touati, Houari. Ortaçağ’da İslam ve Siyaset: Bir Âlim Uğraşının Tarihi ve Antropolojisi. Çev. 
Ali Berktay. 2. baskı. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2015. 

Ünal Kaya, Zeynep. “Mes‘ûdî ve Tarihçiliği.” Doktora Tezi. Marmara Üniversitesi, İstanbul, 
2023. 

Ünal Kaya, Zeynep. Abbasî Dönemi’nde Bir Dünya Tarihi Anlatısı Kurmak: Mes‘ûdî ve Tarih 
Metodu. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2024. 

Weaver, James. “What Wasn’t an Encyclopaedia in the Fourth Islamic Century?.” ASIA, 
71:3 (2017): 959-991. 

el-Yaʿḳūbī. Tārīḫ. Tah. M. Th. Houtsma. 2 c. Byy: E. J. Brill, 1883. 

Yāḳūt el-Ḥamevī. Muʿcemu’l-Udebāʾ. Tah. İḥsān ʿAbbās. Beyrūt: Dāru’l-Ġarbi’l-İslāmī, 
1414/1993. 

eẕ-Ẕehebī, Şemsuddīn Muḥammed b. Aḥmed b. ʿOs̠mān. Siyeru Aʿlāmi’n-Nubelāʾ. Tah. 
Heyet. 25 c. Beyrūt: Muʾessesetu’r-Risāle, 1405/1985. 

Ziadeh, Nicola A. “Speech.” Al-Masʿūdī: Millenary Commemoration Volume, ed. S. Maqbul 
Ahmad ve A. Rahman, içinde, 142-143. Kalküta: The Indian Society for The 
History of Science ve The Institute of Islamic Science Aligarh Muslim University, 
1960.  


