|
’NRjEEU cilt / volume: 55 ¢ say1 / issue: 2 « kis / winter 2025 a K I F

§S e-ISSN: 2149-0015

Arastirma Makalesi / Research Article

Matiiridiligin Tesekkiiliinde Muhammed el-Pezdevi'nin Rolii ve

Mezhebe Katkilari*

Hakan YILDIZHAN!'"' Liitfii CENGIZ2

1 Dr., Milli Egitim Bakanligi, Konya, Tiirkiye
PhD, Ministry of National Education, Konya, Tiirkiye

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9223-8611 | https://ror.org/00jga9g46 | hknylzhn16@gmail.com

Corresponding Author/Sorumlu Yazar

2 Dr. Ogr. Uyesi, Balikesir Universitesi, ilahiyat Fakiiltesi, Kelam Anabilim Dali, Balikesir, Tiirkiye
Assist. Prof.,, Balikesir University, Faculty of Theology, Department of Kalam, Balikesir, Tiirkiye
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1306-3276 | ROR ID: https://ror.org/013s3zh21 | lutfu.cengiz@balikesir.edu.tr

Makale Bilgileri

0z

Makale Ge¢cmisi
Gelis: 05.02.2025
Kabul: 12.06.2025
Yayin: 30.12.2025

Anahtar Kelimeler:
Kelam,

Matiridilik,
Ebw’l-Yisr,
el-Pezdevi,
Usli’d-Din.

flim diinyasina bir¢ok fikir adami yetistirmis olan MAaveraiinnehir topraklari, islam kiiltiirii agisindan
énemli bir yere sahiptir. Bu bélgede yetisen kelamcilar imam-1 A'zdm Eb{ Hanife min din anlayisin,
sistemli bir diislince yapisina doniistiirmiislerdir. Bélgede Eb{i Hanife 'nin diisiincelerini sistemlestiren Ebii
Mansfr el-Matiiridi akli 6n plana ¢ikaran din anlayisinin gelismesine katki saglamis, kendisinden sonra
gelen ve kendilerini Hanefi-Matiiridi gelenegin temsilcileri olarak nitelendiren pek ¢ok bilgin de bu din
anlayisin1 benimsemistir. Bu anlayis1 benimseyip, Imam Matiiridi ve Matiiridiligin gelisip-yayilmasini
saglayan bilginlerden birisi de Ebi’'l-Yiisr Muhammed el-Pezdevi'dir. ilim cevreleri tarafindan yeterince
inceleme konusu edilmeyen Pezdevi’nin hayati ve eserlerinin bilinmesi Matiiridiligin tesekkiil siirecini
anlamak i¢in olduk¢a 6nemlidir. Bu ¢alismanin temel gayesi kelam gelenegi icerisinde geri planda kalmis
olan Imam Muhammed el-Pezdevi ve Matiiridi kelamina katkilarinin incelenmesidir. Bu ¢alisma sonucunda
Matiiridiligin unutulmaya yiiz tuttugu bir donemde Muhammed el-Pezdevi'nin yazdig eserler, yetistirdigi
ogrenciler ve ifa ettigi kadilik goérevi dolayisiyla halkin Matiridi ve Matiiridilige tevecciihiinii arttirarak
mezhebin unutulmasini engelledigi ve Matiiridiligin yeniden inkisafini sagladigi miisahede edilmistir.

The Role of Muhammad al-Bazdawi in the Formation of Maturidism and His

Contributions to the Sect

Article Info

Abstract

Article History
Received: 05.02.2025
Accepted: 12.06.2025
Published: 30.12.2025

Keywords:
Kalam,

Maturidism,
Abi al-Yusr,
al-Bazdawi,
Usiil al-Din.

The region of Mawara’ al-Nahr, which has raised many intellectuals in the world of scholarship, holds a
significant place in Islamic culture. The scholars who grew up in this region transformed the religious
understanding of Imam A'zam Abl Hanifa into a systematic intellectual structure. Abli Mansir al-Maturidi,
who systematized Abl Hanifa's thoughts in the region, contributed to the development of an understanding
of religion that emphasized reason, and many scholars of the Hanafi-Maturidi tradition after him adopted
this understanding. Abi al-Yusr Muhammad al-Bazdawi was one of the scholars who adopted this
understanding and played a role in the development and dissemination of Maturidi thought. The study of
al-Bazdawi’s life and works, which have received insufficient attention from scholarly circles, is highly
important for comprehending the formation process of Maturidiism. The main purpose of this study is to
examine Imam Muhammad al-Bazdawi, who has remained in the background within the kalam tradition,
and his contributions to Maturidi theology. As a result of this study, it has been observed that at a time
when Maturidism was on the verge of being forgotten, Muhammad al-Bazdawi increased public interest in
Imam Maturidi and Maturidi thought, thereby preventing the school from falling into oblivion and enabling
its renewed flourishing by increasing the public's trust in Maturidi and Maturidism through the works he
wrote, the students he trained, and the qadi duty he performed.

Atif/Citation: Yildizhan, Hakan - Cengiz, Liitfii. “Matiiridiligin Tesekkiilinde Muhammed el-Pezdevi'nin Roli ve
Mezhebe Katkilar1”. Akif 55/2 (2025), 324-347. https://doi.org/10.51121 /akif.2025.89

*Etik Beyan/Ethical Statement: Bu makale Liitfi Cengiz damismanhginda tamamlanan “Ebu'l-Yiisr Muhammed el-
Pezdevi'nin Maturidi Kelam Sistemine Katkilar1” baslikli yliksek lisans tez calismasindan tiiretilmistir. / This article is
derived from the master's thesis entitled "Contributions of Abu'l-Yusr Muhammad al-Bazdawi to Maturidi Theology
(Kalam) System," completed under the supervision of Liitfi Cengiz.

“This article is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License
NG (CC BY-NC 4.0)” / Bu makale, Atif-GayriTicari (CC BY-NC 4.0) Uluslararasi Lisansi altinda lisanslanmistir.”


https://orcid.org/0000-0001-9223-8611
https://ror.org/00jga9g46
https://orcid.org/0000-0002-1306-3276
https://ror.org/013s3zh21
https://doi.org/10.51121/akif.2025.89
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr
https://orcid.org/0000-0001-9223-8611
https://orcid.org/0000-0002-1306-3276

Hakan YILDIZHAN - Liitfii CENGIZ

Giris

Hz. Peygamberin vefatindan kisa bir slire sonra, Miuslimanlar arasinda derin fikri
ayriliklar ortaya c¢ikmistir. Zira peygamber doneminde Miislimanlar bir problemle
karsilastiklarinda peygambere miiracaat ederken, Hz. Peygamberin vefatindan sonra ortaya
cikan problemler, onlar1 kendi baslarina ¢6ziim yollar1 aramaya sevk etmis ve bunun
devaminda da ortaya ¢ikan problemlerin tasnif edilerek ele alinmasi giindeme gelmistir.
Misliimanlar bu sebeple cesitli ilmi faaliyetlerin igerisine girmislerdir. Bu ilmi faaliyetler
sonucu kelam, fikih, tefsir ve hadis gibi ilim dallar tesekkiil etmistir. Ik zamanlarda bu ilimler
i¢ ice iken sonraki donemlerde birbirinden ayrilmistir. Hz. Peygamberden sonraki donemde
cesitli saiklerle 6zellikle itikat alaninda birtakim problemler ortaya ¢ikmistir. Bunlarin basinda
kader meselesi, miirtekib-i kebirenin (biiyiik glinah isleyen kisinin) imani durumu, iman-amel
miinasebeti hakkinda ortaya ¢ikan farkli duistinceler, Misliimanlarin zihnini mesgul eden temel
konular olmustur. Boyle bir ortamda bahsedilen problemler nedeniyle farkli fikirler ileri
stiriilmiistiir. Insanin bir davranisi yerine getirirken bunu zorunlu olarak yaptigin1 kabul eden
Cebriyye, kisinin kendi fiilinin yaraticisi oldugunu diisiinen Mu'tezile ve bu iki diisiince arasinda
yer alan baska fikri akimlar ortaya ¢ikmustir. Ancak 6zellikle islam inancindaki tartismalarin
Mu’tezile’nin 6nciiliiglinde baslayan itikadi meseleler ekseninde giindeme geldigi yadsinamaz
bir gercektir. Bunun devaminda da miistakil bir ilim olarak "Kelam" ortaya ¢ikmis ve Islam
akaidi bu ilimle savunulur hale gelmistir. Tiim ilimlerde oldugu gibi Islam diisiince tarihinde
kelam alaninda da pek ¢ok alim yetismistir.! Bu kelam bilginlerinden birisi de konumuzu teskil
eden Ebi'l-Yiisr Muhammed el-Pezdevi (6. 493/1100)’dir.2 Muhammed Pezdevi, Matiiridi
kelam okulunun sistemlesmesine 6nemli katkilar1 olan bir kelamci olmakla birlikte, yeterli
ilgiyi gormemis ve kendisi hakkinda olduk¢a az sayida eser ortaya konmustur. Matiiridi
kelamina 6nemli katkilarda bulunan Pezdevi'nin giiniimiiz arastirmacilari tarafindan fark
edilmemis/goz ardi edilmis olmasi dikkat ¢cekicidir. Zira Matiiridiligin tesekkiiliine bakildiginda
Pezdevi'nin bu ekole katkilar1 agik¢a goriilecektir. Bu itibarla bu kelamcinin ilim diinyasina
tanitilmasi ve fikri birikiminin glinlimiiz arastirmacilarinin istifadesine sunulmasi 6nem arz
etmektedir.

Ebii’'l-Yiisr Muhammed el-Pezdevi’'nin kendisi hakkinda az sayida ¢alismanin olmasinin
cesitli sebepleri bulunmaktadir. Bu sebepleri; kendisinden sonra gelen ve mezhebin
sistemlesmis olmasi nedeniyle daha fazla 6ne ¢ikarilan Matiirldl miitekellimlerin mevcut
olmasi, Pezdevi'nin yazdig1 ancak giiniimiize ulasamamis eserlerinin mevcudiyeti, yetistirdigi
ogrencilerin daha fazla 6ne ¢ikmasi seklinde siralayabiliriz. Bununla beraber gliniimiizde
Pezdevi ile ilgi yeni yeni ¢alismalar da yapilmaya baslanmistir. Tespitlerimize gore bizim
calismamizdan 6nce Pezdevi'ye dair sadece bir master tezi ve bir kitap mevcuttur.3 Bu iki
calismada da onun kelami goriisleri incelenmistir.# Ayrica Pezdevi'nin hayatindan bahseden
kiiciik hacimli bir makale bulunmaktadir.> Ancak onun Matiiridi kelamina katkilariyla ilgili
herhangi bir calisma bulunmamasi bizce bir eksikli006Btir. Zira Matiiridi ekoliiniin tarihsel
slireg icerisindeki gelisimiyle ilgili 6nemli kelamcilardan olan Pezdevi’nin mezhebe katkilarinin

! Stileyman Toprak - Serafettin Golciik, Kelam & Tarih-Ekoller-Problemler (Konya: Tekin Kitabevi, 2021), 21-32.

2 Ebii’'l-Feda Zeyneddin Kasim ibn Kutluboga, Tdcu't-Terdcim fi Tabakdti’l-Hanefiyye (Bagdat: Darii’'l-Kalem, 1962),
275.

3 Buradaki kastimiz, bu calismanin tiretildigi tezimizden onceki durumu ifade etmektedir. Ancak Pezdevi hakkinda
yeni calismalar yapilmaya baslanmakla beraber, makalemizin konusuyla ilgili bir calisma hala mevcut degildir.

4 bk. Abdullah Mangir, Imam Pezdevi’ye bazi itikadi gériisleri (Uludag Universitesi, Master’s Thesis, 1999); Selim
Ozarslan, Pezdevi’nin Kelami Goriisleri (istanbul: Diyanet Vakfi Yayinlari, 2010).

5 Serafettin Gélctk, “Tiirkistanh Bir Kelamci:imam Muhammet Pezdevi”, Necmettin Erbakan Universitesi ilahiyat
Fakiiltesi Dergisi 1/1 (01 Subat 1985).

Akif55/2 (2025), 324-347 325



Matiiridiligin Tesekkiiliinde Muhammed el-Pezdevi’'nin Rolii ve Mezhebe Katkilari

incelenmesi elzemdir. Bu ¢calismadaki temel gaye, onun Matiiridiligin tesekkiiliindeki roliiniin
ortaya konmasidir. Zira Islam kelaminin iki biiyiik ekoliinden olan Matiiridiligin tesekkiiliine
taniklik etmis olan Pezdevi’nin bu mezhebin tarihsel siirecteki ilerleyisine katkilarinin
bilinmesi elzemdir. Ancak onun “Usiil-i Din” adl1 kelam kitab1 disindaki eserlerinin ¢ogunun
ginimiize ulasmamis olmasi, konuyu bu eser ekseninde incelememizi zorunlu kilmaktadir.
Calismamizda oncelikle Pezdevi 6ncesi Matiiridiligin durumu incelenecek ve yasadigi cevre
tizerinde durulacaktir. Ardindan onun mezhebe katkilar1 detaylandirilarak calisma nihayete
erdirilecektir.

Bu girizgahtan sonra, Pezdevi’den 6nce Matiridiligin durumu ve neg’et ettigi bolge
hakkinda bilgiler vermek istiyoruz.

1. Ebii’l-Yiisr Muhammed el-Pezdevi’den Once Matiiridiligin Durumu

Matiridilikten bahsetmeden 6nce nes’et ettigi cevreyi tanimak iktiza etmektedir. Zira bir
diisiincenin yayildigr topraklar1 tanimak, gerek fikir sahiplerinin diisiince arka planini gerek
okuyucunun bahse konu ekolii tanimasi icin olduk¢a 6nemlidir. Bu sebeple de Matiiridiligin
ortaya ¢iktig1 Maveratinnehir topraklar1 hakkinda bilgi sahibi olunmasi gerekmektedir. Bolge
tarih boyunca pek ¢ok topluluga ev sahipligi yapmstir. Bolgeye islam ordular tarafindan farkh
zamanlarda birgok akin diizenlenmistir.6

IslAm’in taninip ve genis cografyalara yayilmas: icin dort halife déneminden itibaren
baslayan fetihlerle beraber Sasani Imparatorlugu yikilarak Iran, Horasan ve Maveraiinnehir
topraklarinin fethinin 6nii agilmistir.” Bu fetih hareketleri doért halife doneminin ardindan
iktidara gelen Emeviler doneminde de devam etmistir. Muaviye’'nin hilafete gecmesiyle fetih
hareketleri tekrar baslamis, Kabil ve Belh sehirleri basta olmak tizere pek ¢ok yer fethedilerek
onemli gelismeler kaydedilmistir. Ardindan Horasan ve Toharistan’in biiyiik bir boélimi
Miisliimanlar tarafindan fethedilmis, miladi 674 senesinde Ubeydullah b. Ziyad komutasinda
Maveraiinnehir iizerinden Buhdra’min fethi gerceklestirilmistir.8 Islam ordularinin
Maveraiinnehir'deki esas basarilari ise 705-715 yillar1 arasinda Horasan valiligi yapan Kuteybe
b. Miislim déneminde olmustur. Bu donemde Miisliiman Araplar ve Tiirkler arasinda yogun
iliskiler baslamis, bolgede fethedilen sehirlere cami ve mescitlerin yapilmasi, Kur’an-1 Kerim’in
yerel dile cevrilerek okunmasi ve cuma giinleri yeni Miisliiman olan halkin Cuma namazina
gelmesi icin kendilerine para verilmesi gibi Islam’a 1sindirma amaci giiden ¢esitli uygulamalar
yapilmistir.®

Her ne kadar Maveratiinnehir bolgesine yapilan akinlar basariyla sonuglanmis gériinse de
Emevi iktidan tarafindan siirdiiriilen fetih siyasetinin bolgede Islamiyet’in yayilmasina menfi
etkileri de olmustur. Bunlari su sekilde siralayabiliriz;

a) Horasan bolgesine gonderilen valilerin bolge halkina uyguladigi baskici politikalar,
b) Miisliiman olan yerel halktan cizye ve hara¢ alinmasina devam edilmesi,

c) Arap olmayanlarin idari, siyasi, sosyal ve ekonomik bir¢cok alanda ikinci sinif insan
muamelesi gérmesi.1?

Bahsedilen saikler dolayisiyla yerel halk Emeviler’e karsi yogun bir muhalif tavir
sergilemistir. Emevilerin asir1 irkei politikalar1 nedeniyle Islam’in Maveraiinnehir bélgesinde

¢ Sihabuddin Ebi Abdullah Yakit b. Abdillah Hamevi, Mu’cemii’l-Buldédn (Misir: Daru’s-Sadr, 2001), 1/405.

7 Aydin Usta, Tiirklerin Islamlasma Sertiveni (Istanbul: Yeditepe Yayinevi, 2010), 41.

8 Zekeriya Kitapgi, Tiirkler Nasil Miisliiman Oldu? (Ankara: Alya Yayinlari, 2011), 41.

? Kitapey, Tiirkler Nasil Miisliiman Oldu?, 88.

' 0sman Aydinli, “Mezheplerin Olusum Siirecinde Mevali'nin Rolii”, Hitit Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 2/3
(30 Haziran 2003), 1-26.

Akif55/2 (2025), 324-347 326



Hakan YILDIZHAN - Liitfii CENGIZ

yayilis1 yavaslamis, hatta kimi bolgelerde durma noktasina gelmistir. Nitekim onlarin bu
tutumlar1 sebebiyle Abbasilerin iktidara gelisi hizlanmistir.1? Emevi hanedanindan sonra
iktidara gelen Abbasilerin izledigi lUmmet¢i politika, bodlgede yasayan halkin hizla
Islamlagmasini ve Abbasi iktidariyla olumlu iliskiler kurmasini saglamistir.12

Maveraiinnehir bélgesinin Islamlasma siireciyle alakali verdigimiz bu kisa bilgilerden
sonra, Maturidiligin temelini olusturan Hanefilikten bahsetmemiz iktiza etmektedir. Hicri L.
asrin sonlarinda iman ve amel konular1 hakkinda sert tartismalar yasanmaya baslamistir. Bu
konular icerisinde imanin amel ile iliskisi, miirtekib-i kebirenin iman bakimindan konumu,
imanin neligi-diger bir ifadeyle mahiyeti, imanda istisnanin olup-olamayacagi diisiincesi ve
buna benzer konularda Miisliimanlar arasinda fikir ayriliklar1 ortaya ¢ikmistir. Bu ihtilaflarin
temel nedeni Hammad b. Siileyman (6.120/738)'1n, Ibrahim en-Nehal (6.96/714)'yi imanda
istisnay1 kabul ettigi gerekgesiyle "stiphecilikle” suclamasiydi. Bu suclamaya kars1 Ibrahim en-
Nehal de irca fikrinin bid'at oldugunu ilan ederek tartismalarin daha da artmasina neden
olmustur. Bu fikri miinakasalar Ashab-1 Rey ve Ashab-1 Hadis olarak bilinen, akli ve nakli
onceleme konusunda ihtilafa diisen bu iki ekol arasinda rekabetin artmasina neden olmustur.13

Hocas1t Hammad b. Eb{i Siileyman’in ardindan Kiife’de bulunan Ehl-i Rey’in basina gecen
Eb{ Hanife (6.150/767), hocasindan aldigi irca fikrini sistemlestirmis ve bu diisiinceyi toplum
icerisinde yaymaya baslamistir.4 Hicri 1. asirda Islam’a girmeye baslayan Horasan ve
Maveraiinnehir boélge halki, bolgeyi fetheden Emeviler tarafindan ameli konularda eksiklikleri
bulundugu ileri siirtilerek ikinci sinif Miisliiman olarak goriiliiyorlardi. Ebi Hanife'nin iman ve
ameli ayr1 degerlendirerek tiim Misliimanlar1 iman konusunda esit kabul etmesi, Miisliiman
olmalarina ragmen siyasi ve sosyal baskilar!> gormeye devam eden Maveraiinnehir ve Horasan
halklarinin sevgisini kazanmasini saglamistir. Ebli Hanife’'nin bu tutumu ayni zamanda
Hanefiligin boélgede yayilip, devaminda da Hanefi-Matiirildi gelenegin olusmasina zemin
hazirlamistir.16 Oncelikle bélgede Darii’'l-CiizcAniyye ve Darii’l-lyaziyye ekolleri olusmaya
baslamistir. Nitekim bu ekollerden olan Darii’'l-Ciizcaniyye’de Matiridiligin kurucusu Ebi
Mansir el-Mattiridi (6.333/944)'nin ders aldig1 bilinmektedir.l” Ancak Hanefi gelenekten
beslenen Imam Matiiridi tarafindan Maveratinnehir topraklarinda temelleri atilan Matiiridilik,
yaklasik olarak iki asirdan fazla bir siire ihmale ugramistir. Bu ihmalin ¢esitli sebepleri olmakla
birlikte temel nedenlerini sdyle siralayabiliriz;

a) imam Matiiridi’nin eserlerinin dilinin agir ve eserlerindeki ifadelerin muglakhg
dolayisiyla metnin zor anlasilmasi,

b) Imam Matiiridi'nin Bagdat'tan uzak bir bélgede yasiyor olmasi. Zira o dénem igin
Bagdat ilim ve kiiltiir bakimindan ¢ok merkezi bir yap: teskil ediyordu ve ayn1 zamanda
hilafetin merkezi konumundaydi.

' Cahid Baltaci, Islam Medeniyeti Tarihi (istanbul: Marmara Universitesi ilahiyat Fakiiltesi Vakfi Yayinlari, 2009),
63.

120sman Turan, Tiirk Cihan Hakimiyeti Mefkuresi Tarihi (Istanbul: Otiikken Nesriyat, 2011), 149.

13 Eb{i Abdillah Muhammed ibn Sa’d, Tabakdtii’l-kiibrd (Beyrut: Darii’l-Ma’rife, 1958), 3/278.

14 Ebii’l-Feth Muhammed b. Abdiilkerim b. Ebi Bekir es-Sehristani, el-Milel ve’n-Nihdl (Beyrut: Daru’n-Nur, 1993),
245-246. Her ne kadar Ebli Hanife’'nin miirci olduguna dair gesitli goriisler bulunsa da tarihte Miircie'nin kimler
oldugu ve temel goriisleri olduk¢a tartismalidir. Dolayisiyla Eb(i Hanife'nin fikirlerini tam olarak Miircie ile
iliskilendirmek isabetli degildir. (Genis bilgi icin bkz. Cagfer Karadas, Ana Hatlariyla Kelam Tarihi (istanbul:
Ensar Nesriyat, 2021), 339-389.)

15 Adem Apak, Ana Hatlariyla Islam Tarihi 3 (Istanbul: Ensar Nesriyat, 2010), 89-98.

'© Ahmet AK, Biiyiik Tiirk Alimi Maturidi ve Maturidilik (Istanbul: Ensar Nesriyat, 2017), 109-111.

17 Muhammed b. Muhammed es-Semerkandi, Ebii Seleme es-Semerkandi ve Akdid Risalesi, thk. Ahmet Saim Kilavuz
(istanbul: Emek Matbaasi, 1989), 5.

Akif55/2 (2025), 324-347 327



Matiiridiligin Tesekkiiliinde Muhammed el-Pezdevi’'nin Rolii ve Mezhebe Katkilari

c) Mu'tezile kadar olmasa da akli 6n planda tutmasi,

d) Es’ariligin donemin iktidar1 tarafindan desteklenmesine karsin, Matiiridiligin sadece
Maveraunnehir bolgesinde bulunan Hanefilerce destekleniyor olmasi gibi saikler, Matiiridiligin
geri planda kalmasina neden olmustur.18

Bunlara ek olarak bizce Imam Matiiridi’nin geri planda kalma nedenlerinden birinin de
kendi donemindeki iktidarla olumsuz bir iligki icerisinde olmasi gosterilebilir. Zira Matiiridi’'nin
kendi donemindeki iktidar sahipleri ile arasinin agik oldugunu gosteren su anekdotlar dikkate
degerdir;

Ebi Ishak es-Saffar (6.534/1139)'1n19 belirttigine goére imam Matiiridi “Zuliim, adalettir”
demenin bireyi dinden ¢ikaracagi goriisiindedir. Ayrica Matiiridi, zulim isleyen devlet
baskanini “adil” olarak vasiflandirmanin Kisiyi Islam dairesinden ¢ikararak kiifre diisiirecegini
belirtmekte ve yasadigi donemde devlet baskanlarina “sehinsah” (yeryiiziiniin sultani,
immetlerin koruyucusu/maliki) gibi unvanlar veren Kkisileri agir bir sekilde elestirmektedir.20

Bir bagka anekdotta Matiiridi, devlet gorevlileriyle yakin iliskiler icinde olan ve katiplik
gorevi yapan meshur Mu'tezili alim Ebii'l Kasim el-Ka'b1'yi2! sert ifadelerle elestirmis ve
yerylizliinde kendisine lanet edildiginde bu laneti hak etmis bir kimse varsa, onun Ebii'l Kasim
el-Ka’bi oldugunu sdyleyerek mevcut iktidarla K&’b1 arasindaki iliskiyi tenkit etmistir.22

Matiiridi'nin donemin iktidariyla iliskilerini anlamak bakimindan Ebi’l Hasen er-
Riistufagni'nin naklettigi su olay da dikkate degerdir. Onun anlatimina gore, dénemin devlet
baskaninin gérevlilerinden birisi, imam Matiiridi'nin égrencilerinden birinin evine yerlesir.
Ogrenci hocas1 Matiiridi'ye, bu gérevlinin evine yerlesmesi nedeniyle rahatsizigini dile getirir.
Bu sebeple, Matiiridi devlet baskanina bu kisinin evi bosaltmasi i¢in bir el¢i gonderir. Fakat
sultan tarafindan Matiiridi’nin bu talebine olumsuz karsilik verilir. Bunun iizerine Mattiridi, evi
isgal eden kisiye beddua eder ve gorevli hastalanir, ardindan da evi bosaltir.23 Bu hadiseler ve
Imam Matiiridi'nin yasadig1 dénem itibariyle herhangi bir resmi gorev listlenmemis olmasi,
idarecilerle iligkilerinin iyi olmadigini gostermektedir.

Samani (261-389/875-999) hakimiyeti altinda Semerkant’ta yasamis olan Matiiridi'nin
yasadigl donemi siikin ve kargasa bakimindan iki boliime ayirmak miimkiindiir. Bunlarin ilki
huzur ve siikinun mevcut oldugu ve Hicri II/IX. asrin ikinci yarisina kadar devam eden donemi
kapsamaktadir.24 Bahsedilen bu dénem icerisinde Semerkant sehri ilim, ekonomi ve askeri
bakimdan bizzat Samaniler tarafindan desteklenmistir.2> Bununla beraber yine bu dénemde
Semerkant ve Buhara sehirleri hilafet merkezi olan Bagdat’a adeta rakip olacak seviyede ilim,
sanat ve kiltiir alanlarinda ilerleme kaydetmistir. Ayni zamanda Semerkant bu dénemde pek
cok farkli firkaya ev sahipligi yapmis, Seneviyye, Mu'tezile ve Kerramiyye gibi firkalarin bolgede
kendi fikirlerini yaydiklar1 medreselerinin bulundugu bir yap1 kazanmistir. Yine bu dénemde

18 Shnmez Kutlu, Imam Maturidi ve Maturidilik (Ankara: Otto Yayinlari, 2014), 60.

1 Hicri 460-534(1068/1139) yillar arasinda yasamis Hanefl fakihi ve Matiiridi kelamcis1.

20Eb{ Ishak Ibrahim b. Ismail es-Saffar, Telhisii’l-edille li-kavdidi’t-tevhid (Kahire: Darii’s-Selam, 2010), 70-71.

2l Hicri (886-931) yillar1 arasinda yasamis Mu'tezile alimi ve Ka‘biyye firkasinin reisi. Genis bilgi icin bkz. Adil
Bebek, “Ebii’'l-Kasim Abdullah b. Ahmed b. Mahmid el-Belhi el-K&’bi”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi
(istanbul: TDV Yayinlari, 2021), 24/27.

22 Eb(i Mansiir Matiiridi, Kitabii't-Tevhid, ed. Bekir Topaloglu-Muhammed Arugi (Ankara: isam/islam Arastirmalari
Merkezi, 2005), 348.

2 Kutlu, Imam Maturidi ve Maturidilik, 39.

24 Ebii'l-Hasan Izzeddin Ali b. Muhammed b. Abdiilkerim ibni'l-Esir, el-Kdmil fi’t-Térih (Beyrut: Darii’l-Kiitiibi’l-
[imiyye, 2010), 7/279.

2> Muhammed b. Ahmed b. Ebi Bekir Makdisi, Ahsenii’t-Tekdsim fi'l-Ma'rifeti’l-Ekdlim (Beyrut: Daru’s-Sadr, 1909),
380.

Akif55/2 (2025), 324-347 328



Hakan YILDIZHAN - Liitfii CENGIZ

Siilik ve sonraki donemlerde Matiiridilik olarak anilmaya baslayacak olan Hanefilik de bolgede
etkin konuma gelmistir. Hatta bahsi gecen firkalar cesitli zamanlarda bir araya gelerek ilmi
tartismalarda bulunmuslardir.2é

Matiiridi'nin yasadig1 donemin ikinci boliimii olan Hicri IV/X. asirda ise biiyiik kargasa ve
karisikliklar oldukea fazladir. Bu zaman dilimi icerisinde Batiniler ve Karmatiler gibi gruplarin
cikardig cesitli huzursuzluklar, bununla beraber S$ii Fatimilerin Samani iktidarina uyguladigi
baskilar ve Samani iktidarinda meydana gelen taht miicadeleleri de huzur ve siiklinun
bozulmasinda o6nemli rol oynamaktadir. Sdmani Devleti'nin son devirlerinde pek ¢ok
karisikliklar ortaya ¢ikmis, bolge icerisinde 310/922,318/930, 331/942,335/946 ve 380/990
tarihlerinde farkli boyutlarda pek cok ayaklanma meydana gelmistir.2’ Ozellikle SAmani
Devleti'nin son donemlerinde, Samani hiikiimdarlar1 Karmati, Batini, Kaderi ve Mu'tezili
diisiincelere sempati duymaya baslamislardir.

Konuyla ilgili olarak Pezdevi'nin aktardigi su hadise donemin iktidarinin yasadigi durumu
anlamak icin olduk¢a dnemlidir. Nitekim Pezdevi'nin naklettigine goére, Samani Devleti'nin
yikilis stirecinde Kaderi ve Mu'tezili diisiinceyi savunanlar, Buhara sehrini hakimiyetleri altina
almislardi. Ayni zamanda Samani devlet ricali de bu firkalarla yakin temaslarda bulunuyordu.
Samani sultaninin Ehl-i Siinnet diisiincesini savunan bir hocasi (Pezdevi burada hocanin adini
vermemektedir) vardi. Hoca bir giin sultana “Su Kaderiyye ve Mu'tezile'den olanlar, senin devlet
baskanligini kabul etmiyorlar. Ehl-i Siinnetten olan bu bilginlerse senin devlet baskani oldugunu kabul
ediyorlar.” dedi. Bunun lizerine sultan “Bu nasil olur!?” diyerek saskinligini ifade etti. Hoca sultana
bunu bir sonraki giin kendisine kanitlayacagini sdyleyerek oradan ayrildi. Sonraki giin hoca
Ehl-i Siinnet bilginlerini ¢agirdi ve sultana da bir siitrenin ardina gizlenmesini soyledi.
Bilginlere yonelen hoca “Eger sultan, haram olduguna inanarak zina eder, sarap iger, giinah olan
seylerle istigal eder ve zulmederse gorevinden azledilir mi?” diye sordu. Bilginler buna karsin, bu
fiilleri isleyen devlet bagskaninin azledilemeyecegini, ancak tévbe etmesi gerektigini belirttiler.
Bu cevabin ardindan hoca bilginlerin ¢ikmasina izin verdi ve ardindan Kaderiyye ve
Mu'tezile’ve mensup bilginleri ¢agirdi. Aymi1 sorular1 bu kimselere yoneltince, bilginlerin
tamami “Sultan azledilir.” cevabini verdi ve ardindan onlarin da ¢ikisina izin verildi. Daha sonra
sutrenin ardindan c¢ikan sultana gelerek, “Soylediklerini duydun.” Sultan, “evet” karsiligini
verince, hocasi “Seni, sultanliktan azledilmis olarak goriiyorlar. Clinkii sen, bu ¢irkin fillerden bazilarini
isliyorsun.” dedi. Bu hadiseden sonra sultanin emri ile Kaderiyye ve Mute'zile’ye mensup Kkisiler
yakalanip cezalandirilmaya baslandi ve bodylece Maveraiinnehir boélgesinde sadece Ehl-i
Siinnetin temsilcileri olan Hanefi-Matiiridl bilginler s6z sahibi olmaya basladi. Hatta emir,
Hanefi-Matiiridi bilginlere degerli kiyafetler ve hediyeler vererek onlar taltif etti.28

26 Ak, Biiyiik Ttirk Alimi Maturidi ve Maturidilik, 39.

27 ibniv’l-Esir, el-Kamil fi't-Tarih, 7/78, 80, 133, 134, 208-212, 403, 404.

28 Eb(’l-Yiisr Muhammed el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, cev. Serafeddin Gélciik (Istanbul: Kayihan Yayinlari,
2013), 297. Pezdevi'nin bu aktardiklarindan giinahkar imamin Ehl-i Stinnet tarafindan savunuluyor gibi bir
intiba biraktigl gorilmektedir. Bu itibarla belirtmek gerekir ki Matiirldi kelamcilar 6zelinde meseleye
baktigimizda, imamin ¢esitli sartlarda azledilebilecegi belirtilmektedir. Buna gore; imamin adaletten sapmasi,
fasik veya zalim olmasi, imam olma ehliyetini kaybetmesi gibi durumlarda imam azledilebilir. Matiiridi
kelamcilar1 imamin naspinin da azlinin de ehl-i hal ve akd (sec¢kin temsilciler meclisi) elinde oldugunu
belirtmektedirler. Zira Pezdevi de “Iimami nasbeden topluluk (ehl-i hal ve akd), onu azletme yetkisine de
sahiptir.” demektedir. [el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 276, 280; Ebii'l-M{in en-Nesefi, Tabsiratii’l-Edille fi
Usiili’d-Din (Dimask: Dari’l-Ferfur, 1993), 1/264, 268.] Ancak Ehl-i Siinnet kelamcilar1 hayatin olagan seyrini
de g6z oniinde bulundurarak bazi durumlarda sartlar olugsa dahi imamin azlini uygun gérmemis ve bunun
ertelenebilecegini belirtmislerdir. Maslahat/kamu diizeni eksenli bu bakista eger imamin azledilmesi biiytik bir
devamini uygun gérmuslerdir. (el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akadidi, 278; en-Nesefi, Tabsiratii’l-Edille fi Usili’d-Din,
1/570.) Bu durumun olduke¢a yerinde bir diisiince oldugunu belirtmek gerekir. Zira hicbir ekol, imamet

Akif55/2 (2025), 324-347 329



Matiiridiligin Tesekkiiliinde Muhammed el-Pezdevi’'nin Rolii ve Mezhebe Katkilari

Hicri IV/IX. asrin baslarina kadar Eb( Hanife’nin savundugu inanci benimseyen Samani
emirleri, otoritelerini korumak i¢in diger fikir ve diisiince sahiplerine kars1 olumsuz bir tavir
takinmislardir. Baslarda Samaniler, icerisinde Matiirldi'nin de yer aldig1 Dari'l-Ciizcaniyye
Ekolii'ne yakin dururken, bu dénemden sonra Hanefi Hadis Taraftarlar: olarak bilinen Darti’l-
Iyaziyye'ye yaklasmaya baglamislardir.2 Goriildiigii kadariyla Pezdevi’ye kadar olan siirecte
Matiridilik, genel olarak Maveratlinnehir bolgesiyle sinirhi bir alanda yayginlik kazanan bir
kelam ekolt olarak varligini siirdirmustir.

Bununla beraber son donemlerde yapilan baz1 ¢alismalar gostermektedir ki Mattridi
ekolii nes’et ettigi bolge olan Maveraiinnehir'de Hanefi-Mattiridi ¢evrelerce gerekli ilgiyi
gormiistiir. Ancak Imam Es’ari ve Es’arl mezhebiyle kiyaslandiginda bu bélge disinda yeterli
diizeyde ilgi gormedigi ve ihmale ugradigin1 soylemek yerinde bir tespit olacaktir.3? Zira
Eg’ariligin mevcut iktidar tarafindan desteklenmesi ve daha o©nce zikrettigimiz saikler
nedeniyle Matiiridilikten daha fazla ragbet gérdiigli yadsinamaz bir gercektir.

Tiim bunlardan sonra Imam Matiiridi’nin fikir ve diisiincelerinin ilgiyi hak edecek
diizeyde oldugunu belirtmek gerekir. Bu sebeple Matiiridi'nin Islam kelamindaki konumuna
dair diisiinceleri su sekilde siralamak miimkiindiir; Oncelikle Imam Matiiridi, Ehl-i Siinnet
kelamin1 hem Mu’tezile’nin asir1 akilciligina hem de Selefin literalizmine karsi dengeleyici bir
cizgide insa etmistir. Onun yaklasimi, “aklin rehberliginde naklin yorumlanmasi” ilkesine
dayanmaktadir. Bu nedenle hem dinl naslar1 esas almakta hem de akli delilleri ihmal
etmemektedir. Iimam Matiiridi’ye gore akil, Allah’a ulasmada yeterli bir aractir, ama vahiy ile
tamamlanir. O, “Akil olmadan din anlasiimaz; vahiy olmadan da akil kurtulusu bulamaz.”
seklinde Ozetlenebilecek bir epistemolojiye sahiptir. Bu hem elestirel diisinmeyi hem de
imanin rasyonel olarak temellendirilmesini miimkiin kilar. Ayn1 zamanda Matiridi, Allah’in
sifatlarini ispat etmekte, ama bu sifatlar1 mahliikata benzetmeksizin agiklamaktadir. Insan
iradesini kabul ederek insana 6zgiirliik alan1 tanimakta, fakat her seyin Allah’in yaratmasiyla
gerceklestigini de inkar etmemektedir. Bu yaklasim, kader meselesinde “ihtiyari fiillerin kula
nisbeti” fikrini giindeme getirerek asir1 cebriyeye ya da tamamen 6zgtirliik¢ii goriislere karsi bir
denge sunmaktadir. Yine o zamaninin ilerisinde bir yaklasimla dini otoritenin siyasi baski araci
yapilmasina karsi mesafeli bir tavir takinmaktadir.’! Dinin, akil ve adalet ilkesiyle anlasiimasini
savunarak totaliter din yorumlarinin 6éniine gegmistir.>> Bu itibarla Matiiridi, Ehl-i Siinnet
kelaminin Es’arf ile beraber ikinci sacayagini olusturmustur.

2. Ebii’'l-Yiisr Muhammed el-Pezdevi’'nin Matiiridilige Katkilari

Maveratnnehir topraklari, tarih boyunca pek ¢ok ilim adaminin yetismesine kaynaklik
etmistir. Ancak bolgede yetisen ilim adamlariyla ilgili arastirma yapildiginda yeterli diizeyde
kaynak bulunamama problemiyle karsilasilmaktadir. Bunun temel sebebi, bolgede biyografiye
gereken dnemin verilmemis olmasidir. Bu problem Muhammed el-Pezdevi'nin biyografisi icin
de gecerlidir. Zira kaynaklara baktigimizda kendisi hakkinda bulabildigimiz bilgiler birkag
satirdan 6teye gecmemektedir. Kendisi Sadru’l-islam Ebii’l-Yiisr Muhammed b. Muhammed b.

sartlarini tasimayan veya glinahkar bir devlet baskaninin toplumu temsil etmesini uygun gérmez. Ayrica bkz.
Faruk Giin, “Iman ve Kiifiir Pratikleri Uzerine Bir inceleme: el-Mebsut Ornegi”, Sarkiyat 16/1 (30 Haziran 2024),
185-207; Faruk Giin, “imamet Meselesi Baglaminda Firkalasma Problemi Mesd'ilir'l-imame Ornegi", Pamukkale
Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 11/1 (30 Haziran 2024), 249-272. Es’ari diisiincede imamete bakis icin;
Veysi Unverdi, “Es’arl Kelaminda imamet Nazariyesi: Ciiveyni Ornegi”, Usul Islam Arastirmalart 29/29 (01
Temmuz 2018), 39-66.

2 AK, Biiyiik Tiirk Alimi Maturidf ve Maturidilik, 45-43.

3 Sonmez Kutlu, Tiirklerin Islamlasma Siirecinde Miircie ve Tesirleri (Ankara: Diyanet Vakfi Yayinlari, 2006), 60;
Kutlu, imam Maturidi ve Maturidilik, 46.

31 Genis bilgi i¢cin bkz. Matiiridi, Kitdbii't-Tevhid, 10-12, 59-62, 214-223, 300-315, 354-360.

32 Eb Mansir el-Matiiridi, Te'vilatii’l-Kur’an (Dimask: Daru’'n-Nur, 1998), 1/69-85.

Akif55/2 (2025), 324-347 330



Hakan YILDIZHAN - Liitfii CENGIZ

el-Hiiseyin b. Abdilkerim kiinyesiyle tabakat kitaplarinda gecen Pezdevi, 421/1030 yilinda
giiniimiizde Ozbekistan siirlar icerisinde bulunan, Pezde(Bezde)'de diinyaya gelmistir.33
Onun dogdugu Maveraiinnehir topraklari, birgok kiiltiiriin birlikte yasadig: bir alan olmustur.
Zira bolge incelendiginde bir¢ok devletin kurulmus olmasi, pek ¢cok etnik grubun bir arada
yasamasl vb. hususlarin boélgenin ¢ok kiltirli bir yapr kazanmasinda etkili oldugu
gorilmektedir. Bakildiginda bu topraklarda Gazneliler (963-1187), Karahanllar (840-1212),
Samaniler (819-1005) ve Biiyiik Selguklu Devleti (1037-1157) gibi tarihe yon veren pek ¢ok
devlet kurulmustur.3* Yeri gelmisken Pezdevi denilince ilim ¢evrelerinde ilk olarak, Ebi’'l-Usr
Fahrii'l-Islam Ali b. Muhammed el-Pezdevi (400-482/1010-1089)’'nin akillara geldigi ve
Muhammed Pezdevi’yle karistirlldigina temas etmek istiyoruz. Ancak bu zat imam Pezdevi'nin
agabeyi ve aymi zamanda da hocasidir.35 ilim diinyasinda eserlerinin kolay kavranmasi
dolayisiyla Muhammed el-Pezdevi “Ebii’l-Yiisr” diye meshur olmus, buna karsin agabeyi Ali b.
Muhammed ise eserlerinin zor anlasilmasi sebebiyle “Ebii’l-Usr” olarak taninmistir.36

Pezdevi gerek Matiiridl ekolii gerekse de kendi ekolii disinda kalan birgok filozof ve
kelamcinin eserlerini incelemis, zaman zaman filozoflarla ilmi konularda tartismistir. O
tistlendigi kadilik gorevi nedeniyle de halkin sorunlarina oldukc¢a vakiftir. Ayrica kendisinin
Arapca, Farsga ve Tiirkce bilmesi pek ¢ok kiiltiirden insanla iletisim kurmasini kolaylastirmis
ve eserlerinin temayiiz etmesine katkida bulunmustur.3”

Bu girizgahtan sonra Pezdevi'nin Matiiridi kelam okulunun tesekkiiliindeki katkilari,
basliklar halinde islenecektir.

2. 1. Pezdevi'nin Yetistirdigi Ogrenciler

Pezdevi yaptig1 kadilik gorevi sebebiyle stirekli halkin icerisinde bulunan bir sahsiyet
olmustur. Bu durum dogal olarak onun talebeler yetistirmesine ve dolayisiyla da toplum
icerisinde taninmasini saglayan basat etkenlerdendir. Zira meshur 6grencilerinden Necmiiddin
Omer en-Nesefi (6.537/1142), onun hakkinda séyle séylemektedir;

“Imam Pezdevi, Maveraiinnehir‘deki yasitlarimizin iistadi ve hocalarin hocasiydi. Her bélgeden
insanlar yanina gelirdi. Yeryiizii onun, usil ve fiirQi' alanindaki eserleriyle dolup tasmist1 ve Semerkant
bolgesinin kadrl-kudatiydi.”3® Omer en-Nesefi'nin hocasi hakkindaki bu sézleri, Pezdevi’nin
bulundugu cevrede olduk¢a meshur oldugunu, toplum icerisinde -en azindan- bulundugu
Semerkant ve Buhara sehirlerinde kendisine yogun bir tevecciih bulundugunu goéstermesi
bakimindan dikkate degerdir. imam Pezdevi'nin kadilik gorevi ifa etmis olmas1 dogasi geregi
halkla yakin temas i¢cinde olmasini saglamis ve bu yolla da Matiiridiligin -en azindan bulundugu
bolge itibariyle- halk tabanina yayilmasini kolaylastirmistir. Bununla beraber Pezdevi'nin
Buhara ve Semerkant gibi 6nemli ilim merkezlerinde bu goreve getirilmis olmasi, 6zelde
Pezdevi'nin kendisi genelde ise Matiiridiligin devlet nezdinde itibar gormeye basladigini ve
desteklendigini gostermektedir. Zira ilk baslik altinda da ifade ettigimiz gibi imam Matiiridi'nin
donemin iktidariyla arasinin iyi olmadig malumdur.

33 Hamevi, Mu’cemii’l-Buldén, 1/285.

3% Osman Cetin, Tiirk-Islam Devletleri Tarihi (Bursa: Diisiince Kitabevi, 2013), 81-132.

35 Ferhat Koca-Bedir Murteza, “Pezdevi, Ebii'l-Usr”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (istanbul: TDV
Yayinlari, 2007), 34/266-267.

36 Ebii'l-Hasen Muhammed Leknevi, Kitdbii'l-Fevdidi’l-Behiyye fi Terdcimi’l-Hanefiyye (Misir: DAri’l-Kiitiibi'l-
lmiyye, 1906), 125; Koca-Bedir, “Pezdevi, Ebii’l-Usr”, 34/264-266.

37 Muhammed Arugi, “Pezdevi, Ebii'l-Yiisr”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. (istanbul: TDV Yayinlar,
2007),34/266-267.

3% Ibn Kutluboga, Tdcu't-Terdcim fi Tabakati’l-Hanefiyye, 275; Leknevi, Kitabii'l-Fevaidi’l-Behiyye fi Terdcimi’l-
Hanefiyye, 49.

Akif55/2 (2025), 324-347 331



Matiiridiligin Tesekkiiliinde Muhammed el-Pezdevi’'nin Rolii ve Mezhebe Katkilari

Pezdevi'nin bircok 6g8renci yetistirdigi belirtilmektedir. Bu talebeler arasinda Abdullah b.
Muhammed el-Hulemi, kendi oglu Ebii'l-Meali Ahmed, yegeni Hasan b. Ali, Osman b. Ali el-
Bikendi, Ahmed b. Nasr el-Buhari, Muhammed b. Eb{i Bekir es-Sinci ve Eb{i Recd Muhammed b.
Muhammed gibi isimler bulunmaktadir.3°

Pezdevi'nin, yetistirdigi 6grencilerin en meghurlar1 ise “Te'vildtii'l-Kur'dn™ serh eden
Alaiiddin es-Semerkandi (6.539/1144) ve “el-Akdidii'n-Nesefiyye” miiellifi Eb(i Hafs Necmiiddin
Omer en-Nesefi (6.537/1142)’dir.40 Kanaatimizce Pezdevi'nin hadis hocalig1 yapmis olmasi da
bolgedeki hadis taraftarlarinin kendisine ve bu vasitayla da Matiiridilige yonelmelerinde etkili
olmus olabilir. Zira 6grencisi Omer en-Nesefl, Imam Pezdevi'den sonra hadis égretimine devam
etmistir. Omer en-Nesef'nin 6grencisi Ali b. Muhammed es-Semerkandi (6.535/1140)4! ise
hocasi senediyle hadis rivayetinde bulunmustur.42

2. 2. Pezdevi’'nin Eserleri

Bir kelam ekoliniin gelecege biraktigi ve kendisinin tarih sahnesinden silinmesini
engelleyen yegane kaynak, ekoliin miintesiplerinin biraktig1 eserlerdir. Daha énce Pezdevi'nin
de bir¢cok eser kaleme aldigini ifade etmistik. Konumuzla alakali olarak onun Usiilii‘d-Din kitabi
on plana ¢ikmaktadir. Tespit edebildigimiz kadariyla Hicri 370/980 ile 470/1077 arasini
kapsayan yaklasik bir asirlik siire icerisinde Matiiridi’den bahseden bir eser
bulunmamaktadir.#3 Bu sebeple Imam Muhammed Pezdevi'nin Usilii’d-Din adli eserinin,
Matiiridi'nin ikinci taninma déneminin ilk eseri oldugunu séyleyebiliriz. Pezdevi bu eserinde,
“Ebi Hanife, usil ve fiirt' da bizim imamimiz ve énderimizdir.”** demek suretiyle Imam A’zam’1
onder kabul ettigini belirtmis, ikinci sirada da imam Matiiridi'yi 6n plana ¢ikarmak suretiyle,
fikirlerini benimsedigini géstermistir. Onun Imam Matiiridi'yi énder kabul ettigini kendisi
hakkinda "imam, gseyh, Ehl-i Siinnetin imami" gibi ifadeler kullanmasinda goérmek
miimkiindiir.45 Pezdevi'nin, Imam Matiiridi'yi 6n plana ¢ikarip, Ehl-i Siinnetin énderlerinden
birisi olarak kabul etmesi hem imam Matiiridi hem de Matiiridi diisiince icin kayda deger bir
oneme sahiptir. Pezdevi yazdig1 eserlerle mezhebe 6nemli katkilar saglamistir. Ancak bugilin
kelam kitab1 olan Usulii'd-Din, usil-i fikha dair el-Kitdb Fihi Ma'rifetii'l-Huceci's-Ser'iyye ve
kiraat ilmiyle ilgili olarak Zelletii'l-Kari' disinda elimizde eseri mevcut degildir. Bununla beraber
Omer en-Nesefi'nin, Pezdevi'nin eserlerinin ¢ok oldugundan bahsetmesinden hareketle, kayip
birgok eserinin oldugu anlasiimaktadir. Bunlarin basinda Kitabii'l-Gand, Emali Sadru'l Islam el-
Pezdevi Fi'l-Furtl', Vdki'at eserleri sayilabilir.4¢ Ayrica Pezdevi'ye baska eserler de nispet
edilmekle beraber, mevcut olmamalari sebebiyle bunu teyit etmek miimkiin gériinmemektedir.
Ancak Pezdevi'nin eserlerinin glinlimiizde kayip olmasi, gecmis donemde kendisinden sonraki
alimler icin bir kaynak olmasina engel degildir. S6zgelimi Nesefi, 6zellikle Allah'in sifatlar,
niibiivvet ve insan fiilleri gibi konularda Pezdevi'nin goriislerine yer vermistir.*’ Yine TeftazAani,

3 Leknevi, Kitabii'l-Fevaidi’l-Behiyye fi Teracimi’l-Hanefiyye, 188; Eb Abdullah Semseddin Muhammed b. Ahmed
b. Osman ez-Zehebf, Siyeru A’lami’'n-Niibela (Beyrut: Darii’'l-Ma'rife, 1992), 19/49.

40 Eb(h Muhammed Muhyiddin AbdiilkAdir b. Muhammed Kurasi, el-Cevahirii’l-Mudiyye (Beyrut: Dari’l-Kiitiibi'l-
Iimiyye, 1993), 4/591-592; Leknevi, Kitdbii'l-Fevadidi’l-Behiyye ff Terdacimi’l-Hanefiyye, 124.

4 Kurasi, el-Cevdhiri’l-Mudiyye, 4/591-592; Leknevi, Kitdbii'l-Fevdidi’l-Behiyye fi Terdcimi’l-Hanefiyye, 194.

42 Kurasi, el-Cevahiri’l-Mudiyye, 4/192.

43 Ayrica bkz; Ak, Biiyiik Tiirk Alimi Mdturidi ve Maturidilik, 152.

44 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 4.

45 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 13.

46 Eb{'l-Yiisr Muhammed el-Pezdevi, el-Kitdb Fihi Ma’rifetii’l-Huceci’s-Ser’iyye, ed. Abdulkadir b. Yasin el-Hatib
(Beyrut: Miessesetii'r-Risale, 2000), 9. Eserlerle ilgili ayrica bkz. Hac1 Halife Mustafa b. Abdullah Katip Celebi,
Kesfii’z-Zuntin ‘an Esami’l-Kiitiib ve’l-Fiintin (Beyrut: Dari’'l-Kiitiibi’l-Ilmiyye, 2008), 1/165; Hakan Yildizhan,
Ebii’l-Yiisr Muhammed el-Pezdevi'nin Maturidi Kelam Sistemine Katkilar: (Necmettin Erbakan Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2019), 9-10.

47 en-Nesefl, Tabsiratii'l-Edille fi Usiili’d-Din, 1/162. Krs. el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 129-130.

Akif55/2 (2025), 324-347 332



Hakan YILDIZHAN - Liitfii CENGIZ

dogrudan atif yapmasa da Pezdevi'nin Usilii’d-Din eserindeki delillendirme yéntemini ve
mantik 6rgiisiinii benimsemistir. Ozellikle onun iman ve akil-nakil dengesi konularindaki
goriislerinde Pezdevi'nin etkisi gériilmektedir.*® Son bir 6rnek vermek gerekirse Ali el-Kari de
“Allah’in sifatlari, zdtina zdid ezeli hakikatlerdir. Pezdevi, bu konuda Ehl-i Siinnet’in ¢izgisini
muhafaza eder.” seklinde Pezdevi'den iktibaslarda bulunmaktadir.*’ Bununla beraber Pezdevi,
yazdig1 eserlerle kendisinden sonra gelen Matiridi bilginlerin yeni eserler yazmalar: i¢in
onemli bir adim atmus, yetistirdigi 6grenciler vasitasiyla da Matiiridiligin Orta Asya'dan bugiin
yasadigimiz Anadolu topraklari da dahil olmak tlizere bir¢ok bdlgeye tasinmasini saglamistir.
Ayrica bu vasitayla Imam Matiiridi’ye bir tevecciih olusmus ve eserlerine ilgi artmistir.

Eb( Mansir el-Matiirid’'nin uzun bir siire ihmale ugradigini, fikir ve diisiincelerinin
gereken ilgiyi gormedigini yukarida belirtmistik. Bahsettigimiz bu dénem igerisinde sadece
Hanefi-Matiiridi gelenek icerisinde bulunan Ebii'l-Leys es-Semerkandi (6.373/983), Ali b. Said
Ebii’'l-Hasan er-Riistiifagni (6.345/956) ve onun 6grencisi olan Ibn Zekeriyya Yahya b. Ishak (6.
IV/X. yy) eserlerinde Imam Matiiridi‘den kismen bahsetmislerdir.5°

Bahsi gecen bilginler Matiiridi‘den kismen bahsetmis olsalar da imam Matiiridi'nin, asil
taninirhginin Muhammed el-Pezdevl yoluyla gercgeklestigini soylemek miimkiindiir. Zira
Pezdevi'nin dedesi Abdiilkerim b. Musa (6.390/1000), Matiiridi'den ders almis ve 6grenciligini
yapmistir. Pezdev], ilk tedrisatini babasindan almis ve bu vasitayla dedesinin de egitim aldig1
Mattridi'nin “Te’vilatii'l-Kur’dn” ve “Kitdbii't-Tevhid” gibi baz1 eserlerini incelemistir. Pezdevi,
bu vasitayla imam Matiiridi’yi tanima firsati bulmustur.5! O, Matiiridi’nin ve eserlerinin
unutulmaya yiiz tutmasini engellemis ve Matiirldi'nin kaybolma tehlikesi bulunan eserlerini
ortaya ¢ikarmistir. Zira Pezdevi'nin Matiiridi'nin Kitabii't-Tevhid adl1 eseri hakkinda "buldum”

(&49) ifadesini kullanmasi, bu eserin uzun bir siire mevcut olmadigini géstermektedir.52

Eb( Mansir el-Matiiridi 333/944 yilinda vefat etmesine ragmen, Matiiridilik XI. yiizyilda
miistakil bir mezhep haline gelmistir. Bunun temel sebebi Matiiridiligin, iyézi, Pezdevi, Mekhili
ve Nesefl ailelerinin ilk halkayr olusturdugu dar bir alanda varligini siirdiirmesidir.
Matiiridiligin ortaya ¢ciktigi Maveraiinnehir bolgesinin Abbasi yonetiminin siyasi merkezine
uzak olusu ve Abbasilerin bu bélgede tam olarak kabul gormemis olmasi da Imam Matiiridi'nin
gorlslerinin bu aileler arasinda kalarak, yayilma imkani1 bulamamasina sebep olmustur.>3
Zikrettigimiz donem itibariyle Matiirldi'nin taninmasinda Muhammed el-Pezdevi'nin yazdigi
eserler onem arz etmektedir. Ebii'l-Muin en-Nesefi’'nin de Matiiridi’'nin taninmasina 6nemli
katkilar1 oldugu yadsinamaz bir gercektir. Ayrica Pezdevi ile Nesefl arasinda yaklasik olarak on
yedi yas gibi bir siirenin bulunmasi, Necmeddin en-Nesefi ve Alaeddin es-Semerkandi gibi ortak
talebelerinin mevcudiyeti, ayn1 zamanda Nesefi'nin de Pezdevi'nin yasadig1 Semerkant ve
Buhara’da bulunup, bu sehirlerde egitim almis olmasi gibi saikler Pezdevi'den de egitim almis
olabilecegini akillara getirmektedir. Ayrica Pezdevi'nin oglu Ahmed el-Pezdevi’'nin de Nesefi'ye
talebelik yapmis olmasi, Pezdevi ve Nesefl ailelerinin birbirleriyle yakin iligkiler kurduklarini
gostermektedir.>* Dolayisiyla bir hoca-talebe iliskisinin gerceklesmis olmasi muhtemel
goriinmektedir. Bununla beraber Nesefi’'nin eserleri ile Pezdevi'nin eserleri karsilastirildiginda,
Pezdevi’'nin dilinin basit olmasi ve bu sebeple hem genis halk kesimlerine hem de ilim erbabina

4 Sa‘diiddin Mes‘Gd b. Fahriddin Omer b. Burhaniddin Abdillah et-Teftazani, Serhu’l-Akdid en-Nesefiyye, ed.
Muhammed Zahid el-Kevseri (Beyrut: Darti’l-Ma'rife, ts.), 10-12. Krs. el-Pezdevi, Ehl-i Stinnet Akdidi, 42-45.

4 Ebii'l-Hasen Niriiddin Ali Sultin Muhammed el-KAari, Serhu’l-Fikhi’l-Ekber (Beyrut: Daru’l-Fikr, ts.), 51-53. Krs.
el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 116-118.

30 Ak, Biiyiik Tiirk Alimi Maturidi ve Maturidilik, 163-174.

! Kurasi, el-Cevdhirii’l-Mudiyye, 4/98-99; Leknevi, Kitabii'l-Fevadidi’'l-Behiyye fi Terdcimi’l-Hanefiyye, 188.

32 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 14; Koca-Bedir, “Pezdevi, Ebii'l-Usr”, 34/66.

33 AK, Biiyiik Tiirk Alimi Mdaturidf ve Maturidilik, 146-148.

54 Leknevi, Kitabii’l-Fevdidi’l-Behiyye fi Terdcimi’l-Hanefiyye, 188.

Akif55/2 (2025), 324-347 333



Matiiridiligin Tesekkiiliinde Muhammed el-Pezdevi’'nin Rolii ve Mezhebe Katkilari

hitap etmesi gibi nedenlerle Matiiridiligin bulundugu boélgede yayilmasinda 6énemli bir rol
oynadigini soylemek isabetlidir. Zira Pezdevi, Usiilii'd-Din adl1 eserini list tabakada bulunan
alimlerin basvuracaklari 6nemli bir kaynak, halkin da Ehl-i Siinnet akidesini a¢ik ve anlasilir bir
sekilde 6grenebilecegi bir metot izleyerek yazdigini beyan etmektedir.55 O, Imam Matiiridi'nin
goriislerini sistemli bir sekilde ortaya koymus, Matiiridi’'nin eserlerindeki anlasilmasi gii¢ olan
kapaliliklar ve gereksiz uzatmalar yerine, sade ve anlasilir bir dil kullanarak Matiiridi'nin
taninirhiginin artmasini saglamistir. Nitekim kendisi icin “Ebi’l-Yiisr” (Kolayligin babasi)
lakabinin verilmesi de eserlerindeki bu kolay anlasilabilirlikten ileri gelmektedir. S6zgelimi
Pezdevi, Matiiridi'nin aksine Allah'in varlig1 hakkindaki delilleri, Allah’in sifatlari, iman-amel
iligkisi gibi birgok konuda daha sade ve anlasilir bir dil kullanmaktadir.>6

Pezdevi'nin bu eseri kaleme alma sebeplerinden birisi de kendi doénemine kadar
Semerkantl bilginler tarafindan yazilmis olan kelami eserleri yetersiz bulmus olmasidir. O,
Usili’d-Din kitabinda, Matiiridi'nin “Kitabti't-Tevhid”inde muglaklik ve gereksiz uzatmalarin
oldugunu, eserin tertibinde ise bazi diizensizlikler bulundugunu belirtmektedir. Pezdevi
Kitabii't-Tevhid’le ilgili elestirilerine 6rnek vermemekle beraber, bakildiginda kanaatinde hakli
oldugu goriilmektedir. S6zgelimi Kitabu't-Tevhid’te tartisilan felsefi ve kelami kavramlarin
aciklanmamasi, karsit goriisteki mezhepleri elestirirken dogrudan karsit gortslerin
ayrintilarina girilmediginden polemiklerin baglaminin eksik kalmasi, Matiiridi'nin Allah'in
varlig1 ve sifatlar lizerine gelistirdigi akil yiiriitmelerde konuyu soyut diizlemde ele almasi ve
boylelikle okuyucunun takibinin zorlasmasi, ayni konularin tekrari, polemiklerin asiri
detaylandirilmasi ve akli istidlalin gereginden fazla uzatilmasi gibi 6rnekler verilebilir.57 O,
bahsedilen problemlerin Kitdbii't-Tevhid'te bulunmamasi durumunda, bu eserin yeterli
gelecegini, dolayisiyla kendisinin Usiilii’d-Din’i yazmayacagini belirtmistir.58 Her ne kadar Imam
Pezdevi, bu eserin yeterli gelecegini ifade etmis olsa da kendi eserinde Matiiridi'nin bazi
gorislerini acik bir sekilde elestirerek ona muhalefet etmesi, ona tam olarak bagli olmadigini
ve ayni zamanda da Matiiridiligin tesekkiil siirecinde oldugunu gostermektedir.>® Pezdevi’'nin
Matiridiye muhalefetine 6rnek vermemiz gerekirse; o, Matiiridi'nin Allah’in varligi ve
birliginin, salt akilla bilinebilecegi goriisiinii®® ihtiyatla karsilamakta ve “Allah’in bilinmesi, akil
yoluyla miimkiindiir, fakat asil kaynak seriattir.” demektedir.6! Burada onun bu goriisiiniin
isabetli oldugunu belirtmek gerekir. Zira gaybi alana ait olan bir varlig1 salt akilla kavramak
oldukca zordur.%? Matiiridi iman kalp ile tasdik dil ile ikrar olarak kabul etmekte, amelin ise
imanin bir ciizii olmadigini belirtmektedir.63 Ayni konuda Pezdevi, ameli imanin miitemmimi
olarak gormekte ve amelsiz iman1 eksik kabul etmektedir.64 Matiiridi'nin Allah’in fiillerinde
mutlaka bir hikmet ve gaye bulundugu®> goriisiine muhalefet eden Pezdevi, Allah’in fiillerini
mutlak irade ve kudret eksenli bir anlayisla degerlendirerek, fiillerinde hikmet aranmayacagini
belirtir.6¢ Ayni sekilde Matiiridi, sifatlar konusunda "ne zdtin ayni ne de gayridir” seklinde

55 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 4.

56 e]-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 12, 26, 116.

ST Matiiridi, Kitabii't-Tevhid, 15,95, 110-112, 124-126.

38 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 4.

3 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 2-3, 203-204, 207-211.

0 Matiiridi, Kitdbii't-Tevhid, 9-10.

61 e]-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 19-21.

62 Gayb bilgisiyle ilgili bir degerlendirme icin bkz. Mehmet Emin Giinel, “Gayb Bilgisi Hakkinda Kur’an’a Aykiri
Yorumlarin Sebep Oldugu inan¢ Problemleri”, Necmettin Erbakan Universitesi ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 49/49
(30 Haziran 2020), 107-136.

63 Matiridi, Kitdbti't-Tevhid, 300-305.

%4 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 116.

65 Matiiridi, Kitabii't-Tevhid, 257-260.

66 e]-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akadidi, 67.

Akif55/2 (2025), 324-347 334



Hakan YILDIZHAN - Liitfii CENGIZ

miiphem bir ifade kullanmasina karsin®’, Pezdevi bu konuda daha acik ve sistematik ifadeler
kullanarak “Sifatlar zatla kaim ve mahliktan farklidir.” demektedir.6¢ Bu ve buna benzer
ornekler Matiiridiligin tesekkiiliniin devam ettigine delalet etmektedir. Zira tesekkiiliini
tamamlamis bir kelam ekoliinde genelde mezhebin temel goriisiiniin disina ¢ikilmamakta,
aksine bu goris cesitli misallerle takviye edilerek mezhebin genel gorisi
saglamlastirilmaktadir. Pezdevi'nin bu tutumu ayn1 zamanda yanlis olduguna kanaat getirdigi
bir konuyla kars1 karsiya kaldiginda bir kelamc1 olarak, o meseleyi dlizeltmeyi kendisine gorev
edindigini gostermesi bakimindan da dikkate degerdir. Ayrica belirtmek gerekir ki onun Imam
Matiiridi'yi Ehl-i Siinnetin reislerinden kabul etmekle beraber, baz1 konularda elestirmesi,
Matiiridigin gelisimi agisindan da onemlidir. Zira Pezdevi’den sonra gelen bazi Matiiridi
kelamcilar da onun ardindan giderek, imam Matiiridi'ye baghiliklarim1 belirtmekle beraber
Matiiridi’'nin birtakim gorislerini tenkit etmis ve kendi goriislerini ortaya koymuslardir.6?

Eb{l-Yiisr el-Pezdevi’nin fikir ve diisiinceleri hem keldm ilmi hem de islam diisiince tarihi
agisindan oldukga énemlidir. Islam kelamina yaptig1 en biiyiik katki Hanefi-Matiiridi gelenegin
onemli bir temsilcisi olup, 6zellikle Usiilii’d-Din adl1 eseriyle Ehl-i Siinnet’in kelami esaslarini
sistemli bir sekilde ortaya koymus olmasidir. Mezhebe en biiylik katkilarindan birisi
Matiridi'nin ¢ogunlukla daginik sekilde eserlerine yansimis olan fikirlerini toparlayarak,
Matiiridi kelam okulunun sistemlesmesine yaptig1 katkilardir.”® Bunu yaparken oldukg¢a basit
ve yalin bir dil kullanmasi da Matiiridiligin genis halk tabanlarina yayilmasini kolaylastirmistir.
Ozellikle iman-amel iliskisine getirdigi aciklik, Allah’in sifatlar1 konusunda orta yolu tutmasi,
akil ve nakil iliskisi, toplum ve devlet algis1 gibi konulari1’! derin kelami ve felsefi konulara
girmeden halk dilinde anlatmasi da Matiiridiligin toplumda tevecciihle karsilanmasina
kaynaklik etmistir. Onun meseleleri agiklarken sehl-i miimteni bir dil kullanmasi1 Matiiridiligin
Mu'tezile gibi tepkiyle karsilanmasini da engellemistir. S6zgelimi Imam Matiiridi ve Pezdevi,
iman, akil ve insan fiilleri gibi kelami meseleleri derinlemesine ele alarak, rasyonel temellere
dayali ve tutarli bir inan¢ sistemi gelistirmislerdir. Matiridi, taklidi iman1 gecerli gérmekle
birlikte, delile dayali iman1 daha faziletli kabul etmis; bu tutumuyla hem genis halk kitlelerini
dislamamis hem de akli tefekkiirii tesvik eden mutedil bir yaklasim ortaya koymustur.’
Pezdevi ise Allah’in varhigini “hudiis” deliliyle ispatlamis; evrenin sonradan yaratilmishginin,
ezeli ve kadim bir yaraticiy1 gerektirdigini kaydetmistir.”> Bu yaklagim, Matiiridiligin akl esas
alan teolojik insasini acik bicimde ortaya koymaktadir. Nitekim Pezdevi'nin Allah’in kelam
sifatinin ezeliligini savunmasi ve Kur’an’in mahlik olmadigini belirtmesi, Matiiridi'nin ayni
dogrultudaki gorusleriyle birlikte, Mu‘tezile’ye karsi Ehl-i Siinnet'in kelami pozisyonunu
tahkim etmeye yoneliktir.”* Ayrica, Pezdevi'nin sifatlar1 “zdtiyye” ve “fi'liyye” seklinde
kategorize ederek sunmasi, meselenin didaktik olarak anlasilabilirligini artirmaya yonelik bir
gayrettir. Insan fiillerinin yaratilis1 meselesinde ise Pezdevi, Allah’in yaratia kudreti ile kulun
cliz'l iradesi arasinda bir denge kurmakta ve insanin ahlaki sorumlulugunu temellendiren
Matiiridi diisiincenin ana dayanaklarindan birini teskil etmektedir.”

67 Matiiridi, Kitdbii't-Tevhid, 107-110.

%8 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 35-36.

6 Kemalettin Eb(i Serif ibn Hiimam, Kitdbi'l-Miisimera fi Serhi’l-Musdyera (Misir: el-Mektebetii'l-Ezheriyyeti li't-
Turas, 2006), 85,111,180.

0 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 5-7 (mukaddime bélimii).

"1 bk. el-Pezdevi, Ehl-i Stinnet Akdidi, 112-117, 157-158, 212.

72 el-Matiiridi, Te'vilatiil-Kuran, 1/123.

73 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 78.

74 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 56.

75 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 89.

Akif55/2 (2025), 324-347 335



Matiiridiligin Tesekkiiliinde Muhammed el-Pezdevi’'nin Rolii ve Mezhebe Katkilari

2. 3. Pezdevi’nin Ebti Hanife ve imam Mataridi Savunusu

Eb(’l-Yiisr el-Pezdevi, Hanefi-Matiiridi diisiince geleneginin énemli bir temsilcisi olarak
hem Eb(i Hanife’nin hem de Imam Matiiridi’nin kelAmi gériislerini yalnizca nazari bir cercevede
aktarmakla kalmamis, ayni zamanda bu goriisleri halkin anlayabilecegi sadelikte ifade etme
gayretinde bulunmustur. Bu yoniiyle Pezdevi, kelam ilminin hem entelektiiel hem de irsadi
islevini bir arada yiirtiten bir alan oldugunu ortaya koymustur.

Kelam tarihindeki tartisma konularindan birisi icad (yaratma) ile mevciidun (yaratilan)
ezell mi hadis mi oldugu durumudur. Es'ari diisiincede icad ile mevcid, tekvin ile miikevven
ayridir ve diger fiili sifatlar gibi hadistir. Es'arilere gore tekvine verilen rol yaratmaktir,
dolayisiyla kudret sifatina iradenin katilmasiyla bu netice meydana gelmekte ve baska bir sifata
gerek kalmamaktadir.”¢ Onlarin bu konudaki endiselerinin kaynag, tekvin ile miikevveni ayni
kabul etmeleri ve tekvinin ezeli bir sifat olarak kabul edilmesinden miikevvenin dolayisiyla da
mahliikatin ezeli olmasinin kabul edilmesi gerekecegi diisiincesidir. Konu hakkinda Mu’tezile
ise Allah'in zatinda ezeli bir fiilin bulunmasinin zatta degisim (tegayyiir) anlamina gelecegi
disiincesinden hareketle, icadin hadis oldugunu kabul etmektedir. Dolayisiyla onlara gére hem
icad hem de mevcut hadistir.”” MatGridi diisiincede ise icad ve mevcut konusunda orta bir yol
izlenme cihetine gidilmistir. Buna gére imam Pezdevi Ebi Mans(r el-Matiiridi’yi Imam-1 A’zAm
Eb( Hanife’nin diislince sistemini aynen kabul eden ve sistemlestiren bir sahsiyet olarak
gormekte ve konuya bakisini su sekilde ortaya koymaktadir.’8 O, tekvin bahsini islerken
Matiridi'nin “Tcdd, mevcuttan baskadir, icad hddis degildir. Ancak ezelidir.” diyerek Ehl-i
Stiinnetin bu konudaki goriisiini tashih ettigini belirtmektedir. Konunun devaminda da “Ebi
Hanife’nin ve ashabinin mezhebi de budur.” diyerek Matiiridi'yi Eb( Hanife’'nin gortslerini
oldugu gibi benimseyip, yanlis anlasilan fikirlerini diizelten bir kisilik olarak gordiigiinii ifade
etmektedir.”? Bizce Pezdevi'nin konu hakkindaki goriisii olduk¢a yerindedir. Buna birkag 6rnek
vermemiz gerekirse; Eb(i Hanife, Allah’in ahirette miiminler tarafindan goriilecegini, ancak bu
gormenin keyfiyetini bilemeyecegimizi belirtmektedir.80 Matiridi bu gorisin Miisebbihe
tarafindan yanls yorumlandigini belirterek, bunun cismani bir gérme olamayacagini kaydeder.
Ardindan konuyu Ebl Hanife'nin goriisiine paralel olarak yorumlayarak, felseft ve kelami bir
diizlemde izah eder.8! Kader ve insan fiilleri konusunda Ebl Hanife, “Kullar fiillerini yaratmaz,
fakat onlart kazanirlar(kesb)” demekte82, Matiirldi ise EbO Hanife’'nin bu sdylemini
Mu’tezile’nin cebr ithamindan koruma gayesiyle, fiili Allah'in yarattigini, ancak bunun kulun
tercih ve kesbine gore oldugu yorumunu yapar.83 Yine Ebli Hanife, biiyiik giinah isleyenlerin
cehennemde ebedi kalmayacagini ve sefaatin mimkiin oldugunu belirtir.84 Matiiridi, bu
durumun yanlis anlasilmaya miisait oldugunu diisiinerek ve ayni zamanda Ebl Hanife’ye
gelebilecek tenkitleri bertaraf etmekicin, “Sefaat Allah’in iznine baghdir. Sefaat, O'nun rahmetini
yayma vasitasidir; yoksa giinahlar: onemsizlestirme araci degildir.” demektedir.8> Ayni sekilde
Eb{( Hanife, sifatlar konusunda “Allah’in sifatlari kadimdir, ne O’dur ne de O’ndan baskadir.”

76 Ebii’'l-Hasen Ali b. Ismail b. Ebi Bisr ishak b. Salim Es’ard, el-Liima fi’r-Red ald Ehl-i’z-Zey( vel-Bid’a, ed. Muhammed
Emin Dannavi (Beyrut: Darii’l-Kiitiibi’l-ilmiyye, 2012), 82-84.

77 Ahmet b. Abdilcebbar el-Hemedani Kadi Abdiilcebbar, Serhii’l-Usili’l-Hamse (Beyrut: Daru’l-Kiitiibi’l-ilmiyye,
2001), 6/25-30.

78 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akadidi, 14.

7 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akadidi, 77.

80 Nu‘man b. Sabit Eb(i Hanife, el-Fikhu’l-Ekber, ed. Mustafa Oz (istanbul: iFAV Yayinlari, 1992), 48.

81 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 135-138.

82 Eb(i Hanife, el-Fikhu’l-Ekber, 52.

8 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 390-395.

84 Ebii Hanife, el-Fikhu'l-Ekber, 44.

85 Matiiridi, Kitdbii’t-Tevhid, 436-438.

Akif55/2 (2025), 324-347 336



Hakan YILDIZHAN - Liitfii CENGIZ

demektedir.8¢6 Matiirldi ise bu sifatlar1 zatla kadim fakat mistakil bir varlik olarak
diistiniilmeyecek sekilde tanimlar. Ayn1 zamanda Mu‘tezile’'nin sifat inkarina karsi net bir
pozisyon alarak “Sifatlarin inkari, Allah’t tanimanin imkanini ortadan kaldirir. Sifatlar vardir ve
zdtla kdimdir.” diyerek imam A’zAm’in goriisiinii tafsilatlandirmaktadir.8”

Pezdevi'nin Imam A’zAm’in fikirlerini miidafaa ettigi goriilmektedir. O, 6zellikle Eb{
Hanife'ye nispet edilen “iman artmaz ve eksilmez; amel imanin bir pargasi degildir” gorisinu
savunmakta ve bu goriisiin Selefi literalizme karsi gli¢lii bir nazari sistem olusturdugunu ifade
etmektedir. O, “Iman bir tasdiktir; artmaz ve eksilmez. Amel ise imanin bir parcasi degildir. Ebii
Hanife’nin bu yaklasimi, sahih akla ve nakle muvafiktir’?® diyerek Ebl Hanife'nin iman
anlayisinin hem teorik tutarliligina hem de nakli kaynaklarla uyumuna dikkat ¢eker. Benzer
sekilde Pezdevi, Ebl Hanife'nin ulGihiyet tasavvurunun temelini olusturan Allah'in sifatlarinin
ezeliligi ve Kur'an’in mahlik olmadig1 yoniindeki goriislerini de agik bir sekilde savunur. Bu
hususta, EbGi Hanife'nin akidevi mirasinin sadece tarihsel degil, ayn1 zamanda rasyonel ve
sistematik bir temel arz ettigini vurgular. Pezdevi bu noktada sunlar ifade eder: “Allah’in
sifatlart ezelidir ve Kur'dn mahlik degildir; Ebii Hanife'nin bu gortisii hem akli hem de nakli
delillerle desteklenmigstir”.?

EbQ’l-Yiisr el-Pezdevi, sadece Eb(i Hanife'nin degil, ayn1 zamanda Imam Matiiridi’nin
kelam1 sistemini de hem teorik diizlemde savunmus hem de bu diisiinceyi halk arasinda
anlasilabilir kilma ¢abasini slirdiirmiistiir. Pezdevi’'nin bu yonii, Matiiridi gelenegin rasyonalist
ve mutedil yapisinin toplum nezdinde daha genis kabul gormesini hedefleyen bilingli bir irsad
faaliyetine isaret eder.

Pezdevi, Imam Matiiridi’nin akli bilginin degeri hakkindaki yaklasimini benimsemis ve
ozellikle Allah’in varliginin bilinebilirligini akil izerinden temellendiren bu yontemi, Es’ariligin
akla sinirh bir rol atfeden tutumuna karsi sistematik bicimde savunmustur. Ona gore, akil
sadece teorik diisiincenin degil, ayn1 zamanda ser’i hiikiimlerin anlasilmasinda da asli bir
kaynaktir. Nitekim su ifadeleri dikkat cekicidir: “Ser’T deliller, akli delillere binaen degerlidir. Akl1
yok saymak, dini de yok saymaktir”.°’ Bu vurgu, Pezdevi'nin Matiirldi metodolojisine duydugu
bagliligin bir yansimasidir. Akil ile nakil arasinda bir ¢atisma degil, tamamlayicilik iliskisi kuran
bu yaklasim, Hanefi-Matiiridi keldaminin temel dayanaklarindan biridir.

Pezdevi, Matiiridi'nin insan fiillerine dair yaklasimini da savunarak bu konuda Eg’ariligin
cebri egilimlerine karsi cikmaktadir. Matiiridi’ye gore, insanin fiilleri ne tamamen Allah’a ne de
sadece kula isnat edilebilir. Aksine bu fiillerde Allah yaratici, insan ise kazanan konumundadir.
Pezdevi bu dengeyi soyle ifade eder: “Kulun fiilinde hem Allah’in yaratmasi hem de kulun
kazanmasi vardir. Matiiridi bu konuda orta yolu tutmustur”.”’ Bu yaklasim hem kader inancini
hem de insanin sorumlulugunu birlikte agiklama c¢abasidir. Pezdevi'nin bu yorumuyla,
Matiiridi’'nin adalet merkezli ve ahlaki sorumlulugu 6n planda tutan kelami yaklasimi daha
gorinur hale gelmektedir.

Bununla beraber Pezdevi, yalnizca sahislara veya goriislere yonelik savunularla
yetinmeyip, keldim ilminin bizzat kendisini de miidafaa etmistir. Ozellikle Ehl-i hadis

86 Ebii Hanife, el-Fikhu'l-Ekber, 40.

87 Matiirldi, Kitabii't-Tevhid, 106-110.
8 e]-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 34.
8 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 154.
9 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 193.
91 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 240.

Akif55/2 (2025), 324-347 337



Matiiridiligin Tesekkiiliinde Muhammed el-Pezdevi’'nin Rolii ve Mezhebe Katkilari

cevrelerinin kelam ilmine yonelttigi elestirilere karsi®’, bu ilmin dinin rasyonel temellerle
anlasilmasi ve savunulmasi agisindan vazgecilmez oldugunu ifade eder. Pezdevi bu baglamda
su ifadeyi kullanir: “Keldm ilmi, dinin anlasilmast ve savunulmast igin zaruridir; bu ilmi ihmal
etmek, dini savunmasiz birakmaktir”.°> Bu beyan, kelamin yalnizca felsefl bir ¢aba degil; ayni
zamanda imani degerlerin ve Islam1i 6gretilerin korunmasinda temel bir ara¢ oldugunu ortaya
koymaktadir.

Yeri gelmisken Pezdevi'nin Ehl-i Siinnet kavramindan ne anladigini da agiklamak
gereklidir. O, Usilii'd-Din’de “Ehl-i Siinnet” tabirini siklikla kullanmakta ve bu ifadeyle
Maveratunnehir bolgesinde bulunan Hanefi-Matiiridi gelenegi kastetmektedir. Zira Pezdevy,
Ehl-i Siinnetin kurucularindan kabul edilen Ibn Kiillib el-Basri (6.240/8547)'yi ve Es’ari
kelaminin kurucusu Ebii’l-Hasen el-Es’ari (6.324/935-36)'yi elestirmektedir. Es’ari'nin kaleme
aldig1 eserlerin ¢ogunlukla Mu'tezile'yi tenkit etmeye yonelik oldugunu belirten Pezdevi, Es’ari
ve Ibn Kiillib"1 Ehl-i Siinnetten kabul etmekle birlikte, onlarin bazi kelaimi konularda hata
ettiklerini ifade etmektedir.%4 Bu itibarla biz de sirasiyla onun Es’arl’ye ardindan da Ibn Kiillab’a
tenkitlerini ve Ehl-i Stinnete muhalif oldugunu kaydettigi goriislerini inceleyecegiz.

2. 4. Pezdevi’'nin Eg’ari’ye Elestirileri

Es’arl’ye gore fiil/tekvin ile mef'ul/miikevven ayni seydir. Pezdevi bunu tenkit ederek,
Allah Teala'nin rahmet, riziklandirma, yaratma gibi sifatlarinin bulundugunu, bu sifatlarinin da
diger sifatlar gibi ezeli oldugunu belirtir. Es’ari’nin tekvin ile miikevveni ayni seyler olarak
kabul etmesi Pezdevi'ye gore, onun en hatali goriisiidiir.?> Ancak burada Es’ari diislincenin
neden boyle bir goriisii tercih ettigi 6nemlidir. Zira Es'ari diisiincede, “tekvin” ile “miikevven”
arasinda zorunlu bir birliktelik oldugu kabul edilir. Buna gore, Allah’in “tekvin” sifat1 ezeli ise,
onun konusu olan “miikevven” yani mahliikat da ezeli olmak durumundadir. Zira onlara gore,
miikevven olmadan tekvinin mevcudiyetinden s6z edilemez. Bu yaklasim, Es’arilere gore
yaratilmis olanin ezeliligi gibi bir durum ortaya ¢ikarmaktadir. Bu sebeple onlar Allah’in fiili
sifatlarin1 hadis kabul etmislerdir.”® Buna karsilik Pezdevi de dahil olmak iizere Matiiridi
kelamcilar ise tekvin sifati ile miikevvenin mahiyet itibariyle farkli olduklarini
savunmaktadirlar. Onlara gore tekvin, Allah’in ezeli bir fiili sifat1 olup kadimdir; ancak bu sifatin
konusu olan miikevven, hadis olabilir.’’ Bu ayrim, yaratma fiilinin Allah’a ait ezeli bir sifat
oldugunu kabul ederken, yaratilanin zamanla sinirli oldugunu temellendirmeyi miimkiin kilar.
Dolayisiyla konu hakkinda Matiiridi diisiincenin daha mutedil ve realiteyle uyumlu oldugunu
soylemek miimkiindiir. Yine Pezdevi, Eg’arl’'nin Allah’in kiifre ve glinaha riza gosterdigi, buna
muhabbetinin bulundugu goriisiinde oldugunu belirterek, bu durumu tenkit etmektedir.
Buradan hareketle bu diisiincenin hatali oldugunu, Allah'in kulun kiifriine ve giinah islemesine
rizasinin olmadigini ifade etmektedir.98 Oncelikle Es’ari diisiincede Allah’in kiifre ve giinaha,

92 Kelam ilmine yénelik tenkitler icin bkz. Ebii’l-Abbas Takiyyiiddin Ahmed b. Abdulhalim ibn Teymiyye, Der'u
Teartizi’l-Akl ve’'n-Nakl Muvafakatii Sahihi’l-Menkul li-Sarihi’l-Ma’kul, ed. Muhammed Resad Salim (Riyad:
Mektebetti'l-Ma“arif, 1991), 1/93-96.

93 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 259.

% el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akadidi, 14.

% el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 252; Necati Sahin, “Ehl-i Siinnet Kelaminda Tekvin Sifat1 ile ilgili Tartismalar ve
Es’arilerin Agmazlar1”, Akif52/1 (30 Haziran 2022), 46-64.

% el-Es’ari, Makalatii’l-Islamiyyin ve Ihtilafii'l-Musallin, ed. Hellmut Ritter (Berlin: Klaus Schwarz Verlag, 2005),
290-292; Eb( Bekr Muhammed b. Tayyib b. Muhammed el-Bakillani, et-Temhid (Kahire: el-Mektebetii’l-
Ezhariyye 1i't-Turas, 2002), 275-277; Hiiccetii’l-islam Eb(i Himid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b.
Ahmed el-Gazzali, el-Tktisad fi'l-I'tikad (Kahire: Mektebetii’'l-Kahire, 1962), 85-86.

97 Matiridi, Kitabii’t-Tevhid, 100-102; el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 113-123; en-Nesefi, Tabsirati’l-Edille fi
Ustli’d-Din, 1/187-189.

98 el-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akadidi, 252.

Akif55/2 (2025), 324-347 338



Hakan YILDIZHAN - Liitfii CENGIZ

rizasinin ve muhabbetinin bulunmadigini belirtmek gerekir. Zira onlara gore bu fiiller Allah’in
bilgisi ve yaratmasi dahilindedir, ama rizasi ve sevgisi dahilinde degildir.”” Es’ari diisiincenin
bu goriiste olmasinin temel sebebi, onlarin ilah tasavvuruyla alakalidir. Buna gore onlar kudret
eksenli bir ilah tasavvurundan hareketle, Allah’in kulu tizerinde diledigi her tiirlii tasarrufta
bulunabilecegini kabul etmektedirler. Dolayisiyla Allah, diledigi icin kiifiir ve giinah meydana
gelmektedir. Ancak O, bunlardan hognut degildir. Kanaatimizce Pezdev1’nin buradaki elestirisi
isabetli degildir. Onun bu tenkidi ya Es’ari’nin goriisiinii tam olarak incelememis olmasi ya da
yanlis yorumlamasi sebebiyle ger¢eklesmis olmalidir. Bu durumun kismen anlasilabilir
oldugunu da belirtmek gerekir. Zira Maveralinnehir gibi déonemin 6nemli ilim ve siyaset
merkezlerinden uzak bir bolgede bulunan Pezdevi’nin Es’ari diisiincenin tiim goriislerine
hakim olmamasi beklenen bir durumdur. Ancak bu mazuriyetin onun Eg’arfi ile ilgili yaptig
yorumlarin bazilarinda isabetsiz oldugu gercegini degistirmemektedir.

Es’arf’nin iman tanimini da tenkit eden Pezdevi, Es’ari’nin imanin kalp ile tasdik, dil ile de
ikrar goristini tashih ederek; sadece kalp ile tasdik oldugunu, ancak dil ile ikrarin ise diinyada
kisiye yapilacak muamele bakimindan 6nemli oldugunu vurgular. Ona gore kalbin tasdiki
olmadan dil ile ikrarin bir 6nemi yoktur.100 Pezdevi'nin Es’ari hakkindaki bu yorumu bizce
isabetli olmasa gerektir. Zira Es'ari diisiincede imam Es'ari'den itibaren Bakillani (v.
403/1013), imamii'l-Haremeyn el-Ciiveyni (v. 478/1085), Gazzali (505/1111), Sehristani (v.
548/1 153), Fahreddin er-Razi (v. 606/1203) ve Seyfiiddin el-Amidi (v. 631/1233) gibi Es'ari
kelamcilarin tamami, imanin bir kalp ve vicdan isi oldugunu benimsemis, dolayisiyla imanin
kalbin tasdiki oldugunu kabul etmislerdir.191 Pezdevi’nin imanin tanimi konusunda Es’ari’ye
yaptig1 tenkitlerin sebebi anlasilamamakla beraber, bunun gesitli etkenlerle meydana geldigini
soylemek miimkiindiir. Bizce Pezdevi, ya Es’ar’nin iman tanimini yanlis anlamis ya da
kendisinin bu tenkitleri yapmasinda kadilik gérevinde bulunmasi etkili olmus olmalidir. Zira
bu gorev dolayisiyla halkla i¢ ice olan Pezdevi, toplumdaki iman anlayisinin bir yansimasi
olarak imanin kalp ile tasdik oldugu gorustini kabul etmistir. Bizce onun teori yerine pratik
hayattaki izlenimlerinden hareketle baz goriislerini temellendirmesi toplum hakkinda daha
isabetli fikirler ortaya koymasini saglamistir. Zira toplumun realiteleriyle uyusmayan
gorilislerin ortaya konmasi veya bu goriise gore halkin sekillendirilmesi miimkiin degildir. Bu
itibarla yasadig1 bolgede siirekli halkin sorunlariyla muhatap olmasi, toplum merkezli gortsler
serdetmesine kaynaklik etmistir. Ancak Es’arl diisiincenin de iman meselesine ayni paralelde
baktigin1 belirtmek gerekir. Bununla beraber Pezdevi'nin bir¢cok eser telif ettiginden
bahsedilmesine ragmen, giiniimiize sadece konuyla ilgili Usiili’d-Din adli eserinin ulasmasi
sebebiyle Es’ari ile ilgili kanaatini degistirip-degistirmedigi hususu muglak kalmaktadir.102

2. 5. Pezdevi’nin ibn KiillAb‘a Elestirileri

Pezdevi'nin cesitli elestirilerde bulundugu kelamcilardan birisi de Ibn Kiillab el-Basri’dir.
Bu itibarla éncelikle ibn Kiillab'in goriislerini detaylandirmamiz gerekmektedir. Ibn Kiillab,
Allah’'in sifatlari arasinda sayilan “riza” (hosnutluk) ve “gazap” (6fke) gibi fiill sifatlarin da ezeli

9 bk. Es’ari, el-Liima fi'r-Red ald Ehl-i’z-Zeyg vel-Bid’a, 120; el-Bakillani, et-Temhid, 271; el-Gazzalj, el-iktisddﬁ'l-
I'tikad, 96-97.

10 o]-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 253.

101 Ebu’l- Hasen Es’ari, el-Ibdane an Usili’d-Diydne, ed. Fuat Sezgin (Beyrut: Mektebetii'l-Mesrik, 1993), 160; el-
Bakillani, et-Temhid, 278-282; imémﬁ'l-Haremeyn Ebi’l-Meali Rikniiddin Abdilmelik b. Abdillah b. Yisuf el-
Ciiveyni, eI-ir,sdd ild Kavadi7’l-Edille, ed. Muhammed Y(Gsuf Miisa (Kahire: Mektebetii'l-Hanci, 1950), 358-361;
el-Gazzall, el-Iktisad fi'l-I'tikad, 148-152; es-Sehristani, el-Milel ve’n-Nihdl, 1/74; EbG AbdillAh Muhammed er-
Razi, el-Muhassal, ed. Taha Abdurrahman (Beyrut: Daru’l-Mesrik, 1979), 392; Ebii'l-Hasen Seyfiiddin Ali b.
Muhammed b. Salim el-Amidi, Gayetii’l-Merdm fi [Imi’l-Keldm, ed. Hasan Mahmud Abdullatif (Beyrut: Daru’l-Fikr,
2004), 450-453.

192 y11dizhan, Ebii’l-Yiisr Muhammed el-Pezdevi’nin Maturidi Kelam Sistemine Katkilari, 9.

Akif55/2 (2025), 324-347 339



Matiiridiligin Tesekkiiliinde Muhammed el-Pezdevi’'nin Rolii ve Mezhebe Katkilari

oldugunu kabul etmektedir. Buna gore, Allah’in bir kuldan razi olmasi veya ona gazap etmesi,
kulun eylemlerine bagh olarak sonradan meydana gelen bir durum degil, O'nun ezeli ilmiyle
belirlenmis bir durumdur. Bu nedenle Allah'in bir kuldan razi olmasi veya ona gazap etmesi,
kulun eylemleriyle degismez.1°3 [bn KiillAb'in bu anlayisina gére Vahsi ve Ebi Siifyan,
Miisliiman olmadan énce de said idiler. Zira ona gére “said saki olmaz, saki de said olmaz”. Ibn
Kiillab'in bu goriisiiniin kabulii bir anlamda kaderin ezeliligi ve degismedigi anlayisini giindeme
getirir. ibn Kiillabin “said saki olmaz, saki de said olmaz” seklindeki kader anlayisi, cesitli
acillardan elestirilmeye miisaittir. Teolojik agidan degerlendirildiginde, bu yaklasimin cebri
diislinceye yaklastig1 goriiliir. Zira insan fiillerinin ezelde kesin olarak belirlenmis oldugunu
savunmak 0zgiir irade anlayisini zayiflatmaktadir. Ahlaki diizlemde ise bu goriis, bireyleri
sorumluluktan uzaklastirma ve kaderci bir pasiflige sevk etme potansiyeline sahiptir. Zira
birey, yazgisinin dnceden belirlenmis oldugu inanciyla tevbe ve ¢aba gibi temel erdemleri
anlamsiz géorme egilimine girebilir. Kur'ani perspektiften bakildiginda ise insanlarin kendi
iradeleriyle dogru yolu segebilecekleri ve tevbe ile bagislanmaya mazhar olabilecekleri ifade
edilerek, saadet ve sekavetin ezell bir yazgi degil, kisinin amelleriyle iliskili oldugu
vurgulanmaktadir.'® Nihayetinde, bu goriis i¢ tutarlilik acisindan da sorunludur. Ciinkii bu
diisiince hem Allah’in ezeli ilmini hem de insanin ahlaki sorumlulugunu ayni anda muhafaza
etmeye calisirken, fiillerin belirlenmisligine dayali bir determinizme yaklasmakta ve bdylece
ozgurliik ile sorumluluk arasinda ¢6zlilmesi gii¢ bir gerilim tiretmektedir.

Pezdevi ise Ibn Kiillab‘in Ehl-i Siinnetle uyumlu olmadigini savundugu goriislerini tenkit
ederek, “said saki olmaz, saki de said olmaz” diisiincesini elestirir. Zira Ehl-i Siinnetin konu
hakkindaki goriisit Muhammed el-Pezdevi'nin de belirttigi tizere “said, saki olabilir, saki de said
olabilir” seklindedir. Bu diisiinceden hareketle Hz. Hamza (ra)’nin sehit edilmesine sebep olan
Vahsi ve Miisliimanlarla uzun bir siire miicadelede bulunmus olan Ebi Stfyan, kiifiir tizereyken
Allah’in diismanlari ve saki idiler. Dolayisiyla Ibn Kiilldb'in bu diisiincesi hatalidir.105

Ibn Kiillab’in diger tenkit edilen goriisii ise Allah’in esmasi ve sifatlar1 hakkinda zdtinin ne
ayni ne gayridir seklindeki anlayisidir. Onun sifatlar konusundaki bu tavrinin arka planini
bilmek, sifatlar hakkindaki goriisiinii anlamay1 kolaylastiracaktir. Zira o, Mu'tezile’'nin sifat
inkarina'® kars1 cikarak sifatlarin ispatini savunmus, ancak bunu tesbih ve tecsime kapi
aralamayacak sekilde yapmaya calismistir. Bu sebeple de sifatlar1 hem zatla iliskilendirmis hem
de zatin ne aymi ne de gayn oldugu seklinde orta bir yol bulma cihetine gitmistir.!°” Ancak bu
goriis hem felsefi hem de kelami acilardan cesitli elestirilerle karsilasmistir. Oncelikle, “ne ayni
ne gayrt” ifadesi mantiki kategoriler acisindan muglaktir; bir sey ya kendisidir ya da degildir
ilkesi geregince, bu tanimin tutarlihigl tarismalidir. Bu yaklasim, sifatlar ile zat arasinda kesin
bir ontolojik ayrim mi yoksa sadece zihni bir tasnif mi oldugu konusunda belirsizlik
uretmektedir. Ayrica bu gorts, sifatlarnn gercek varliklar olarak kabul ettigi 6l¢tide Allah’in
zatinda ¢cokluk (taaddiidii kudema) sorunu dogurmakta; sifatlar1 zattan ayirmadig élciide de

193 Ebii'l-Abbas Takiyyiiddin Ahmed b. Abdilhalim b. Mecdiddin Abdisselam ibn Teymiyye, Mecmii‘u’l-Fetdva
(Riyad: Mektebeti'l-Ma‘arif, 1995), 8/458. Ayrica bk. Tevfik Yiicedogru, Ehl-i Siinnet’e Giden Yolda I[bn Kiillab ve
Kiillabiyye Mezhebi (Bursa: Emin Yayinlari, 2006), 18 vd.

104k, er-Ra‘d 13/11; ez-Ziimer 39/53.

105 e]-Pezdevi, Ehl-i Stinnet Akdidi, 253.

106 Mutezile’ye gore Allah'in zat1 ve sifatlari arasinda gergek bir ayrim yoktur. Allah’in ezeli sifatlara sahip oldugunu
kabul etmek, O'nun zatindan ayri ¢okluklar (taaddiidii kudema) bulundugunu ima eder ki bu da tevhid ilkesine
aykiridir. Onlar bu endiseden dolay1 Allah’in ilim, kudret, hayat, irade gibi sifatlarinin O’nun zatinin aynisi
oldugunu savunmaktadirlar. [bk. Abdiilcebbar b. Ahmed b. Abdilcebbar el-Hemedani Kadi Abdiilcebbar, el-
Mugni fi Ebvabi’t-Tevhid ve’l-Adl, ed. Taha Hiiseyn (Kahire: ed-Dari’l-Misriyye li't-Te’lif ve’'t-Terceme, 1963),
120-125; KAdi Abdiilcebbar, Serhii’l-Usili’l-Hamse, 164-165; Bekir Topaloglu, Kelam IImine Giris (istanbul:
Damla Yayinevi, 2009), 145.]

197pk. Yiicedogru, Ehl-i Siinnet’e Giden Yolda Ibn Kiillab ve Kiillabiyye Mezhebi, 91-104.

Akif55/2 (2025), 324-347 340



Hakan YILDIZHAN - Liitfii CENGIZ

bu coklugu gériiniirde bertaraf etmeye ¢calismaktadir. Neticede Ibn Kiillab’in bu yaklasimi, Ehl-
i Stinnet kelaminin klasik sifat teorisinin gelismesinde 6nemli bir donemec teskil etmis olsa da,
gerek Mu'tezill tevhid anlayisi gerekse daha sistematik hale gelen Es‘arl ve Matiiridi
doktrinlerce daha tutarli formiilasyonlara doniistiriilme ihtiyaci hissettirmistir.

Pezdevi onun bu goriisiini tenkit etmekte, sifatlar konusunda onlarin zatin ayni veya
gayr1 olma keyfiyetlerinin ispat edilmelerinin imkansizligindan hareketle, Ibn Kiillab
elestirmektedir. Pezdevi'nin sifatlar hakkindaki goriisi ise sifatlarin mutlak manada ezeli
olarak mevcut olduklar1 seklindedir. Ancak onlarin zatin ayni mi yoksa gayr1 mi oldugunun
ispat edilememesi dolayisiyla o, ibn KiillaAb'in gériisiinii kabul etmemektedir.!®® Goriildiigii
kadariyla Pezdevi, sifatlar konusundaki goriislinii tam olarak netlestirememistir. Bu sebeple
sifatlarla ilgili yaptig1 degerlendirmeler genel olarak, ortaya konan goriislerin tenkidi seklinde
gerceklesmistir.10% Dolayisiyla onun sifatlar hakkinda nassin disina g¢ikilmadan, onlarin
mevcudiyetlerini kabul seklinde bir tavir takindig1 goriilmektedir.

Pezdevi'nin Es’arl ve Ibn Kiilldb’a yaptig1 tiim bu tenkit ve elestirilerine ek olarak o,
"Usilii'd-Din"in mukaddimesinde, Islam filozoflarindan Kindi (6.252/866), Mu'tezili
diistincenin 6nemli sahsiyetlerinden Ebi Ali el-Ciibbai (6.303/916), Nazzam (6.231/845) ve
Kadi Abdiilcebbar (6.415/1025)'in eserlerini inceleyen kimsenin bid'ate diisebilecegi
endisesiyle uzak durmasi gerektigini, buna mukabil Es’ari ve ibn KiillAb‘in eserleri i¢in ise bazi
konulardaki yanls fikirleri bilindikten sonra bu eserlerin incelenebilecegini ifade etmekte ve
bir anlamda onlarin Matiiridi gelenege yakinliklarina isaret etmektedir.110

Netice olarak Muhammed Pezdevi'nin kadilik gérevini yerine getirmesi, pek ¢ok 6grenci
yetistirmis olmasi, imam-1 A’zAm’in ortaya koydugu Ehl-i Siinnet inancin1 Matiiridi’den nakiller
yaparak aktarmasi, Imam Matiiridi'nin baz eserleri hakkinda bu eserleri buldugunu belirtmesi
-ki bu kitaplarin uzun bir siire kayip oldugu anlasilmaktadir- Matiiridi'nin ve Matiiridi kelam
okulunun, dénemin yoneticileri ve bolge halki arasinda yayilmasina 6nemli katkilar saglamistir.
Tiim bu saydigimiz nedenlerden otiirit Matiiridi kelam ekoltiniin Hicri [V/X. asrin sonlarinda
tesekkiil ettigi sdylenebilir.

Sonug

Maveratnnehir topraklarinin en énemli sehirlerinden Buhara ve Semerkant’ta hayatini
siirdliirmiis olan Muhammed el-Pezdevi, biiyiik dlciide Matiiridi kelam ekolline bagh kalarak,
pek cok kelami meseleyi kendi perspektifinden ele almistir. Onun en fazla dikkat ¢eken 6zelligi,
Eb{( Mansir el-Matiiridi ve Matiiridi kelam ekoliintin geri planda kaldig1 bir zaman diliminde,
Hanefi-Matiiridi ekoliin 6nemli temsilcilerinden biri haline gelmis olmasidir. Onun, Hanefi-
kendisinden sonraki donemde isimleri ve eserleri 6n plana ¢ikan Matiiridi diistince icin degerli
fikir adamlar yetistirmis olmas;, ilim ve kiltir acisindan olduk¢a 6nemli bir noktada bulunan
Buhara ve Semerkant sehirlerinde halkla i¢ ice kadilik gérevinde bulunmus olmasi ve bu sekilde
toplumun problemlerine vukifiyeti, Matiiridi'nin ve Matiiridiligin toplum tarafindan
taninmasina ve bir ekol olarak tesekkiiliine 6nemli katkilar saglamistir.

Pezdevi genelde Imam-1 A’zZAm’in ve Imam Matiiridi'nin dini diisiincesini benimsemis ve
bu cercevede diisiince diinyasini sekillendirmistir. Bunun en acik gostergesi EbQ Hanife ve
Matiridi'nin gortslerini savunmasi ve bu diisiinceleri halkin anlayabilecegi bir seviyede

AAAAA

aktarmasidir. Bunun yani sira onun Matiiridl'yi Imam-1 A’zAm'dan sonra Ehl-i Siinnetin en

108 o]-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 67-77.
109 e]-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 253.
110 e]-Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akdidi, 14.

Akif55/2 (2025), 324-347 341



Matiiridiligin Tesekkiiliinde Muhammed el-Pezdevi’'nin Rolii ve Mezhebe Katkilari

onemli Onderlerinden kabul etmesi, Hanefi-Matiiridi diisiinceye bagliligini gostermesi
acisindan dikkate haiz bir durumdur. Ancak yer yer imam Matiiridi, Ebii’l-Hasen el-Es’ari ve ibn
Killab gibi miitekellimleri, bazi fikirleri veya eserlerinde bulunan birtakim eksikliklerden
dolay1 elestirmesi de bir miitekellim olarak kendi alaninda yetkin oldugunu gostermesi
bakimindan 6nemlidir. Bununla beraber 6zellikle karsi goriisi tenkit ederken oldukga yalin ve
sade bir dil kullanmasi, halk tabani i¢in eserlerinin kolay anlasilmasini saglarken, elestirdigi
goriis hakkinda cesitli kapaliliklarin ortaya ¢ikmasina neden olmaktadir. Zira daha 6nce ifade
ettigimiz gibi 6zellikle Es’arl’nin goruslerini tenkit ederken ortaya koydugu fikirlerin isabetli
olmadig tespit edilmistir. Pezdevi’nin bu tutumu, kendisinin salt taklit yerine dogru diisiinceyi
bulma c¢abasi ve Matiirldi kelam okulunun, bununla beraber de Ehl-i Siinnet kelam
diisiincesinin saglam bir zemine oturtulmasi ¢abasindan ileri gelmektedir.

Calismamizin neticesinde Muhammed el-Pezdevi'nin daha 6nce bahsettigimiz cesitli
nedenlerden dolay1 unutulma tehlikesiyle karsi karsiya kaldigi tespit edilmistir. EbG Mansfr el-
Matiridi ve Matiiridi kelam okulunun yayginlik kazanmasinda 6nemli katkilar saglamis olan
Pezdevi hakkinda, onun kelami gorislerinin incelenmesi, fikih ve usil diisiincesindeki yeri,
Mattridi kelamcilara etkisi, Matiiridi ile mukayesesi, siyasal diisiincesi ve hilafet anlayis1 gibi
hem kelam hem de usiil-i fikih alanlarinda daha fazla ilmi ¢alismanin yapilabilecegi miisahede
edilmistir. Konuyu arastirma cihetine gidecek olan arastirmacilarin karsilasacaklar1 en buiyiik
problem daha 6nce de ifade ettigimiz gibi -bizim de yasadigimiz- kaynak bulamama sorunu
olacaktir. Fakat bununla beraber ilerleyen slirecte Muhammed el-Pezdevi'nin giiniimiizde
kay1p olan eserlerinin ortaya cikarilmasi veya kendisi hakkinda diger miitekellimler tarafindan
kaleme alinmis eserlerin bulunmasi durumunda, daha doyurucu ¢alismalarin yapilabilmesi
miimkiindiir. Bu arastirmamiz Muhammed el-Pezdevi'nin taninmasi ve hak ettigi degere
kavusmasi i¢in bir basamak olarak gortilebilir.

Sunu sdylemek gerekir ki Muhammed el-Pezdevi yasadig1 doneme kadar gelmis olan fikri
miiktesebat1 iyi tetkik etmis, gereksiz ve bir neticeye varmayacak kelami tartismalara
girmekten kag¢inarak Hanefi-Matiiridi disiinceyi temel alan Ehl-i Siinnet inancini, sade ve
anlasilir bir metotla ortaya koymustur. Ayn1 zamanda o, sadece bir yorumcu degil Matiiridi
diisiinceyi sistematik hale getiren, savunan ve yayan bir kurucu figiir olmustur. Ozellikle
Matiiridiligin ilk taninma déneminde etkin bir rol oynayan Pezdevi, Matiiridiligin, Ehl-i Stinnet
kelami icerisinde kurumsallasmasi ve etkili bir mezhep haline gelmesinde 6nayak olmustur.

Author Contribution / Yazar Katkisi: Research design / Calismanin tasarlanmasi: HY ( %50),
LC ( %50); Literature review / Literatiir taramasi: HY ( %50), LC ( %50); Data collection / Veri
toplama: HY ( %50), LC ( %50); Data analysis / Veri analizi: HY ( %50), LC ( %50); Writing the
article / Makalenin yazimi: HY (%70), LC (%30); Revision the article / Makale revizyonu: HY
(%70), LC (%30).

Funding / Finansman: This research received no external funding. / Bu arastirma herhangi
bir dis fon almamistir.

Conflicts of Interest / Cikar Catismasi: The authors declare no conflict of interest. / Yazarlar,
herhangi bir ¢ikar catismasi olmadigini beyan eder.

Sustainable Development Goals (SDG) / Siuirdiiriilebilir Kalkinma Amaclar: (SDG):
Doesn't Support / Desteklemiyor

Akif55/2 (2025), 324-347 342



Hakan YILDIZHAN - Liitfii CENGIZ

Kaynakc¢a
Ak, Ahmet. Biiyiik Tiirk Alimi Maturidi ve Maturidilik. istanbul: Ensar Nesriyat, 2017,

Amidi, Ebir'l-Hasen Seyfiiddin Ali b. Muhammed b. Salim. Gdyetii’l-Merdm fi [Imi’l-Keldm. ed. Hasan
Mahmud Abdullatif. Beyrut: Daru’l-Fikr, 2004.

Apak, Adem. Ana Hatlariyla Islam Tarihi 3. Istanbul: Ensar Nesriyat, 2010.

Arugi, Muhammed. “Pezdevi, Ebil'l-Yiisr”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 34/266-267.
Istanbul: TDV Yayinlari, 2007.

Aydinli, Osman. “Mezheplerin Olusum Siirecinde Mevali’nin Rolii”. Hitit Universitesi [lahiyat Fakiiltesi
Dergisi 2/3 (30 Haziran 2003), 1-26.
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hititilahiyat/issue/7701/100880

Bakillani, Eb(i Bekr Muhammed b. Tayyib b. Muhammed. et-Temhid. Kahire: el-Mektebetii'l-Ezhariyye
li't-Turas, 2002.

Baltac, Cahid. Islam Medeniyeti Tarihi. Istanbul: Marmara Universitesi ilahiyat Fakiiltesi Vakfi Yayinlari,
2009.

Bebek, Adil. “Ebt’l-Kasim Abdullah b. Ahmed b. Mahmud el-Belhi el-Ka'bi". Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi. 24 /27. Istanbul: TDV Yayinlari, 2021.

Ciiveyni, Imamii'l-Haremeyn Ebii'l-Meali Riikniiddin Abdiilmelik b. Abdillah b. Ydsuf. el-frsad ila
Kavadii'l-Edille. ed. Muhammed Y(suf Misa. Kahire: Mektebetii'l-Hanci, 1950.

Cetin, Osman. Tiirk-Islam Devletleri Tarihi. Bursa: Diisiince Kitabevi, 2013.

Eb{ Hanife, Nu‘man b. Sabit. el-Fikhu’l-Ekber. ed. Mustafa Oz. istanbul: IFAV Yayinlari, 1992.

el-Es’arl. Makalatii’l-Islamiyyin ve Ihtilafii’l-Musallin. ed. Hellmut Ritter. Berlin: Klaus Schwarz Verlag,
2005.

Es’ari, Ebi'l-Hasen Ali b. ismail b. Ebi Bisr Ishak b. Salim. el-ibdne an Usili’d-Diydne. ed. Fuat Sezgin.
Beyrut: Mektebetii’l-Mesrik, 1993.

Es’ari, Ebii'l-Hasen Ali b. smail b. Ebi Bisr ishak b. Salim. el-Liima fi'r-Red ald Ehl-i’z-Zeyg vel-Bid'a. ed.
Muhammed Emin Dannavi. Beyrut: Darii’'l-Kiitiibi'l-lmiyye, 2012.

Gazzél'i, Hiiccetii’l-IslAm Ebi Himid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed. el-Iktisad fi'l-
I'tikdd. Kahire: Mektebetii'l-Kahire, 1962.

Golciik, Prof Dr Serafettin. “Tiirkistanli Bir Kelamci:imam Muhammet Pezdevi”. Necmettin Erbakan
Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 1/1 (01 Subat 1985).
https://dergipark.org.tr/tr/pub/neuifd/issue/19719/210784

Giin, Faruk. “Imamet Meselesi Baglaminda Firkalasma Problemi Mes4'ili’l-imame Ornegi”. Pamukkale
Universitesi  Ilahiyat  Fakiiltesi Dergisi 11/1 (30  Haziran  2024), 249-272.
https://doi.org/10.17859/pauifd.1466004

Giin, Faruk. “Iman ve Kiifiir Pratikleri Uzerine Bir Inceleme: El-Mebsut Ornegi”. Sarkiyat 16/1 (30
Haziran 2024), 185-207. https://doi.org/10.26791 /sarkiat.1436042

Giinel, Mehmet Emin. “Gayb Bilgisi Hakkinda Kur’an’a Aykir1 Yorumlarin Sebep Oldugu inang
Problemleri”. Necmettin Erbakan Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 49 /49 (30 Haziran 2020),
107-136. https://dergipark.org.tr/tr/pub/neuifd/issue/55813 /738848

Hamevi, Sihabuddin Ebi Abdullah Yakit b. Abdillah. Mu’cemii’l-Bulddn. 7 Cilt. Misir: Daru’s-Sadr, 2001.

ibn Hiimam, Kemalettin Eb( Serif. Kitdbi'l-Miisamera fi Serhi’l-Musdyera. Misir: el-Mektebetii’l-
Ezheriyyeti li't-Turas, 2006.

Ibn Kutluboga, Ebii'l-Fedd Zeyneddin Kasim. Tdcu’t-Terdcim fi Tabakdti’l-Hanefiyye. Bagdat: Darii’l-
Kalem, 1962.

ibn Sa’d, Ebii AbdillAh Muhammed. Tabakatii’l-kiibra. 5 Cilt. Beyrut: Darii’l-Ma’rife, 1958.

ibn Teymiyye, Ebii'l-Abbas Takiyyiiddin Ahmed b. Abdilhalim b. Mecdiddin Abdisselam. Mecmii‘u’l-
Fetdvd. Riyad: Mektebetii’l-Ma‘arif, 1995.

Akif55/2 (2025), 324-347 343



Matiiridiligin Tesekkiiliinde Muhammed el-Pezdevi’'nin Rolii ve Mezhebe Katkilari

Ibn Teymiyye, Ebii'l-Abbas Takiyyiiddin Ahmed b. Abdulhalim. Der’u Tedriizi’l-Akl ve’n-Nakl Muvdfakatii
Sahihi’l-Menkul li-Sarihi’l-Ma’kul. ed. Muhammed Resad Salim. Riyad: Mektebetli’'l-Ma‘arif, 1991.

Ibnii’l-Esir, Ebi’l-Hasan Izzeddin Ali b. Muhammed b. Abdiilkerim. el-Kamil fi’t-Tarih. 10 Cilt. Beyrut:
Dari'l-Kiitiibi’l-Ilmiyye, 2010.

Kadi Abdiilcebbar, Abdiilcebbar b. Ahmed b. Abdilcebbar el-Hemedani. el-Mugni fi Ebvdbi’t-Tevhid ve’l-
Adl. ed. Taha Hiiseyn. 16 Cilt. Kahire: ed-Darii’l-Misriyye li't-Te'lif ve't-Terceme, 1963.

Kadi Abdiilcebbar, Abdiilcebbar b. Ahmed b. Abdilcebbar el-Hemedani. Serhii’l-Usili’l-Hamse. Beyrut:
Daru’l-Kiitiibi’'l-Ilmiyye, 2001.

Karadas, Cagfer. Ana Hatlariyla Kelam Tarihi. Istanbul: Ensar Nesriyat, 2021.

Kari, Ebl'l-Hasen Nrtiddin Ali Sultdn Muhammed. Serhu’l-Fikhi’l-Ekber. Beyrut: Daru’l-Fikr, ts.

Katip Celebi, Hac1 Halife Mustafa b. Abdullah. Kesfii’z-Zuniin ‘an Esami’l-Kiitiib ve’l-Fiiniin. Beyrut: Dari’l-
Kiitlibi’l-Ilmiyye, 2008.

Kitapg, Zekeriya. Tiirkler Nasil Miisliiman Oldu? Ankara: Alya Yayinlari, 2011.

Koca-Bedir, Ferhat, Murteza. “Pezdevi, Ebii'l-Usr”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Isldm Ansiklopedisi. 34/266-
267. istanbul: TDV Yayinlari, 2007.

Kurasi, Ebi Muhammed Muhyiddin Abdiilkddir b. Muhammed. el-Cevdhirii’l-Mudiyye. 5 Cilt. Beyrut:
Dari’l-Kiitiibi’l-[lmiyye, 1993.

Kutlu, Sonmez. Imam Maturidi ve Maturidilik. Ankara: Otto Yayinlari, 2014.

Kutlu, Sonmez. Tiirklerin islamla;sma Siirecinde Miircie ve Tesirleri. Ankara: Diyanet Vakfi Yayinlari, 2006.

Leknevi, Ebii'l-Hasen Muhammed. Kitdbii'l-Fevaidi’l-Behiyye fi Terdcimi’l-Hanefiyye. Misir: Darii’l-
Kiitiibi'l-Iimiyye, 1906.

Makdisi, Muhammed b. Ahmed b. Ebi Bekir. Ahsenti’t-Tekdsim fi'l-Ma'rifeti’l-Ekdlim. Beyrut: Daru’s-Sadr,
1909.

Mangir, Abdullah. Imam Pezdevt’ye bazi itikadi gériisleri. Uludag Universitesi, Master’s Thesis, 1999.

Matiiridi, EbG Mansr. Kitdbii't-Tevhid. ed. Bekir Topaloglu - Muhammed Arugi. Ankara: isam/islam
Arastirmalar1 Merkezi, 2005.

Matiiridi, Eb Mansir. Te'vilatii’l-Kur’an. Dimask: Daru’n-Nur, 1998.
Nesefi, Ebii'l-Min. Tabsirati’l-Edille fi Ustili’d-Din. Dimagsk: Darii’'l-Ferfur, 1993.
Ozarslan, Selim. Pezdevi’nin Kelami Gériisleri. Istanbul: Diyanet Vakfi Yayinlari, 2010.

Pezdevi, Eb{(r'l-Yiisr Muhammed. Ehl-i Siinnet Akaidi. ¢ev. Serafeddin Golciik. Istanbul: Kayihan Yayinlar,
Dordiincii baski., 2013.

Pezdevi, Eb(’'l-Yiisr Muhammed. el-Kitdb Fihi Ma’rifetii’l-Huceci’s-Ser’iyye. ed. Abdulkadir b. Yasin el-
Hatib. Beyrut: Miiessesetii'r-Risale, 2000.

Razi, Ebl Abdilldh Fahriiddin Muhammed. el-Muhassal. ed. Taha Abdurrahman. Beyrut: Daru’l-Mesrik,
1979.

Saffar, Ebii ishak ibrahim b. ismail. Telhisii’l-edille li-kavdidi’t-tevhid. Kahire: Darii’s-Selam, 2010.

Semerkandi, Muhammed b. Muhammed. Ebii Seleme es-Semerkandi ve Akdid Risalesi. thk. Ahmet Saim
Kilavuz. [stanbul: Emek Matbaasi, 1989.

Sahin, Necati. “Ehl-i Siinnet Kelaminda Tekvin Sifati ile lgili Tartismalar ve Es’arilerin A¢mazlar”. Akif
52/1 (30 Haziran 2022), 46-64. https://doi.org/10.51121/akif.2022.15

Sehristani, Ebii’l-Feth Muhammed b. Abdiilkerim b. Ebi Bekir. el-Milel ve’n-Nihdl. Beyrut: Daru’'n-Nur,
1993.

Teftazani, Sa‘diiddin Mes‘id b. Fahriddin Omer b. Burhaniddin Abdillah. Serhu’l-Akadid en-Nesefiyye,. ed.
Muhammed Zahid el-Kevseri. Beyrut: Darii’l-Ma'rife, ts.

Topaloglu, Bekir. Kelam IImine Giris. Istanbul: Damla Yayinevi, 2009.

Toprak, Stileyman - Golciik, Serafettin. Kelam & Tarih-Ekoller-Problemler. Konya: Tekin Kitabevi, 2021.
Turan, Osman. Tiirk Cihan Hakimiyeti Mefkuresi Tarihi. Istanbul: Otiiken Nesriyat, 2011.

Usta, Aydin. Tiirklerin Islamlasma Sertiveni. Istanbul: Yeditepe Yayinevi, 2010.

Akif55/2 (2025), 324-347 344



Hakan YILDIZHAN - Liitfii CENGIZ

Unverdi, Veysi. “Es’arl Kelaminda imamet Nazariyesi: Ciiveyni Ornegi”. Usul Islam Arastirmalar1 29/29
(01 Temmuz 2018), 39-66. https://doi.org/10.56361/usul.512865

Yildizhan, Hakan. Ebii’l-Yiisr Muhammed el-Pezdevi’nin Maturidi Kelam Sistemine Katkilari. Necmettin
Erbakan Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2019.

Yiicedogru, Tevfik. Ehl-i Siinnet’e Giden Yolda Ibn Kiillab ve Kiillabiyye Mezhebi. Bursa: Emin Yayinlari,
2006.

Zehebi, Eb( Abdullah Semseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman. Siyeru A’ldmi’n-Niibeld. 20 Cilt. Beyrut:
Daru’l-Ma’rife, 1992.

Akif55/2 (2025), 324-347 345



|
’NRthU cilt / volume: 55 ¢ say1 / issue: 2 « kis / winter 2025 a K I F

§S e-ISSN: 2149-0015

Research Article

The Role of Muhammad al-Bazdawi in the Formation of Maturidism and
His Contributions to the Sect

Hakan YILDIZHAN!'" Yazar Liitfii CENGIZ2

1 Dr., Milli Egitim Bakanligi, Konya, Tiirkiye
PhD, Ministry of National Education, Konya, Tiirkiye
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9223-8611 | hknylzhn16@gmail.com
Corresponding Author/Sorumlu Yazar

2 Dr. Ogr. Uyesi, Balikesir Universitesi, [lahiyat Fakiiltesi, Kelam Anabilim Dali, Balikesir, Tiirkiye
Assist. Prof., Balikesir University, Faculty of Theology, Department of Kalam, Balikesir, Tiirkiye
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1306-3276 | ROR ID: https://ror.org/013s3zh21 | lutfu.cengiz@balikesir.edu.tr

EXTENDED ABSTRACT

Introduction: Abi al-Yusr al-Bazdaw1 is a prominent Maturidi theological scholar who resided in
the 11th century in the region of Mawara’ al-Nahr. The paucity of information regarding his life and
scholarly activities has resulted in a dearth of studies on al-Bazdawi. Consequently, a thorough
examination of his role and contributions within the framework of Maturidi theology is imperative. The
role of Muhammad al-Bazdawi, who resided in close proximity to Imam al-Maturidi, in the historical
development of Maturidi theology is noteworthy. In light of the mounting interest in Maturidism, a re-
evaluation of al-BazdawT’s era in the context of theological thought is imperative.

Method: The views of al-Bazdaw1 were obtained through a qualitative research method, and the
findings were evaluated in a systematic framework. The contributions of this scholar to the Maturidi
school of theology are primarily reflected in his seminal work Usiil al-Din. During the data collection
process, his works were meticulously analyzed to reach objective conclusions, and the information was
systematically categorized to accurately understand the author's intentions. Subsequently, the analysis
of the obtained data was conducted by organizing the subjects thematically.Findings: Al-Bazdawl’s
intellectual framework is characterized by a general adoption of the religious views of Imam al-Azam
Abl Hanifa and Abl Mansir al-Maturidi, with their ideas being integrated into his own intellectual
framework. His dedication to their legacy is manifest in his advocacy of their doctrines and his
pedagogical endeavors to convey these teachings through an accessible didactic style. He held Maturidi
in particularly high regard, identifying him as one of the most significant figures in Sunni theology after
Ablu Hanifa. This assessment not only reflects his personal admiration but also underscores his
allegiance to the Hanafi-Maturidi tradition as a coherent theological and legal system. Specifically, his
employment of straightforward yet precise language in his literary works, his close association with the
community through his service as qadi al-qudat (chief judge), and his mentorship of numerous students
contributed substantially to the evolution of the Maturidi school of theology and its endurance up to the
present day.

Discussion: The objective of this study is to serve as a foundational resource for researchers in
this domain, particularly in light of the dearth of independent research addressing Muhammad al-
Bazdawl’s direct association with Maturidi theology. A thorough examination of the extant research
yielded the conclusion that, in general, al-Bazdaw1 subscribed to the views of Imam Maturidi. However,
a close examination of his writings reveals instances in which he expresses disagreement with certain
aspects of Maturidi’s doctrine. Furthermore, the study delved into his criticisms of Abu al-Hasan al-
Ash’art and Ibn Kullab. It is understood that al-BazdawT’s criticisms of some of al-Ash’ari’s views do not
fully correspond to al-Ash‘ar?’s actual positions. Conversely, the absence of extant copies of al-Bazdawt’s
theological works, with the exception of Usil al-Din, engenders a degree of ambiguity regarding the
potential evolution of his views, particularly in relation to those of Imam al-Ash’ari, over the course of
his career. Furthermore, while it is asserted that a multitude of works were authored by his students,


https://orcid.org/0000-0001-9223-8611
https://orcid.org/0000-0002-1306-3276
https://ror.org/013s3zh21
https://orcid.org/0000-0001-9223-8611
https://orcid.org/0000-0002-1306-3276

Hakan YILDIZHAN - Liitfii CENGIZ

the scarcity of extant examples limits a comprehensive analysis of al-Bazdawl’s intellectual
contributions.

Conclusion: This study has demonstrated that a multitude of academic research initiatives can be
undertaken on Muhammad al-Bazdaw1, extending beyond the conventional domains of theology and
figh to encompass various areas of social sciences. A thorough examination of al-BazdawT’s life and
contributions to the intellectual discourse in the Mawara’ al-Nahr region is essential for a
comprehensive understanding of the genesis of Maturidi thought. Moreover, the future discovery of
additional extant works attributed to him will facilitate more comprehensive studies of his thought.

Recommendation: In this study, the perspectives of other schools of theology are also addressed
intermittently, and al-BazdawT’s approach to these perspectives is examined in depth. In this context,
further research on his perspective on theological issues, his understanding of usil al-figh, and his
attitude towards the institution of caliphate due to his position as a gadi al-qudat will contribute to a
more nuanced understanding of the formation and development of Maturidi thought. Similarly, an
examination of the contributions of al-Bazdaw1’s contemporaries to the science of kalam will provide a
more detailed account of the formation of Maturidi theology.

Keywords: Kalam, Maturidism, Abi al-Yusr, al-Bazdawi, Ustl al-Din.

Akif55/2 (2025), 324-347 347



