
Harran İlahiyat Dergisi  Harran Ilahiyat Journal 
Sayı/Issue: 53, Haziran/June 2025, 314-337 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hij/issue/90764   

 ISSN  2791-6812 

Urfa Piskoposu Mor Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe Dair Kuralları 

The Life of Mor Rabbulā, the Bishop of Edessa and His Rules on Monasticism 

Yazar Bilgisi 
Author Information 

Cüneyt YEŞİL (CY) 
Öğretmen Dr, Milli Eğitim Bakanlığı, Diyarbakır, Türkiye  

Teacher Dr., Ministry of National Education, Diyarbakır, Türkiye 

cuneytyesil@gmail.com, www.orcid.org/0000-0002-3312-8321   

Muhammed Hadi TEZOKUR (MHT) 
Doç. Dr., Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Diyarbakır Türkiye 

Assoc. Prof., Dicle University Faculty of Theology, Diyarbakır, Türkiye  
htezokur@hotmail.com, www.orcid.org/0000-0003-4315-7422      

Yazar Katkıları 
Author Contributions 

Çalışmanın Tasarlanması / Conceiving the Study: CY: (%50), MHT: (%50) 
Veri Toplanması / Data Collection: CY (%50) MHT: (50) 
Veri Analizi / Data Analysis: CY: (%50), MHT: (%50) 
Makalenin Yazımı / Writing: CY: (%60), MHT: (%40)  
Gönderme ve Revizyon / Submission and Revision: CY: (%80), MHT: (%20)  

 

Makale Bilgisi 
Article Information 

Makale Türü 

Article Type 

Araştırma Makalesi 

Research Article  

Yayın Etiği 

Publishing Ethics 

Bu makale, iThenticate yazılımı ile taranmış ve intihal tespit edilmemiştir. Makale, çift 

taraflı kör hakemlik yöntemiyle en az iki hakem tarafından incelenmiştir. 

This article has been scanned by iThenticate software and no plagiarism detected. It has 

been examined by at least two referees using double sided blind refereeing method. 

Finansman 

Funding 

Yazarlar, bu çalışma için herhangi bir dış fon almadığını beyan eder. 

Authors declare that they get no any external funding for this study. 

Çıkar Çatışması 

Conflict of Interest 

Yazarlar bu çalışmayla ilintili herhangi bir çıkar çatışması bulunmadığını beyan eder. 

Authors declare that there is no any conflict of interest related to this study. 

DOI https://doi.org/10.30623/hij.1633976   

Geliş Tarihi / Received Kabul Tarihi / Accepted 

5 Şubat/February 2025 12 Haziran/June 2025 

  

                                                 
 Bu çalışma, 2024 yılında Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde Doç Dr. M. Hadi Tezokur 

danışmanlığında tamamlanan “Süryani Kadim Kilisesi’nde Ruhbanlık” başlıklı doktora tezi esas alınarak 
hazırlanmıştır. 

 This study was prepared based on the doctoral thesis titled "Priesthood in the Ancient Syriac Church" 
completed under the supervision of Assoc. Prof. Dr. M. Hadi Tezokur at the Dicle University Institute of 
Social Sciences in 2024. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/hij/issue/90764
mailto:cuneytyesil@gmail.com
http://www.orcid.org/0000-0002-3312-8321
mailto:htezokur@hotmail.com
http://www.orcid.org/0000-0003-4315-7422
https://doi.org/10.30623/hij.1633976


Urfa Piskoposu Mor Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe Dair Kuralları                                                                                       |315 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

Öz 

Makalenin konusu Süryani Ortodoks Kilisesi’nde önemli bir yere sahip olan Urfa 
Piskoposu Mor Rabbula’nın hayatı, kişiliği ve münzeviliğe dair yazdığı kurallardır. 
350 yılında Kınneşrin’de dünyaya gelen Rabbula, putperest bir babanın ve 
Hıristiyan bir annenin çocuğudur. Küçük yaştan itibaren iyi bir eğitim almış, 
Süryanice ve Grekçeyi çok iyi seviyede öğrenmiştir. Hıristiyan bir kadınla evlenmiş 
ve daha sonra Hıristiyan olmuştur. Mor Rabbula, erken Süryani Hıristiyanlığında 
geleneksel dinî öğretilerden farklı inançlara sahip olan kişilere karşı monofizit 
düşünceyi savunarak kilisenin kurumlaşmasına büyük katkı sunmuştur. Bunun 
yanında Yeni Ahit metinlerini Süryaniceye çevirmiştir. Peşitta ve Rabbula İncilleri 
(Rabbula Gospels) olarak bilinen bu çalışma, günümüze kadar gelen el yazısıyla 
yazılmış ilk İncil olarak kabul edilmiştir. Ayrıca Takışfothö (Yakarışlar) adlı eseri de 
onun önemli çalışmalarındandır. Çalışma Mor Rabbula’nın hayatı ve kurallarıyla 
sınırlandırılmıştır. Mor Rabbula’nın yaşamı ve yazdığı kurallarla ilgili ülkemizde 
yapılmış müstakil bir çalışma yoktur. Çalışmanın temel amacı elimizdeki mevcut 
veriler ışığında Mor Rabbula’nın yaşamının dönüm noktalarını, ruhbanlara, Ahdin 
Oğullarına (B'nai Q'yama) ve Ahdin Kızlarına (B'nath Q'yama) getirdiği temel 
kuralları bir bütünlük içinde ortaya çıkarmaktır. Bunun yanı sıra, getirdiği kurallarla 
Süryani toplumsal yaşamını ve manastır hayatını örnek teşkil edecek şekilde 
ortaya koymak, çalışmanın amaçları arasında yer almaktadır. Bilindiği gibi B'nai 
Q'yama (Bar Q'yama'nın çoğulu) erken Süryani Hıristiyanlığında vaftiz olmuş 
siviller için kullanılan bir terimdir. Erken Süryani Hristiyanlığında, münzevi bir 
yaşam sürmeye kendini hazır hissetmeyen kişiler vaftiz olamıyordu. Ancak 
Hıristiyanlığın hızla yayılmasıyla birlikte, küçük çocuklar dahi vaftiz edilmeye 
başlandı. Bunun sonucunda, daha katı bir münzevi yaşam sürdüren erkekler için 
B'nai Q'yama ve kadınlar için B'nath Q'yama terimleri kullanılmaya başlandı. Erken 
Dönem Süryani Kilisesi'nde ortaya çıkan bu topluluklar, erkekler ve kadınlar olarak 
ayrı ayrı yaşamaktaydı. Mor Rabbula, piskopos olduktan sonra bu topluluklar için 
özel kurallar belirlemiştir. Erken Dönem Süryani öncülerinden ve Ortodoksluğun 
en güçlü savunucularından biri olan Mor Rabbula, Yeni Ahit'in Süryanice çevirisi 
olan Peşitta'nın Süryani Hıristiyanlığı içerisinde kabul görmesinde önemli bir rol 
oynamıştır. Ayrıca, kilisenin yeniden örgütlenmesine de büyük katkılarda 
bulunmuştur. Mor Rabbula, Nesturilere karşı Süryani Ortodoksluğu'nun katı bir 
savunucusu olarak tanınmıştır. Kendi adıyla anılan kuralları ise, evlilik hukuku 
başta olmak üzere toplum düzenini şekillendiren kapsamlı yasal düzenlemeler 
olarak kabul edilmiştir. Bu kurallar, beşinci yüzyıl başlarındaki Süryani 
Hıristiyanlığının ve dönemin toplumsal yapısının bir yansımasıdır. Süryani bir 
ruhban olmasına rağmen Mor Rabbula, Grek Ortodoksluğunun öğretilerinin yanı 
sıra Grek dini felsefesinin oluşturduğu gerçekliği de ele almıştır. Antik Yunan 
felsefesi, özellikle Platon ve Aristoteles'in fikirleri, erken Hıristiyanlık döneminde 
teolojiye büyük bir etkide bulunmuştur. Bu felsefi düşünceler, Tanrı, evren, ruh ve 
ahlak gibi konulara dair derin kavramları içermektedir. Mor Rabbula'nın Grek dini 
felsefesinin oluşturduğu gerçekliği ele alması, bu felsefi gelenekle ilgilenerek, onu 
Süryani Hıristiyanlıkla uyumlu bir şekilde inceleme veya kendi inançlarını savunma 
bağlamında değerlendirilmiştir. 

Mor Rabbula, aldığı eğitimden dolayı Grekçeden birçok eseri Süryaniceye 
kazandırmıştır. Böylece Antik Grekçe eserlerin günümüze kadar ulaşmasında 
büyük katkısı olmuştur. Mor Rabbula’nın kırk altı mektubu günümüze kadar 



Cüneyt Yeşil- Muhammed Hadi Tezokur                                                                                                                                          |316 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

ulaşmıştır. Bu mektupları yönetici, episkopos, rahip ve rahibelere göndermiş, 
onları heretik hareketlere karşı uyarmıştır. Onun en önemli özelliklerinden biri de 
çalışmamızın konusu olan ruhbanlara, Ahdin Oğulları (B'nai Q'yama) ve Ahdin 
Kızları (B'nath Q'yama) için yazdığı uyarı ve kurallardır. Mor Rabbula, Piskoposu 
olarak hem dini hem de toplumsal hayatı derinden etkilemiştir Onun manastır 
kuralları, erken Hıristiyanlık dönemindeki monastik yaşamı şekillendiren en önemli 
belgeler arasında yer alır. Bu kurallar, manastırlarda yaşayan rahipler ve keşişler 
için bir disiplin ve ahlak çerçevesi sunarak, münzevi yaşamın ideal formunu 
belirlemiştir. Çalışmamızda Rabbula'nın kurallarının içerik analizi yapılmış, bunların 
teolojik, ahlaki ve toplumsal boyutları tartışılmıştır. Sonuç olarak, Rabbula'nın 
manastır kurallarının, sadece münzevi topluluklar için değil, tüm Hıristiyanlık 
dünyasında maneviyat ve disiplin açısından önemli bir model sunduğu 
vurgulanmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Dinler Tarihi, Mor Rabbula Kuralları, Urfa (Edessa), Süryani 
Hıristiyanlığı, Ahdin Oğulları, Ahdin Kızları 

Abstract 

The focus of the present study is the life and personality of Bishop Mor Rabbulā of 
Edessa, who holds a critical place in the Syriac Orthodox Church, along with the 
rules that he established on monasticism. Born in Qenneshrin (Chalcis) in 350, 
Mor Rabbulā was the child of a pagan father and a Christian mother. He received 
a good education during his childhood and acquired advanced proficiency in 
Syriac and Greek. He married a Christian woman and later became a Christian 
himself. Mor Rabbulā substantially contributed to the institutionalisation of the 
church by defending Monophysitism against those who held beliefs that diverged 
from mainstream religious teachings in early Syriac Christianity. Furthermore, he 
translated the New Testament texts into Syriac. Commonly known as the Peshitta 
and Rabbulā Gospels, his works are considered the first Gospel written in 
manuscript form that has survived to the present day. Takshefto (Prayers) is also 
among his important works. As there is no study in our country on the life of Mor 
Rabbulā and the rules he established, the present study focuses on Mor Rabbulā's 
life and rules. The main purpose of this study is to provide, based on the collected 
data, a comprehensive overview of the turning points in Mor Rabbulā's life and 
the basic rules he brought to the clergy, the Sons of the Covenant (Bnay qyāmā) 
and the Daughters of the Covenant (Bnāth qyāmā). The study also aims to present 
the rules he introduced as examples of social and monastic Syriac life. As 
commonly known, Bnay qyāmā (the plural of Bar qyāmā) is a term used in early 
Syriac Christianity for baptised civilians. In early Syriac Christianity, people who 
hardly felt ready to lead a monastic life could not be baptised. However, with the 
rapid spread of Christianity, even small children began to be baptised. Therefore, 
people used the terms Bnay qyāmā for men who lived a more austere monastic 
life and Bnāth qyāmā for their female counterparts. In these communities, which 
emerged in the Early Syriac Church, men and women lived separately. After 
becoming a bishop, Mor Rabbulā established special rules for these communities. 
Being one of the early Syriac pioneers and one of the strongest defenders of 
Orthodoxy, Mor Rabbulā played a critical role in the acceptance of the Peshitta, 
the Syriac translation of the New Testament, within Syriac Christianity. He also 
significantly contributed to the reorganisation of the church. Mor Rabbulā was 
known as a fervent defender of Syriac Orthodoxy against the Nestorians. The rules 



Urfa Piskoposu Mor Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe Dair Kuralları                                                                                       |317 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

named after him are considered comprehensive legal regulations that shaped 
social order, particularly marriage. These rules reflect both Syriac Christianity and 
the social structure of the early fifth century. Despite being a Syriac clergyman, 
Mor Rabbulā addressed not only the teachings of Greek Orthodoxy but also the 
reality created by Greek religious philosophy. Ancient Greek philosophy, 
especially the ideas of Plato and Aristotle, had a great influence on theology in the 
early Christian period. These philosophical ideas housed profound concepts about 
God, the universe, the soul, and morality. Mor Rabbulā examined the reality 
created by Greek religious philosophy, and this was considered as a part of his 
efforts to examine it in a manner consistent with Syriac Christianity or to defend 
his own beliefs by engaging with this philosophical tradition. 

Thanks to his education, Mor Rabbulā translated many works from Greek into 
Syriac. Thus, he significantly contributed to the preservation of ancient Greek 
works to the present day. Forty-six of the letters that Mor Rabbulā wrote have 
survived to the present day. He sent these letters to administrators, bishops, 
priests, and nuns to warn them against heretical movements. One of his most 
significant characteristics is the warnings he gave to and the rules he wrote for 
clergy, the Sons of the Covenant (Bnay qyāmā) and the Daughters of the Covenant 
(Bnāth qyāmā). This study focuses on these warnings and rules. Being a bishop, 
Mor Rabbulā had a profound influence on both religious and social life. His 
monastic rules were among the most important assets shaping monastic life in 
the early Christian period. These rules provided a framework of discipline and 
morality for monks and nuns living in monasteries, thereby defining the ideal form 
of monastic life. This study analysed the content of Rabbulā's rules and discussed 
their theological, moral and social dimensions. The study concluded that 
Rabbulā's monastic rules offer an important model, not only for monastic 
communities but also for the entire Christian world in terms of spirituality and 
discipline. 

Keywords: History of Religions, Mor Rabbulā’s Rules, Edessa, Syriac Christianity, 
Sons of the Covenant, Daughters of the Covenant 

Giriş 

Makalenin konusu Urfa Piskoposu Mor Rabbula (350-435) ve münzeviliğe dair 
kurallardır. Onun geliştirdiği kuralların amacı Süryani Hıristiyanlığında başta evlenme olmak 

üzere toplum düzenini ve manastır ruhbanlığını kontrol altına almaktır.1 Mor Rabbula’nın 
yaşamı ve yazdığı kurallarla ilgili ülkemizde yapılmış müstakil bir çalışma yoktur. Çalışmanın 
temel amacı elimizdeki mevcut veriler ışığında Mor Rabbula’nın yaşamının dönüm 
noktalarını, ruhbanlara, Ahdin Oğullarına (B'nai Q'yama) ve Ahdin Kızlarına (B'nath 

Q'yama)2 getirdiği temel kuralları bir bütünlük içinde ortaya çıkarmaktır. Bunun yanı sıra, 
getirdiği kurallarla Süryani toplumsal yaşamını ve manastır hayatını örnek teşkil edecek 
şekilde ortaya koymak, çalışmanın amaçları arasında yer almaktadır. Bilindiği gibi B'nai 
Q'yama (Bar Q'yama'nın çoğulu) erken Süryani Hıristiyanlığında vaftiz olmuş siviller için 

                                                 
1 Aziz S. Atiya, Doğu Hıristiyanlığı Tarihi, çev. Nurettin Hiçyılmaz (İstanbul: Doz Yayınları, 2005), 276. 
2 Sebastian. P. Brock, “Early Syrian Asceticism”, Numen 20/1 (1973), 7. 



Cüneyt Yeşil- Muhammed Hadi Tezokur                                                                                                                                          |318 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

kullanılan bir terimdir.3 Erken Süryani Hıristiyanlığında, münzevi bir yaşam sürmeye kendini 
hazır hissetmeyen kişiler vaftiz olamıyordu. Ancak Hıristiyanlığın hızla yayılmasıyla birlikte, 
küçük çocuklar dahi vaftiz edilmeye başlandı. Bunun sonucunda, daha katı bir münzevi 
yaşam sürdüren erkekler için B'nai Q'yama ve kadınlar için B'nath Q'yama terimleri 
kullanılmaya başlandı. Erken Dönem Süryani Kilisesi'nde ortaya çıkan bu topluluklar, 
erkekler ve kadınlar olarak ayrı ayrı yaşamaktaydı. Mor Rabbula, piskopos olduktan sonra 

bu topluluklar için özel kurallar belirledi.4 

Erken Dönem Süryani öncülerinden ve Ortodoksluğun en güçlü savunucularından biri 
olan Mor Rabbula, Yeni Ahit'in Süryanice çevirisi olan Peşitta'nın Süryani Hıristiyanlığı 
içerisinde kabul görmesinde önemli bir rol oynamıştır. Ayrıca, kilisenin yeniden 
örgütlenmesine de büyük katkılarda bulunmuştur. Mor Rabbula, Nesturilere karşı Süryani 
Ortodoksluğu'nun katı bir savunucusu olarak tanınmıştır. Kendi adıyla anılan kuralları ise, 
evlilik hukuku başta olmak üzere toplum düzenini şekillendiren kapsamlı yasal 
düzenlemeler olarak kabul edilmiştir. Bu kurallar, beşinci yüzyıl başlarındaki Süryani 
Hıristiyanlığının ve dönemin toplumsal yapısının bir yansımasıdır. Süryani bir ruhban 
olmasına rağmen Mor Rabbula, Grek Ortodoksluğunun öğretilerinin yanı sıra Grek dini 

felsefesinin oluşturduğu gerçekliği de ele almıştır.5 Antik Yunan felsefesi, özellikle Platon ve 
Aristoteles'in fikirleri, erken Hıristiyanlık döneminde teolojiye büyük bir etkide 
bulunmuştur. Bu felsefi düşünceler, Tanrı, evren, ruh ve ahlak gibi konulara dair derin 

kavramları içermektedir.6 

Rabbula’nın piskoposluğunu yaptığı Urfa’ya (Edessa), Hıristiyanlığın ilk defa birinci 
yüzyılın sonuna doğru Mor Adday tarafından getirildiği tarihi kaynaklarca belirtilmiştir. 
Urfa, Hıristiyanlık tarihinde, Mezopotamya'nın ilk Hıristiyan kenti ve ilk Hıristiyan krallığının 

kurulduğu yer olarak önemli bir yere sahiptir.7 Bölgede kurulan Seleukos 
İmparatorluğu’nun yıkılmasından sonra Süryani asıllı Osrhoene Krallığı kurulmuştur (M.Ö. 
132). Bu krallıkta V. Abgar Ukkome saltanatı dönemi Hıristiyanlık tarihi açısından dönüm 
noktası sayılır. Kral V.Abgar’ın M.S. 13-50 yılları arasındaki 37 yıllık saltanatı boyunca 
Hıristiyanlık bölgede hızla yayılmıştır. Hıristiyanlığın bu bölgede yayılmasının, Kral V. Abgar 

ile İsa arasında geçtiği söylenen mektuplaşma efsanesiyle başladığına inanılmaktadır.8Bu 
olay Süryaniler arasında mendilo efsanesi olarak anılmıştır. Bu efsanenin temeli bir 
mektuptur. Kral V. Abgar’ın İsa’ya gönderdiği mektup ve İsa’nın bu mektuba karşılık 
gönderdiği mektup Hıristiyan apokrif (kanonik, dini otoriteler tarafından kabul görmüş) 
metinleri arasında kabul edilmektedir.  

                                                 
3 Q'yama kelimesinin ne anlama geldiği tartışmalıdır. Vööbus’e göre Q’yama, İbranice “Antlaşma, Ahit” 

anlamına gelen Berith kelimesinin yerine kullanılmıştır. Dolaysıyla B'nai Q'yama; yemini, antlaşmayı ve ahdini 
yerine getiren grubun kendisi anlamında kullanılmıştır. Buradaki ahit ve yeminden kasıt vaftiz yemini olarak 
anlaşılabilmektedir (Brock, “Early Syrian Asceticism”, 7). 

4 F.Crawford Burkitt, Early Eastern Christianity (New York: E.P.Dutton Company, 1904), 128-130; Edward 
Cuthbert Butler, “Monasticism”, The New Encyclopedia Britannica, ed. Berard L. Marthaler (New York, 1911), 
18/526; Cüneyt Yeşil - Canan Seyfeli, “Süryani Kadim Kilisesi’nde Ruhbanlığın Kökenleri: Kurucular”, Genç 
Dinler Tarihçilerin Kaleminden, ed. Süleyman Turan - Emine Battal (Ankara: Eskiyeni Yayınları, 2023), 190. 

5 Atiya, Doğu Hıristiyanlığı Tarihi, 276. 
6 Niyazi Öktem, “Antik Yunan Felsefesi”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası 39/1-4 (1974), 360-

362. 
7 Mehmet Çelik (ed.), Edessa’dan Urfa’ya (Ankara: Atılım Üniversitesi Yayınları, 2007), 1/63; Judah Benzion 

Segal, Edessa, The Blessed City (London: Oxford At The Clarendon Press, 1970), 1/393. 
8 Subhi Aksoy - Tuma Çelik, Mezopotamya Uygarlığından Süryani Tarihi (Ankara: Nika Yayınevi, 2013), 177-178. 



Urfa Piskoposu Mor Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe Dair Kuralları                                                                                       |319 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

Efsaneye göre, V. Abgar, Roma İmparatorluğu’nun bir parçası olan Urfa kralıdır ve 
cüzzam hastalığından muzdariptir. O dönemlerde, Hz. İsa’nın gerçekleştirdiği mucizeler 
hakkında haberler Urfa’ya kadar ulaşmıştır. Bu haberler üzerine Abgar, Hz. İsa’ya bir 
mektup yazarak ondan yardım talebinde bulunmuş ve onu Urfa’ya davet etmiştir. Hz. İsa, 
bu davete karşılık, bizzat gelmese de bir yanıt göndermiştir. Cevabında, Abgar’ın inancını 
takdir ederek ona şifa vereceğini söylemiştir. Bununla birlikte, Hz. İsa, Havari Thomas’ın 
(Toma, ö. 72) kardeşi Adday’ı (Addai, Edessalı Thaddeus) görevlendirerek Urfa’ya 
göndermiştir. Hz. İsa’nın yanıtıyla birlikte, ona ait mucizevi bir mendil de gönderilmiştir. 
Efsaneye göre, Hz. İsa, yüzünü bir mendille sildiğinde, yüzünün izleri bu mendilde mucizevi 
bir şekilde belirmiştir. Bu mendil Abgar’a ulaştırıldığında kral, onu eline aldığında mucizevi 
bir şekilde iyileşmiştir. Cüzzamı tamamen yok olmuş ve bu olay, Kral Abgar ve halkı 
arasında büyük bir dini dönüşüm başlatmıştır. Bu gelişmeler neticesinde, Abgar ve Edessa 

halkı Hıristiyanlığı kabul etmiştir.9 Süryanilerin yoğun olarak yaşadığı Urfa ve çevresinde 

Hıristiyanlık, kısa sürede geniş kitlelere ulaşarak köklü bir şekilde yerleşmiştir.10 

Urfa’da Hıristiyanlığın Süryaniler arasında hızla yayılmasından sonra birçok piskopos 
görev yapmıştır. Urfa’da 3. yüzyılın sonundan Mor Rabbula’nın görev yaptığı tarihe kadar 
görev yapan piskoposlar ve görev yaptıkları tarihler şunlardır: Qona (289-313), Sacad/Saad 
(313-324), Aytaloho (324-346), Abrohom (346-361), Barşe (Barses, 361-378), Evloğyus 
(Valges, 379-387), Qiyoro (387-396), Silvanus (396-398), Fqido (Pkida, 398-409) ve 

Diyogene (409-412). Mor Rabbula 412 ile 435 yılları arasında görev yapmıştır.11 

Hıristiyanlığın bölgede Süryaniler arasında hızla yayılmasının ardından, çok sayıda 
kilise ve manastır da inşa edilmiştir. Bu manastırlarda binlerce ruhban yaşamış ve özellikle 
Urfa Kutsal Dağı olarak bilinen bölgede manastırların yoğunlaştığı gözlemlenmiştir. Ayrıca, 

Urfa, ünlü felsefi ve teolojik eğitim veren Edessa Okulu’nun12 kurulduğu yer olarak da 

bilinir. Bu okulda başta Mor Rabbula olmak üzere, Mor Efrem (306-373)13 ve Bardaysan 
(154-222) gibi tanınmış Süryani düşünürler eğitim vermiştir. Urfa Kilisesi, 
Mezopotamya’dan Ermenistan’a kadar uzanan bölgedeki birçok kiliseye önderlik etmiş ve 

                                                 
9 Eusebius, Kilise Tarihi, çev. Furkan Akderin (İstanbul: Chiviyazıları Yayınevi, 2011), 31-32; Segal, Edessa, The 

Blessed City, 61-109; Canan Seyfeli, Ermeni Kilise Merkezi Ecmiatzin (Konya: Çizgi Kitapevi Yayınları, 2015), 
38; Aziz Günel, Türk Süryanileri Tarihi (Diyarbakır: Oya Matbaası, 1970), 91-92. 

10 Sebastian P. Brock - David Taylor (ed.), Saklıİnci: Antik Arami Mirasların Varisleri, çev. Gabriel Rabo (Roma: 
Trans World Film Italia Srlvia Massimo Meliconi, 2006), 2/103; Mehmet Çelik, Süryani Kilisesi Tarihi (İstanbul: 
Yaylacık Matbaası, 1987), 38. 

11 E. R. Hayes, Urfa Akademisi, çev. Yaşar Günenç (İstanbul: Yaba Yayınları, 2005), 127. 
12 Edessa Okulu: Süryani dünyasında önemli bir yere sahip teolijik ve felsefe okuldur. Osroene Krallığı Abgarlar 

Hanedanlığı tarafından milattan sonra yaklaşık 2. yüzyılda kurulmuştur. 363 yılında Nusaybin’in Persler 
tarafından ele geçilmesinden sonra buradaki önemli bilginler Urfa’ya kaçmış ve bu okulda ders vermeye 
başlamışlardır. Bu kaçanlardan biri de Mor Efrem’dir. Bazı kaynaklarda onun bu okulun kurucusu olduğu 
belirtilmektedir. Ancak Mor Efrem’den önce bu okulun eğitim verdiği bilinmektedir. Okulda Hıristiyan 
teolojisi ve felsefenin yanında tıp eğitimi de verilmiştir. Mor Efrem’in ölümünden sonra Mopsuestialı 
Theodor(350-428) bu okulda önemli bir otorite olarak kabul edilmiş ve Grekçe eserleri Süryaniceye 
çevirmiştir. Onun yazdığı bu metinler Nesturi Kilisesi’nin temelini oluşturmuştur. Nestorius’un fikirlerinin 
etkisinde kalan bu okul 489 yılında İmparator Flavius Zeno (425-491) tarafından kapatılmıştır (Ekinci, 2017, 
ss. 20-31). Ayrıca bkz. Segal, 1970. 

13 Süryani edebiyatının en büyük şairi olarak kabul edilir. Süryanilerde malfono (öğretmen) olarak kabul edilir. 
Yazdığı medroşeler günümüzde Süryani Kadim Kilisesi’nde okunmaktadır. Sebastian P. Brock, “Ephrem”, 
Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac Heritage: Electronic Edition (Erişim 15 Ocak 2024); Cüneyt Yeşil, 
Ruhbanlık, Süryani Kadim Kilise Hiyerarşisi, ed. M. Hadi Tezokur (Ankara: Eskiyeni Yayınları, 2024), 165-171. 



Cüneyt Yeşil- Muhammed Hadi Tezokur                                                                                                                                          |320 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

Hıristiyanlığın Doğu’ya yayılmasında önemli bir rol oynamıştır. Büyük Hıristiyan kiliseleri 
arasında Urfa Kilisesi, Eski ve Yeni Ahit’in sağlam bir geleneğe dayandırılmasında etkili 

olmuştur.14 

Doğu Hıristiyanlığı için önemli bir yere sahip olan Rabbula’nın Kilise tarihi, kristolojik 
konular, edebiyat tarihi, Yeni Ahit metinleri ve manastır tarihi ile ilgili çalışmaları 
bulunmaktadır. Mor Rabbula ve yaşadığı dönemle ilgili elimizde yeterli kaynak 
bulunmamaktadır. Ancak IV. yüzyılda yazılan klasik metinler, onun yaşamını ve kurallarını 
ortaya çıkarma açısından yeterli görülebilmektedir. Yapılan çalışmaları Rabbula’nın 
biyografisi, Rabbula’nın kuralları, mektupları ve Peşitta (Rabbula İncilleri) üzerine yapılan 
çalışmalar şeklinde sınıflandırmak mümkündür. Onun hayatını ve kurallarını anlatan Julian 
Josephus Overbeck’in  “S. Ephraemi Syri Rabbulae Episcopi Edesseni Balaei Aliorumque 

Opera Selecta”15 adlı çalışması en önemli eser olarak kabul edilmektedir. Arthur Vööbus’ün 

“Syriac and Arabic Documents”16 ve E. R. Hayes’in “L’Ecoled’Edesse” adlı Fransızca doktora 

tezinin “Urfa Akademisi”17 olarak dilimize çevrilen eseri de bu konuda yapılan başlıca 
çalışmalardır. Özellikle onun elimizdeki yazılı en eski Süryanice İncil olan Rabbula İncilleri 

(Rabbula Gospels)18 üzerine çalışmalar oldukça fazladır. Bununla ilgili Necla Kaplan’ın “Geç 

Antik Çağ Kanon Tablolu Süryani Resimli El Yazmalarında Teolojik Arka Plan”19 ve Pınar 

Serdar Dinçer’in “Erken Bizans Dönemi Resimli Dini El Yazmaları”20 adlı makaleler bu alanda 
yapılan değerli çalışmalardır. 

Mor Rabbula’nın Urfa piskoposu olduktan sonra aldığı kararlar hem rahiplere hem de 
Ahdin Oğullarına (B'nai Q'yama) ve Ahdin Kızlarına (B'nath Q'yama) yazdığı uyarılar ve 
öğütleri, Süryanilerin yoğun olarak yaşadığı bölgede münzevi yaşamı anlayabilmek için 
önemlidir. Kurallardaki Manastır yaşantısı, münzevilerin aileleriyle ve sivil halkla ilişkilerinin 
belirlenmesi, münzevilerin kendi aralarındaki ilişkiler, dış dünyayla tamamen kopmadan 
münzeviliğin sürdürülmesi gibi ilkelerin Süryani Hıristiyanlığında önemli olduğu sonucuna 
varılmıştır. Çalışmamızda bu hususlar dikkate alınarak sırasıyla “Mor Rabbula’nın Hayatı”, 
“Mor Rabbula’nın Kararları”, “Rabbula’nın Rahiplere Yaptığı Uyarılar” ve “Rabbula’nın 
Ruhbanlara ve Ahdin Çocuklarına Yaptığı Öğüt ve Uyarılar” başlıkları altında ele alınmıştır. 

1. Mor Rabbula’nın Hayatı 

Rabbula, Süryani Hıristiyanlığının erken dönemlerinde kilisenin şekillenmesine büyük 
katkılar sunmuş bir liderdir. Onun Nesturilik karşıtı mücadelesi, manastır hayatına getirdiği 
düzenlemeler ve Peşitta’nın yaygınlaştırılması gibi çalışmaları, Süryani Hıristiyanlığının 
önemli dönüm noktalarıdır. Rabbula’nın piskoposluk dönemi, sadece Urfa bölgesindeki 
Hıristiyanların değil, aynı zamanda Mezopotamya ve Suriye’deki tüm Hıristiyan 
cemaatlerinin yaşamını etkilemiştir. Mor Rabbula’nın yazdığı kurallar ve Nesturilikle verdiği 

                                                 
14 Hayes, Urfa Akademisi, 11. 
15 Julian Josephus Overbeck, S. Ephraemi Syri Rabbulae Episcopi Edesseni Balaei Aliorumque Opera Selecta 

(Toronto: E Typographeo Clarendoniano, 1865). 
16 Arthur Vööbus, Syriac and Arabic Documentsregarding Legislatign Relative to Syrian Asceticism (Stockholm: 

Etse, 1960). 
17 Hayes, Urfa Akademisi. 
18 Eserin orjinali Rabbula Gospels adıyla anıldığı için çalışmamızda orjinaline sadık kalınarak Rabbula İncilleri 

ifadesi tercih edilmiştir (Bkz. “Rabbula Gospels”, 2022). 
19 Necla Kaplan, “Geç Antik̇ Çağ Kanon Tablolu Süryani ̇ Resiṁli ̇ El Yazmalarinda Teolojik̇ Arka Plan”, Kadim 

Akademi SBD 5(2) (2021), 109-127. 
20 Pınar Serdar Dinçer, “Erken Bizans Dönemi Resimli Dini El Yazmaları”, Art-Sanat 12 (2019), 385-440. 



Urfa Piskoposu Mor Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe Dair Kuralları                                                                                       |321 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

mücadele, Süryani Ortodoksluğu'nun temel doktrinlerinin şekillenmesinde ve dönemin 
Hıristiyan birliğinin korunmasında büyük rol oynamıştır. 

Rabbula’nın reformları ve öğretileri, sadece kendi dönemindeki Hıristiyanlar için 
değil, sonraki yüzyıllar boyunca da Süryani Kilisesi için rehberlik etmiş ve onun dini mirası, 
günümüzde Süryaniler arasında hala anılmaktadır. Hıristiyanlığın erken dönemindeki bu 
büyük reformcu piskopos, kilisenin yeniden örgütlenmesi ve teolojik bütünlüğün korunması 
noktasındaki çalışmalarıyla Hıristiyan tarihinin önemli figürlerinden biri olarak kabul 
edilmektedir. 

Mor Rabbula, 350 yılında Kınneşrin’de zengin bir pagan rahibi olan bir baba ile 
Hıristiyan bir annenin çocuğu olarak dünyaya gelmiştir. Rabbula, doğuştan verilen bir isim 

olup "baş çoban" anlamına gelmektedir.21 Babası Perslere karşı sefere çıkan İmparator 

Julien (361-363) tarafından Kınneşrin’de öldürülmüştür.22 Küçük yaşta ana dili Süryanicenin 
yanında Grekçe eğitimi de almıştır. Başta putperest olan Rabbula, annesinin onu Hıristiyan 
yapma çabalarını sonuçsuz bırakmıştır. Bunun üzerine annesi onun Hıristiyan olması 

umuduyla dindar bir dadı tutmuş, daha sonra da Hıristiyan bir kadınla evlendirmiştir.23 
Ancak annesinin ve eşinin tüm ısrarlarına rağmen Hıristiyan olmayı kabul etmemiştir. 

Urfa’da yaşayan dönemin ünlü münzevilerinden Abrohom’u24 ziyaret etmiş ve onun bazı 
mucizelerine tanık olmuştur. Bu mucizelerinden birinde Abrohom’un hasta bir kadını 
iyileştirdiğine tanık olan Rabbula, Hıristiyan olmaya karar vermiştir. Oğlunun Hıristiyan 
olduğunu duyan annesi, Kınneşrin piskoposundan oğlunu din konusunda eğitmesini 
istemiştir. Eğitimini tamamlayan Rabbula önce Halep’e, daha sonra Kudüs’e gitmiş 
Filistin’in diğer şehirlerini de ziyaret etmiş, burada yaşayan ruhbanlardan çok 

etkilenmiştir.25 Bu ziyaretleri esnasında pek çok ruhbanla tanışmış ve bu sayede münzevi 
yaşam tarzına ilgi duymaya başlamıştır. Sonunda, eşinin onayını alarak ondan ayrılmış ve 
münzevi bir hayat sürmeye karar vermiştir. Kınneşrin yakınlarında bulunan çölde kendisine 

bir hücre yapmış ve orada inzivaya çekilmiştir.26 Bundan sonra bütün mallarını yoksullara 
dağıtan Rabbula, önce Urfa Kutsal Dağı’nda bulunan Markianos Manastırı’nda, daha sonra 
ise Mor Abrohom Manastırı’nda keşiş olarak münzevi hayatı yaşamaya başlamıştır. Eşini ve 

                                                 
21 William Wright, A Short History of Syriac Literature (London: Adam and Charles Black, 1894), 47. 
22 Hayes, Urfa Akademisi, 186. Mor Rabbula'nın babasının, İmparator tarafından neden öldürüldüğüne dair 

tarihsel kayıtlarda net bir bilgi bulunmamaktadır. Mor Rabbula'nın biyografisiyle ilgili detaylar, genellikle 
onun Hıristiyanlığa geçişi, piskoposluk dönemi ve dini reformlarına odaklanmıştır. 

23 Cüneyt Yeşil, Ruhbanlık, Süryani Kadim Kilise Hiyerarşisi, ed. M. Hadi Tezokur (Ankara: Eskiyeni Yayınları, 
2024), 171. 

24 Abrohom: 4. Yüzyılda Kıneşrin’de yaşamış Süryani ruhbanıdır. Kaşgarlı Abrohom olarak da bilinir. Özellikle 
münzevi ve disiplinli bir yaşam tarzını teşvik etmesiyle tanınır. Kendisi bir rahip olarak ruhani derinlik ve 
manastır disiplini konusunda güçlü bir model oluşturmuştur. Mor Rabbula da ondan büyük ölçüde etkilenmiş 
ve bu yolda ilerlemiştir. Abrohom’un münzevi hayatı teşvik eden yaklaşımı, Rabbula’nın manastır 
reformlarına ve kendi ruhban toplulukları için yazdığı kurallara ilham kaynağı olmuştur. Abrohom, kilise ve 
manastır yaşamında katı disiplinin savunucusu olarak yalnızca içsel bir ruhani gelişim değil, aynı zamanda 
ahlaki ve toplumsal kuralların sıkı bir şekilde takip edilmesi gerektiğine inanmıştır. Bu bakış açısı, Rabbula’nın 
piskopos olduktan sonra getirdiği toplumsal ve dini düzenlemelerde de kendini göstermektedir. Ayrıntıl bilgi 
için bkz., Esmer Bilge, Kaşgarlı Mor Abrohom’un Hayat Hikayesi (İstanbul: Meryem Ana Kilisesi Yayınları, 
2006). Süryani Kadim Ortodoks Kilisesi takviminde her yıl 7 Ağustos’ta Mor Abrohom Günü olarak 
anılmaktadır.Nihat Durak, “Süryaniler’de Dini Anlatılar”, AİBÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 15/1 (2015), 
261. 

25 Hayes, Urfa Akademisi, 186. 
26 Hayes, Urfa Akademisi, 187; Yeşil, Ruhbanlık, Süryani Kadim Kilise Hiyerarşisi, 171. 



Cüneyt Yeşil- Muhammed Hadi Tezokur                                                                                                                                          |322 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

çocuklarını da manastırda münzevi hayatı yaşamları için teşvik emiştir. Annesi ve eşi de 
ondan etkilenip rahibe yaşamını benimsemişlerdir. Urfa metropoliti Diogenis (Diyojen, ö. 
411) öldüğünde onun yerine piskopos olarak takdis edilmiş, 435’te hayatını kaybedene 

kadar bu görevi yürütmüştür.27 Piskopos olduktan sonra manastır topluluklarıyla 

bağlantılar kurmuş, ortaya çıkan sorunlarla ilgili bilgi sahibi olmuştur.28 

Mor Rabbula, münzevi yaşama çok büyük önem vermiştir. Bunun için her yıl Urfa’dan 
ayrılıp Kınneşrin yakınlarındaki çölde kırk gün inzivaya çekilmiş, tüm gününü ibadetle 
geçirmiştir. Disiplinli yaşamı ve yoksullara çok değer vermesi onu saygın bir kişilik haline 
getirmiştir. Urfa’da meydana gelen anlaşmazlıkları tarafsız kalarak çözmesi, ona yönetici 
kesiminin takdirini kazandırmıştır. Piskoposluk yıllarında kilise ve manastır inşa ettiği ile 

ilgili iddialar bulunsa da bu konuda bir bilgi bulunmamaktadır.29 

Piskoposluk yıllarında Mor Rabula, Arius (ö. 327),30 Markiyonitlerin (Markiyonizm)31  
lideri Markion (Marcion, ö. 170) ve diğer heretik hareketlere karşı yaptığı çalışmalar sonucu 
bu hareketlerin Süryani Hıristiyanları arasında tarftar bulmasına engel olmuştur. Nesturi 
düşüncesinin öncülerinden kabul edilen Mopsuestialı Theodore’nin (ö. 428) yazılarını 
yakarak Nesturiliğin Urfa’da yayılmasına engel olmaya çalışmıştır. Nesturilere karşı aşırı 

baskısından dolayı Nesturiler tarafından ona “Edessa Tiranı” lakabı takılmıştır.32 

Mor Rabbula, kiliselerde okunması için Yeni Ahit’i Süryaniceye çevirmiştir. 
Peşitta(Peshitta)olarak adlandırılan bu metin günümüze kadar ulaşmıştır. Basit veya güncel 
anlamına gelen Peşitta, İncil metinlerinin sıralamasının Yunancadan Süryaniceye 

çevirisinden oluşmuştur.33 Metnin dikkat çeken özelliği halkın konuştuğu sade bir dille 

yazılmış olmasıdır.34 Günümüze kadar ulaşmış en erken tarihli el yazması İncil olan bu 

metin, Rabbula İncilleri olarak da bilinmektedir.35 1552 yılında Floransa’daki Biblioteka 

                                                 
27 Vööbus, Syriac and Arabic Documentsregarding Legislatign Relative to Syrian Asceticism, 24-25. 
28 Vööbus, Syriac and Arabic Documentsregarding Legislatign Relative to Syrian Asceticism, 25. 
29 Hayes, Urfa Akademisi, 198. 
30 Arius, erken dönem Hıristiyanlıkta Aryanizm fikrini ortaya atan kişidir. Arius’un Baba’nın Oğul üzerindeki 

kutsiyeti ve teslis inancına karşı gelmesi 325’te İznik Konsili’nin toplanma nedenlerinden kabul edilmektedir. 
Arius’a göre mutlak olan Tanrı sadece Baba olarak görülmelidir. Oğul ve Kutsal Ruh Tanrı olarak kabul 
edilemez. Buna göre Baba mutlak aşkın Tanrı’dır. Oğul ve Kutsal Ruh ise O’nun sadece yarattığı varlıklardır. 
Sonuç olarak Baba, Oğul ve Kutsal Ruh arasında mutlak bir tabiat farkı söz konusudur. Arius’ün fikirleri İznik 
Konsili’nde kabul edilmemiş bu düşünceyle ilgili yazılar yok edilmiştir. Bilal Baş, Bir Hıristiyan Mezhebi Olarak 
Aryüsçülük (İstanbul: Arkeoloji ve Sanat Yayınları, 2016), 37. 

31 Markiyonitler (Markiyonizm): Erken Hıristiyandüşünür Markion (Marcion) tarafından oluşturulmuş düşünce 
sistemidir. Markion, Eski Ahit’i reddetmiştir. Ona gore maddi dünyanın yaratıcısı (kötü olarak görülen) ve Eski 
Ahit’in başkahramanı olan Eski Ahit Tanrısı, İsa Mesih'in Yeni Ahit’te açıkladığı Tanrı ile aynı değildi.  Eski Ahit 
Tanrısı, her ne kadar adil olsa da, Yeni Ahit’in mükemmel fakat yine de gizli lütuf Tanrısı’ndan daha aşağı 
düzeydeydi.  Bu nedenle EskiAhit, Markion'un Yahudiler için geçerliliğini inkâr etmemesine rağmen 
Hıristiyanlar için önemsizdi.  Bu görüşlere dayanarak Markion kendi kutsalmetin koleksiyonunu oluşturdu. 
 Bu, çoğunlukla Luka’ya dayanan ve Pavlus'un silinen on mektubundan oluşan birkoleksiyondan oluşuyordu. 
Asim Duran, “Modern Kitab-ı Mukaddes Eleştirisinin Erken Dönem Habercisi Olarak Marcion: Harnack 
Sonrası Araştırmalar Bağlamında Bir Değerlendirme”, Eskiyeni 41 (2020), 461-489; “Catholic Encyclopedia:  
Marcionites” (Erişim 15 Kasım 2022); Lucas Van Rompay, “Marcion”, Gorgias Encyclopedic Dictionary of the 
Syriac Heritage: Electronic Edition (Erişim 12 Ekim 2023). 

32 F.Crawford Burkitt, Early Eastern Christianity (New York: E.P.Dutton Company, 1904), 51. 
33 Dinçer, “Erken Bizans Dönemi Resimli Dini El Yazmaları”, 397. 
34 Wright, A Short History of Syriac Literature, 197; Lucas Van Rompay, “Rabbula Gospels”, Gorgias Encyclopedic 

Dictionary of the Syriac Heritage: Electronic Edition (Erişim 02 Haziran 2023). 
35Kaplan, “Geç Antık̇ Çağ Kanon Tablolu Süryanı ̇Resıṁlı ̇El Yazmalarinda Teolojık̇ Arka Plan”, 115. 



Urfa Piskoposu Mor Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe Dair Kuralları                                                                                       |323 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

Laurenziana’ya getirilmiştir.36 Bu metnin Floransa’ya ne şekilde geldiğine dair elimizde net 
bir bilgi yoktur. 

Rabbula, Rabbula İncilleri’ni yardımcılarıyla beraber Beth Zagba’da bulunan Beth 
Mor Yuhannon Manastırı’nda 6 Şubat 586’da tamamladığını belirtmiştir. Bu bölgenin 
günümüzde Antakya’nın 90 km güneyindeki Apamea (Hama) yakınlarındaki bir köy olduğu 
kaynaklarca belirtilmektedir. Rabbula İncilleri’nde Matta İncili’nin başlangıç kısmı eksik 

olmasına rağmen Dört İncili de barındırmıştır. Parşömen kâğıda resimli olarak yazılmıştır.37 

Rabbula, piskoposluğu sırasında kilise ve manastırlardaki düzensizliğe çözüm 
bulmaya çalışmıştır. Papazların ayinlerde kullandığı gümüşten yapılmış kapları satıp ücretini 
yoksullara dağıtmıştır. Gümüş yerine daha ucuz malzemelerden yapılmış kapların 
kullanılmasını sağlamıştır. Kilise ve manastıra papaz seçiminde de yenilikler getirmeye 
başlamıştır. Onların seçiminde çok titiz davranmış, adayların adını topluluk önünde ilan 
edip onların onayı ile atamalarını gerçekleştirmiştir. Şayet papaz adayına topluluğun itirazı 
olursa o adayın atamasını kabul etmemiştir. Papaz adaylarının ruhbanlığın gerektirdiği 
şekilde iffetli ve gösterişten uzak bir yaşam sürmelerini istemiştir. Bunun için de kurallar 

belirlemiştir.38 

Rabbula, Süryani coğrafyasında kenobitik (cenobitik, koinosbios) manastırın geliştiği 
bir dönemde yazdığı kurallarla manastır yaşamının düzene girmesine katkı 

sunmuştur.39Rabbula'nın yazdığı kurallar, Pers Kralı II. Şapur'un (309-379) döneminde 

yaşamış olan ve Hıristiyan dünyasında 'Persli Bilge' olarak bilinen Afrahat’ın (270-345)40 
kurallarıyla benzerlikler taşımakla birlikte, birçok özgün kural da içermektedir. Ayrıca, 
Rabbula’nın oluşturduğu bu kuralların eski geleneklerden etkilenmiş olabileceği de 

düşünülmektedir.41 Rabbula’nın kuralları hem erken Hıristiyan münzevi geleneği, hem 
Yahudi ruhban disiplini, hem de yerel kültürel ve dini öğelerden etkilenmiş olabilir. Kurallar, 
Hıristiyan toplumunun ahlaki ve toplumsal düzenini korumak amacıyla farklı geleneklerden 
beslenerek şekillendirilmiştir. 

Bilindiği gibi kenobitik manastırının başlangıç noktası Mısırlı münzevi Aziz Pachomius 
kabul edilmektedir. Aziz Pachomius, 292-346 yılları arasında Mısır’da yaşadığı kabul edilen 
sistemli kenobitik yaşamın ve Hıristiyan manastır sisteminin kurucusudur. Kenobitik, 
Grekçe ortak ve yaşam anlamlarında kullanılan iki kelimenin birleşmesinden meydan 
gelmiştir. Hıristiyan manastır geleneği IV. yüzyılda Mısır’da ortaya çıkmıştır. Hıristiyan 

                                                 
36Dinçer, “Erken Bizans Dönemi Resimli Dini El Yazmaları”, 397. 
37Dinçer, “Erken Bizans Dönemi Resimli Dini El Yazmaları”, 397. 
38Hayes, Urfa Akademisi, 187-188. 
39Vööbus, Syriac and Arabic Documentsregarding Legislatign Relative to Syrian Asceticism, 24-25. 
40Afrahat (270-345): İran coğrafyasında yaşamış Süryani Kiliseve literatürünün önemli temsilcilerinden biridir. 

Süryani lieratüründe önemli kaynaklarından olan İspatlar (Taḥwito, Demonstration) adlı eseriyle tanınır. Bu 
eser teolojik ve felsefik içerikli olup Roma İmparatorluğu dışında yaşayan Hıristiyanlar hakkında da kıymetli 
bilgiler verir. Onun züht hayatı yaşayan ruhbanlar için Bar/B’nai Q’yama (Ahdin Oğulları) ve B’nath Q’yama 
(Ahdin Kızları) tabirlerini ilk defa kullanan yazar olarak kabuledilir Pavlus Bassim, Efrahat el-Hekim’ül Farisî, 
Mâkâlât (Beyrut: Darü’l Maşrik, 2007), 6; Ayşe Hacımustafaoğlu, Afrahat’in Beşıṅcı ̇ İspatı (Mardin: Artuklu 
Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 17; I. Ortiz De Urbina, “Aphraates”, New Catholic Encyclopedia 
(Washington D.C: Thomson and Gale, 2003), 1/542; Yeşil - Seyfeli, “Süryani Kadim Kilisesi’nde Ruhbanlığın 
Kökenleri: Kurucular”, 188-190..  

41Vööbus, Syriac and Arabic Documentsregarding Legislatign Relative to Syrian Asceticism, 25. 



Cüneyt Yeşil- Muhammed Hadi Tezokur                                                                                                                                          |324 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

manastır yaşamının ilk örneği Aziz Antonius (ö. 356)42 olarak kabul edilmekle beraber, 
kenobitik manastır sisteminin kurucusu Pachomius’tur. Kurduğu bu sistem, Hıristiyan 
manastır tarihinde bir dönüm noktası olarak kabul edilmektedir. Onun oluşturduğu toplu 
yaşama dayalı manastır sistemi, sonraki dönemlerde oluşturulan manastırlar için bir model 
oluşturmuştur. Ayrıca onun tarafından geliştirilen manastır kuralları Hıristiyan tarihinde ilk 
olarak kabul edilmiştir. Yine ilk kadın manastırını kuran kişi olarak da Aziz Pachomius kabul 

edilir.43 Rabbula’nın Filistin bölgesindeki münzevileri ziyaret etmesi, muhtemelen onun 

buradaki kenobitik ve lavra (laura)44 manastır sistemlerinden etkilendiğini göstermektedir. 
Bu durum onun manastır kuralları geliştirmesini etkilemiştir. 

Ruhbanlığın Süryanilerin yaşadığı bölgelerde yayılışıyla ilgili en net bilgi Mor Evgin’in 

(ö. 350)45 Mısır’daki Pachomius kurallarını getirmesiyle ilgilidir. Buna göre ilk manastır 
325’te Nsibis (Nusaybin) yakınlarındaki İzole Dağı’nda bulunan Mor Evgin Manastırı’dır. 
337-345 tarihleri arasında eserler kaleme alan Afrahat, kenobitik manastır yaşamından 
bahsetmemiştir Bununla birlikte yabancı etkilerden çok uzak olan Ahdin Çocukları ve Ahdin 
Kızları (B’nay Qyamave B’nat Qyama) konusunu ele almıştır. Bu topluluğun üyeleri 
kenobitik olmamışlardır. Ancak kendi evleri ve akrabalarıyla yaşayabilmişlerdir. 
Zamanlarının büyük çoğunluğunu hastaları ziyaret etmek, yoksullara ve muhtaçlara 
bakmakla geçirmişlerdir. Bu topluluktakiler her zaman din adamlarıyla yakından ilgili bir 
yapıya sahiptiler. Rabbula bundan dolayı "Rabbula’nın Ruhbanlara ve Ahdin Çocuklarına 
Yaptığı Öğüt ve Uyarılar" çalışmasında Ahdin Çocuklarını ve Ahdin Kızlarını din adamları 

                                                 
42 Aziz Antonius (251-356): Hıristiyan Monastisizmin kurucusuolarak Kabul edilir. Mısır’ın Nitria çölünde bir 

mağarada münzevi hayatı yaşamıştır. Yaşamı boyunca kaldığı mağarada iki defa dışarıya çıktığı belirtilmiştir. 
Onun münzevi hayatıyaşadığı bölgede etrafında binlerce keşiş toplanmıştır. Atiya, DoğuHıristiyanlığıTarihi, 
77-78; Hayrettin Kızıl, “Hıristiyan Monastisizminin Kuruluşu (İlk AltıAsır)”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisisi 12/2 (2010), 46. 

43 J. William Harmless, Desert Christians An Introduction to the Literature of Early Monasticism (New York: 
Oxford University Press, 2004), 119; R. T. Meyer, “Lausiac History (Palladius)”, New Catholic Encyclopedia 
(Washington: Catholic University of America, 2003), 8/381; I. Gregory Smith, Christian Monasticism From the 
Fourth to the Ninth Centuries of the Christian Era. (London: A. D. İnnes And Co., 1892), 243; Yeşil - Seyfeli, 
“Süryani Kadim Kilisesi’nde Ruhbanlığın Kökenleri: Kurucular”, 51-84; Dr. Grützmacher, Pachomius und das 
äldeste Klostreleben Ein Beitragzur Mönchsgeschichte (Leipzig: Akademiche Verlagsbuchhandlung von J.C. 
Mohr, 1896), 116-130. 

44 Lavra (laura) tipi manastır, erken Hıristiyanlık döneminde özellikle Doğu Akdeniz, Filistin ve Mısır’da ortaya 
çıkan bir manastır modelidir. Laurakelimesi Yunanca "patika" veya "yol" anlamına gelir. Lavra tipi 
manastırlar, bireysel tefekkür ve toplu ibadeti dengeleyen, keşişlerin ruhani gelişimlerini hem bireysel hem 
de toplu olarak sürdürmelerini sağlayan bir manastır modelidir. Laura manastırlarında, keşişler belirli bir 
bölge içerisinde tek başlarına hücrelerde yaşamış, ancak belirli zamanlarda (genellikle hafta sonlarında) 
ibadet ve yemek gibi toplu etkinlikler için bir araya gelirlerdi. Özellikle Doğu Hıristiyanlık geleneğinde önemli 
bir yer tutmuştur. James O. Hannay, The Spirit And Origin of Christian Monasticisim (London: Methuen and 
Co., 1903), 118-195; Smith, Christian Monasticism From the Fourth to the Ninth Centuries of the Christian 
Era., 38-46. 

45 Mor Evgin: Mısır’ın Süveyş kentinde doğmuştur. Doğum ve ölüm tarihleri konusunda net bir bilgi yoktur. 
Yirmi beş yıl inci avcılığı yapmıştır. Daha sonra Tebai çölünde bir manastırda inzivaya çekilmiştir. Aziz 
Pachomius’un Manastırı’nda kalmıştır. Mısır’da Nusaybin yakınlarındaki İzole Dağı’na manastır kurmak için 
geldiğ ibelirtilir. Pachomius Manastır Kurallarını Suriye, Mezopotamya ve İran’a getiren ruhban olarak kabul 
edilir. Kıpti olduğu belirtilmesine rağmen ailesinin Antakya’dan Mısır’a göçmüş Süryani kökenli olduğunu 
ifade edenler de vardır.Adday Şer, Nusaybin Akademisi, çev. Nesim Doru (İstanbul: Yaba Yayınları, 2006), 60-
61; Gabriel Akyüz, Nusaybin’deki Mor Yakub Kilisesi ve Nusaybin Okulu (İstanbul, 1998), 11-14; Şükran Yaşar, 
“Mor Evgin ve Hıristiyan Mistisizminin Tur Abdin Bölgesine Girişi”, Mukaddime 12 (1) (2021), 83-84; Hans 
Hollerweger, Canlı Kültür Mirası Turabdin, çev. Sevil Gülçur (Linz: Freunde des Tur Abdin, 1999), 293. 



Urfa Piskoposu Mor Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe Dair Kuralları                                                                                       |325 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

sınıfı içerisinde zikretmiştir. Afrahat’ın dördüncü yüzyılda yazdığı keşişlerin, Süryanilerin 
yoğun olarak yaşadığı Urfa ve Mezopotamya’nın diğer şehirlerine yerleştikleri 

düşünülmektedir.46 

Rabbula’nın 431’de Efes Konsili’ne katıldığı kaynaklarda belirtilmektedir. Önceleri 
Antakyalı Yuhanna’nın (İoannes Hrisostomos, ö. 407) fikirlerini benimsemiş daha sonra 
İskenderiye Piskoposu Cyril’in (Kiril, ö. 444) fikirlerini savunmuştur. Cyril’in birçok eserini 
Süryaniceye tercüme etmiştir. Bunlar arasında en bilineni Cyril’in Roma İmparatoru I. 
Theodosios’a (hükümdarlığı 379-395) yolladığı Peri tes Orthes Pisteos (Gerçek İman) adlı 
eseridir. Rabbula’nın yazdığı Takışfito (Yakarışlar) adlı çalışmasının yaklaşık yedi yüz kıtası 

günümüze kadar ulaşmıştır.47 Rahip ve kâhinlerinuyması için yazdığı kuralların yanında 
episkopos, kâhin, rahip ve rahibelere hitaben yazdığı kırk altı adet mektubu da 
bulunmaktadır. Cyril’in Rabbula’yı çalışmalarından dolayı öven bir mektubu günümüze 
kadar ulaşmıştır. Rabbula ise Samsat (Adıyaman) Nasturi Piskoposu Andrevos’a yolladığı 
mektupta, ondan Cyril’e itaat etmesini talep etmiş ve Cyril’i Andrevos’un fikirlerine karşı 
savunmuştur. Başka bir piskoposa yolladığı mektupta ise komünyon ayinine özen 
göstermeyen rahipleri azarlamıştır. Cyril, Mor Rabbula’yı kilisenin direği olarak 

betimlemektedir.48 Süryani ruhbanlığı Mısır ruhbanlığından doğduğu için ortaya çıkan 
kristolojik tartışmalarda, Süryani ruhbanları çoğu kez İskenderiye Kilisesi’nin görüşlerini 

desteklemişlerdir.49 

Rabbula Urfa metropoliti olduktan sonra ruhbanlar için yazılar yazmaya başlamıştır. 
Rabbula, tıpkı Afrahat gibi Süryani Hıristiyanları için Ahdin Çocukları ve Ahdin Kızları tabirini 
kullanmış, onların toplumsal yaşamın dünyevi kısımlarından vazgeçip yaşadıkları yerlerde 
(evde, kilisede veya manastırda) Ahdin Çocukları’na uygun bir hayat sürmelerini 

istemiştir.50 Rabbula’nın kuralları Ebu’ul-Farac Bar Ebroyo’nun (Gregory Abulfaraj Bar 

Hebraeus, 1225-1286)51 metin koleksiyonuna dâhil edilmiştir.52 Onun yazdığı Ethicon 

(Kethabha Dheyaana)53 adlı eserde kilise hukuku ve manastır yaşamıyla ilgili kurallar ve 
metinler yer almıştır.  Bar Hebraeus (1225-1286), önceki Süryani Hıristiyan düşünürlerin 
yazılarını da derleyip, analiz ettiği için Rabbula'nın kurallarını da metin koleksiyonuna dâhil 

etmiştir. Kurallar, en eskisi 6. Yüzyıla ait olan bir dizi kodeksten oluşmuştur.54 

                                                 
46 “Rabbula, Admonitions to Monks.  from R.H. Connolly, Some early rules for Syrian monks, Downside Review 

25 (NS 6) (1907) pp.152-162.” (Erişim 30 Ocak 2023), 152-162. 
47 Yeşil, Ruhbanlık, Süryani Kadim Kilise Hiyerarşisi, 171. 
48 İğnatius Efrem I. Barsavm, Saçılmış İnciler Süryanilerin Yazınsal Tarihi, çev. Zeki Demir (İstanbul: Resim Ofset, 

2005), 228-229. 
49 Cüneyt Yeşil’in Adıyaman Süryani Kadim Kilisesi Metropoliti Ğriğoriyos Melki Ürek (1959) İle Görüşme: Süryani 

Kadim Kilisesi’nde Ruhbanlık, Görüşme Kaydı 2 (Adıyaman: Mor Petrus Mor Pavlus Kilisesi, 02 Mart 2023). 
50 Murat Tural, Ortaçağ Doğu Hırıṡtıẏanlığında Manastır Hayatı (İstanbul: IQ Kültür Sanat Yayıncılık, 2011), 107. 
51 Süryani tarihçisi, filozof, ilahiyatçı, yazar ve hekim olan Bar Hebraeus, 1225 yılında Malatya’da doğmuştur. 

Îbra köyünde dünyaya geldiği için bu adla tanınır. Bar Hebraeus, İbranice, Süryanice, Yunanca ve Arapça 
dillerini öğrenmiştir. Süryani Kilisesi’nde piskoposluk ve metropolitlik gibi önemli görevlerde bulunmuş ve 
çoğunluğu Süryanice olmak üzere pek çok eser kaleme almıştır. Abdulkerim Özaydın, “İbnü’l-İbrî”, TDV İslam 
Ansiklopedisi (İstanbul, 2000), 21/92-94; Hidemi Takahashi, “Bar ʿEbroyo, Grigorios”, Gorgias Encyclopedic  
Dictionary of the Syriac Heritage: Electronic Edition (Erişim 20 Ekim 2024). 

52 Vööbus, Syriac and Arabic Documentsregarding Legislatign Relative to Syrian Asceticism, 26. 
53 “Bar Hebraeus [Bar ’Ebroyo]: Ethicon | syri.ac” (Erişim 20 Ekim 2024). 
54 Vööbus, Syriac and Arabic Documentsregarding Legislatign Relative to Syrian Asceticism, 26. 



Cüneyt Yeşil- Muhammed Hadi Tezokur                                                                                                                                          |326 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

Rabbula’nın yazdığı Manastır kuralları, Overbeck tarafından üç ana başlıktaki konular 

şeklinde ayrılmıştır.55 

1- Rabbula’nın Aldığı Kararlar, 

2- Rabbula’nın Rahiplere Yaptığı Uyarılar, 

3- Rabbula’nın Ruhbanlara ve Ahdin Çocuklarına Yaptığı Öğüt ve Uyarılar.56 

Birinci bölümde Rabbula’nın ruhbanlar için aldığı kararlar yedi maddede ele 
alınmıştır. İkinci bölümde keşişler için öğütlerden oluşan yirmi altı maddeden oluşan 
kurallar yazılmıştır. Üçüncü bölüm ise hem keşişler hem de Ahdin Çocukları için öğütlerden 

meydana gelen elli dokuz maddeden oluşmuştur.57 

Rabbula’nın kurallarının hedefi Ahdin Kızları ve Oğullarının dünyadan soyutlanmaları, 
rahipler ve kardeşlerin daha düzenli bir yaşam içinde olmalarıdır. Rabbula, kurallarından 
anlaşıldığı üzere tek başına bir inziva hayatını önermemiştir. Vaftiz olduktan sonra bekâret 
hayatı yaşamaya ant içmiş kişiler, sosyal açıdan da dindaşlarına yardım etmek için 
çabalamışlardır. Daha önce Afrahat’ın da dile getirdiği kardeşler topluluğu (B’nai Q’yama), 
Rabbula’nın koyduğu kurallarla beraber düzenli bir asketik yaşama, toplu manastır 

yaşamına, yani Hıristiyan manastır sistemine yönlendirilmişlerdir.58 Rabbula’nın yaşadığı 
hem ruhbanlara hem de Ahdin Çocuklarına yaptığı tavsiyeler ve getirdiği kurallar, 5. 

yüzyılda Süryani Hıristiyanların monastik yaşamının anlaşılmasına yardımcı olmaktadır.59 

Rabbula, orjinal başlıklar altında sunulan kurallarının bazılarına yeniden yer verdiği 

görülmüştür. Makalede Rabbula’nın manastır kurallarının60 genel itibariyle anlaşılması için 
konulara ayrılması uygun görülmüştür. Ayrıca maddelerin analizi yapılarak Rabbula'nın 
kurallarının içeriği incelenmiş ve bunların teolojik, ahlaki ve toplumsal yönleri ele 

alınmıştır.61 

2. Mor Rabbula’nın Kararları 

Rabbula’nın aldığı bu kararlar yedi maddeden oluşmuştur. 

1- “Rahiplerin kadınların yanına gelmeleri yasaklanmıştır.”  

                                                 
55 Overbeck’in yaptığı tasnif, Rabbula’nın kurallarının Batı dünyasında tanınmasına ve bu alanda yapılan 

akademik çalışmaların artmasına katkı sağlamıştır. Bu sayede, Süryani Ortodoks teolojisi ve tarihinin Batılı 
akademik çevrelerde daha fazla araştırılmasına yol açmıştır. Overbeck, S. Ephraemi Syri Rabbulae Episcopi 
Edesseni Balaei Aliorumque Opera Selecta, 160-209; Tural, Ortaçağ Doğu Hırıṡtıẏanlığında Manastır Hayatı, 
107. 

56 Hayes, Urfa Akademisi, 206-208. 
57 Overbeck, S. Ephraemi Syri Rabbulae Episcopi Edesseni Balaei Aliorumque Opera Selecta, 160-209. 
58 Tural, Ortaçağ Doğu Hıriṡtiẏanlığında Manastır Hayatı, 110. 
59 Tural, Ortaçağ Doğu Hıriṡtiẏanlığında Manastır Hayatı, 107. 
60 Vööbus, Syriac and Arabic Documentsregarding Legislatign Relative to Syrian Asceticism, 27-33; Hayes, Urfa 

Akademisi, 192-2018; “Rabbula, Admonitions to Monks.  fromR.H.Connolly, Some early rules for Syrian 
monks, Downside Review 25 (NS 6) (1907) pp.152-162.”, 152-162; Yeşil, Ruhbanlık, Süryani Kadim Kilise 
Hiyerarşisi, 173-175. 

61 Rabbula kuralları için bkz. Vööbus, Syriac and Arabic Documentsregarding Legislatign Relative to Syrian 
Asceticism, 27-50; Burkitt, Early Eastern Christianity, 143-149; Hayes, Urfa Akademisi, 198-218; “Rabbula, 
Admonitions to Monks.  from R.H.Connolly, Some early rules for Syrian monks, Downside Review 25 (NS 6) 
(1907) pp.152-162.”, 152-162; Tural, Ortaçağ Doğu Hırıṡtıẏanlığında Manastır Hayatı, 105-110. 



Urfa Piskoposu Mor Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe Dair Kuralları                                                                                       |327 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

Meşru bir nedenle olsa bile rahipler asla bir kadının yanına gelmemeli, onlara 
yönelecek ya da yakınlaştıracak hal ve hareket içinde olmamalıdır. Bu tür yasaklar, 
rahiplerin ve keşişlerin, manastır hayatında tamamen Tanrı'ya adanmış bir yaşam 
sürmelerini sağlamak amacıyla uygulanmıştır. Özellikle Hıristiyan manastır geleneğinde, 
cinsiyetler arası etkileşimler, rahiplerin ruhani görevlerine ve ibadetlerine odaklanmalarını 
zorlaştırabilir veya manevi saflıklarını tehlikeye atabilir düşüncesiyle sınırlanmıştır. 

2- “Rahipler kadınlara kutsal yağ vermeyeceklerdir.”  
Pomat gibi insan tenine sürülen kutsal miron, bilhassa vaftiz edilen bebeklerin vaftiz 

teknesindeki suyuna karıştırılır. Hıristiyan inancında, mironla mesh edilen bir insan, Kutsal 
Ruh’un bir paçası haline dönüşür. Bu nedenledir ki, Ortodokslarda ölen kişilerin 
bedenlerine sürülen kutsal yağ olarak bilinir. Rabbula, kutsal mironu bile bir rahibin 
kadınlara vermesini yasaklamıştır. 

3- “Tanrı’nın lütfundan yoksun olmayan bir adam kutsal yağı ancak erkeklere 
verebilir.” 

“Kişi, Tanrı’nın lütfundan yoksun olmasa bile kutsal yağı kadınlara değil sadece 
erkeklere verebilir” diyerek kadın ile erkek arasındaki nizamı tesis etmeye çalışmaktadır. 
Başka bir deyişle, burada kutsal yağın dağıtımı veya uygulamasıyla ilgili bir sınırlama 
bulunmakta ve bu sınırlama sadece erkeklere yönelik bir ritüelin yapılabileceğini 
belirtmektedir. Bu kural, kilise içindeki toplumsal cinsiyet rollerini ve dini hizmetlerdeki 
sınırları ortaya koymaktadır. 

4- “Hasta kadınlar, kutsal yağı ancak ebeveynlerinden alabilirler.”  
Rahiplerin kadınlarla doğrudan temasını kısıtlayan bu kural, maneviyatın ve ruhani 

saflığın korunmasına yönelikti. Özellikle rahiplerin, kutsal yağı hastalar üzerine sürme 
görevini yerine getirirken kadınlarla fiziksel temasa geçmemesi için bir önlem olarak 
görülebilir. 

5- “Manastırda sadece topluluk üyelerinin birinin ölümü için ayin yapılacaktır. 
Topluluğa dâhil olmayanların ölümü halinde manastırda ayin yapılmayacaktır.” 

Manastır içinde yaşayan kişilerden ancak topluluk üyesi olanlar manastır kuralları 
gereğince muamele görürler. Bu kurallar kapsamında, cenaze ayinleri sadece topluluk üyesi 
olan kişilerin vefatı durumunda gerçekleştirilir. 

6- “Rahiplerin kişisel veya ticari gerekçelerle manastır dışına çıkmaları yasaktır.”  
Rahiplerin, kendilerini tamamen Tanrı'ya adamış kişiler olarak, meşru bir sebep dahi 

olsa manastır dışına çıkmamalarının, Tanrı dışında başka hiçbir şeyle meşgul olmamaları 
gerektiği anlayışından kaynaklandığı görülmüştür. Bunun için rahipler her daim manastırda 
kalacak dünyevi işlerden uzak duracaklardır. 

7- “Kâhinler ve hastalar büyüyle ilgilenenlere hiçbir şekilde danışmayacaklardır. 
Sözleriyle ve hareketleriyle heretiklerin yanında yer almayacaklardır.” 

Bu cümledeki vurgu, din adamları ve hastaların, dini inançlarına aykırı olan büyü ve 
sapkınlıkla ilişkili kişilerle hiçbir şekilde temas kurmamaları gerektiğini ifade etmektedir. 
Hem sözlü hem de fiili olarak sapkınların tarafında yer almanın yasak olduğunu ve bu tür 
faaliyetlerden uzak durmaları gerektiğini belirtir. 

Rabbula’nın ruhbanlara, Ahdin Oğulları ve Kızlarına yazdığı kararlar birbirlerinin 
tamamlayıcısı ya da aynısı durumundadır. Bu kararlar, Süryani coğrafyasında münzevi 

hayatı konusunda araştırmacılara yol göstermektedir.62 

                                                 
62 Tural, Ortaçağ Doğu Hıriṡtiẏanlığında Manastır Hayatı, 107. 



Cüneyt Yeşil- Muhammed Hadi Tezokur                                                                                                                                          |328 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

3. Mor Rabbula’nın Rahiplere Yaptığı Uyarılar 

Bu bölüm, rahiplerin uyması gereken kuralların belirlendiği yirmi altı maddeden 
oluşmaktadır. Rabbula'nın yaptığı uyarıların içeriği incelenmiş ve bu uyarıların teolojik, 
ahlaki ve toplumsal boyutları değerlendirilmiştir. 

1- “Keşişlerin manastırına hiçbir şekilde kadınlar girmeyecektir.63” 

Kadınların meşru nedenler dâhil keşiş manastırlarına girmeleri yasaklanmıştır. Bu 
yasak, keşişlerin manastırlara girişte yaptıkları bekâret yeminin çiğnenmemesinin en basit 
yolu olarak görülmektedir. Bu maddenin amacı rahipleri cinsel günahlardan korumaktır. 
Pachomius manastırlarında da buna benzer kurallar görmekteyiz. Örneğin cinsel 

ahlaksızlığa bulaşan rahipler manastırlardan uzaklaşıp çırılçıplak halde dağlara atılmıştır.64 

2- “Rahiplerin manastırların dışına çıkmasına izin verilmeyecektir. Ancak ağırbaşlı 
ulaklar bu yasaklamanın dışında tutulmuştur.” 

Rahipler, inziva yaşamının gerekliliklerine uygun olarak manastır kurallarına uymak 
zorundadırlar. Rabbula'nın rahiplere yönelik uyarılarında, rahiplerin manastır dışına 
çıkmaları yasaklanmıştır. Ancak, güvenilir ulaklar bu yasağın dışında bırakılmıştır. 

3- “Ulaklar rastgele evden eve, başıboş olarak dolaşmayacaklardır. Ruhban 
olmayanların evinde gecelemeyecek, en yakında bulunan bir kilise ya da manastırda 
geceleyebileceklerdir.” 

Bu uyarıyla ulakların ruhbanlığın gerektirdiği şekilde yaşamaları, ulakların manastır ve 
kiliselerde gecelemeleri uygun bulunularak onların ahlaken korunması hedeflenmiştir. 

4- “Rahiplerin ticaret yapması ve şarap içmesi yasaktır. Rahipler, hapse mahkûm 
olmaları dışında bedensel eziyet için yanlarında zincir taşımayacaklardır.” 

Ticaret, rahipleri münzevi hayattan koparır. Bundan dolayı rahiplerin ticaret yapması 
ve mal biriktirmesi yasaklanmıştır. Rabbula kurallarında kilise içindeki disiplin, belirli 
kurallara dayanır. Bu kuralların hedefi rahiplerin uygun olmayan davranışlardan 
kaçınmalarını sağlamaktır. Zincir taşımak, bedensel eziyet uygulamaları toplumsal 
uygulamalara zarar verip rahiplerin taşıdıkları rollerine zarar verebilir. Aşırı bedensel eziyet, 
rahiplerin sağlığını bozarak manastır yaşamının sürdürülebilirliğini tehlike atabilirdi. 
Rabbula, bu uyarıyla aşırı asketik uygulamalara mesafeli durmuştur. 

5- “Ulaklar, manastır dışında kıl kumaş giymeyeceklerdir.” 

Kıl kumaş genellikle sadelik ve tevazu simgesi olarak kullanılmıştır. Ulakların, sade ve 
manastıra özgü kıyafetler olan kıl kumaş giysilerle dolaşmamaları gerektiğini belirten bir 
kuralı ifade eder. Muhtemelen bu kural, dış dünyada farklı bir görünüm sergilemeleri 
gerektiği ya da manastır yaşamının sembollerini sadece manastır içinde taşımaları gerektiği 
anlamına gelir. 

6- “Manastır içinde koyun, keçi, at gibi hiçbir evcil hayvan beslenilmeyecektir. Ulaşım 
için bir eşek ve çalışmak için bir çift öküz bulundurulabilecektir.” 

                                                 
63 Birinci bölümde de geçen bu uyarı, bu bölümde tekrar edilmiştir. 
64 Dr. Grützmacher, Pachomius und das äldeste Klostreleben Ein Beitrag zur Mönchsgeschichte, 135-136. 



Urfa Piskoposu Mor Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe Dair Kuralları                                                                                       |329 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

Bu kural manastırın günlük yaşamını düzenleyen spesifik yönergelerdendir. Evcil 
hayvanların bakımları zaman ve çaba gerektirir. Bu yasakla ruhbanların ruhani ve dini 
pratiklere odaklanmaları için bu tür dikkat dağıtıcı unsurlardan kaçınılması istenmiştir. 
Manastırlar sessizlik ve huzur içinde bir yaşam sürdürmeyi hedeflemektedir. Evcil 
hayvanların varlığı manastırlarda karmaşaya neden olabilir. Yine evcil hayvanlar, sahiplerine 
duygusal anlamda bağlılık yarattığından dolayı beslenmesi yasaklanmıştır. Manastırda 
sınırlı kaynak olabileceği için çalışma veya ulaşım için kullanılan bir eşek ve bir çift öküze 
izin verilmiştir.  

7- “Birlik Oğullarının özel eşyası olmayacaktır. Topluluğun eşyaları başrahip 
sorumluluğunda korunacaktır.” 

Manastırda yaşayan keşişler arasında bireysel mülkiyet yasaklanmıştır. Topluluk 
üyelerinin şahsi eşyaları başrahibin sorumluluğunda olduğunu belirten bu kural özellikle 
manastır toplulukları, tarikatlar veya komünal yaşam biçimini benimsemiş dini veya sosyal 
gruplarda yaygın olarak benimsenmiştir.  

8- “Manastıra gelen yolcu ve misafirler iyi karşılanacaklardır.” 

Manastırlar, toplumun bir parçası olarak, yardımseverlik ve destek görevini 
üstlenmişlerdir. Yolculara ve misafirlere yardım etmek bu sorumluluğun bir parçasıdır. 

Ayrıca manastırlar tarih boyunca yolcular için güvenli konaklama yerleri olmuştur.65 
Misafirlere manevi rehberlik veya ruhsal destek de yine manastırların görevleri arasındadır.  

9- “Azizlerin yadigârları konusunda şüphe duyulmadan gerçek olanlar korunacak, geri 
kalanlar mezara gömülecektir. Bu konuda titiz olunacaktır.” 

Bu kural, manastırda veya dini toplulukta azizlerin kalıntılarıyla ilgili olarak titizlikle 
hareket edilmesi gerektiğini belirtir. Azizlerin yadigârları, birçok dini gelenekte büyük bir 
manevi önem taşır ve doğru bir şekilde muhafaza edilmesi, topluluk için kutsal bir görevdir. 
Bu, topluluğun manevi ve dini bütünlüğünü korur. 

10- “Bir kardeş öldüğünde yapılacak ayin sade olacaktır. Ayine başka manastırlardan 
katılmak isteyenler ancak başrahibin izniyle katılabileceklerdir.” 

Ayine başka manastırlardan katılmak isteyenlerin başrahibin izniyle katılabilmesi, 
ayinin düzenli ve kontrollü bir şekilde gerçekleşmesini sağlar. Bu, olası karışıklıkların 
önlenmesine ve ayinin düzenli bir şekilde icra edilmesine yardımcı olur. Bu kural Pachomius 

kurallarını esas alan manastırlarda yer almaktadır.66 

11- “Hiçbir biraderin yalnız ikamet etmesine izin verilmeyecektir.” 
Manastır yaşamı, topluluk içinde yaşama ve birlikte ibadet etme üzerine kuruludur. 

Birlikte yaşamak, kardeşlerin birbirlerine destek olmasını sağlar. Manastır yaşamında 
disiplin ve düzen önemlidir. Yalnız yaşayan bir kardeş, topluluğun düzeninden sapabilir. 
Birlikte yaşamak, bu disiplinin korunmasına yardımcı olur. 

12-“Papazlar, Diyakozlar ve Birlik Oğulları, Birlik Kızlarına zorla elbise 
diktirmeyeceklerdir. Birlik Kızlarından herhangi bir yardım isteyemeyeceklerdir.” 

                                                 
65 Pınar Ülgen, “Manastır Kurumlarının Ortaçağ Avrupa Tarihindeki Önemi” (1. Uluslarası Nevşehir Tarih ve 

Kültür Sempozyumu Bildirileri, Ankara: Nevşehir Üniversitesi Yayınları, 2012), 346. 
66 Cüneyt Yeşil - Canan Seyfeli, “Pachomius: Sistemli Kenobitik Yaşamın ve Hıristiyan Manastır Geleneğinin 

Kurucusu”, Balıkesir İlahiyat Dergisi 17 (Haziran 2023), 76. 



Cüneyt Yeşil- Muhammed Hadi Tezokur                                                                                                                                          |330 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

Bu kural, manastırda veya dini toplulukta papazlar, diyakozlar ve Birlik Oğullarının 
Birlik Kızlarına karşı tutum ve davranışlarını düzenlemektedir. Zorla elbise diktirme veya 
herhangi bir yardım isteme yasağı, olası istismarların önüne geçmek için önemli bir adımdır. 
Bu, topluluk içinde daha sağlıklı ve güvenli ilişkilerin kurulmasına katkıda bulunur. 

13- “Birlik Kızlarının gece tek başlarına kiliseye gitmeleri yasaktır.” 

Gece vakti yalnız başına dışarı çıkmak, özellikle kadınlar için güvenlik riski 
oluşturabilir. Bu kural, Birlik Kızlarının fiziksel güvenliğini sağlamayı amaçlar. Tarihsel veya 
kültürel bağlamda, kadınların gece vakti yalnız dışarı çıkmaları hoş karşılanmayabilir. Bu 
kural, topluluğun sosyal normlarına ve değerlerine uygun olarak düzenlenmiştir. 

14- “Birlik Kızları mümkün oldukça birlikte yaşamalıdırlar. Birlik Oğulları ve Kızları, 
maddi sıkıntı çektiklerinde yakınlarındaki diyakoz ve papazlardan, bu mümkün değilse 
piskopostan yardım istemelidirler.” 

Bu kurallar, Birlik Kızları ve Birlik Oğullarının yaşam ve ihtiyaçlarıyla ilgili belirli 
yönergeleri belirlemektedir. Birlik Kızlarının birlikte yaşaması, topluluk ruhunu ve karşılıklı 
desteği pekiştirir. Birlikte yaşamak, kardeşlik ve dayanışma duygularını güçlendirir. Birlik 
Oğulları ve Kızları, maddi sıkıntı çektiklerinde yakınlarındaki diyakoz ve papazlardan yardım 
istemelidirler. Bu, topluluk içindeki hiyerarşiyi ve yardım mekanizmalarını kullanarak 
ihtiyaçların karşılanmasını sağlar. Maddi sıkıntı yaşayan bireylerin, topluluk içinde 
yardımlaşma ve dayanışmayı teşvik etmek amacıyla öncelikle diyakoz ve papazlardan, 
mümkün değilse piskopostan yardım istemeleri, topluluk içindeki bağlılığı güçlendirir. 

15- “Birlik Oğulları Mezmurları, Birlik Kızları ise Medroşeleri öğrenmelidirler.” 

Mezmurlar ve Medroşeler, topluluğun dini mirasının bir parçasıdır. Bu metinleri 
öğrenmek, bireylerin topluluklarının dini mirasına bağlılıklarını güçlendirir. Mezmurlar 
Kutsal Kitap’ın bir parçası olarak Birlik Oğulları tarafından öğrenilmelidir. Medroşeler ise 
Süryanilerde ayinlerde önemli bir yer tutar ve genellikle koroyla söylenir. Medroşeler 

ilahilerin en eskilerinden olup kendine özgü makamda söylenir.67 Hıristiyan geleneğinde ilk 
kadın ilahi korosu Süryaniler tarafından kurulmuştur. Nitekim Mor Efrem, kadın korolarını 
oluşturarak onlara kilisede aktif rol vermiş, kadın koroları medroşeler okuyarak bu görevi 
icra etmişlerdir. 

16- “Papazlar, diyakozlar ve Birlik Oğullarının sivillerin buyruğunda amele olarak 
çalışmaları yasaktır.” 

Papazlar, diyakozlar ve Birlik Oğulları, dini görevleri ve ruhani sorumlulukları yerine 
getirmekle yükümlüdürler. Sivillerin buyruğu altında çalışmak, bu manevi görevlerin ihmal 
edilmesine neden olabilir. Bu kural, dini liderlerin ve topluluk üyelerinin statüsünü ve 
saygınlığını korur. Onları sivillerin emri altına sokmak, topluluk içinde saygı ve eşitliği 
zedeleyebilir. 

17- “Ruhbanlardan olmayan bir şahsın Birlik Kızlarından biriyle evlenmesi halinde 
hem kız hem erkek aforoz edilecektir. Birlik Oğulları ve Kızları günah işlediklerinde tövbe 
için manastıra yollanacaklardır. Şayet bunda direniş gösterirlerse kilise tarafından 
dışlanacaklardır. Eğer aileleri bu durumda olanlara hapis cezası verirse, verilen cezadan 
kurtulma imkânına sahip olurlar.” 

                                                 
67 Barsavm, Saçılmış İnciler Süryanilerin Yazınsal Tarihi, 499. 



Urfa Piskoposu Mor Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe Dair Kuralları                                                                                       |331 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

Ruhban olmayan bir şahsın Birlik Kızlarından biriyle evlenmesinin yasaklanması, 
topluluğun manevi ve toplumsal bütünlüğünü korumaya yönelik bir önlemdir. Bu tür 
evlilikler, topluluk içinde uyumsuzluk ve manevi sapma yaratabilir. Ruhban olmayan biriyle 
evlenen Birlik Kızları ve erkeklerin aforoz edilmesi, topluluğun manevi bütünlüğünü ve 
kurallarını ihlal edenlere karşı caydırıcı bir önlem olarak hizmet eder. 

18- “Papazlar, diyakozlar ve Birlik Oğullarının orduya katılmaları yasaktır.” 

Papazlar, diyakozlar ve Birlik Oğulları, dini görevler ve ruhani sorumluluklarla 
yükümlüdürler. Orduya katılmak, bu manevi görevlerin yerine getirilmesini engelleyebilir 
veya ihmal edilmesine neden olabilir. Ruhbanlar ve topluluk üyeleri, dış etkilerden bağımsız 
olmalıdır. Orduya katılmak, devletin veya askeri otoritelerin emri altına girmeyi gerektirir, 
bu da dini özerkliği tehlikeye atar. Dini liderlerin ve topluluk üyelerinin orduya katılması, 
topluluk içindeki saygı ve eşitliği zedeler. Ayrıca dini görevler ve askeri görevler arasındaki 
çatışma, topluluk içinde huzursuzluk yaratabilir. 

19- “Kilisenin maddi işlerinin idaresi imkânlar dâhilinde Birlik Oğullarından 
karşılanmalıdır.” 

Birlik Oğullarının maddi işlerin yönetiminde yer alması, manevi sorumluluklarla 
maddi sorumlulukların dengelenmesini sağlar. Bu durum ise kilise kurumunun hem manevi 
hem de maddi açıdan sağlıklı bir şekilde işlemesini destekler. 

20- “Birlik Oğulları ve Birlik Kızlarının cenaze için yapılan törenlerde şarap içmeleri 
yasaktır.” 

Cenaze törenlerinde şarap içmenin uygun görülmemesinin nedeni, bu tür bir törende 
ağırlıklı olarak yas ve hüzün atmosferinin hâkim olmasındandır. Alkol tüketimi bu tür bir 
atmosfere uygun değildir. 

21- “Papazlar ve diyakozlar, bütün kiliselerde, herkese ayrı Kutsal Kitapları 
bulundurmak ve okumak için gerekenleri yapmak zorundadırlar.” 

Papazlar ve diyakozlar, inananlara manevi rehberlik yaparlar ve Kutsal Kitap, bu 
rehberliğin temelini oluşturur. Herkesin bu kaynağa erişiminin sağlanması, manevi 
rehberliğin etkili bir şekilde yapılmasını sağlar. 

22- “Heretik hareketlerle her türlü temas yasaktır. Bu hareketlerin yazıları 
yakılacaktır.” 

Kilise, doğru inanç ve öğretilerini korumak ve yaymakla yükümlüdür. Heretik 
öğretilerle temas, kilisenin bu görevini yerine getirmesini zorlaştırabilir veya tehlikeye 
atabilir. Rabbula, yukarıda da ifade edildiği gibi, heretik hareketlere karşı katı bir şekilde 
mücadele etmiştir.  

23- “Papazlar, diyakozlar ve Birlik Oğullarının piskopostan izin almadan hiçbir şekilde 
ruhani çevre ve kiliseleri terk etmeleri yasaktır.” 

Kilisede ruhani liderlik, belirli bir otoriteye bağlılık ve disiplini gerektirir. Piskopostan 
izin almadan kiliseyi terk etmek, bu otoriteye saygısızlık olarak görülebilir ve kilise disiplinini 
zayıflatabilir. 

24- “Papazlar, diyakozlar ve Birlik Oğullarının, hangi şekil ve nedenle olursa olsun and 
içmeleri yasaktır.” 



Cüneyt Yeşil- Muhammed Hadi Tezokur                                                                                                                                          |332 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

Papazlar, diyakozlar ve Birlik Oğulları, inananların güvenilirliğini ve sadakatini 
simgelerler. Ant içmek, bu güvenilirliği veya sadakati gerektirmeyen bir durum ortaya 
çıkarır ve inananlar arasında güvensizlik yaratabilir. 

25- “Rahip ve Diyakozun dışında Kutsal Sunu’yu kimse veremez.” 
Kutsal Sunu (Evharistiya, Qurbana Qadişa), Hıristiyan inancında büyük bir manevi ve 

simgesel anlam taşır. Rahipler ve diyakozlar, bu sakramenti özel bir yetkiyle ve dini öneme 
sahip olarak yerine getirirler. 

26- “Köylerine gelen Birlik Oğullarıyla Papazlar ilgilenmelidirler.”68 
Bu kural, kilisenin veya dini topluluğun köy halkına hizmet etme ve onlarla ilişki 

kurma çabalarını vurgulamıştır. Bu ilişki, dini öğretilerin yayılması, manevi rehberlik ve 
toplumsal yardım gibi amaçlarla sağalanabilir. 

4. Mor Rabbula’nın Ruhbanlara ve Ahdin Çocuklarına Yaptığı Öğüt ve Uyarıları 

Bu bölüm yukarıda yapılan tasnifin ilk iki bölümünden daha uzun olup elli dokuz 
kuraldan oluşmaktadır. Rabbula kurallarında, katı disiplin, manevi eğitim ve öğretim, dini 
törenler ve ibadet, sapkın hareketlerden kaçınma, yemin etme yasağı, köylere hizmet 
sunma, maddi işlerin yürütülmesi, askere katılmanın yasaklanması, sapkın yazıların imhası, 
evlilik ve askeri disiplin gibi konular yer almaktadır. Öğüt ve kuralların bazıları tekrarlanmış 
olup çalışmamızda tekrarlar çıkarılmıştır. Öğüt ve uyarıların genel itibariyle anlaşılması için 
konulara göre ayrılması uygundur. Konu bu bağlamda, “Manastır ve Kilise Düzeniyle İlgili 
Öğüt ve Uyarılar”, “Manevi Eğitim ve Öğretim”, “Dini Törenler ve İbadet”, “Heretiklerden 
Uzak Durma”, “Köylere Hizmet”, ve “Maddi İşlerin Yönetimi” alt başlıkları altında ele 
alınacaktır. Rabbula'nın manastır ve kilise düzenine ilişkin temel öğüt ve uyarıları şu 
şekildedir. 

4.1.Manastır ve Kilise Düzeniyle İlgili Öğüt ve Uyarılar   

Rabbula, manastırlarda katı bir disiplinin sürdürülmesini savunmuştur. Bu, rahiplerin 
ve manastır sakinlerinin sıkı bir şekilde belirlenen kurallara uymasını gerektirmiştir. 

“Papazlığa atanacak ve davaya bakacak kişiler dikkatli bir şekilde seçilmelidir.” 

“Rahip, papaz ve diyakozlar görev yaptıkları yerlerde halkı gözetmeli ve manastırlara 
kadınların girmesine engel olmalıdırlar.”   

“Birlik Kızlarının tek başlarına gece kiliseye gitmelerine ve dönmelerine izin 
verilmeyecektir. Yine birlik kızlarının mümkün olduğu sürece beraber yaşamaları 
sağlanacaktır.  Bu kurallar birlik oğulları için de geçerlidir.”  

“Giderler ancak kilisede olan gelirlerden karşılanacaktır.”   

“Papazlar ve diyakozlar zorunlu haller dışında kiliselerde kalmalıdırlar.”  

“Birlik Oğulları uygun olmadığı zaman siviller kilisede aktif görev almayacaklardır.” 

“Rahiplerden, diyakozlardan veya kilisenin oğullarından hiç kimse, herhangi bir 
sandığa veya tapınağa sıradan eşyaları kutsal eşyalarla yan yana koymaya cesaret edemez.” 

“Herhangi bir nedenden dolayı rütbelerinden düşen Birlik Oğulları ve Birlik Kızları 
tövbe için manastırlara gönderilecektir. Ancak manastırda kalmalarına rağmen kiliseye 

                                                 
68 Vööbus, Syriac and Arabic Documentsregarding Legislatign Relative to Syrian Asceticism, 27-33. 



Urfa Piskoposu Mor Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe Dair Kuralları                                                                                       |333 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

kabul edilmeyecekler, doğru yola gelene kadar kiliseden ebeveynleriyle birlikte 
uzaklaştırılacaklardır.” 

“Birlik oğulları, kilisede sunağın yükseltilmiş zeminine çıkmayacaktır. Orada herhangi 
bir yiyecek yenilmeyecektir. Bu bölüme kutsal aletler dışında hiçbir şey 
yerleştirilmeyecektir.” 

4.2.Manevi Eğitim ve Öğretim 

Rabbula, rahiplerin ve manastır sakinlerinin manevi eğitimine büyük önem vermiştir. 
Eğitimin manevi ve ahlaki standartlarını korumak amacıyla belirlenmiş düzenlemeler 
getirmiştir. Ayrıca Kutsal Kitapların düzenli olarak okunması ve öğretilmesi gerektiğini 
vurgulamıştır.  

“Kocasından başka erkekle olan hiçbir kadın ve eşi yerine başka kadınla olan hiçbir 
erkek eğitim için kabul edilmeyecektir.”    

“Rahipler, diyakozlar, birlik oğulları ve birlik kızları sürekli olarak kilisenin ibadet ve 
hizmetinde olacaklardır. Gece ve gündüz dua ve mezmur vakitlerini ihmal etmeyecekler.” 

4.3. Dini Törenler ve İbadet 

Kilisede düzenli olarak dini törenler ve ibadetlerin yapılması gerektiğini belirtmiştir. 
Kutsal Sunu'nun sadece yetkili kişiler tarafından verilmesi gerektiğini savunmuştur. 

“Papazlar, ayinlere özen gösterip Tanrı’nın evini koruyacaklar, burada meydana 
gelebilecek uygunsuz işlere izin vermeyeceklerdir.” 

“Papazlar ve diyakozlar, bütün kiliselerde, herkese ayrı kutsal metinleri bulundurmak 
ve okumak için gerekenleri yapmak zorundalar.” 

4.4. Heretiklerden Uzak Durma 

Heretik hareketlerle her türlü temasın yasaklanmasını ve bu hareketlerin yazılarının 
yakılmasını önermiştir. Bu, kilisenin doktrinel saflığını korumak için önemli görülmüştür. 

“Papazlar şeytanların musallat olduğu kişilerle ayin yapmamalıdırlar. Bunun amacı 
ayini şeytanların lekelemelerinden korumaktır.” 

“Batıl inançlara adanan ağaçları kesin ve bunların yerleri kiliseye adanacaktır. Eğer bir 
yerde putların tapınağından bir kalıntı varsa, rahatsız edilmeden sessizce yok edilmelidir.” 

“Her şeyden önce, kilisenin oğulları kutsal kilisenin gerçek inancını bilsinler ki, 
sapkınlar onları yoldan çıkarmasın.”  

“Kilisenin oğulları sapkınlarla ne sözde ne de fiilde ilişki kurmayacaklardır.” 

4.5. Köylere Hizmet 

Köylere gelen Birlik Oğullarıyla papazların ilgilenmesi gerektiğini belirtmiştir. Bu, 
kilisenin toplumsal hizmet ve manevi rehberlik rolünü vurgulamaktadır. 

“Olmayan yerlere kiliseler inşa edin ve inşa edilenler beyazlatılacak ve apsisleri ve 
sağlam avluları olacaktır (yani duvarlarla döşenmiştir).” 

“Piskopos bir köye geldiğinde, piskopos adına sıradan insanlardan haraç talep 
etmeyeceklerdir.” 



Cüneyt Yeşil- Muhammed Hadi Tezokur                                                                                                                                          |334 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

“Köylerde bulunan tüm rahipler, kendilerine gelen fakirlerle ilgilenecek ve onları 
rahatlatacak önlemler alacaklardır. Özellikle de fakir olan Birlik Oğullarıyla daha fazla 
ilgileneceklerdir.”  

4.6. Maddi İşlerin Yönetimi 

Kilisenin maddi işlerinin Birlik Oğulları tarafından yönetilmesini ve bu işlerin güvenilir 
kişilerce yürütülmesini önermiştir.  

“Emanetler her erkeğe verilmeyip sadece iyilik yapanlara verilecektir. Ancak büyücü 
ve muska yapma bahanesiyle erkek ve kadınları dolandıranlar bu yerlerden kovulacaklardır. 
Onlardan bölgenize girmeyeceklerine dair garantiler alınacaktır. Mesih'in öğrencisi 
olanların hepsi, ihtiyaçlarından fazlasına sahip olmak için açgözlü olmayacak, onları 
fakirlere dağıtacaklardır.”  

“Giderler ancak kilisede olan gelirlerden karşılanacaktır.”  

“Birlik kızları ve oğulları maddi sıkıntıya düşerlerse, o bölgede bulunan papaz ve 
diyakozlar onlara maddi olarak yardım etmelidirler. Şayet bu mümkün değilse yardım için 
piskoposa başvurmalıdırlar. Yardım etmenin amacı onların geçinmek için meşru olmayan 
yollara başvurmalarını önlemektir.”  

“Hayatını kaybeden rahibin veya diyakozun, bütün malları kiliseye kalacaktır.” 

“Ruhbanların ayin yönetimi karşılığında armağan ve ücret almaları yasaklanmıştır.” 

“Rahipler, diyakozlar hiç kimseden, özellikle de (devam eden) bir davası olanlardan 
rüşvet almayacaktır.”      

“Rahipler, diyakozlar, Birlik Oğulları ve Birlik Kızları, faiz, tefecilik veya dünyevi 
kazançlar için herhangi bir kurnazlığa başvurmayacaklardır.” 

“Rahipler ve diyakozlar, emredilmiş olsa bile, Birlik Oğullarından ve sıradan 
insanlardan haraç istemeyeceklerdir. Ancak kilisenin ihtiyaçları için kendi iradeleriyle 
verilen ücretler toplanabilir.”  

“Rahipler, diyakozlar, Birlik Oğulları ve Birlik Kızları, faiz, tefecilik veya dünyevi 
kazançlar için herhangi bir kurnazlığa başvurmayacaklardır. 

“Rahipler, diyakozlar ve birlik oğulları, laik insanlara kefil olmayacak, akrabalarının 
veya yargıçlara rüşvet verenlerin davalarını üstlenmeyeceklerdir.” 

4.7. Evlilik ve Ahlaki Disiplin 

Birlik Kızları ve Oğulları arasında ahlaki disiplini korumak için çeşitli kurallar 
koymuştur. Örneğin, ruhban olmayan bir şahısla evlenenlerin aforoz edilmesi gibi katı 
kurallar vardır.  

“Gayrimeşru ilişki yaşayanlar kiliseye alınmayacaklardır.”  “Kilisenin oğullarından hiç 
kimse kendini hadım etmeye cesaret edemeyecek.” 

“Eşlerin ihaneti dışında boşanma yasaktır.” 

“Bir erkeğin yeğeni, hala ve teyzeleriyle evlenmesi yasaktır. Sapkınları ayrım 
gözetmeksizin vaftiz için kabul etmeyin.” 



Urfa Piskoposu Mor Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe Dair Kuralları                                                                                       |335 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

“Annesi, kız kardeşi veya kızı dışında, rahipler veya diyakozlar veya Birlik 
Oğullarından hiç kimse kadınlarla birlikte yaşayamayacak ve bu (kadınlar) için kendi 
(meskenlerinin) dışında ev kurmayacaktır.” 

Kimseyi kırbaçlamayın, ama kamçılamaya mecbur olduğunuz bir sebep varsa 
korkutmak için kırbaçlayın. Suçlu kişiler varsa mahkemeye gönderin.” 

“Ruhbanlar, kendi anne babası ve diğer ruhbanların dışında başkalarıyla ikamet 
etmemelidir.”  

“Hiç kimseye karşı sahte bir belge kabul etmeyin ve bu nedenle adalete aykırı bir şey 
yapmayın.” 

Sonuç 

Mor Rabbula'nın manastır hayatına ilişkin yazdığı kurallar, Doğu Hıristiyan 
dünyasında monastik yaşamın düzenlenmesine önemli katkılarda bulunmuş ve bu 
geleneğin sonraki yüzyıllardaki gelişiminde belirleyici olmuştur. Rabbula, Urfa'daki görev 
süresi boyunca yalnızca bir piskopos değil, aynı zamanda maneviyatı ve disiplini ön plana 
çıkaran bir ruhani lider olarak da tanınmıştır. Onun manastır kuralları, rahiplerin günlük 
yaşamlarını, ibadet pratiklerini ve toplumsal sorumluluklarını şekillendiren detaylı ve 
kapsamlı bir rehber niteliğindedir. 

Rabbula’nın kuralları, Süryani Hıristiyan münzevi yaşamını daha sistematik ve 
disiplinli bir yapıya kavuşturmayı hedeflemiştir. Bu kurallar sadece manastır toplulukları 
arasında değil, aynı zamanda Kilise’nin genel yapısında da ahlaki ve ruhani bir standart 
oluşturmuştur. Rabbula'nın vizyonu, Hıristiyan topluluklarında ortak bir manevi çerçeve 
sunarak, Kilise'nin iç disiplinini güçlendirmiş ve Hıristiyanlık içindeki monastik hareketlerin 
birleştirilmesinde katkıda bulunmuştur. 

Sonuç olarak, Mor Rabbula’nın manastır kuralları hem kendi döneminde hem de 
sonraki yüzyıllarda Doğu Hıristiyan manastır geleneğinin temel taşlarından biri haline 
gelmiştir. Onun bu katkıları, Hıristiyanlık tarihinde manastır hayatının gelişimi açısından 
büyük bir öneme sahiptir ve günümüzde bile monastik yaşam üzerine yapılan tartışmalarda 
sıkça referans gösterilmektedir. Rabbula’nın mirası, ruhani disiplin, ibadet ve topluluk 
bilincinin uyumlu bir şekilde bir araya gelmesi üzerine inşa edilmiş bir model sunarak 
Hıristiyanlık tarihinde kalıcı bir iz bırakmıştır. 

Kaynakça 

Adday Şer. Nusaybin Akademisi. çev. Nesim Doru. İstanbul: Yaba Yayınları, 2006. 

Aksoy, Subhi - Çelik, Tuma. Mezopotamya Uygarlığından Süryani Tarihi. Ankara: Nika Yayınevi, 
2013. 

Akyüz, Gabriel. Nusaybin’deki Mor Yakub Kilisesi ve Nusaybin Okulu. İstanbul, 1998. 

Atiya, Aziz S. Doğu Hıristiyanlığı Tarihi. çev. Nurettin Hiçyılmaz. İstanbul: Doz Yayınları, 2005. 

Barsavm, İğnatius Efrem I. Saçılmış İnciler Süryanilerin Yazınsal Tarihi. çev. Zeki Demir. İstanbul: 
Resim Ofset, 2005. 

Bassim, Pavlus. Efrahat el-Hekim’ül Farisî, Mâkâlât. Beyrut: Darü’l Maşrik, 2. baskı., 2007. 

Baş, Bilal. Bir Hıristiyan Mezhebi Olarak Aryüsçülük. İstanbul: Arkeoloji ve Sanat Yayınları, 2016. 

Bilge, Esmer. Kaşgarlı Mor Abrohom’un Hayat Hikayesi. İstanbul: Meryem Ana Kilisesi Yayınları, 
2006. 



Cüneyt Yeşil- Muhammed Hadi Tezokur                                                                                                                                          |336 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

Brock, Sebastian. P. “Early Syrian Asceticism”. Numen 20/1 (1973), 1-19. 

Brock, Sebastian P. “Ephrem”. Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac Heritage: Electronic 
Edition. Erişim 15 Ocak 2024. https://gedsh.bethmardutho.org/Ephrem 

Brock, Sebastian P. - David Taylor (ed.). Saklı İnci: Antik Arami Mirasların Varisleri. çev. Gabriel 
Rabo. 3 Cilt. Roma: Trans World Film Italia Srlvia Massimo Meliconi, 2006. 

Burkitt, F.Crawford. Early Eastern Christianity. New York: E.P.Dutton Company, 1904. 

Butler, Edward Cuthbert. “Monasticism”. The New Encyclopedia Britannica. ed. Berard L. 
Marthaler. 18/687. New York, 1911. 

Çelik, Mehmet (ed.). Edessa’dan Urfa’ya. Ankara: Atılım Üniversitesi Yayınları, 2007. 

Çelik, Mehmet. Süryani Kilisesi Tarihi. İstanbul: Yaylacık Matbaası, 1987. 

Dinçer, Pınar Serdar. “Erken Bizans Dönemi Resimli Dini El Yazmaları”. Art-Sanat 12 (2019), 385-
440. 

Dr. Grützmacher. Pachomius und das äldeste Klostreleben Ein Beitrag zur Mönchsgeschichte. 
Leipzig: Akademiche Verlagsbuchhandlung von J.C. Mohr, 1896. 

Duran, Asim. “Modern Kitab-ı Mukaddes Eleştirisinin Erken Dönem Habercisi Olarak Marcion: 
Harnack Sonrası Araştırmalar Bağlamında Bir Değerlendirme”. Eskiyeni 41 (2020), 461-
489. https://doi.org/10.37697/eskiyeni.741615 

Eusebius. Kilise Tarihi. çev. Furkan Akderin. İstanbul: Chiviyazıları Yayınevi, 2011. 

Günel, Aziz. Türk Süryanileri Tarihi. Diyarbakır: Oya Matbaası, 1970. 

Hacımustafaoğlu, Ayşe. Afrahat’in Beşıṅcı ̇ İspatı. Mardin: Artuklu Üniversitesi, Yüksek Lisans 
Tezi, 2018. 

Hannay, James O. The Spirit And Origin of Christian Monasticisim. London: Methuen and Co., 
1903. 

Harmless, J. William. Desert Christians An Introduction to the Literature of Early Monasticism. 
New York: Oxford University Press, 2004. 

Hayes, E. R. Urfa Akademisi. çev. Yaşar Günenç. İstanbul: Yaba Yayınları, 2005. 

Hollerweger, Hans. Canlı Kültür Mirası Turabdin. çev. Sevil Gülçur. Linz: Freunde des Tur Abdin, 
3. baskı., 1999. 

Kaplan, Necla. “Geç Antık̇ Çağ Kanon Tablolu Süryanı ̇ Resıṁlı ̇ El Yazmalarinda Teolojık̇ Arka 
Plan”. Kadim Akademi SBD 5(2) (2021), 109-127. 

Kızıl, Hayrettin. “Hıristiyan Monastisizminin Kuruluşu (İlk Altı Asır)”. Dicle Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisisi 12/2 (2010), 33-67. 

Meyer, R. T. “Lausiac History (Palladius)”. New Catholic Encyclopedia. 8/381-382. Washington: 
Catholic University of America, 2003. 

Nihat Durak. “Süryaniler’de Dini Anlatılar”. AİBÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 15/1 (2015), 
251-275. 

Overbeck, Julian  Josephus. S. Ephraemi Syri Rabbulae Episcopi Edesseni Balaei Aliorumque 
Opera Selecta. Toronto: E Typographeo Clarendoniano, 1865. 

Öktem, Niyazi. “Antik Yunan Felsefesi”. İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası 39/1-4 
(1974), 353-413. 

Özaydın, Abdulkerim. “İbnü’l-İbrî”. TDV İslam Ansiklopedisi. 21/92-94. İstanbul, 2000. 

Rompay, Lucas Van. “Marcion”. Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac Heritage: 
Electronic Edition. Erişim 12 Ekim 2023. https://gedsh.bethmardutho.org/Marcion 



Urfa Piskoposu Mor Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe Dair Kuralları                                                                                       |337 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 314-337. 

Rompay, Lucas Van. “Rabbula Gospels”. Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac Heritage: 
Electronic Edition. Erişim 02 Haziran 2023. https://gedsh.bethmardutho.org/Rabbula-
Gospels 

Segal, Judah Benzion. Edessa, The Blessed City. London: Oxford At The Clarendon Press, 1970. 

Seyfeli, Canan. Ermeni Kilise Merkezi Ecmiatzin. Konya: Çizgi Kitapevi Yayınları, 2015. 

Smith, I. Gregory. Christian Monasticism From the Fourth to the Ninth Centuries of the Christian 
Era. London: A. D. İnnes And Co., 1892. 

Takahashi, Hidemi. “Bar ʿEbroyo, Grigorios”. Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac 
Heritage: Electronic Edition. Erişim 20 Ekim 2024. https://gedsh.bethmardutho.org/Bar-
Ebroyo-Grigorios 

Tural, Murat. Ortaçağ Doğu Hırıṡtıẏanlığında Manastır Hayatı. İstanbul: IQ Kültür Sanat 
Yayıncılık, 2011. 

Urbina, I. Ortiz De. “Aphraates”. New Catholic Encyclopedia. C. 1. Washington D.C: Thomson 
and Gale, 2003. 

Ülgen, Pınar. “Manastır Kurumlarının Ortaçağ Avrupa Tarihindeki Önemi”. 315-350. Ankara: 
Nevşehir Üniversitesi Yayınları, 2012. 

Vööbus, Arthur. Syriac and Arabic Documentsregarding Legislatign Relative to Syrian 
Asceticism. Stockholm: Etse, 1960. 

Wright, William. A Short History of Syriac Literature. London: Adam and Charles Black, 1894. 

Yaşar, Şükran. “Mor Evgin ve Hıristiyan Mistisizminin Tur Abdin Bölgesine Girişi”. Mukaddime 
12 (1) (2021), 69-99. 

Yeşil, Cüneyt. Ruhbanlık, Süryani Kadim Kilise Hiyerarşisi. ed. M. Hadi Tezokur. Ankara: Eskiyeni 
Yayınları, 2024. 

Yeşil, Cüneyt - Seyfeli, Canan. “Pachomius: Sistemli Kenobitik Yaşamın ve Hıristiyan Manastır 
Geleneğinin Kurucusu”. Balıkesir İlahiyat Dergisi 17 (Haziran 2023), 51-84. 

Yeşil, Cüneyt - Seyfeli, Canan. “Süryani Kadim Kilisesi’nde Ruhbanlığın Kökenleri: Kurucular”. 
Genç Dinler Tarihçilerin Kaleminden. ed. Süleyman Turan - Emine Battal. 185-203. 
Ankara: Eskiyeni Yayınları, 2023. 

“Bar Hebraeus [Bar ’Ebroyo]: Ethicon | syri.ac”. Erişim 20 Ekim 2024. https://syri.ac/authors-
jacob-sarug/bar-ebroyo-ethicon 

“Catholic Encyclopedia:  Marcionites”. Erişim 15 Kasım 2022. 
https://www.newadvent.org/cathen/09645c.htm 

Cüneyt Yeşil’in Adıyaman Süryani Kadim Kilisesi Metropoliti Ğriğoriyos Melki Ürek (1959) İle 
Görüşme: Süryani Kadim Kilisesi’nde Ruhbanlık. Görüşme Kaydı 2. Adıyaman: Mor Petrus 
Mor Pavlus Kilisesi, 02 Mart 2023. 

“Rabbula, Admonitions to Monks.  from R.H. Connolly, Some early rules for Syrian monks, 
Downside Review 25 (NS 6) (1907) pp.152-162.” Erişim 30 Ocak 2023. 
https://www.tertullian.org/fathers/rabbula_some_early_rules.htm 

Department of Syriac Studies. “Rabbula Gospels”, 29 Haziran 2022. https://dss-
syriacpatriarchate.org/syriac-arts/syriac-icons/rabbula-gospels/?lang=en 

 


