Modern Diinyada Tevhid Paradigmasi: Yeni Bir Anlam ve Gelecek

Arayisina inang Temelli Bir Yaklasim

The Paradigm of Tawhid in the Modern World: A Faith-based Approach to the

Quest for a New Meaning and Future

ismail POLAT
Dr., Milli Egitim Bakanligi, Ogretmen, Kirikkale, Tirkiye
Dr., Ministry of National Education, Teacher, Kirikkale, Turkiye
ipolat09@hotmail.com, www.orcid.org/0000-0001-5744-7362

Makale Turii
Article Type

Yayin Etigi
Publishing Ethics

Finansman
Funding

Cikar Catigmasi
Conflict of Interest

DOI

Arastirma Makalesi
Research Article

Bu makale, iThenticate yazilimi ile taranmis ve intihal tespit edilmemistir. Makale, gift
tarafli kor hakemlik yontemiyle en az iki hakem tarafindan incelenmistir.

This article has been scanned by iThenticate software and no plagiarism detected. It has
been examined by at least two referees using double sided blind refereeing method.

Yazar, bu ¢alisma igin herhangi bir dis fon almadigini beyan eder.
Author declares that he get no any external funding for this study.

Yazar bu galismayla ilintili herhangi bir ¢ikar ¢atismasi bulunmadigini beyan eder.
Author declares that there is no any conflict of interest related to this study.

https://doi.org/10.30623/hij.1635300

Gelis Tarihi / Received Kabul Tarihi / Accepted

7 Subat/February 2025 13 Haziran/June 2025


https://dergipark.org.tr/tr/pub/hij/issue/90764
mailto:ipolat09@hotmail.com
mailto:ipolat09@hotmail.com
http://www.orcid.org/0000-0001-5744-7362
https://doi.org/10.30623/hij.1635300

ismail Polat |416

0z

Kiresellesme ve teknolojik ilerlemelerin etkisiyle diinyanin birbirine daha entegre
hale geldigi ve insanlarin ortak bir kiresel topluluk icinde yasadig glinimiz
diinyasinda bireyin, toplumun ve insanligin varolussal yonelimlerine dair yeni bir
anlam ve gelecek arayisi, istegi ve olabilirligi tartisiimaktadir. Bu baglamda bireysel
ve toplumsal diizeyde modernitenin beraberinde getirdigi anlam krizleri ve
gelecek kaygisi gibi sorunlar glindeme gelmekte ve inang temelli bitlincil disiince
sistemlerinin, bu krizlere ve sorunlara karsi glgli bir ¢6zim modeli
olusturabilecegi belirtilmektedir.

Hi¢ kuskusuz insani, hayatini ve evreni bitincil bir perspektifte algilamak ve
anlamak onemlidir. Zira bodyle bir perspektif bireylerin ve toplumlarin
parcalanmiglik hissini agsmalarina ve hayatlarini anlamli bir ¢ercevede yeniden
diizenlemelerine olanak saglar. Bu baglamda genis bir yelpazede gesitli imkanlar
ve agilimlar sunan bitiincil perspektiflerden biri de tevhid inancidir. insanin
varolusunu, amaclarini ve iliskilerini ilahi bir dizen cercevesinde anlamasini
saglayan tevhid, inang¢ temelli bitlincul bir yaklasim olarak, bireyin ve toplumun
yasamini daha anlamh ve uyumlu bir bicimde diizenlemesine katkida
bulunabilecek gligli bir paradigma olarak goériinmektedir. Eger metodolojik bir
olgu olarak algilanirsa tevhid inancinin hayata ve evrene iliskin bitinsel bir
kavrayis sunmasi, gelecegi veya hayati, bireyi, toplumu, toplumsal dokuyu kendi
amaci dogrultusunda olusturmak istemesi kaginilmaz olur. Bu nedenle, insanlik
icin yeni bir varolussal anlam ve gelecek vizyonu gelistirebilmek adina, tevhid
inancini 6zline uygun bir bicimde kavramak, yorumlamak ve agiklamak énem arz
etmektedir.

Bu c¢alismada, tevhid inancinin birey ve toplum (zerindeki donistlrici etkisi
incelenmekte, insanin bireysel, toplumsal ve kiiresel diizlemdeki yasamina dair
yeni bir anlam ve gelecek perspektifi olusturma siirecindeki rolii ele alinmaktadir.
Bu gergevede ilk olarak tevhid inancinin kavramsal gergevesi ve bu baglamda bu
inang sisteminin ontolojik, epistemolojik ve etik boyutlari, ardindan da bireyin,
toplumun ve insanligin yasamina yon verecek yeni bir anlam ve gelecek
perspektifinin olusmasindaki etkileri irdelenmektedir. Kendine ¢izdigi sinirlar
dahilinde literatilr taramasi ve analitik yontem kullanilarak hazirlanan bu ¢alisma,
insanin kendisi, toplumu ve evrenle iliskisini yeniden tanimlamasina imkan taniyan
bir anlam ve gelecek tasavvurunun olusmasinda tevhid inancinin etkilerini ortaya
koymayi amaclamaktadir. Teorik ve pratik boyutlariyla tevhid inancinin bireysel ve
toplumsal dénlsiim Gzerindeki etkilerini tartisarak, modern diinyanin ihtiyaglarina
bilimsel bir cercevede cevap verebilecek inan¢ temelli bir model gelistirmeye
katkida bulunabilmekle énemli gérilen bu galisma su sonuglara ulagmistir.

Tevhid inanci, birey, toplum ve diinya diizeyinde bir anlam ve gelecek perspektifi
olusturmada kapsamli bir ¢erceve sunmaktadir. Birey acgisindan tevhid, insanin
kendisini bir yaraticiya bagl hissetmesini saglayarak varolussal bir gliven ve
Ozgliven kazandirir. Bu inang, bireyin hayatini sadece maddi ¢ikarlar degil, manevi
ve ahlaki degerler temelinde sekillendirmesine rehberlik eder. Toplum diizeyinde
tevhid, adalet, merhamet, dayanisma, emanet, sorumluluk ve sura gibi degerleri
merkeze alarak sosyal baglarin gliclenmesine ve toplumsal barisin tesisine katki
saglar. Ozellikle adalet ilkesi, toplumsal diizenin siirdirilebilir bir temelde insa
edilmesine olanak tanir. Kiiresel Olcekte ise tevhid inanci, ¢evre sorunlarindan
kiiltiirel catismalara kadar pek cok krize kapsamli ¢éziimler sunar. insanin dogayla

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



Modern Diinyada Tevhid Paradigmasi: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayisina inang Temelli Bir Yaklagim 1417

iliskisinde sorumluluk bilinci olusturur ve farkli kiltir ve dinlerle ortak bir zeminde
bulusmayi tesvik eder. Bunun yani sira, bilim ve teknolojiyi etik degerlerle
bitunlestirerek insanlk icin hem faydali hem de surdirilebilir bir gelecek insa
etme yolunda rehberlik eder. Son olarak tevhid inanci; insanin kendisi, toplum ve
evrenle olan iliskisini bltlncll bir yaklagimla ele alan, bireyin, toplumun ve
insanligin varolussal anlam arayisina rehberlik eden ve insana gelecege dair umut
vadeden bir sistemdir. Modern diinyanin karmasik sorunlari karsisinda tevhid,
bireysel ve toplumsal diizeyde denge ve ¢6ziim 6nerileri sunarak evrensel bir ilke
olarak giincelligini ve 6nemini korumaktadir.

Anahtar Kelimeler: islam Felsefesi, Tevhid inanci, Bitiinciil Perspektif, Ontoloji,
Epistemoloji

Abstract

In today's world, where globalization and technological advancements have led to
a more interconnected global community, there is an increasing discourse on the
desire, possibility, and pursuit of a new meaning and future for the existential
orientations of individuals, societies, and humanity as a whole. In this context,
modernity has brought about crises of meaning and concerns for the future at
both individual and societal levels, and it is suggested that faith-based holistic
systems of thought can provide powerful solutions to these crises and issues.

Undoubtedly, perceiving and understanding human beings, life, and the universe
from a holistic perspective is of great importance. Such a perspective enables
individuals and societies to overcome feelings of fragmentation and reorganize
their lives within a meaningful framework. One of the holistic perspectives that
offers various possibilities and openings is the belief in Tawhid (divine unity). As a
faith-based holistic approach, Tawhid, which allows human beings to understand
their existence, purposes, and relationships within a divine order, appears as a
strong paradigm that can contribute to making individual and social life more
meaningful and harmonious. If approached as a methodological phenomenon, the
belief in Tawhid inevitably leads to a comprehensive understanding of life and the
universe and fosters the desire to shape the future, life, individuals, society, and
social structure in accordance with its intrinsic purpose. Therefore, in order to
develop a new existential meaning and vision of the future for humanity, it is
crucial to understand, interpret, and explain the belief in Tawhid in a manner
faithful to its essence.

This study examines the transformative impact of the belief in Tawhid on
individuals and society and explores its role in forming a new perspective on
meaning and the future of human life at the individual, societal, and global levels.
Within this framework, the study first discusses the conceptual framework of
Tawhid, including its ontological, epistemological, and ethical dimensions. It then
analyzes its influence on forming a new perspective on meaning and the future
that can guide the lives of individuals, societies, and humanity. Using literature
review and analytical methods within the boundaries it has defined, this study
aims to reveal the effects of Tawhid in constructing a vision of meaning and future
that allows humans to redefine their relationship with themselves, society, and
the universe. By discussing the theoretical and practical dimensions of the belief
in Tawhid and its impact on individual and societal transformation, the study
seeks to contribute to the development of a faith-based model that can

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



ismail Polat 1418

scientifically respond to the needs of the modern world. The findings of the study
are as follows:

The belief in Tawhid provides a comprehensive framework for constructing a
perspective on meaning and the future at the individual, societal, and global
levels. For the individual, Tawhid offers existential confidence and self-assurance
by fostering a sense of connection to a Creator. It guides the individual to shape
life not merely on material interests but also on spiritual and moral values. At the
societal level, Tawhid emphasizes values such as justice, compassion, solidarity,
trust, responsibility, and consultation, thereby strengthening social bonds and
contributing to the establishment of social peace. Especially the principle of
justice allows for the construction of social order on a sustainable foundation. On
a global scale, the belief in Tawhid offers comprehensive solutions to various
crises, from environmental issues to cultural conflicts. It cultivates a sense of
responsibility in humanity’s relationship with nature and promotes a common
ground for engagement with different cultures and religions. Furthermore, it
integrates science and technology with ethical values, guiding humanity toward
building a beneficial and sustainable future. Ultimately, the belief in Tawhid is a
system that addresses the relationship between the individual, society, and the
universe from a holistic perspective, guiding humanity in its quest for existential
meaning and offering hope for the future. In the face of the complex problems of
the modern world, Tawhid maintains its relevance and significance as a universal
principle by offering balance and solutions at both individual and societal levels.

Keywords: Islamic Philosophy, The Tawhid Belief, Holistic Perspective, Ontology,
Epistemology

Giris

GUnUmuz diinyasi, hizla degisen sosyal, kiltirel ve teknolojik dinamikler nedeniyle
derin bir anlam krizi ve gelecege yonelik belirsizliklerle karsi karsiyadir.! Modern birey,
maddi ilerlemenin artmasina ragmen manevi tatminsizlik, kimlik bunalimlari ve toplumsal
dayanisma eksiklikleri gibi sorunlarla miicadele etmekte ve manevi bosluk, yalnizlik ve
toplumsal aidiyet hissinin kaybi gibi zorluklarla basa ¢ikmakta giiclik cekmektedir.? Bu
baglamda, yeni bir anlam ve gelecek perspektifi olusturma ¢abasi, hem bireysel mutluluk
hem de sirdirilebilir bir toplumsal diizenin ingasi igin kritik bir ihtiyac olarak
gérilmektedir.® Bdyle bir perspektif, insanin varolussal sorularina yanit ararken, etik
degerler, adalet ve cevresel sorumluluk gibi evrensel ilkeleri merkeze almasini ve birey ile
toplum arasinda bitlncll bir denge kurmasini gerektirir. Cagdas dinyanin anlam ve
gelecek krizlerine karsi, inan¢ temelli yaklasimlar bu sorunlari yeniden sekillendirmede
onemli bir rol Gstlenmektedir. Bu baglamda, tevhid inancinin déndstirtci bir etkiye sahip
oldugu soylenebilir. Evrendeki her seyin Allah’in birligi ve mutlak egemenligi ile
iliskilendirilmesini saglayan bitlinclil yaklasimiyla tevhid inanci, bireylerin ve toplumlarin

1 Anthony Giddens, Modernity and Self-ldentity: Self and Society in the Late Modern Age (Stanford: Stanford
University Press, 1991), 181-185. Ayrica genis bilgi icin bkz. Zygmunt Bauman, Liquid Modernity (Cambridge:
Polity Press, 2000), 1-13.

2 Bauman, Liquid Modernity, 73-78; Giddens, Modernity and Self-ldentity, 185-190: Viktor E. Frankl, Man's
Search for Meaning (Boston: Beacon Press, 2006), 99-105.

3 Giddens, Modernity and Self-Identity, 214-216; Seyyid Hiseyin Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of
Modern Man (London: Allen & Unwin, 1968), 23-27.

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



Modern Diinyada Tevhid Paradigmasi: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayisina inang Temelli Bir Yaklagim 1419

parcalanmislik hissini asmalarina ve hayatlarini anlamli  bir c¢ercevede yeniden
diizenlemelerine olanak saglayabilir.

Bireysel diizeyde tevhid, modern dénemde yayginlasan, 6zellikle materyalist ve
sekiiler yaklasimlarin insanin varolussal sorularina tatmin edici cevaplar sunamamasi
nedeniyle ortaya cikan anlam ve kimlik krizine karsi gucli bir ¢dziim sunmaktadir.® Bu
cercevede insanin maddi yonilinlin yani sira manevi yoniine de hitap ederek, bireyleri
diinyayi ve kendilerini daha genis bir baglamda anlamlandirmaya yonlendiren tevhid inanci,
bireye yasaminda bir merkez ve hedef sunmakla, hayatina diizen ve amacg kazandirmakta
ve onu nihilizm ve anlamsizlik gibi cagdas krizlerden kurtarmaktadir.> Ayrica bireyi
evrendeki tim varliklarla uyum igcinde yasamaya tesvik eden tevhid, her seyin ayni ilahi
kaynaktan geldigi anlayisiyla bireyin evrensel diizenle bitiinlesmesine imkan tanir. Bu
bltlinlesme, yalnizlik hissini giderdigi gibi bireyin inang¢ ve diisiince diinyasinda saglam bir
zemin olusturur. Tevhide dayali bir bakis agisinin hayatin her alaninda belirgin olmadigi
durumlarda, zihni yapida ikilem ve pargalanma olusur. islami literatiirde sirk olarak ifade
edilen bu parcalanma, insanin Allah’a, kendisine ve birlikte vyasadigi topluma
yabancilasmasini da beraberinde getirir.®

Toplumsal diizeyde ise tevhid, sosyal adalet, dayanisma, emanet, sorumluluk ve sura
gibi degerleri tesvik ederek toplumsal krizlere ¢6zim sunmaktadir. Tevhid inancina gore
tlim insanlar esit ve ayni ilahi yaratici tarafindan var edilmistir; bu da ayrimcilik, sémari ve
sosyal parcalanmayi reddeden bir diinya goérusiuni desteklemektedir.” Ayrica, cevresel
krizler baglaminda tevhid, doganin Allah’in bir emaneti oldugu bilinciyle insanin dogayla
olan iliskisini dizenlemekte ve sirdirilebilir bir ¢evre anlayisini benimsemeye tesvik
etmektedir.®

Tevhid inancinin bireysel ve toplumsal diizeydeki bltin bu etkileri, onun modern
diinyanin anlam ve gelecek krizlerine karsi kapsamli bir doniisim potansiyeli tasidigini ve
yeni bir anlam ve gelecek perspektifinin gelistirilmesine imkan sagladigini agikca
gostermektedir.

islAm’in temel doktrini olarak tevhid inanci (zerine teolojik, felsefi ve ahlaki
baglamda pek ¢ok ¢alisma yapilmistir. Ancak, tevhid inancinin yeni bir anlam ve gelecek
perspektifi olusturmadaki etkilerinin spesifik olarak incelendigi ¢alismalar oldukga sinirhdir.
Bu c¢alismalar genellikle modernizmin elestirisini daha da derinlestirerek tevhid inancinin
bireylerin duslince diinyasini nasil sekillendirdigi ve yasam bigimlerini nasil etkiledigi
lizerine dnemli tespitler icermektedir.® Bu cercevede, Diyanet isleri Baskanhg tarafindan

4 Nasr, Man and Nature, 33-37.

5Nasr, Man and Nature, 45-50.

6 Ramazan Altintas, “islam Disiincesinde Tevhid ve Tefrika”, Cumhuriyet Universitesi ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 1
(1996), 111-112.

7 Nasr, Man and Nature, 57-62.

8Nasr, Man and Nature, 70-75.

9 Genis bilgi icin bk. Fazlur Rahman, islam ve Cagdaslik: Modern Miisliiman Zihniyeti ve islami Reform, cev. ihsan
Durdu (Ankara: Ankara Okulu Yayinlari, 2007); Seyyid Hiiseyin Nasr, Modern Diinyada Geleneksel islam, gev.
A. Lutfi Kazanci (istanbul: insan Yayinlari, 1998); Seyyid Hiiseyin Nasr, [slam ve Ekolojik Kriz: Yeryiizii Hilafeti,
gev. ihsan Fazhoglu (istanbul: iz Yayincilik, 2002); Ali Seriati, Tevhid: insan ve Toplum, cev. Mehmet Akman
(istanbul: Birlesik Yayincilik, 1993); Mehmet Aydin, Modernlesme Siirecinde Din ve Diisiince (2. Baski)
(istanbul: insan Yayinlari, 2001); Fikrullah Cakmak, “Kur’an’da Tevhidin insa Siireci / The Establishment
Process of Tawhid in Qur'an”, ILTED: ilahiyat Tetkikleri Dergisi / Journal of llahiyat Researches 49
(Haziran/June 2018/1): 83-103. doi: 10.29288/ilted.381446

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



ismail Polat 1420

dizenlenen “Hz. Peygamber, Tevhid ve Vahdet” sempozyumunda sunulan tebligler de
tevhid inancinin modern diinyada kazandigl yeni anlamlar ve gelecege yonelik sundugu
perspektifler Gizerine ¢ok yonli analizler sunmaktadir. Bu sempozyumda tevhid ve vahdet
ontoloijisi, IslAm’da ihtilaf ahlaki ve tasavvuru, modernizm baglaminda tevhid ve vahdet gibi
konular ele alinmis; tevhid inancinin bireysel ve toplumsal hayat Uzerindeki etkileri
kapsaml bir sekilde incelenmistir.’® Bu acidan mevcut literatiiriin, konunun tarihsel ve
teorik gercevesini anlamak igcin dnemli bir kaynak teskil ettigi ve bu baglamda gelecekte
yapilacak galigmalar igin 6nemli bir temel olusturdugu soylenebilir.

Kuskusuz tevhid inancinin entelektiiel ve manevi boyutlarinin derinlemesine
incelenmesi, hem isldam disiincesine hem de modern diinyada manevi yasamin
anlasiimasina énemli katkilar saglayacaktir. Ozellikle kiiresel dlcekte yasanan anlam krizleri
ve gelecege dair belirsizlikler, tevhid inancinin sundugu butlncil yaklasimin yeniden
disindlmesini gerekli kilmaktadir. Bu ¢alismada, tevhid inancinin yeni bir anlam ve gelecek
perspektifi olusturmadaki etkileri spesifik olarak ele alinmaktadir. Bu ¢ercevede 6ncelikle
tevhid inancinin kavramsal cercevesi, ardindan da birey ve toplum Gzerindeki dénistirici
etkileri irdelenmektedir. Calisma, kendine cizdigi sinirlar dahilinde ontolojik, epistemolojik
ve etik agidan tevhid inancinin, modern diinyanin anlam ve gelecek krizlerine nasil bir
¢6zim sundugunu ortaya koymayi amaclamaktadir. Konuyla ilgili akademik kaynaklarda ve
yayinlarda literatlr taramasi yapilarak hazirlanan bu c¢alisma, tevhid inancinin ontolojik
temellerini evrensel dizen anlayisiyla, epistemolojik boyutlarini bilginin kaynagi ve
blatanluglyle, etik katkilarini ise sosyal adalet ve dayanisma ilkeleriyle iliskilendirerek
literatlire katki saglamayi hedeflemektedir. Hem felsefi hem de pratik diizeyde yeni bir
perspektif sunan bu calisma, bireysel ve toplumsal donlsim siireclerine tevhid inanci
ekseninde bir temel olusturmayi 6nermektedir. Bu baglamda tevhid inancinin modern
diinyada yeni bir anlam ve gelecek perspektifi gelistirmede etkili olabilecegi iddiasinda olan
bu galismanin, bireysel ve toplumsal doniisiim siireglerinde biitlincll ve manevi yaklasimlar
gelistiriimesine yonelik yeni ufuklar agmasi tmit edilmektedir.

1. Tevhid inanci: Kavramsal Cergeve

Rasyonel duslincenin etkisi altinda ortaya ¢ikan gesitli yaklagimlardan farkli olarak
daha kapsamli, bitiinsel bir perspektif sunan tevhid inanci, maddi ve disiinsel alanlarda
algiladigimiz her seyin temel kaynagi olarak bambagska bir nedeni varsayar. Ona gore bir ve
essiz olan bu neden varligi kendinde zorunlu (vdcibi’l-viicdd ) olan yiice Allah’tir.?
Gonderilmis bir elgi ve indirilmis bir kitap olmadan isim, sifat ve filleri ile onu anlamak ve
bilmek mimkiin degildir.'? insanlar bu mutlak varligi kabul ettiginde, hayata, evrene ve
evrenin icindeki tim varliklara dair biatinsel bir bakis; gelistirmek durumunda olduklari
tim iliskilere dair evrensel bir kavrayis kazanacaktir. Baska bir ifade ile mutlak, degismez ve
kesin bir gercekligi ifade eden tevhid inanci ve bu inancin degismez asli unsurlari, anahtar
terimleri bu inanci kabul edenler icin bir ilke, bir deger olusturacak, islam disiincesine 6zgii
teolojik ve felsefi epistemolojilerde, bilginin kaynagina, yapisina ve amacina dair
metodolojik olarak islev gorecektir.

10 Diyanet Isleri Baskanligi, Hz. Peygamber, Tevhid ve Vahdet, Sempozyum Tebligleri, 2016.
11 gl-ihlas 112/1-4.
12 Eb( Hanife, el-Fikhii’l-Ekber, srh. Ali el-Kari (Beyrut: y.y., 1984), 301-302; Ebi{’l-Muin en-Nesefi, Bahru’l-
Keldm, thk. Muhammed Salih Farf(r (Dimask: Mektebetu Daru’l-Farfdr, 2000), 55-56.
Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



Modern Diinyada Tevhid Paradigmasi: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayisina inang Temelli Bir Yaklagim |421

Tevhid inancinin bu ¢ok boyutlu yapisi, yeni bir anlam ve gelecek perspektifi
olusturmak icin de pek ¢ok imkan ve ag¢ihm sunmaktadir. Bu nedenle, tevhid inancinin
boyutlarini, anlamak ve analiz etmek 6nem arz etmektedir. Bunu basarabildigimiz zaman,
yani tevhid inancinin ontolojik, epistemolojik ve etik boyutlarini higbir dnemli ayrintiyi
atlamadan ortaya koydugumuz zaman, tevhid inancinin yeni bir anlam ve gelecek
perspektifi olusturmaya iliskin etkilerinden s6z etme imkani bulabiliriz.

1.1. Tevhid inancinin Ontolojik Boyutu: Varlik Birligi ve Diizen Anlayisi

Ontoloji, "varlik nedir?" sorusuna yanit arayan ve varliklarin dogasi, temel ilkeleri,
kategorileri ile aralarindaki iliskileri inceleyen felsefi bir disiplindir. 13 Bu alan, var olanin ne
sekilde ve hangi diizeylerde var oldugunu aciklamaya yénelik sistematik bir ¢caba icerir.’*

Ontolojik agidan tevhid inanci, Allah'in birligi ve mutlakhgi ilkesine dayanir. Tim
varliklarin kaynaginin ve hakikatinin tek bir yaraticida birlestigini kabul eden tevhid, evrenin
diizeni ve isleyisinin bir bitlnlik icinde algilanmasi gerektigini belirtir. Nitekim Kur’an,
tevhid inancinin ontolojik bir zorunluluk oldugunu belirtmektedir.™> Buna gore Allah’in
mutlak birligi, varliklarin i¢sel diizeni ve aralarindaki iliskilerin mahiyetine iliskin ontolojik
bir temel olusturur. Varliklarin i¢csel diizenine ve aralarindaki iliskilere dair 6nemli anlamlar
iceren pek cok ayet, tabiatta gozlemlenen mikemmel ahenk ve dizenin, yice Allah’in
birligine isaret ettigini vurgulamaktadir.t® Evrendeki bu milkemmel diizen ve uyum,
Matlridi kelaminda zikredilen akli delillerin temel dayanaklarindan birini olusturur.
Literatirde “burhan-1 temanu” olarak bilinen bu delil, birden fazla tanrinin var olmasi
durumunda evrende irade c¢atismalarinin kacinilmaz hale gelecegini ve dizenin
bozulacagini 6ne sirer. Buna gore, eger birden fazla tanri olsaydi, her biri kendi iradesi ve
glcind kullanarak evreni yonetmeye calisirdi. Bu durum, evrendeki diizenin bozulmasina
ve kaosun ortaya ¢gikmasina sebep olurdu. Ancak evrende gézlemlenen diizen ve uyum, tek
bir yaratici olan Allah’in varligini ve birligini géstermektedir.’” Bu baglamda, tevhid inanci,
varligin parcalanamaz bir bitlin oldugunu ve bu bitlinin ilahi bir irade tarafindan
kusatildigini ortaya koyar. Buna gore varlik aleminin her bir unsuru, ilahi diizenin bir pargasi
olarak anlam kazanirken, insan da bu diizenin bilingli bir 6znesi olarak konumlanir.®

Tevhidin, evrendeki coklugu birligin farkli tezahirleri olarak gérmesi, islam
disiincesinde doga ve toplum anlayisini derinden etkilemis ve sekillendirmistir. Bu
baglamda, filozoflarin gelistirdigi varlik kavrami, tevhid anlayisina zengin bir dusiinsel temel
sunmustur. Ornegin, ibn Sina (980-1037) ve ibn Riisd (1126-1198) gibi filozoflar, tevhidin
varlik birligi anlayisini felsefi bir cercevede ele alarak evrenin diizeninin neden-sonug iliskisi
baglaminda okunabilecegini ifade etmislerdir.

ibn Sina, varlik konusunu ele alirken, var olan her seyin ya zorunlu ya da miimkiin
oldugunu ifade eder. Ona gore varlk eger zorunlu olan ise vacibii’l-viiciddur ve aranan da

BYildirim Torun, Felsefeye Giris (Ankara: Orion Kitabevi, 2018), s. 15.

14 Martin Heidegger, Being and Time, gev. J. Stanbaugh (New York: State University of New York Press, 1996),
272. Ayrica genis bilgi igin bk. Willard Van Orman Quine, Word and Object (Cambridge: MIT Press, 1960).

15 Kur’dn Yolu Medli, gev. Hayrettin Karaman vd. (Ankara: Diyanet isleri Baskanligi Yayinlari, 2018), Enbiya
21/22.

16 e|-Hicr 15/16; es-Secde 32/7; Fussilet 41/10-12; Kaf 50/6; el-Muilk 67/3-4

17 EbG Manslir Muhammed b. Muhammed b. Mahm(d el-Matiridi, Kitdbii’t-Tevhid, nsr. Bekir Topaloglu-
Muhammed Arugi (Ankara: Turkiye Diyanet Vakfi Yayinlari, 2003), s. 37-42.

18 Seyyid Hiseyin Nasr, islam Kozmoloji Ogretilerine Giris, cev. Nazife Sisman (istanbul: insan Yayinlari, 1985,
260.

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



ismail Polat 1422

odur. Eger varlik miimkiin olan ise varligini vacibii'l-viicida borgludur.’® ibn Sind'nin bu
gorisu, ilk bakista karmasik gibi goriinse de, teorik diizeyde varlik fikrinin ¢oklukla iliskisini
belirli bir diizen veya varlik mertebeleri baglaminda hiyerarsik bir yapi icinde ele aldigini
gostermektedir. Buna gore bir seyin “var” oldugunu soylemek, ayni zamanda onun “bir”
oldugunu soylemekle esdegerdir. Her ne kadar ¢okluk, birligin dogasina uzak olsa da,
zaman zaman cokluk icinde birlige de isaret edilebilir. ibn Sihd'nin bu gérisleri, tevhidin
ontolojik boyutunu anlamamiza katki saglamaktadir.

ibn Riisd ise nizam deliliyle, evrendeki diizenin ve uyumun rastlantisal degil, ilahi bir
hikmetin eseri oldugunu akil yoluyla kanitlamaya calisir. Ona gore, varligin birligi ve
evrendeki diizen, bilingli bir iradenin varhgini agikca gdstermektedir. Daha acik bir ifadeyle
ibn Riisd’e gore, evrendeki diizenli isleyis ve her seyin belirli bir amacinin olmasi, Allah’in
birliginin en agik yansimasidir. Bu diizen, varliklarin uyum iginde bir arada bulunmasini ve
her birinin ilahi hikmetle belirlenmis bir amaca hizmet etmesini saglamaktadir.2° Ontolojik
acidan, ibn Risd’iin bu gorisi, Allah’in varliginin ve birliginin, evrendeki her seyin varolus
sebebi olarak anlasiimasini desteklemektedir.

Bu ilaht dizen, yalnizca varhklarin birbiriyle uyumunu degil, ayni zamanda insanin
evrendeki konumunu da belirlemektedir. Tevhidin ontolojik boyutu, insanin hem bu
diizenin bilingli bir 6znesi olarak hem de sorumluluk sahibi bir varlik olarak tanimlanmasini
saglamaktadir. Buna gore tevhid, insanin ontolojik birligin farkinda olarak, kendisini sadece
bireysel bir varlik degil, ilahi diizenin ayrilmaz bir pargasi olarak gérmesini saglar.?* insanin
varlik icindeki konumu, ayni zamanda onun sorumluluk alanini da belirlemektedir. Bu
perspektif, etik ve ahlaki sorumluluklarin ilahi dizenle uyumlu bir sekilde yerine
getirilmesini tesvik etmektedir.

1.2. Tevhid inancinin Epistemolojik Boyutu: Bilginin Kaynagi ve Biitiinliigii

Epistemoloji, bilginin dogasi, kaynagi ve sinirlarini inceleyen felsefi bir disiplindir.
Tirkcede Bilgi Felsefesi olarak adlandirilan epistemoloji; "bilgi nedir?", "bilgi nasil elde
edilir?" ve "ne tir bilgiler kesin kabul edilebilir?" gibi temel sorulari ele alir ve bilginin
dogruluk, inang ve gerekgelendirme gibi bilesenlerini analiz eder.??

Epistemolojik agidan tevhid inanci, bilginin kaynagi, degeri ve sinirlari lzerine 6zglin
bir yaklasim oraya koyar. Clinkl bu inang, bilginin ontolojik temelini ilahi varlkta bulur.
islam epistemolojisine gére bilginin nihai kaynagi Allah’tir; zira O, mutlak hakikatin ve
evrensel dizenin temelidir. Bu anlayis cercevesinde insan bilgisi sinirlidir ve ancak ilahi
bilginin bir yansimasi olarak anlam kazanabilir.?

Tevhid inanci, bilginin bu ilaht kaynagini kabul ederken, ayni zamanda bu bilginin
evrensel bir biitiinlige sahip oldugunu da éne siirer. Bu baglamda, islam epistemolojisi,
bilgiyi hem akil yoluyla elde edilen soyut kavramlar hem de Allah’in yaratmis oldugu
evrensel dlizenin bir parcasi olarak kabul eder. Bu nedenle tevhidin epistemolojik
boyutunun temel ilkelerinden biri, bilginin birligidir. Her seyin kdkeni bir olan Allah’tan

19 Eb( Alf el-Hiiseyn b. Abdillah b. Ali b. Sina, "Er-Risaletii’l-Arsiyye fi Hakikati't-Tevhid ve isbati’n-Nibiivve",
Felsefe Metinleri, cev. Mahmut Kaya (istanbul: y.y., 2007), 309-313.
20 jpn Riisd, el-Kesf, nsr. Mustafa Abdiilcevad imrani (Kahire: y.y., 1968), 70-77.
21 Ziauddin Sardar, Islamic Futures: The Shape of Ideas to Come (London: Mansell Publishing Limited, 1989), 27.
22 Ahmet Arslan, Felsefeye Giris (Ankara: Vadi Yayinlari, 1999), 213-220.
2 en-Nisa 4/113.
Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



Modern Diinyada Tevhid Paradigmasi: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayisina inang Temelli Bir Yaklagim 1423

tiiredigi icin, bilgi de bu birligin bir parcasidir. Bu durum, islam diisiincesinde bilginin tek bir
kaynaktan, yani Allah’tan tiiredigi inancini pekistirmektedir. islam epistemolojisine gére
insan, evrendeki bilgiyi kesfederken yalnizca Allah’in yarattigi diizeni anlamaya calisir. Bu
yaklasim, bilginin pargalara ayrilmadigini ve her seyin birbiriyle iliskili bir bittnltk iginde
var oldugunu gdstermektedir. Farabi (872-950), ibn Sina (980-1037) ve Gazzali (1058-
1111) gibi dusindrler, bilginin sistematik bir sekilde evrenin ¢esitli katmanlarinda var
oldugunu savunmuslar ve bilginin birligini hem metafizik hem de epistemolojik diizeyde ele
almiglardir.

Bilgiye ulasmada aklin 6nemi Gzerinde duran, mantigi hem felsefi hem de bilimsel
diisiincenin vazgecilmez bir araci olarak géren Farabi, evrendeki diizen ve ahengi, bir ilk
Sebep’e, yani Allah’a dayandirmaktadir. Ona gore bu dlizen, bilginin nesnel ve tutarli bir
temele oturmasini saglar.2* Farabi’nin bu yaklasimi, tevhidin epistemolojik boyutuna uygun
olarak, bilginin kaynagi olan ilahi hikmetin akil yoluyla kavranabilecegini savunur.

Epistemolojiyi daha da derinlestirerek tevhid inancinin bilginin batinltga Gzerindeki
etkisini ele alan ibn Sina, bilginin hem duyusal algilara hem de aklin soyutlama yetenegine
dayandigini ifade etmistir. ibn Sind’nin tevhid anlayisi, duyusal, akli ve ilahi gibi bilginin
farkh diizeylerinin birbirini tamamladigi bir batinlik icerdigini vurgular. Bu disiince, onun
“Burhan” teorisinde belirginlesir; burada, kesin bilgiye ulasmak icin mantiksal bir siire¢ olan
burhan, tevhidi bir baglamda ele alinir.?> ibn Sind’nin bu yaklasimi, tevhidin epistemolojik
temellerine uygun olarak, bilginin hem rasyonel hem de vahiyden kaynaklanan bir boyutu
oldugunu ortaya koymaktadir.

Gazzali ise, bilgiye ulasmada akil ve vahiy arasinda denge kurmaya c¢alismis ve bu
cercevede tevhid anlayisini merkeze almistir. Gazzali, bilginin dogrulugunu hem akli hem de
manevi sezgilerle dogrulayan bir yaklasimi savunmustur. Ona goére insanin hakikate ulasma
cabasi, Allah’in birligi ve mutlak ilmi tizerine temellendirilmelidir. Gazzali, ihya-u Ulumiddin
adli eserinde, ilahi bilginin insana vahiy ve sezgi yoluyla ulastigini, ancak aklin da bu bilginin
anlasilmasinda vazgecilmez bir ara¢ oldugunu ifade etmistir.?® Gazzali'nin tevhid merkezli
epistemolojisi, bilginin kaynagi olarak Allah’i isaret ederken, insan akhnin bu bilgiyi
anlamlandirmadaki roltinu de kabul eder.

Bu duslndrlerin  sistematik akil ylritme yontemleri, tevhidin epistemolojik
temellerini destekleyen énemli katkilar saglamaktadir. Farabi’nin mantik vurgusu, ibn
Sind’nin bilginin butlinlGgu anlayisi ve Gazali’'nin akil ile vahiy arasindaki dengeyi kurma
cabasi, isldam disiincesinde tevhidin bilginin (iretimi ve yorumlanmasi tzerindeki etkisini
ortaya koymaktadir.

Epistemolojik acidan tevhid, bilginin dogru ve glvenilir olabilmesi icin onun Allah’in
iradesine uygun olmasi gerektigini de ©6ngorir. Kur’'an, bilgiye olan yaklasimda dogru
bilginin ancak Allah’a yonelmekle elde edilebilecegini belirtir:

“Allah alimdir, hakimdir.”%’

24 Eb( Nasr Muhammed b. Muhammed b. Tarhan b. Uzlug el-Farabi, "ihsau’l-UIGm", Mantiga Giris Riséleleri,
cev. Yasar Aydinli (istanbul: Litera Yayincilik, 2018), 92-127.
25 Eb( Ali el-Huseyn b. Abdillah b. Ali b. Sing, Kitdbii’s-Sifé (Kahire: Daru’l-Ma’arif, 1981), 25-27.
26 Eb() HAmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzali, ihya-u Ulumiddin (Beyrut: Darii’l-
Kiitiib el-iimiyye, 1993), Cilt 1, 54-56,
27 Hucurat 49/8.
Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



ismail Polat |424

Bu ayeti yice Allah’in kudreti acisindan yorumlayan Fahr(ddin er-Razi, bitin
varliklarin nihai anlamda Allah’in gilicline ve kudretine boyun egdigini ve bu nedenle
Allah’tan habersiz yeryliziinde hicbir olus ve yaradilis imkaninin olmadigini belirtmektedir.
Ona goére her seyin bilgisi Allah’in katindadir.?® Bu, insanin bilgi edinme siirecinde dogru
yontemi takip etmesi gerektigi anlamina gelir. Bu acidan bakildiginda islam
epistemolojisinde bilgi, yalnizca akil yiritme ya da goézlemle degil, ayni zamanda vahiy ve
ilahi 6gretilerle de sekillenmektedir. Buna gore vahiy, insanin sinirli aklinin 6tesinde bir bilgi
kaynagi olarak kabul edilir ve bu da tevhidin epistemolojik boyutunun temel taslarindan
birini olusturur. Boylece, dogru bilgiye ulasmada vahyin rehberligi, akil ve goézlemin
tamamlayicisi olarak gorilir.

Tevhidin epistemolojik boyutunda bilginin butlinlGgl, insanin ahlaki ve manewvi
gelisiminin de goz 6niinde bulundurulmasini gerektirmektedir. islam diisiincesinde bilgi,
ahlaki ve dini ilkelerle uyum icinde olmalidir. Bu baglamda, bilgiye ulasma siireci, sadece
entelektlel bir faaliyet degil, ayni zamanda bireyin manevi ve etik gelisimine hizmet eden
bir yolculuktur. Tevhid inanci, bilginin birligini ve bitlnlGginl kabul ederek, bilgiyi sadece
entelektlel bir arag olarak gérmekle kalmaz, ayni zamanda bilgiye ahlaki ve dini bir boyut
da ekler. ibni’l-Arabi (1165-1240) gibi safiler, bilginin insan ruhunu dénistiirmesi
gerektigini vurgulamis ve bilgiyi, insanin ruhsal gelisimi ile iliskilendirmistir. Bu baglamda,
insanin varolusunu evrenin amaci olarak degerlendiren ibni’l-Arabi, insani bilmenin
oncelikli oldugunu savunur. Ona gore insan, alemin ruhu ve anlamidir. Ontolojik olarak,
insanin temeli, evreni de var eden Allah’tir, bu da insana 6zel ve 6zgiin bir deger kazandirir.
ibnii’l-Arabi’ye gére, insan ancak bu “ilahi 6z”U yasantiladikca hayata ve 6liime iliskin
sureglerin anlamini kavrayabilir. Bu 6z, Hak’tan baska bir sey olmayip, insanlar, yasantilari
araciligiyla bu 6zii islevsel kilabilirler.?®

Boylece epistemolojik anlamda bilginin kaynagini, bitlinlGginid ve dogrulugunu
belirleyen tevhid inanci, onu hem entelektiiel hem de ahlaki bir deger olarak gérmekte ve
insanin bilgiye ulasma siirecinde sorumluluk tasimasi gerektigini ortaya koymaktadir.

1.3. Tevhid inancinin Etik Boyutu: Adalet, Diiriistliik ve Bilimsel Tutarlilik

Etik; dogru ve yanlis, iyi ve kotli gibi kavramlarin incelenmesiyle ilgilenen felsefi bir
disiplindir. Bireylerin ve toplumlarin eylemlerinin ahlaki dogrulugunu sorgulayarak,
eylemlerin hangi Olgitlere gore degerlendirilmesi gerektigini arastiran etik, bireylerin
davraniglarini yonlendiren ilkeleri ve normlari olustururken ayni zamanda ahlaki degerlerin
de temellerini atar. Bu baglamda etik, hem bireysel hem de toplumsal diizeyde eylemlerin
dogrulugunu belirleyen bir rehber islevi gériir.®°

Etik anlamda tevhid inanci; adalet, diristlik ve bilimsel tutarhhk gibi temel
degerlerin inangla dogrudan iliskilendirildigi bir cerceve sunmaktadir. Bu gerceve, islam
disincesinde 0Ozel bir derinlik kazanmis ve cesitli geleneklerde farkli bicimlerde
yorumlanmistir. Tevhidin etik boyutu, varligin birliginden dogan ahlaki sorumluluklari temel
alarak, insanin evrende Allah’in yaratmis oldugu dizenle uyum iginde yasamasi gerektigini
vurgular. Bu anlayisa gore tevhid, sadece dini bir inan¢ meselesi degil, ayni zamanda

28 Fahr(iddin er-Razi, Mefdtihu’l-Gayb, thk. Seyyid imran (Kahire: Darii’I-Hadis, 2012), Cilt, 13, 160.

29 Muhyiddin ibnii’l-Arabi, Fusisu’l-Hikem, cev. Nuri Gencosman (istanbul, 1992), 278. Ayrica genis bilgi icin bk.
Seyfullah Sevim, islam Diisiincesinde Marifet ve ibn Arabi (istanbul, 1997).

30 Arslan, Felsefeye Giris, 115.

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



Modern Diinyada Tevhid Paradigmasi: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayisina inang Temelli Bir Yaklagim |425

bireylerin toplumsal ve etik sorumluluklarini da belirler.3! Bu baglamda, tevhidin etik
boyutunun en belirgin yansimalarindan biri adalet ilkesidir.

Adalet, islam ahlakinin temel ilkelerinden biri olarak, tevhidin etik yansimasi seklinde
bireyden topluma uzanan genis bir sorumluluk alani olusturur. Kur’an’da bu sorumluluk
acik bicimde belirtilmistir:

“Gercekten Allah, adaleti, iyiligi ve yakinlara vermeyi emreder.” 32

Kelam geleneginde bu mesele daha cok ilahi adaletin anlami ve insan fiillerinin
Allah’in adaletiyle iliskisi tizerinde yogunlagsmistir. Ozellikle Mu‘tezile, ilahi adaleti 6zgiir
irade temelinde aciklamaya calismistir. Felsefi gelenekte Farabi ve ibn Sina gibi distindrler
adaleti, kozmik diizenin yansimasi olarak ele almislardir. Tasavvuf gelenegi ise adaleti,
nefsin terbiyesi ve hak izerine yasamak seklinde bireysel ahlakin temeline yerlestirmistir.33
Bu cercevede tevhid inanci, adaleti yalnizca toplumsal diizenin degil, ayni zamanda
varolussal bitiinliigiin merkezine yerlestirir. insan, bu anlayisla yalnizca diger insanlarla
degil, tim varlhkla da adil bir iliski kurmaya cagrilr.

Tevhidin etik ilkelerinden bir digeri ise diiriistliktir. islam, diirtistligi yalnizca sosyal
iliskilerde bir gereklilik olarak gérmekle kalmaz, ayni zamanda insanin kendi nefsine karsi
da dirust olmasini 6gutler. Kur’an’da diristlik, kisiler arasi iliskilerde oldugu kadar, bireyin
icsel tutumlarinda da gerekli bir erdem olarak vurgulanir.3* Buna gére tevhid inanci, Allah’a
duyulan teslimiyetin bir sonucu olarak bireyi tiim eylemlerinde ve s6zlerinde dirist olmaya
cagirmaktadir. Bu perspektif, bilimsel calismalarda da diristliga, sahih bilgi Gretimini ve
dogru metodolojilerle arastirma yapmayi tesvik eder. islam diisiincesine gore, bilgi ve
diristliik birbirini tamamlar. Zira dogru bilgi ancak diirust bir yaklasim ile elde edilebilir.3®

Tevhid inancinin etik boyutunun diger bir 6nemli 6gesi de bilimsel tutarhlktir.
Tevhidin epistemolojik bir yoni oldugu gibi, bilimsel duslinceyi sekillendiren etik bir yoni
de vardir. Tevhid inanci, evrendeki her seyin birbiriyle uyumlu bir sekilde yaratildigini kabul
eder ve bu uyum, bilimsel arastirmalarin temelinde de gecerlidir. Bilimsel tutarllik,
dogadaki yasa ve ilkelerin birbirini ¢elismeden izledigi bir diizeni ortaya koymayr amaglar.
islam dustincesinde bilimsel tutarhlik, Allah’in yarattigi diizenin bir yansimasi olarak gériiliir
ve bilimsel arastirmalar bu diizeni kesfetmeye yénelik olmalidir. ibn Sin, bilimsel yéntemin
dogrulugunu ve tutarliigini, Allah’in yarattigi evrensel diizenle uyumlu oldugu sirece
gecerli oldugunu kabul etmistir.®® Ayni sekilde, ibn Risd de akil yiiriitme ve mantikla,
evrende var olan dizenin kesfi arasinda bir iliski kurmus ve bilimsel tutarliigin, evrendeki
yaratilisin bir yansimasi olduguna dikkat cekmistir.?’”

Sonug olarak, tevhid inancinin etik boyutu, adalet, diristlik ve bilimsel tutarhlik gibi
temel degerlerle sekillenir. Bu degerler, hem bireysel hem de toplumsal diizeyde insanlarin

31 Seyyid Hiiseyin Nasr, The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity (HarperOne, 2004), s. 85-102.

32en-Nahl 16/90.

33 Genis bilgi igin bk. Kolektif, islam Diisiincesinde Adalet, ed. Omer Tiirker ve Yunus Kaplan (istanbul: Fikir
Kitap, 2024).

34 el-Ahzab 33/70.

35 Genis bilgi igin bk. Osman Simsek, “7-19. Yiizyil Siirecinde Tevhidi Diisiince’ye Gére Bilgi insa Etmedeki Oncii
Turk-Bilgeleri”, 21. Yizyilda Egitim ve Toplum / Education And Society In The 21st Century 8/22 (2019): 17-
52.

36 Nasr, [slam Kozmoloji Ogretilerine Giris, 261.

37bn Riisd, Faslii’l-Makal, gev. B. Karliaga (istanbul: isaret Yayinlari, 1992), 30, 53-57.

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



ismail Polat |426

dogru ve adil bir yasam siirmelerini saglarken bilimsel arastirmalarda da dogru bilgiye
ulasmanin ve evrendeki diizeni anlamanin 6nini agar. Boylece tevhid, insanlari sadece dini
ve ahlaki sorumluluklarini yerine getirmeye cagirmakla kalmaz, ayni zamanda bilimsel
¢alismalarda da diirstlik ve tutarllikla hareket etmelerini tesvik eder.

Butln bu bilgiler 1s1ginda denilebilir ki, tevhid inancinin ontolojik, epistemolojik ve
etik boyutlari, bireylerin evreni ve yasami anlamlandirma bigimini ve bu dogrultuda bir
gelecek insa etme perspektifini derinden etkileyen temel unsurlar olarak éne ¢cikmaktadir.
insanin hem bireysel yasamini hem de toplumsal iliskilerini Allah’in birligine dayali olarak
diizenlemesine olanak veren bu bitlinsel yaklasim, modern diinyanin karmasik problemleri
karsisinda, hem bireysel hem de toplumsal diizeyde yeni bir anlam ve gelecek arayisini
karsilamak igin gli¢li bir temel sunmaktadir.

2. Anlam Perspektifi Olusturmada Tevhid inancinin Etkisi

Modern toplumlarda bireyin yasadigi yabancilasma ve manevi bosluk, hizli toplumsal
degisimlerin ve sekilerlesme siireclerinin derin etkisiyle sekillenmistir. Endistri devrimi,
kapitalizmin yikselisi ve teknolojinin hayatin her alanina niifuz etmesi, bireyi geleneksel
anlam kaynaklarindan uzaklastirmistir. Bu siireg, bireysel 6zgirligiin artisi gibi olumlu
sonuglar dogurmus olsa da, bireyin kendini hem toplumdan hem de manevi degerlerden
kopmus hissetmesine neden olmustur.®® Max Weber (1860-1920), modern toplumlarin
“demir kafesi” (iron cage) olarak tanimladigi bu durumu, bireyin rasyonellesme ve
burokrasi icinde bogulmasi ve anlamdan uzaklasmasi olarak ifade eder.3® Yabancilasma,
bireyin yalnizca topluma degil, ayni zamanda kendisine ve dogasina da yabancilasmasina
yol acar. Karl Marx (1818-1883), bu durumu ekonomik temeller Gzerinden aciklamis ve
bireyin, Urettigi seyle ve (Uretim silireciyle arasindaki bagin kopmasini modern
yabancilasmanin merkezine yerlestirmistir.*

Manevi bosluk ise, bireyin modern yasamin hizinda ve materyalist degerler iginde
kendini anlamlandiramamasinin bir sonucu olarak ortaya ¢ikar. Viktor Frankl, bu durumu
“varolugsal bosluk” olarak adlandirir ve bireyin hayatinda anlam eksikliginin ruhsal
cokislere yol acabilecegini vurgular.®' Geleneksel toplumlarda din, ahlak ve toplumsal
degerler, bireyin hayatini anlamlandirmasinda temel bir rol oynarken, modern toplumlarda
bu degerler yerini bireysel tercihlere ve piyasa odakl normlara birakmistir. Sonug olarak,
birey, kendini yalnizca ekonomik basari ve tiiketimle tanimlamakta; bu da onun derin bir
manevi doyumsuzluk yasamasina neden olmaktadir. Bu baglamda anlam krizi, modern
insanin hem bireysel hem de toplumsal diizeyde karsilastigl en biyik meydan okumalar
arasinda yer almakta ve insani manevi bir yeniden yapilanmaya yonelten bir cagri olarak
degerlendirilmektedir.*?

Bu cagriya cevap verebilecek sistem, bireyin hem varolussal anlam arayisini hem de
toplumsal diizen ihtiyacini karsilayan butincil bir cerceve sunmalidir. Bu baglamda, tevhid
inancina dayali bir manevi ve ahlaki sistem, modern anlam krizine yanit verebilecek gicli
bir ¢6ziim 6nerisi olarak 6ne ¢cikmaktadir. Modern diinyanin bireyi yalnizca bir tlketici veya

38 Mustafa E. Erkal, Sosyoloji (istanbul: Der Yayinlari, 2000), 293-298.

39 Max Weber, The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, trans. Talcott Parsons (Routledge, 1992), 181.

40 Karl Marx, Economic and Philosophic Manuscripts of 1844, trans. Martin Milligan (Progress Publishers, 1977),
67.

“LFrankl, Man's Search for Meaning,110.

42Frankl, Man's Search for Meaning, 20-50.

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



Modern Diinyada Tevhid Paradigmasi: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayisina inang Temelli Bir Yaklagim 1427

Uretici olarak goren pargaci yaklasimina karsi, tevhid inanci, insanin hayatini bittinctl bir
perspektifle anlamlandirmasini saglayan temel bir ilke olarak yasamin tim alanlarina
entegre edilebilir. Zira tevhid, insani yalnizca ekonomik cikarlari dogrultusunda hareket
eden bir varlik degil; anlam arayan, deger (ireten ve sorumluluk tasiyan bir 6zne olarak
konumlandirir. Bu yaklasim, bireyin hayatini yalnizca ekonomik ya da pragmatik degerler
temelinde degil; ahlaki, metafizik ve sorumluluk temelli bir ¢cercevede anlamlandirmasini
mumkiin kilar. Bu anlamda bireysel, toplumsal ve kozmolojik diizeyde bir diizen ve anlam
arayisi sunan tevhid inanci, bireyin kendi varolusunu, eylemlerini ve sosyal iligkilerini
Allah’in birligi ve iradesi ¢ercevesinde tanimlamasi ve diizenlemesini ifade eder. Nitekim
Kur’an, hayatin tim yonlerinin tevhid ilkesiyle sekillendirilmesi gerektigini vurgulamaktadir:

“De ki: Benim namazim, ibadetlerim, hayatim ve 6limim alemlerin Rabbi olan Allah
icindir”43
Bu ayette yer alan anlamlara baktigimizda tevhidin sadece ibadetlerle sinirh
olmadigini ayni zamanda insanin sosyal, siyasal ve ekonomik diizeninde de merkezi bir role
sahip oldugunu séyleyebiliriz.** Allah’in birligine dayali bir yasam, bu anlamda bireyin i¢
diinyasinda bir denge ve huzur olustururken toplumsal diizeyde de adalet, hikmet ve
dayanisma gibi erdemlerin yayilmasini saglar. Bu sayede insan, hem ibadet hayatinda hem
de glnlik yasaminda bir tutarlilik ve anlam yakalamis olur. Zira tevhid, insanin zihinsel,
ahlaki ve sosyal boyutlarini bir araya getiren birlestirici bir gictiir.*® Hayatin tim alanlarina
tevhidin entegre edilmesi, insani maddi ve manevi gerceklik arasinda denge kurmaya
yonlendirir; boylece birey yalnizca dinyevi hedeflere degil, ayni zamanda ahirete yonelik
bir bilingle hareket eder. Bu da, insanin hayatini bir anlam butlinlGgl icinde yasamasini
saglayarak, modern diinyanin pargalanmis ve bireysellesmis yasam bicimlerine alternatif
bir yasam tarzi sunar. Bu yasam tarzinda insan, bir birey olmanin yani sira evrensel diizenin
bilingli bir pargasidir. Bu biling, insani hem kendi varolusunu anlamaya hem de gevresiyle
uyumlu bir iliski kurmaya ydénlendirir. Tevhid inanci, evreni ve hayati bir bitiin olarak
kavramayr miimkiin kilarak, insanin varlik karsisinda derin bir anlam bulmasini saglar ve
onun davranislarina rehberlik eder. Bu bakis agisi, insanin yalnizca Allah’a kul olmasini
degil, ayni zamanda evrendeki her seyle sorumlu bir iliski kurmasini da gerektirir. Bu da
tevhidin, hayatin tiim alanlarina entegre edildiginde bireyi ve toplumu ihya eden bir ilke
oldugunu acik¢a gostermektedir.

3. Gelecek Perspektifi Olusturmada Tevhid inancinin Etkisi

Tevhid inanci, bireyin manevi ve ahlaki gelisimini desteklerken, toplumsal diizenin
adalet ve dayanisma ilkeleri tGzerine insa edilmesine katki saglar. Ayni zamanda, bilim ve
teknoloji alaninda, kiiresel sorunlarin ¢éziimiinde etik bir rehberlik sunarak insanligin
surdirdlebilir ve anlamli bir gelecek insa etmesine yardimci olur. Bu agidan tevhid inancinin

43 el-En‘am 6/162.

4 Bu baglamda Muhammed ikbal, tevhidin sadece bireysel ibadetlerle sinirlh olmadigini, bunun aksine bir
insanin bltin hayatini sekillendiren bir ilke oldugunu savunmustur. O, tevhidin toplumda adaletin
saglanmasi, bireyler arasinda esitligin kurulmasi ve insanin gergek potansiyeline ulasabilmesi igin bir temel
olusturdugunu belirtmektedir. ikbal'e gére tevhid anlayisi bireysel ibadetlerde ve metafizik bir inang olarak
kalmamali, ayni zamanda sosyal, siyasal ve ekonomik hayati da kapsamalidir. ikbal, Reconstruction of
Religious Thought in Islam adli eserinde tevhidin biitincil bir diinya goriisi olusturdugunu ve bireylerin yani
sira toplumsal diizeni de déniistiirebilecegini savunur. Genis bilgi icin bk. ikbal, The Reconstruction of
Religious Thought in Islam, 15-45.

45 Elmalili Hamdi Yazir, Hak Dini Kur'an Dili (istanbul: Eser Kitabevi, 1935-1938), Cilt 1, 305.

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



ismail Polat 1428

gelecek perspektifi olusturmadaki etkisi bireysel ve toplumsal diizeyde genis bir yelpazede
degerlendirilebilir.

3.1. Birey Uzerindeki Etkileri

insani Allah’a kul olarak tanimlamakla birlikte, onun evrendeki yerine dair derin bir
farkindalik gelistirmesine de olanak saglayan tevhid inanci, bireyin 6zgliveni, kararhhgi ve
iradesi Uzerinde derin etkiler olusturmaktadir. Bu baglamda, tevhidin 6grettigi temel ilke;
bireyin kendi varligini, anlamini ve amacini, ilahi iradenin belirledigi diizenle uyum icinde
insa etmesine zemin hazirlar. Tevhid inancinin bireye kazandirdigi bitlincil bakis acisi,
hayattaki zorluklari daha saglikli ve genis bir perspektiften degerlendirmesini saglar. Birey,
her seyin ilahi bir plan ve diizen iginde gerceklestigine inanarak, gegici sikintilarin 6tesine
gecen bir anlam ve giiven duygusu gelistirir.*® Bu inang, insanin i¢sel giiciinii kesfetmesine,
potansiyelini fark etmesine ve yasamini daha amach bir sekilde slirdiirmesine katkida
bulunur. Bdylece tevhid, bireyin manevi gelisimini desteklerken, modern diinyanin
karmasasi ve belirsizlikleri karsisinda daha dengeli, direncli ve anlam merkezli bir durus
sergilemesine imkan tanir.

Tevhid inancinin bir diger 6nemli etkisi, bireyin kararlihgini artirmasidir. Bu inang,
insanin yasamindaki tim zorluklarla basa c¢ikabilme glcind artirirken, kararsizhk ve
kaygilari azaltir. Zira tevhid, insanin yalnizca Allah’a tevekkil etmesini 6gitler ve bu
tevekkul, karar alirken duyulan endiseleri ve teredditleri minimize eder.*” Clnki tevhid
inancina gore gercek giiven, sadece Allah’a dayanmaktan gelir.*® Gazzali, kararliig1 Allah’a
glvenle iliskilendirir. Ona gore Allah’a glivenen birey, bu giivenle hareket ederek, zorluklar
karsisinda yilmadan ilerleyebilir. Bu anlayis, bireyin hedeflerine odaklanmasini ve onlara
ulasmada daha kararli olmasini saglar.*

Tevhid inancinin birey Uzerindeki en belirgin etkilerinden biri de onun iradesi
Uzerinde olusturdugu derin etkidir. Tevhid, insanin tim varliklari ve olaylari Allah’in
birligine ve iradesine dayandirarak anlamlandirmasini saglar. Bu inang, bireyi sadece dissal
kosullarin degil, ayni zamanda igsel gliglerin de Allah’in iradesi dogrultusunda sekillendigine
inandirir. Boylece birey, karsilastigi zorluklar karsisinda daha direngli ve istikrarli bir irade
gelistirir; ¢linkii her olayin, goriinen sebeplerin 6tesinde ilahi bir amag¢ ve diizen iginde
gerceklestigine dair bir giiven duygusu kazanir. Bu noktada, islam diisiincesinde 6zellikle
Maturidi'nin gelistirdigi hikmet anlayisi dikkat cekicidir. Matiiridi’ye gore Allah’in fiilleri
abes degil, hikmetle kayitlidir; her yaratilisin ve her olayin ardinda akla uygun bir gerekge
ve ilahi bir amag¢ bulunmaktadir.>® Bu bakis agisi, bireyin yasadigi her durumu anlamli
kilarak onun iradesini rastlantisalliktan kurtarmasini ve bilingli bir yénelime dontistirmesini
saglar. Tevhid inancinin bireyin iradesi tGzerindeki bu etkisi, onu yalnizca kendine giivenen
bir varlik olmaktan cikarip, Allah’in hikmetle isleyen iradesine teslimiyet icinde yasayan bir
biling dlzeyine tasir. Boylece birey, iradesini kullanirken sadece kendine degil, Allah’in
iradesine de dayanarak daha kararli, dengeli ve anlamli bir yasam siirer. Bu ¢ercevede

46 Al-i imran 3/160.
47 et-Tevbe 9/51.
48 et-Taldk 65/3.
4 Gazzali, fhya-u Ulumiddin, 1, 100.
50 Maturidi, Kitdbi’t-Tevhid, 159-161.
Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



Modern Diinyada Tevhid Paradigmasi: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayisina inang Temelli Bir Yaklagim 1429

Gazzali de insanin kendi iradesini dogru ve hikmetli bir sekilde kullanmasinin ancak tevhid
inanclyla mimkin olabilecegini belirtmektedir.>!

Goriuldigu gibi bireyin 6zglvenini, kararhhgini ve iradesini derinlemesine etkileyen
tevhid inanci, sagladigi buttincil bakis acisiyla, bireyin kendi varolusunu anlamlandirmasini,
her durumu ilahi irade gercevesinde gormesini saglar. Hayatin zorluklari karsisinda bireye
glcli bir durus sergileme, oOzgliven gelistirme ve dogru secimler yapma yetenegi
kazandiran bu inang sistemi, bireyin manevi ve ahlaki gelisimini desteklerken, modern
diinyanin karmasik problemleri karsisinda bireyin saglam bir iradeye sahip olmasina da
olanak saglayabilir.

3.2. Toplum Uzerindeki Etkileri

Tevhid inanci, toplumsal diizenin temel taslari olan adalet, merhamet, dayanisma,
emanet, sorumluluk ve sura gibi degerleri gliclendiren bir ilke olarak, bireyden topluma
yayilan bir etki sahasina sahiptir. Tevhid, Allah’in birligini tasdik ederken, ayni zamanda
toplumsal iligkilerin ilahi bir diizen ve hikmet cercevesinde sekillenmesini éngorir. Bu
anlayis, bireylerin birbirlerine karsi sorumluluk bilinciyle hareket etmesini tesvik eder ve
boylece adaletin, merhametin ve dayanismanin koklesmesine katkida bulunur. Kur’an,
tevhid inancinin toplumsal degerleri nasil sekillendirdigini agikca belirtir:

“Allah adaleti, ihsani (iyiligi), akrabaya karsi comert olmayi emreder; hayasizligi,
kotulugi ve zorbalig yasaklar...”>?

Bu ayet, adaletin yalnizca bir erdem degil, ayni zamanda ilahi bir buyruk oldugunu
gosterir ve bireylerin toplumsal diizenin saglanmasi icin adaleti tesis etmelerini zorunlu
kilar.

Adaletin tevhid cergevesinde anlami, Allah’in yerylziinde insana yikledigi halifelik
gorevi ile de iliskilidir. Bu anlamda Allah, Kur’an’da insanlarin esitligini ve takvaya dayal bir
Gstinlugin varligini  vurgulayarak,®® bireylerin birbirlerine esitlik ve hak bilinciyle
yaklagsmalarini saglar. Boylece, toplumdaki gli¢ dengesizliklerini ve sosyal esitsizlikleri
azaltmayi hedefleyen bir toplumsal diizen tesvik edilir.

Tevhid inancinin merhamet Gzerindeki etkisi de 6nemlidir. Allah’in rahmet sifati,
tevhid inancinin bireylerin toplumsal iliskilerindeki yansimasini sekillendirir. islam ahlaki,
bireylerin yalnizca kendilerine degil, topluma ve 6zellikle zayif kesimlere karsi merhametli
olmalarini emreder. Hz. Peygamber’in “Merhamet etmeyene merhamet edilmez”>* hadisi,
merhametin bir bireysel erdemden ziyade toplumsal bir sorumluluk oldugunu gosterir.
Tevhid inanciyla giiglenen bu anlayis, bireylerin empati ve sefkat duygularini gelistirirken
toplumda da bir baris ve huzur atmosferi olusturur.

Dayanisma ise, tevhid inancinin toplumsal etkilerinden bir digeridir. Tevhid, insanlari
bir bltlinlin parcalari olarak goriir ve bireyleri birbirleriyle sorumluluk bilinci icinde hareket
etmeye davet eder. islam disiincesinde, toplum bir beden olarak tanimlanir ve her birey

51 Gazzali, ihya-u Ulumiddin, 1, 210.

52 en-Nahl 16/90.

53 el-Hucurat 49/13.

54 Abdillah Muhammed b. ismail el-Buhari, el-Cdmi’u’s-Sahih, istanbul: Cagri Yayinlari, 1413/1992. “Edeb”, 18.

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



ismail Polat 1430

bu bedenin bir organidir.>® Bu anlayis, bireylerin yalnizca kendi ¢ikarlarini gdzetmek yerine,
toplumsal dayanismayi artirici bir tutum benimsemelerine yol acar. Zekat, sadaka ve infak
gibi ibadetler, tevhid inancinin toplumsal dayanismayl glclendirmedeki somut
yansimalaridir.

Tevhid inancinin toplumsal etkisi yalnizca adalet, merhamet ve dayanisma gibi
degerlerle sinirh degildir; emanet, sorumluluk ve sura gibi diger temel ilkeler de bu inancin
toplumsal diizeydeki yansimalari arasinda yer alir.

Emanet, hem bireyin Allah’a karsi sorumlulugunu hem de topluma karsi tasidig
yukUmlalikleri kapsayan bir ilkedir. Kur’an’da emanet, insanin tasidigi agir bir sorumluluk
olarak tanimlanir:

"Biz emaneti goklere, yerkiireye ve daglara teklif ettik, ama onlar bunu yiklenmek
istemediler, ondan korktular ve onu insan yiklendi. Kuskusuz insan ¢ok zalim, ¢ok
bilgisizdir.">®

Bu baglamda tevhid, bireyin sahip oldugu her tlrli yetenek, makam ve imkanin
aslinda Allah’in bir litfu oldugunu ve bunlarin baskalariyla adil ve sorumlu bir bicimde
paylasiilmasi gerektigini hatirlatir. Birey, bu anlayisla kendi konumunu bir ayricalik degil,
emanet olarak gordir.

Sorumluluk, tevhid inancinin dogrudan sonucu olarak ortaya ¢ikar. Allah’in birligi ve
hakimiyeti inanci, bireyin her davranisinin ilaht dizene uygunluk gostermesi gerektigi
bilincini kazandirir. Bu biling, kisinin hem bireysel hem toplumsal davranislarinda
Olclluligu, adaleti ve dirlstligu esas almasini saglar. Tevhid, sorumlulugu yalnizca bireysel
ahlak alaninda degil, toplumsal iliskilerde de merkezi bir ilke haline getirir. Birey, ailesine,
topluma, dogaya ve hatta gelecek kusaklara karsi da sorumluluk tasidiginin farkina varir.

Sura ise tevhid inancinin toplumsal karar alma sireglerine yansiyan bir diger ilkesidir.
Kur’an’da Mdislimanlarin isleri aralarinda danisma (sura) ile ylritmeleri oviilir:

"isleri de aralarindaki danisma (sura) ile yirir." >’

Bu ayet, tevhid inancina dayali toplumlarin otoriteyi tek elde toplamayan, ortak akla
ve katilima dayali bir yonetim anlayisi benimsemeleri gerektigini gosterir. Clinki Allah’in
birligi fikri, insanin mutlak gli¢ sahibi olmadigini; yalnizca Allah’a ait olan bu yetkinin
insanlar arasinda adalet, istisare ve ortak sorumluluk temelinde paylastiriimasi gerektigini
Ogretir.

Goruldigu gibi tevhid inanci, adalet, merhamet, dayanisma, emanet, sorumluluk ve
sura gibi temel toplumsal degerleri giclendiren ve birey ile toplumu ilahi bir diizen
cercevesinde yeniden insa eden bir ilke olarak batincil bir sistem 6nermektedir. Tevhid,
toplumsal iliskilerin yalnizca bireysel menfaatlere degil, Allah’in emrettigi evrensel ilkelere
dayanarak sekillenmesini saglar. Boylece, tevhid inanci bireyden topluma yayilan etkisiyle,
adil, merhametli, sorumluluk sahibi ve dayanisma icinde bir toplumun olusmasina katki
sunar; ayni zamanda bu toplumun istisare kiltiiri ve emanet bilinciyle saglikh bir bicimde
yapilandiriimasina da zemin hazirlar.

55 Ebd’l-Huseyn Miislim b. el-Haccac el-Kuseyri, el-Cdmi’u’s-Sahih, (istanbul: Cagri Yayinlari, 1413/1992), “Birr”,
66.
56 el-Ahzab 33/72.
57 es-S0ird 42/38
Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



Modern Diinyada Tevhid Paradigmasi: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayisina inang Temelli Bir Yaklagim 1431

3.3. Bilim ve Teknoloji iliskisindeki Etkileri

Tevhid inanci, bilimsel ilerlemenin etik degerlerle yonlendirilmesi ve insanligin
yararina kullanilmasinda énemli bir rehberlik sunar. islam diisiincesine gére tevhid, Allah’in
yarattigl evrenin anlamini ve diizenini kavrama ¢abasini tesvik ederken, bu ¢abanin etik
sinirlar icinde kalmasini saglar. Tevhid anlayisi, bilimin yalnizca maddi faydaya odaklanan
bir ara¢ olmaktan 6te, evrenin ilah1 bir nizamla yaratiimis bir kitap gibi okunmasi gerektigini
vurgular.>® Baska bir ifade ile tevhid inanci agisindan bakildiginda bilimsel arastirmalar, bir
ibadet ve tefekkir alani olarak tanimlanir. Bu ¢ergevede, bilimsel faaliyet, Allah’in yarattig
diizeni anlamak ve bu diizenin hikmetine uygun hareket etmek igin bir arag olarak gorulir.

Bunun yani sira tevhid, bilimi ve teknolojiyi ahlaki bir cerceveye oturtarak insanligin
hizmetine sunar. Bu ac¢idan bilim ve teknoloji Allah’in yarattigl diizeni bozacak sonugclar
dogurmamalidir. Bu nedenle islam disiincesinde bilim, insana hizmet etmeli, insan
onurunu korumali ve tabiatin dengesini gozetmelidir. Modern diinyada bilim ve teknoloji,
hizla ilerlerken, etik sorular ve sosyal sorumluluklar sikca g6z ardi edilebilmektedir. Bu
noktada tevhid inanci, bilimin ahlaki denetimini saglayan bir referans noktasi sunar.
Kitabii’s-Sifa adli eserinde konuya genisce yer veren ibn Sina, bilimin insanin Allah’a olan
yakinligini artirmasi gerektigini ifade etmis ve bilimsel faaliyetlerin etik ilkelerle uyumlu
olmasinin dnemine dikkat ¢cekmistir.>®

Tevhidin bilimsel ilerlemeye katkilarindan biri de, evrenin tek bir diizen ve yasaya
dayandigini kabul etmesidir. Bu anlayis, bilimsel faaliyetlere bir tutarlilik ve hedef
kazandirir. Allah’in birligine olan inang, bu baglamda doganin yasalarini arastirma ve
kesfetme motivasyonu saglar. Ornegin, isldam bilim tarihi, tevhid inancinin yonlendirdigi
biyiik bilimsel kesiflere sahne olmustur. EI-Birini (973-1048) ve ibn Heysem (965-1040)
gibi pek ¢cok erken donem Musliiman bilim insanlari, doga bilimlerine yénelik ¢calismalarini
teknik bir faaliyetin 6tesinde, Allah’in varhigini ve birligini kavramaya ydnelik bir ¢aba olarak
gérmuslerdir.®® EI-BirGni, bilimsel aragtirmalarin ilahi kudret ve hikmeti anlamanin bir araci
oldugunu vurgulayarak, dogadaki diizenin ve isleyisin Allah’in yaratma fiilinin bir yansimasi
oldugunu ifade etmistir.5* Benzer sekilde ibn Heysem de, Kitdb el-Menédzir (Optik Kitabi)
adl eserinde gérme olayini fiziksel yasalar gergevesinde agiklarken, bu yasalarin Allah’in
birligini ve hikmetini gosterdigini savunmustur. Ona gore doga kanunlari tesadifi degil, ilaht
bir diizenin tezahiriidir.% Bu cercevede ibn Heysem’in, bilimsel arastirmalarini tevhit
inanci temelinde kurguladigi ve doga olaylarini Allah’in mutlak iradesi ve hikmetiyle
anlamlandirdigi gérilmektedir.

Tevhid inanci, bilimi etik degerlerle sinirlarken, teknolojinin de insanhga zarar
vermeyecek sekilde kullaniimasi gerektigini belirtir. Teknolojinin sinirsiz bir giic degil,
insanin Allah’in yerytzindeki halifesi olarak sahip oldugu bir emanet oldugu bilinci,
modern dinyanin karsilastigi cevresel ve toplumsal sorunlara ¢ézimler sunabilir. Bu

58 Al-i imréan 3/190.

59 Genis bilgi igin bk. ibn Sin3, Kitabii’s-Sifa, 350-370.

60 Genis bilgi icin bk. Fuat Sezgin, islam'da Bilim ve Teknik (5 Cilt Takim) (istanbul: istanbul Biiyiiksehir Belediyesi
Kiltiir A.S. Yayinlari, 2018); Mehmet Bayraktar, islam’da Bilim ve Teknoloji Tarihi (Ankara: TDV Yayinlari,
2017).

61 Genis bilgi igin bk. Bir(ni, Tahdidu Nihayati’l-Emakin, ¢ev. Kivameddin Burslan (Ankara: Turk Tarih Kurumu,
2013).

62 Genis bilgi icin bk. ibn Heysem, The Optics of Ibn al-Haytham: Books I-lll On Direct Vision, trans. A.l. Sabra
(The Warburg Institute, University of London, 1989).

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



ismail Polat 1432

baglamda, tevhid inanci, bilimi yalnizca bir bilgi araci olarak degil, ayni zamanda insanligin
ve doganin iyiligi icin calisan bir etik sistemin parcasi olarak goérir. Bu anlayis, bilimin
toplumsal ve gevresel faydaya hizmet eden bir yapiya donulstirilmesini saglar.

Goruldigu gibi, tevhid inanci, bilim ve teknolojiye yonelik ahlaki bir rehberlik
sunarak, bu alanlarda gerceklesen ilerlemelerin insanlik yararina ve ilahi dizenle uyumlu
bir sekilde yonlendirilmesini saglar. Bu yaklasim, bilimin ve teknolojinin hem bireysel hem
de toplumsal dizeyde olumlu katkilar sunmasini, ancak bu katkilarin ahlaki degerler
cercevesinde gerceklesmesini mimkdn kilar.

3.4. Kiresel Sorunlarin Coziimiindeki Etkileri

Tevhid inanci, modern diinyanin karsi karsiya oldugu cevre ve doga sorunlarina
yonelik strdurilebilir ve etik ¢dzlimler sunarken, ayni zamanda farkli kiltirler ve dinler
arasinda ortak bir zemin olusturma potansiyeli tasir. Bu baglamda insanin dogayla ve diger
insanlarla olan iliskisini bltlncil bir perspektifle ele alan tevhid anlayisi, kiiresel sorunlara
manevi ve ahlaki bir yaklasim gelistirilmesine pratik bir katki saglar.

3.4.1. Ekolojik Denge ve Sorumluluk

Evrenin Allah tarafindan bir diizen ve hikmetle yaratildigini kabul eden tevhid inanci,
bu diizenin korunmasini insanin temel sorumluluklarindan biri olarak goériir. islam
disincesinde insan, Allah’in yerylzindeki halifesi olarak, dogayr koruma ve cevreyi
gozetme ylkimlilGgline sahiptir. Kur’an, evrenin ilahi bir diizenle yaratildigini ve insanin
bu diizeni bozma hakkinin olmadigini acik¢a ifade eder.®® Bu anlayis, modern diinyanin
karsi karsiya oldugu cevre sorunlarina yonelik glicli bir etik temel sunar.

Tevhid, dogay! yalnizca insanin faydalanacagl bir kaynak olarak gérmez, ayni
zamanda Allah’in sanatini ve kudretini yansitan bir ayetler bitini olarak gérir. Bu bakis
acisl, insanin dogayla olan iliskisini ¢ikar merkezli bir yaklasimdan ¢ikarip sorumluluk temelli
bir iliskiye donistliriir. Kur’an, insanin ¢evreyle uyum iginde yasamasi gerektigini ve dogal
diizenin (karalarin ve denizlerin) bozulmasinin toplumsal ¢okigslere yol agacagini
belirtmistir.®* Bu agidan bakildiginda modern gevre krizlerinin yalnizca bir ekolojik problem
olmayip, ahlaki ve manevi bir mesele oldugu gorilir.

Tevhid inanci, siirdirilebilirlik kavramini dogal bir sorumluluk olarak kabul eder.
islam hukukunda (fikih) yer alan “maslahat” ilkesi, cevresel faydalarin korunmasini da
icerir.%5 Ornegin, suyun, havanin ve topragin kirletiimemesi, insanin hem bireysel hem de
toplumsal bir gorevi olarak ele alinir. Hz. Peygamber’in, aga¢ dikmeyi ve dogal kaynaklari
korumayi tesvik eden su hadisi bu konuda 6nemli bir rehberdir:

“Kiyametin kopacagini bilseniz bile, elinizde bir fidan varsa onu dikin”®

Bu 6gut, insanin gevreye yonelik sorumlulugunun ne denli 6nemli oldugunu ve bu
sorumlulugun zaman ve mekan siniri tanimadigini ifade eder.

Hi¢c kuskusuz modern cevre sorunlarinin ¢ogu, insanin dogaya karsi bencil ve
somdirich tutumundan kaynaklanmaktadir. Kapitalist sistemin kar odakli yaklasimi,

63 er-Rahman 55/7-10.
64 er-Rim 30/41.
65 Gazzali, el-Mustasfd min ilmi’l-usdl, thk. Muhammed Tamir (Kahire: Daru’l-Hadis, 2011), 1, 537-539.
%6 Buhari, “Edeb”, 27.
Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



Modern Diinyada Tevhid Paradigmasi: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayisina inang Temelli Bir Yaklagim 1433

cevresel bozulmayi hizlandirmis ve ekosistemlerin sirdirdlebilirligini tehlikeye atmustir.
Tevhid inanci ise bu yaklasimi elestirir ve insani ¢evreyle uyum icinde yasamaya cagirir.
Seyyid Huseyin Nasr, tevhid anlayisinin cevre sorunlarina yoénelik bir ¢6zim sundugunu ve
doganin kutsalligini yeniden hatirlattigini ifade eder. Ona gbére modern insan, dogayi
sadece maddi bir varlik olarak gérdigu icin onunla iliskisinde dengesizlik yaratmistir. Buna
karsilik tevhid, doganin manevi boyutunu yeniden canlandirir.®’

Tevhid inancina dayali bu anlayis, cevreyi koruma sorumlulugunu bireysel bir
yiktimlilik olmaktan cikarip toplumsal bir vecibe haline getirir. Zekat ve vakif
miesseseleri, cevre koruma projeleri icin de kullanilabilecek sosyal dayanisma
mekanizmalari sunar. Ornegin, Osmanli déneminde, suyollarinin temizlenmesi ve
ormanlarin korunmasi gibi faaliyetler, bu tir mekanizmalarla yiritilmistir.®® Bu
uygulamalar, tevhid inancinin sosyal ve ekolojik sorumluluklari bir arada ele alabilecegini
gostermektedir.

Sonug olarak, tevhid inanci, insanin ¢evreye yonelik tutumunu yeniden sekillendiren,
doganin korunmasini bir ibadet ve sorumluluk olarak goéren bitincil bir yaklasim sunar. Bu
anlayis, modern gevre krizlerine karsi stirdirulebilir, etik ve inang temelli bir ¢6ziim Onerisi
olarak, insanin dogayla uyum icinde yasamasini tesvik eder.

3.4.2. Baris ve Diyalog

Tevhid anlayisi, evrensel birligi ve butlnlGgu vurgulayan yapisiyla farkh kiltir ve
dinler arasinda baris ve diyalogun temeli olabilecek bir zemin sunabilir. Zira bu inang
sisteminde tim insanligin ortak bir yaraticiya bagli oldugunun kabul edilmesi kardeslik,
esitlik ve adalet ilkelerini desteklemektedir. Nitekim Kur’an, insanligin cesitliliginin tanisma
ve baris icinde bir arada yasama amaciyla yaratildigini belirtmektedir.%® Bu ilke, farkl
kimlikler arasindaki gcatismalari asmak icin tevhid anlayisinin saglayabilecegi ortak bir etik
ve manevi zemin ortaya koymaktadir. Bu baglamda, insanlari ayristiran unsurlarin 6tesine
gecerek ortak degerler etrafinda bir araya gelmeyi tesvik eden tevhid inanci, insanlik
ailesinin farkh Gyelerini birbirine baglayan ahlaki ve manevi bir cergeve sunmaktadir. Bu
konuda ibnii’l-Arabi’nin tiim varliklarin ayni ilahi kaynaktan geldigini ve bu yiizden tiim
varliklarin birbiriyle baglantili oldugunu vurgulayan “vahdet-i viicGd” kavrami 6nemli bir
diistinsel zemin sunmaktadir. Varligin ontolojik hakikatini sadece Allah’a tahsis eden ibnii’l-
Arabi, diger tim varliklari da bu hakikatin izafi, mecazi ve golgesel tezahirleri olarak
gérmektedir.”® Keldmcilarin yoktan yaratma (halk) anlayisindan farkli olarak, varliklar
Allah’in ilmindeki ebedt hakikatler (a’ydn-i sdbite) cergevesinde ve tecelli derecelerine gére
aciklar. Ona gore her varlik, Allah’in isim ve sifatlarinin belirli bir yansimasi olarak, zahir-
batin, taayylin ve tecelli gibi kavramlarla a¢iklanan bir diizende mevcuttur.”! Bu baglamda
ibnii’l-Arabi, dinlerin farkli tecelli bigimleriyle ayni hakikate isaret edebilecegini ifade eder;
ancak bu, ylzeysel bir ¢ogulculuk degil, hakikatin ¢okluk icinde goriinlsiini esas alan
metafizik bir yaklasimdir. Her ne kadar bu goris, Allah-mahlak ayrimini bulaniklastirma riski

67 Nasr, Man and Nature, 1968, 93-97.

68 Ahmet Akgiindiiz, Osmanli Devleti'nde Sosyal Yardim ve Zekdt Uygulamalari (istanbul: Osmanli Arastirmalari,
2003), 120-130.

69 e|-Hucurat 49/13.

70 ibnii’|-Arabi, FiisGsu’l-Hikem, 136-138.

71 Genis bilgi icin bk. ibnii’I-Arabi, el-FiitGihdti’l-Mekkiyye, nsr. Osman Yahya (Beyrut: Daru’s-Sadir, ts.); Mehmet
Bayraktar, ibnii’l-Arabi ve Vahdet-i Viiciid (Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yayinlari, 1990).

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



ismail Polat 1434

nedeniyle keldmcilarca elestirilmis olsa da, ibni’l-Arabi’nin amaci, varhg ilahi hakikatin
birligi icinde yeniden disiinmek ve bu birligi farkliliklari silmeden temellendirmektir.
Boylece islAm disiincesinde hem tartismali hem de 6zgiin bir metafizik perspektif sunan
ibnii’l- Arabi’nin vahdet-i viicid disiincesi ile farkli inang sistemlerinin dziinde bir anlamda
birlik barindirdigini ve bu birligin baris ve diyalog icin bir temel olusturabilecegini ortaya
koymaktadir.

Modern c¢agda, tevhid anlayisinin farkh dinler ve kiltirlerle diyalog kurmada
oynayabilecegi rol, bircok disinir tarafindan tartisiimistir. Bunlardan biri olan Seyyid
Hiseyin Nasr, tevhid inancini bir “kozmik ahlak” olarak tanimlamis ve bunun, dinler arasi
diyalogun temellerinden biri olabilecegini ileri slirmUstlir. Nasr'a gore, tevhid inancinin
evrensel yonleri, insanhgin ortak degerlerini ortaya cikararak, dinler ve kiltirler arasinda
bir koprii gorevi gorebilir.”? Bu anlayis Kur'an’da da yanki bulmaktadir. Al-i imran suresinin
64. ayetinde farkl inan¢ mensuplarina, Allah’tan baskasina kulluk etmeme ilkesi temelinde
ortak bir kelimede (tevhid) bulusma c¢agrisi yapilmaktadir:

“De ki: Ey Kitap Ehli! Sizinle bizim aramizda miisterek olan bir séze gelin...” 7

Ayetin de isaret ettigi bu ilke, modern diinyada artan kutuplasma ve catismalara
karsi, insanlari birlestiren manevi bir cerceve sunmaktadir. Bu acidan tevhid, sadece ahlaki
bir ideal degil, ayni zamanda pratik bir diyalog ve baris araci olarak da islev gérebilir.”* islam
tarihinde, 6zellikle Endilis’te, Mislimanlar, Hristiyanlar ve Yahudiler arasindaki etkilesim,
tevhid anlayisinin bariscil bir toplumsal diizen insa etmedeki roliinii géstermektedir.” Bu
dénemde islam dusinirleri, farkl inang mensuplariyla ortak akil ve ahlaki degerler
temelinde etkilesimde bulunmus, bu da kiltiirel zenginlik ve entelektiel birikime katki
saglamistir. ibn Riisd’lin, Aristo felsefesini yorumlayarak Hiristiyan ve Yahudi distiniirlere
ilham kaynagi olmasi, bu baglamda anlamli bir 6rnektir.

Boylece, insanhgl birlestiren ilahi bir bag olarak, farkh kiiltirler ve dinler arasinda
ortak bir zemin olusturma potansiyeline sahip olan tevhid inanci, insanhgin gesitliligini bir
zenginlik olarak goren ve bu zenginligi baris ve diyalog icin bir firsata donustiren bir
perspektif sunar. Tevhidin bu 6zelligi, modern diinyada karsilasilan kimlik ¢atismalari, dini
ayrismalar ve kiilturel 6nyargilara karsi gii¢ll bir ¢oziim 6nerisi olarak degerlendirilebilir.

Sonug

Tevhid inanci; birey, toplum ve diinya diizeyinde bir anlam ve gelecek perspektifi
sunan kapsayici bir ¢erceve sunmaktadir. Birey agisindan tevhid, insanin kendisini bir
yaraticiya bagh hissetmesini saglayarak varolussal bir gliven ve 06zgliven kazandirir. Bu
inang, bireyin hayatini sadece maddi cikarlar degil, manevi ve ahlaki degerler temelinde
sekillendirmesine rehberlik eder. Toplum diizeyinde tevhid; adalet, merhamet dayanisma,
emanet, sorumluluk ve sura gibi degerleri merkeze alarak sosyal baglarin gliclenmesine ve
toplumsal barisin tesisine katki saglar. Ozellikle adalet ilkesi, toplumsal diizenin
sirdurulebilir bir temelde insa edilmesine olanak tanir. Kiiresel dlcekte ise tevhid inanci,

72 Nasr, Man and Nature, 102-105.

73 Al-i-imran 3/64.

74 Tevhidin bu minvaldeki etkisi icin bk. Ruhullah Oz, Tanrinin Kimligi: Semavi Kitaplarin Betimledikleri Tanri
Tipolojileri, Hamidullah Avras (ed.) (Ankara: ilahiyat Yayinlari, 2022), 473.

75 Genis bilgi icin bk. Maria Rosa Menocal, Diinyanin incisi: Endiiliis Orta Ca§ Ispanyasi’'nda Ornek Bir
Medeniyet, gev. Sinan Coskun (istanbul: Ketebe Yayinevi, 2020).

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



Modern Diinyada Tevhid Paradigmasi: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayisina inang Temelli Bir Yaklagim |435

cevre sorunlarindan kiltirel ¢atismalara kadar pek cok krize kapsamli ¢éziimler sunar.
insanin dogayla iliskisinde sorumluluk bilinci olusturur ve farkli kiiltiir ve dinlerle ortak bir
zeminde bulusmay tesvik eder. Bunun yani sira, bilim ve teknolojiyi etik degerlerle
bitlinlestirerek insanlik icin hem faydali hem de siirdirilebilir bir gelecek insa etme
yolunda rehberlik eder. Son olarak tevhid inanci; insanin kendisi, toplum ve evrenle olan
iliskisini bitlncil bir yaklasimla ele alan, anlam arayisina rehberlik eden ve insana gelecege
dair umut vadeden bir sistemdir. Modern diinyanin karmasik sorunlari karsisinda tevhid,
bireysel ve toplumsal diizeyde denge ve ¢6ziim Onerileri sunarak evrensel bir ilke olarak
glincelligini ve 6nemini korumaktadir.

Oneriler

Tevhid inancinin bireysel, toplumsal ve kiiresel diizeyde karsilagilan sorunlara yonelik
¢6ziim sunma potansiyeli, modern diinyada bu inancin etkin bir sekilde anlasiimasini ve
uygulanmasini 6nemli kilmaktadir. Bu dogrultuda, tevhid anlayisinin egitim, siyaset ve
kiltdr gibi temel alanlarda yeniden degerlendiriimesi ve entegre edilmesi, toplumsal
yapinin daha adil, dengeli ve uyumlu bir sekilde gelismesine katkida bulunabilir. Egitim
alaninda tevhid, bireylerin hayatlarini sadece maddi ¢ikarlarla degil, ayni zamanda ahlaki ve
manevi degerlerle sekillendirmelerini saglayacak deger temelli bir mifredatin temelini
olusturabilir. Adalet, merhamet, sorumluluk ve c¢evre bilinci gibi kavramlarin ders
iceriklerine entegre edilmesi, geng nesillerin hem entelektiiel hem de etik agidan donanimli
bireyler olarak yetismelerine katkida bulunacaktir. Ayni zamanda, farkli kiltir ve dinlerle
diyaloga acik bir tevhid anlayisinin egitime dahil edilmesi, hosgoéri ve baris ortaminin
tesisine hizmet edebilir. Siyaset alaninda ise tevhid, adalet, emanet, sura ve sorumluluk
merkezli bir liderlik anlayisini tesvik ederek toplumsal diizenin sirdirilebilir temeller
Uzerine insa edilmesine olanak tanir. Siyasi karar alma sireglerinde bireylerin refahini
gbzeten, kapsayici ve esitlikgi politikalarin gelistirilmesi, tevhidin modern toplumlar
Uzerindeki olumlu etkilerini glclendirebilir. Ayrica, tevhidin evrensel baris ve dayanisma
ilkeleri, uluslararasi iliskilerde ortak insanlik degerleri {izerine kurulu bir diyalog zemini
olusturabilir. Kiltlrel alanda ise tevhid inanci, sanat ve edebiyat yoluyla bireylerin manevi
diinyalarini  zenginlestiren ve toplumsal baglar glglendiren bir estetik anlayisa
donastardlebilir. Medya araciligiyla tevhidin ahlaki ve insani yonlerinin vurgulanmasi, genis
kitlelere ulasarak bu inancin modern diinyayla daha uyumlu bir sekilde bulusmasini
saglayabilir. Ayrica, tevhid anlayisinin tarihsel birikimi ile modern dinamiklerin
harmanlanmasi, yenilik¢i yaklasimlar gelistirilmesine olanak tanir. Sonug olarak, tevhidin
modern diinyaya uyarlanmasi; egitim, siyaset ve kiltlir gibi alanlarda disiplinler arasi
cahsmalarin tesvik edilmesi, pratik sosyal projelerin uygulanmasi ve uluslararasi
isbirliklerinin artiriimasiyla mamkiin olacaktir. Boylece, tevhid inanci; bireylerin manevi
doyumunu, toplumsal barisi ve kiiresel dayanismayi giiclendiren bir ilke olarak insanliga yol
gostermeye devam edebilir.

Kaynakga
Acgikgeng, Alparslan. isldm Diisiincesinde Bilgi ve Bilim. istanbul: ISAM Yayinlari, 1994,

Akgiindiiz, Ahmet. Osmanli Devleti'nde Sosyal Yardim ve Zekdt Uygulamalari. istanbul: Osmanli
Arastirmalari, 2003.

Altintas, Ramazan. “islam Diisiincesinde Tevhid ve Tefrika.” Cumhuriyet Universitesi ilahiyat
Fakiiltesi Dergisi 1 (1996), 111-121.

Arslan, Ahmet. Felsefeye Giris. Ankara: Vadi Yayinlari, 1999.

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



ismail Polat 1436

Attas, S. Nakib. Modern Cag ve lslémf Diisiiniisiin Problemler, cev. M. Erol Kilic. istanbul: insan
Yayinlari, 1989.

Bauman, Zygmunt. Liquid Modernity. Polity Press, 2000.

Bayraktar, Mehmet. ibnii’l-Arabi ve Vahdet-i Viicid. Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yaynlari,
1990.

Bir(ni, Tahdidu Nihayati’l-Emakin, ¢ev. Kivameddin Burslan. Ankara: Tirk Tarih Kurumu, 2013.

Buhari, Eb( Abdillah Muhammed b. ismail. el-Cdmiu’s-Sahih. istanbul: Cagri Yayinlari, 1992.

Eb( Hanife, en-Nu‘man b. Sabit. el-Fikhii’l-ekber. srh. Ali el-Kari. Beyrut: 1984.

Erkal, Mustafa E. Sosyoloji. istanbul: Der Yayinlari, 2000.

Farabi, Ebd Nasr Muhammed b. Muhammed b. Tarhan b. Uzlug el-Farabi et-Tiirki. “ihsau’l-
ulm”. Mantiga Giris Risdleleri, trc. Yasar Aydinli, 92-127. istanbul: Litera Yayincilik,
2018.

Frankl, Viktor E. Man's Search for Meaning. Beacon Press, 2006.

Gazzali, Ebd Hamid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzali et-Tusi.
Ihya-u Ulumiddin. Beyrut: Dar(’l-KiitUb el-limiyye, 1993.

Gazzali, Ebd Hamid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzali et-Tusi. el-
Mustasfd min ilmi’l-usdl, thk. Muhammed Tamir. Kahire: Daru’l-HadTs, 2011.

Giddens, Anthony. Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age.
Stanford University Press, 1991.

Heidegger, Martin. Being and Time, trans. by J. Stanbaugh. New York: State University of New
York Press, 1996.

ibnii’l-Arabi, Muhyiddin Muhammed b. Ali b. Muhammed el-Arabi et-T41 el-Hatimi. Fusdsu’l-
Hikem, cev. Nuri Gencosman. istanbul, 1992.

ibni’l-Arabi, Muhyiddin Muhammed b. All b. Muhammed el-Arabi et-T&i el-Hatimi. el-
Fitahdti’l-Mekkiyye. Nsr. Osman Yahya. Beyrut: Daru’s-Sadir, ts.

ibn Risd, Ebu'l-Velid Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-Kurtubi. el-Kesf, nsr. Mustafa
Abdilcevad Imrani. Kahire: y.y., 1968.

ibn Riisd, Ebu'l-Velid Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-Kurtubi. Faslii’-Makal, gev. B.
Karliaga. istanbul: isaret, 1992.

ibn Sina, Eb( Alf el-Hiiseyn b. Abdillah b. Ali. Kitabii’s-Sifa. Kahire: Darii’l-Maarif, 1981.

ibn Sina, EbQ Alf el-Hiiseyn b. Abdillah b. Ali. “Er Risaletu’l Arsiyye fi Hakiki't Tevhid ve isbati'n
Niibiivve”, Felsefe Metinleri, cev. Mahmut Kaya. istanbul, 2007.

ikbal, Muhammed. Rumuz-u Bihodi, ¢cev. Ali Nihat Tarlan. istanbul: Yenilik Basimevi, 1958.

ikbal, Muhammed. The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Stanford University Press,

2013.

Kolektif. isldm Diisiincesinde Adalet. Ed. Omer Tiirker ve Yunus Kaplan. istanbul: Fikir Kitap,
2024.

Kur’én Yolu Medli. gev. Hayrettin Karaman vd. Ankara: Diyanet isleri Baskanhgn Yayinlari, 8.
Basim, 2018.

Marx, Karl. Economic and Philosophic Manuscripts of 1844, trans. Martin Milligan. Progress
Publishers, 1977.

Matiridi, EbG Mansir Muhammed b. Muhammed b. Mahm(d el. Kitdbii’t-Tevhid, nsr. Bekir
Topaloglu-Muhammed Arugi. Ankara: Tlrkiye Diyanet Vakfi Yayinlari, 2003.

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



Modern Diinyada Tevhid Paradigmasi: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayisina inang Temelli Bir Yaklagim 1437

Menocal, Maria Rosa. Diinyanin incisi: Endiiliis Orta Cad ispanyasi’nda Ornek Bir Medeniyet,
cev. Sinan Coskun. istanbul: Ketebe Yayinevi, 2020.

Mislim, Eb{’l-Huseyn Mislim b. el-Haccac el-Kuseyri. el-Cdmi’u’s-Sahih Mukaddime. istanbul:
Cagri Yayinlari, 1992.

Nasr, Seyyid Hiseyin. isldm Kozmoloji Odretilerine Giris, cev. Nazife Sisman. istanbul: insan
Yayinlari, 1985.

Nasr, Seyyid Hiseyin. Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. Allen & Unwin,
1968.

Nasr, Seyyid Hiseyin. The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity. HarperOne, 2004.

Nesefi, Ebu'l-Muin Meym(n b. Muhammed. Bahru'l-Keldm, thk. Muhammed Salih Farfar.
Dimagk: Mektebetu Dari’l-Farfar, 2000.

Oz, Ruhullah. Tanrinin Kimligi: Semavi Kitaplarin Betimledikleri Tanri Tipolojileri. Hamidullah
Avras (ed.). Ankara: ilahiyat Yayinlari, 2022.

Razi, Eb( Abdillah (Ebi’l-Fazl) Fahriiddin Muhammed b. Omer b. Hiiseyn er. Mefatihu’l-Gayb,
thk. Seyyid imran. Daru’l-Hadjis, Kahire, 2012, c. 13.

Sardar, Ziauddin. Islamic Futures: The Shape of Ideas to Come. Mansell Publishing Limited,
1989.

Seyfullah Sevim. [sldm Diisiincesinde Marifet ve ibn Arabi. istanbul, 1997.

Sezgin, Fuat. islém'da Bilim ve Teknik (5 Cilt Takim). istanbul: istanbul Biyiiksehir Belediyesi
Kaltdr A.S. Yayinlari, 2018

Simsek, Osman. “7-19. Yiizyil Siirecinde Tevhidi Diisiince’ye Gére Bilgi insa Etmedeki Oncii Tiirk-
Bilgeleri”, 21. Yiizyilda Egitim ve Toplum/Education And Society In The 21st Century 8/22
(2019), 17-52.

Ulken, Hilmi Ziya. [s/dm Diisiincesi. istanbul: Ulken Yayinlari, 1966.

Weber, Max. The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, trans. Talcott Parsons.
Routledge, 1992.

Yazir, ElImahli Hamdi. Hak Dini Kur’én Dili. istanbul: Eser Kitabevi, 1935-1938, Cilt 1.
Quine, Willard Van Orman. Word and Object. Cambridge: MIT Press, 1960.

Harran ilahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437.



