
Harran İlahiyat Dergisi  Harran Ilahiyat Journal 
Sayı/Issue: 53, Haziran/June 2025, 415-437 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hij/issue/90764 

 ISSN  2791-6812 

 

Modern Dünyada Tevhid Paradigması: Yeni Bir Anlam ve Gelecek 

Arayışına İnanç Temelli Bir Yaklaşım 

The Paradigm of Tawḥīd in the Modern World: A Faith-based Approach to the 
Quest for a New Meaning and Future  

Yazar Bilgisi 
Author Information 

İsmail POLAT  
Dr., Millî Eğitim Bakanlığı, Öğretmen, Kırıkkale, Türkiye 

Dr., Ministry of National Education, Teacher, Kırıkkale, Türkiye 

ipolat09@hotmail.com, www.orcid.org/0000-0001-5744-7362   

 

Makale Bilgisi 
Article Information 

Makale Türü 
Article Type 

Araştırma Makalesi 
Research Article  

Yayın Etiği 
Publishing Ethics 

Bu makale, iThenticate yazılımı ile taranmış ve intihal tespit edilmemiştir. Makale, çift 
taraflı kör hakemlik yöntemiyle en az iki hakem tarafından incelenmiştir. 
This article has been scanned by iThenticate software and no plagiarism detected. It has 
been examined by at least two referees using double sided blind refereeing method. 

Finansman 
Funding 

Yazar, bu çalışma için herhangi bir dış fon almadığını beyan eder. 
Author declares that he get no any external funding for this study. 

Çıkar Çatışması 
Conflict of Interest 

Yazar bu çalışmayla ilintili herhangi bir çıkar çatışması bulunmadığını beyan eder. 
Author declares that there is no any conflict of interest related to this study. 

DOI https://doi.org/10.30623/hij.1635300 

Geliş Tarihi / Received Kabul Tarihi / Accepted 

7 Şubat/February 2025 13 Haziran/June 2025 

 
  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/hij/issue/90764
mailto:ipolat09@hotmail.com
mailto:ipolat09@hotmail.com
http://www.orcid.org/0000-0001-5744-7362
https://doi.org/10.30623/hij.1635300


İsmail Polat                                                                                                                                                                                             |416 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

Öz 

Küreselleşme ve teknolojik ilerlemelerin etkisiyle dünyanın birbirine daha entegre 
hale geldiği ve insanların ortak bir küresel topluluk içinde yaşadığı günümüz 
dünyasında bireyin, toplumun ve insanlığın varoluşsal yönelimlerine dair yeni bir 
anlam ve gelecek arayışı, isteği ve olabilirliği tartışılmaktadır. Bu bağlamda bireysel 
ve toplumsal düzeyde modernitenin beraberinde getirdiği anlam krizleri ve 
gelecek kaygısı gibi sorunlar gündeme gelmekte ve inanç temelli bütüncül düşünce 
sistemlerinin, bu krizlere ve sorunlara karşı güçlü bir çözüm modeli 
oluşturabileceği belirtilmektedir.  

Hiç kuşkusuz insanı, hayatını ve evreni bütüncül bir perspektifte algılamak ve 
anlamak önemlidir. Zira böyle bir perspektif bireylerin ve toplumların 
parçalanmışlık hissini aşmalarına ve hayatlarını anlamlı bir çerçevede yeniden 
düzenlemelerine olanak sağlar. Bu bağlamda geniş bir yelpazede çeşitli imkânlar 
ve açılımlar sunan bütüncül perspektiflerden biri de tevhid inancıdır. İnsanın 
varoluşunu, amaçlarını ve ilişkilerini ilahi bir düzen çerçevesinde anlamasını 
sağlayan tevhid, inanç temelli bütüncül bir yaklaşım olarak, bireyin ve toplumun 
yaşamını daha anlamlı ve uyumlu bir biçimde düzenlemesine katkıda 
bulunabilecek güçlü bir paradigma olarak görünmektedir. Eğer metodolojik bir 
olgu olarak algılanırsa tevhid inancının hayata ve evrene ilişkin bütünsel bir 
kavrayış sunması, geleceği veya hayatı, bireyi, toplumu, toplumsal dokuyu kendi 
amacı doğrultusunda oluşturmak istemesi kaçınılmaz olur. Bu nedenle, insanlık 
için yeni bir varoluşsal anlam ve gelecek vizyonu geliştirebilmek adına, tevhid 
inancını özüne uygun bir biçimde kavramak, yorumlamak ve açıklamak önem arz 
etmektedir. 

Bu çalışmada, tevhid inancının birey ve toplum üzerindeki dönüştürücü etkisi 
incelenmekte, insanın bireysel, toplumsal ve küresel düzlemdeki yaşamına dair 
yeni bir anlam ve gelecek perspektifi oluşturma sürecindeki rolü ele alınmaktadır. 
Bu çerçevede ilk olarak tevhid inancının kavramsal çerçevesi ve bu bağlamda bu 
inanç sisteminin ontolojik, epistemolojik ve etik boyutları, ardından da bireyin, 
toplumun ve insanlığın yaşamına yön verecek yeni bir anlam ve gelecek 
perspektifinin oluşmasındaki etkileri irdelenmektedir. Kendine çizdiği sınırlar 
dâhilinde literatür taraması ve analitik yöntem kullanılarak hazırlanan bu çalışma, 
insanın kendisi, toplumu ve evrenle ilişkisini yeniden tanımlamasına imkân tanıyan 
bir anlam ve gelecek tasavvurunun oluşmasında tevhid inancının etkilerini ortaya 
koymayı amaçlamaktadır. Teorik ve pratik boyutlarıyla tevhid inancının bireysel ve 
toplumsal dönüşüm üzerindeki etkilerini tartışarak, modern dünyanın ihtiyaçlarına 
bilimsel bir çerçevede cevap verebilecek inanç temelli bir model geliştirmeye 
katkıda bulunabilmekle önemli görülen bu çalışma şu sonuçlara ulaşmıştır. 

Tevhid inancı, birey, toplum ve dünya düzeyinde bir anlam ve gelecek perspektifi 
oluşturmada kapsamlı bir çerçeve sunmaktadır. Birey açısından tevhid, insanın 
kendisini bir yaratıcıya bağlı hissetmesini sağlayarak varoluşsal bir güven ve 
özgüven kazandırır. Bu inanç, bireyin hayatını sadece maddi çıkarlar değil, manevî 
ve ahlâkî değerler temelinde şekillendirmesine rehberlik eder. Toplum düzeyinde 
tevhid, adalet, merhamet, dayanışma, emanet, sorumluluk ve şura gibi değerleri 
merkeze alarak sosyal bağların güçlenmesine ve toplumsal barışın tesisine katkı 
sağlar. Özellikle adalet ilkesi, toplumsal düzenin sürdürülebilir bir temelde inşa 
edilmesine olanak tanır. Küresel ölçekte ise tevhid inancı, çevre sorunlarından 
kültürel çatışmalara kadar pek çok krize kapsamlı çözümler sunar. İnsanın doğayla 



Modern Dünyada Tevhid Paradigması: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayışına İnanç Temelli Bir Yaklaşım                                |417 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

ilişkisinde sorumluluk bilinci oluşturur ve farklı kültür ve dinlerle ortak bir zeminde 
buluşmayı teşvik eder. Bunun yanı sıra, bilim ve teknolojiyi etik değerlerle 
bütünleştirerek insanlık için hem faydalı hem de sürdürülebilir bir gelecek inşa 
etme yolunda rehberlik eder. Son olarak tevhid inancı; insanın kendisi, toplum ve 
evrenle olan ilişkisini bütüncül bir yaklaşımla ele alan, bireyin, toplumun ve 
insanlığın varoluşsal anlam arayışına rehberlik eden ve insana geleceğe dair umut 
vadeden bir sistemdir. Modern dünyanın karmaşık sorunları karşısında tevhid, 
bireysel ve toplumsal düzeyde denge ve çözüm önerileri sunarak evrensel bir ilke 
olarak güncelliğini ve önemini korumaktadır. 

Anahtar Kelimeler: İslâm Felsefesi, Tevhid İnancı, Bütüncül Perspektif, Ontoloji, 
Epistemoloji 

Abstract 
In today's world, where globalization and technological advancements have led to 
a more interconnected global community, there is an increasing discourse on the 
desire, possibility, and pursuit of a new meaning and future for the existential 
orientations of individuals, societies, and humanity as a whole. In this context, 
modernity has brought about crises of meaning and concerns for the future at 
both individual and societal levels, and it is suggested that faith-based holistic 
systems of thought can provide powerful solutions to these crises and issues. 

Undoubtedly, perceiving and understanding human beings, life, and the universe 
from a holistic perspective is of great importance. Such a perspective enables 
individuals and societies to overcome feelings of fragmentation and reorganize 
their lives within a meaningful framework. One of the holistic perspectives that 
offers various possibilities and openings is the belief in Tawḥīd  (divine unity). As a 
faith-based holistic approach, Tawḥīd, which allows human beings to understand 
their existence, purposes, and relationships within a divine order, appears as a 
strong paradigm that can contribute to making individual and social life more 
meaningful and harmonious. If approached as a methodological phenomenon, the 
belief in Tawḥīd inevitably leads to a comprehensive understanding of life and the 
universe and fosters the desire to shape the future, life, individuals, society, and 
social structure in accordance with its intrinsic purpose. Therefore, in order to 
develop a new existential meaning and vision of the future for humanity, it is 
crucial to understand, interpret, and explain the belief in Tawḥīd in a manner 
faithful to its essence. 

This study examines the transformative impact of the belief in Tawḥīd on 
individuals and society and explores its role in forming a new perspective on 
meaning and the future of human life at the individual, societal, and global levels. 
Within this framework, the study first discusses the conceptual framework of 
Tawḥīd, including its ontological, epistemological, and ethical dimensions. It then 
analyzes its influence on forming a new perspective on meaning and the future 
that can guide the lives of individuals, societies, and humanity. Using literature 
review and analytical methods within the boundaries it has defined, this study 
aims to reveal the effects of Tawḥīd in constructing a vision of meaning and future 
that allows humans to redefine their relationship with themselves, society, and 
the universe. By discussing the theoretical and practical dimensions of the belief 
in Tawḥīd and its impact on individual and societal transformation, the study 
seeks to contribute to the development of a faith-based model that can 



İsmail Polat                                                                                                                                                                                             |418 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

scientifically respond to the needs of the modern world. The findings of the study 
are as follows: 

The belief in Tawḥīd provides a comprehensive framework for constructing a 
perspective on meaning and the future at the individual, societal, and global 
levels. For the individual, Tawḥīd offers existential confidence and self-assurance 
by fostering a sense of connection to a Creator. It guides the individual to shape 
life not merely on material interests but also on spiritual and moral values. At the 
societal level, Tawḥīd emphasizes values such as justice, compassion, solidarity, 
trust, responsibility, and consultation, thereby strengthening social bonds and 
contributing to the establishment of social peace. Especially the principle of 
justice allows for the construction of social order on a sustainable foundation. On 
a global scale, the belief in Tawḥīd offers comprehensive solutions to various 
crises, from environmental issues to cultural conflicts. It cultivates a sense of 
responsibility in humanity’s relationship with nature and promotes a common 
ground for engagement with different cultures and religions. Furthermore, it 
integrates science and technology with ethical values, guiding humanity toward 
building a beneficial and sustainable future. Ultimately, the belief in Tawḥīd is a 
system that addresses the relationship between the individual, society, and the 
universe from a holistic perspective, guiding humanity in its quest for existential 
meaning and offering hope for the future. In the face of the complex problems of 
the modern world, Tawḥīd maintains its relevance and significance as a universal 
principle by offering balance and solutions at both individual and societal levels. 

Keywords: Islamic Philosophy, The Tawḥīd Belief, Holistic Perspective, Ontology, 
Epistemology 

Giriş 

Günümüz dünyası, hızla değişen sosyal, kültürel ve teknolojik dinamikler nedeniyle 
derin bir anlam krizi ve geleceğe yönelik belirsizliklerle karşı karşıyadır.1 Modern birey, 
maddi ilerlemenin artmasına rağmen manevî tatminsizlik, kimlik bunalımları ve toplumsal 
dayanışma eksiklikleri gibi sorunlarla mücadele etmekte ve manevî boşluk, yalnızlık ve 
toplumsal aidiyet hissinin kaybı gibi zorluklarla başa çıkmakta güçlük çekmektedir.2 Bu 
bağlamda, yeni bir anlam ve gelecek perspektifi oluşturma çabası, hem bireysel mutluluk 
hem de sürdürülebilir bir toplumsal düzenin inşası için kritik bir ihtiyaç olarak 
görülmektedir.3 Böyle bir perspektif, insanın varoluşsal sorularına yanıt ararken, etik 
değerler, adalet ve çevresel sorumluluk gibi evrensel ilkeleri merkeze almasını ve birey ile 
toplum arasında bütüncül bir denge kurmasını gerektirir. Çağdaş dünyanın anlam ve 
gelecek krizlerine karşı, inanç temelli yaklaşımlar bu sorunları yeniden şekillendirmede 
önemli bir rol üstlenmektedir. Bu bağlamda, tevhid inancının dönüştürücü bir etkiye sahip 
olduğu söylenebilir. Evrendeki her şeyin Allah’ın birliği ve mutlak egemenliği ile 
ilişkilendirilmesini sağlayan bütüncül yaklaşımıyla tevhid inancı, bireylerin ve toplumların 

                                                                        
1 Anthony Giddens, Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age (Stanford: Stanford 

University Press, 1991), 181-185. Ayrıca geniş bilgi için bkz. Zygmunt Bauman, Liquid Modernity (Cambridge: 
Polity Press, 2000), 1-13. 

2 Bauman, Liquid Modernity,  73-78; Giddens, Modernity and Self-Identity, 185-190: Viktor E. Frankl, Man's 
Search for Meaning (Boston: Beacon Press, 2006), 99-105. 

3 Giddens, Modernity and Self-Identity, 214-216; Seyyid Hüseyin Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of 
Modern Man (London: Allen & Unwin, 1968), 23-27. 



Modern Dünyada Tevhid Paradigması: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayışına İnanç Temelli Bir Yaklaşım                                |419 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

parçalanmışlık hissini aşmalarına ve hayatlarını anlamlı bir çerçevede yeniden 
düzenlemelerine olanak sağlayabilir. 

Bireysel düzeyde tevhid, modern dönemde yaygınlaşan, özellikle materyalist ve 
seküler yaklaşımların insanın varoluşsal sorularına tatmin edici cevaplar sunamaması 
nedeniyle ortaya çıkan anlam ve kimlik krizine karşı güçlü bir çözüm sunmaktadır.4 Bu 
çerçevede insanın maddi yönünün yanı sıra manevî yönüne de hitap ederek, bireyleri 
dünyayı ve kendilerini daha geniş bir bağlamda anlamlandırmaya yönlendiren tevhid inancı, 
bireye yaşamında bir merkez ve hedef sunmakla, hayatına düzen ve amaç kazandırmakta 
ve onu nihilizm ve anlamsızlık gibi çağdaş krizlerden kurtarmaktadır.5 Ayrıca bireyi 
evrendeki tüm varlıklarla uyum içinde yaşamaya teşvik eden tevhid, her şeyin aynı ilâhî 
kaynaktan geldiği anlayışıyla bireyin evrensel düzenle bütünleşmesine imkân tanır. Bu 
bütünleşme, yalnızlık hissini giderdiği gibi bireyin inanç ve düşünce dünyasında sağlam bir 
zemin oluşturur. Tevhide dayalı bir bakış açısının hayatın her alanında belirgin olmadığı 
durumlarda, zihni yapıda ikilem ve parçalanma oluşur. İslâmî literatürde şirk olarak ifade 
edilen bu parçalanma, insanın Allah’a, kendisine ve birlikte yaşadığı topluma 
yabancılaşmasını da beraberinde getirir.6  

Toplumsal düzeyde ise tevhid, sosyal adalet, dayanışma, emanet, sorumluluk ve şura 
gibi değerleri teşvik ederek toplumsal krizlere çözüm sunmaktadır. Tevhid inancına göre 
tüm insanlar eşit ve aynı ilâhî yaratıcı tarafından var edilmiştir; bu da ayrımcılık, sömürü ve 
sosyal parçalanmayı reddeden bir dünya görüşünü desteklemektedir.7 Ayrıca, çevresel 
krizler bağlamında tevhid, doğanın Allah’ın bir emaneti olduğu bilinciyle insanın doğayla 
olan ilişkisini düzenlemekte ve sürdürülebilir bir çevre anlayışını benimsemeye teşvik 
etmektedir.8 

Tevhid inancının bireysel ve toplumsal düzeydeki bütün bu etkileri, onun modern 
dünyanın anlam ve gelecek krizlerine karşı kapsamlı bir dönüşüm potansiyeli taşıdığını ve 
yeni bir anlam ve gelecek perspektifinin geliştirilmesine imkân sağladığını açıkça 
göstermektedir.  

İslâm’ın temel doktrini olarak tevhid inancı üzerine teolojik, felsefî ve ahlâkî 
bağlamda pek çok çalışma yapılmıştır. Ancak, tevhid inancının yeni bir anlam ve gelecek 
perspektifi oluşturmadaki etkilerinin spesifik olarak incelendiği çalışmalar oldukça sınırlıdır. 
Bu çalışmalar genellikle modernizmin eleştirisini daha da derinleştirerek tevhid inancının 
bireylerin düşünce dünyasını nasıl şekillendirdiği ve yaşam biçimlerini nasıl etkilediği 
üzerine önemli tespitler içermektedir.9  Bu çerçevede, Diyanet İşleri Başkanlığı tarafından 

                                                                        
4 Nasr, Man and Nature, 33-37. 
5 Nasr, Man and Nature, 45-50. 
6 Ramazan Altıntaş, “İslam Düşüncesinde Tevhid ve Tefrika”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1 

(1996), 111-112. 
7 Nasr, Man and Nature, 57-62. 
8 Nasr, Man and Nature, 70-75. 
9 Geniş bilgi için bk. Fazlur Rahman, İslam ve Çağdaşlık: Modern Müslüman Zihniyeti ve İslami Reform, çev. İhsan 

Durdu (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2007); Seyyid Hüseyin Nasr, Modern Dünyada Geleneksel İslam, çev. 
A. Lütfi Kazancı (İstanbul: İnsan Yayınları, 1998); Seyyid Hüseyin Nasr, İslam ve Ekolojik Kriz: Yeryüzü Hilafeti, 
çev. İhsan Fazlıoğlu (İstanbul: İz Yayıncılık, 2002); Ali Şeriati, Tevhid: İnsan ve Toplum, çev. Mehmet Akman 
(İstanbul: Birleşik Yayıncılık, 1993); Mehmet Aydın, Modernleşme Sürecinde Din ve Düşünce (2. Baskı) 
(İstanbul: İnsan Yayınları, 2001); Fikrullah Çakmak, “Kur’an’da Tevhidin İnşa Süreci / The Establishment 
Process of Tawhid in Qur’an”, İLTED: İlahiyat Tetkikleri Dergisi / Journal of Ilahiyat Researches 49 
(Haziran/June 2018/1): 83-103. doi: 10.29288/ilted.381446 



İsmail Polat                                                                                                                                                                                             |420 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

düzenlenen “Hz. Peygamber, Tevhid ve Vahdet” sempozyumunda sunulan tebliğler de 
tevhid inancının modern dünyada kazandığı yeni anlamlar ve geleceğe yönelik sunduğu 
perspektifler üzerine çok yönlü analizler sunmaktadır. Bu sempozyumda tevhid ve vahdet 
ontolojisi, İslâm’da ihtilaf ahlâkı ve tasavvuru, modernizm bağlamında tevhid ve vahdet gibi 
konular ele alınmış; tevhid inancının bireysel ve toplumsal hayat üzerindeki etkileri 
kapsamlı bir şekilde incelenmiştir.10 Bu açıdan mevcut literatürün, konunun tarihsel ve 
teorik çerçevesini anlamak için önemli bir kaynak teşkil ettiği ve bu bağlamda gelecekte 
yapılacak çalışmalar için önemli bir temel oluşturduğu söylenebilir. 

Kuşkusuz tevhid inancının entelektüel ve manevî boyutlarının derinlemesine 
incelenmesi, hem İslâm düşüncesine hem de modern dünyada manevî yaşamın 
anlaşılmasına önemli katkılar sağlayacaktır. Özellikle küresel ölçekte yaşanan anlam krizleri 
ve geleceğe dair belirsizlikler, tevhid inancının sunduğu bütüncül yaklaşımın yeniden 
düşünülmesini gerekli kılmaktadır. Bu çalışmada, tevhid inancının yeni bir anlam ve gelecek 
perspektifi oluşturmadaki etkileri spesifik olarak ele alınmaktadır. Bu çerçevede öncelikle 
tevhid inancının kavramsal çerçevesi, ardından da birey ve toplum üzerindeki dönüştürücü 
etkileri irdelenmektedir. Çalışma, kendine çizdiği sınırlar dâhilinde ontolojik, epistemolojik 
ve etik açıdan tevhid inancının, modern dünyanın anlam ve gelecek krizlerine nasıl bir 
çözüm sunduğunu ortaya koymayı amaçlamaktadır. Konuyla ilgili akademik kaynaklarda ve 
yayınlarda literatür taraması yapılarak hazırlanan bu çalışma, tevhid inancının ontolojik 
temellerini evrensel düzen anlayışıyla, epistemolojik boyutlarını bilginin kaynağı ve 
bütünlüğüyle, etik katkılarını ise sosyal adalet ve dayanışma ilkeleriyle ilişkilendirerek 
literatüre katkı sağlamayı hedeflemektedir. Hem felsefi hem de pratik düzeyde yeni bir 
perspektif sunan bu çalışma, bireysel ve toplumsal dönüşüm süreçlerine tevhid inancı 
ekseninde bir temel oluşturmayı önermektedir. Bu bağlamda tevhid inancının modern 
dünyada yeni bir anlam ve gelecek perspektifi geliştirmede etkili olabileceği iddiasında olan 
bu çalışmanın, bireysel ve toplumsal dönüşüm süreçlerinde bütüncül ve manevî yaklaşımlar 
geliştirilmesine yönelik yeni ufuklar açması ümit edilmektedir. 

1. Tevhid İnancı: Kavramsal Çerçeve  

Rasyonel düşüncenin etkisi altında ortaya çıkan çeşitli yaklaşımlardan farklı olarak 
daha kapsamlı, bütünsel bir perspektif sunan tevhid inancı, maddi ve düşünsel alanlarda 
algıladığımız her şeyin temel kaynağı olarak bambaşka bir nedeni varsayar. Ona göre bir ve 
eşsiz olan bu neden varlığı kendinde zorunlu (vâcibü’l-vücûd ) olan yüce Allah’tır.11 
Gönderilmiş bir elçi ve indirilmiş bir kitap olmadan isim, sıfat ve filleri ile onu anlamak ve 
bilmek mümkün değildir.12 İnsanlar bu mutlak varlığı kabul ettiğinde, hayata, evrene ve 
evrenin içindeki tüm varlıklara dair bütünsel bir bakış; geliştirmek durumunda oldukları 
tüm ilişkilere dair evrensel bir kavrayış kazanacaktır. Başka bir ifade ile mutlak, değişmez ve 
kesin bir gerçekliği ifade eden tevhid inancı ve bu inancın değişmez asli unsurları, anahtar 
terimleri bu inancı kabul edenler için bir ilke, bir değer oluşturacak, İslâm düşüncesine özgü 
teolojik ve felsefi epistemolojilerde, bilginin kaynağına, yapısına ve amacına dair 
metodolojik olarak işlev görecektir.  

                                                                        
10  Diyanet İşleri Başkanlığı, Hz. Peygamber, Tevhid ve Vahdet, Sempozyum Tebliğleri, 2016. 
11  el-İhlâs 112/1-4. 
12 Ebû Hanîfe, el-Fıkhü’l-Ekber, şrh. Ali el-Kârî (Beyrut: y.y., 1984), 301-302; Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Bahru’l-

Kelâm, thk. Muhammed Sâlih Farfûr (Dımaşk: Mektebetu Dâru’l-Farfûr, 2000), 55-56. 



Modern Dünyada Tevhid Paradigması: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayışına İnanç Temelli Bir Yaklaşım                                |421 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

Tevhid inancının bu çok boyutlu yapısı, yeni bir anlam ve gelecek perspektifi 
oluşturmak için de pek çok imkân ve açılım sunmaktadır. Bu nedenle, tevhid inancının 
boyutlarını, anlamak ve analiz etmek önem arz etmektedir. Bunu başarabildiğimiz zaman, 
yani tevhid inancının ontolojik, epistemolojik ve etik boyutlarını hiçbir önemli ayrıntıyı 
atlamadan ortaya koyduğumuz zaman, tevhid inancının yeni bir anlam ve gelecek 
perspektifi oluşturmaya ilişkin etkilerinden söz etme imkânı bulabiliriz. 

1.1. Tevhid İnancının Ontolojik Boyutu: Varlık Birliği ve Düzen Anlayışı 

Ontoloji, "varlık nedir?" sorusuna yanıt arayan ve varlıkların doğası, temel ilkeleri, 
kategorileri ile aralarındaki ilişkileri inceleyen felsefi bir disiplindir. 13 Bu alan, var olanın ne 
şekilde ve hangi düzeylerde var olduğunu açıklamaya yönelik sistematik bir çaba içerir.14  

Ontolojik açıdan tevhid inancı, Allah'ın birliği ve mutlaklığı ilkesine dayanır. Tüm 
varlıkların kaynağının ve hakikatinin tek bir yaratıcıda birleştiğini kabul eden tevhid, evrenin 
düzeni ve işleyişinin bir bütünlük içinde algılanması gerektiğini belirtir. Nitekim Kur’ân, 
tevhid inancının ontolojik bir zorunluluk olduğunu belirtmektedir.15 Buna göre Allah’ın 
mutlak birliği, varlıkların içsel düzeni ve aralarındaki ilişkilerin mahiyetine ilişkin ontolojik 
bir temel oluşturur. Varlıkların içsel düzenine ve aralarındaki ilişkilere dair önemli anlamlar 
içeren pek çok ayet, tabiatta gözlemlenen mükemmel ahenk ve düzenin, yüce Allah’ın 
birliğine işaret ettiğini vurgulamaktadır.16 Evrendeki bu mükemmel düzen ve uyum, 
Mâtürîdî kelamında zikredilen aklî delillerin temel dayanaklarından birini oluşturur. 
Literatürde “burhân-ı temânu” olarak bilinen bu delil, birden fazla tanrının var olması 
durumunda evrende irade çatışmalarının kaçınılmaz hale geleceğini ve düzenin 
bozulacağını öne sürer. Buna göre, eğer birden fazla tanrı olsaydı, her biri kendi iradesi ve 
gücünü kullanarak evreni yönetmeye çalışırdı. Bu durum, evrendeki düzenin bozulmasına 
ve kaosun ortaya çıkmasına sebep olurdu.  Ancak evrende gözlemlenen düzen ve uyum, tek 
bir yaratıcı olan Allah’ın varlığını ve birliğini göstermektedir.17 Bu bağlamda, tevhid inancı, 
varlığın parçalanamaz bir bütün olduğunu ve bu bütünün ilâhî bir irade tarafından 
kuşatıldığını ortaya koyar. Buna göre varlık âleminin her bir unsuru, ilâhî düzenin bir parçası 
olarak anlam kazanırken, insan da bu düzenin bilinçli bir öznesi olarak konumlanır.18  

Tevhidin, evrendeki çokluğu birliğin farklı tezahürleri olarak görmesi, İslâm 
düşüncesinde doğa ve toplum anlayışını derinden etkilemiş ve şekillendirmiştir. Bu 
bağlamda, filozofların geliştirdiği varlık kavramı, tevhid anlayışına zengin bir düşünsel temel 
sunmuştur. Örneğin, İbn Sînâ (980-1037) ve İbn Rüşd (1126-1198) gibi filozoflar, tevhidin 
varlık birliği anlayışını felsefi bir çerçevede ele alarak evrenin düzeninin neden-sonuç ilişkisi 
bağlamında okunabileceğini ifade etmişlerdir. 

İbn Sînâ, varlık konusunu ele alırken, var olan her şeyin ya zorunlu ya da mümkün 
olduğunu ifade eder. Ona göre varlık eğer zorunlu olan ise vâcibü’l-vücûddur ve aranan da 

                                                                        
13 Yıldırım Torun, Felsefeye Giriş (Ankara: Orion Kitabevi, 2018), s. 15. 
14 Martin Heidegger, Being and Time, çev. J. Stanbaugh (New York: State University of New York Press, 1996), 

272. Ayrıca geniş bilgi için bk. Willard Van Orman Quine, Word and Object (Cambridge: MIT Press, 1960). 
15 Kur’ân Yolu Meâli, çev. Hayrettin Karaman vd. (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2018), Enbiya 

21/22. 
16 el-Hicr 15/16; es-Secde 32/7; Fussilet 41/10-12; Kāf 50/6; el-Mülk 67/3-4 
17 Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd el-Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, nşr. Bekir Topaloğlu-  

Muhammed Aruçi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003), s. 37-42. 
18 Seyyid Hüseyin Nasr, İslam Kozmoloji Öğretilerine Giriş, çev. Nazife Şişman (İstanbul: İnsan Yayınları, 1985, 

260. 



İsmail Polat                                                                                                                                                                                             |422 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

odur. Eğer varlık mümkün olan ise varlığını vâcibü'l-vücûda borçludur.19 İbn Sînâ'nın bu 
görüşü, ilk bakışta karmaşık gibi görünse de, teorik düzeyde varlık fikrinin çoklukla ilişkisini 
belirli bir düzen veya varlık mertebeleri bağlamında hiyerarşik bir yapı içinde ele aldığını 
göstermektedir. Buna göre bir şeyin “var” olduğunu söylemek, aynı zamanda onun “bir” 
olduğunu söylemekle eşdeğerdir. Her ne kadar çokluk, birliğin doğasına uzak olsa da, 
zaman zaman çokluk içinde birliğe de işaret edilebilir. İbn Sînâ'nın bu görüşleri, tevhidin 
ontolojik boyutunu anlamamıza katkı sağlamaktadır.  

İbn Rüşd ise nizam deliliyle, evrendeki düzenin ve uyumun rastlantısal değil, ilâhî bir 
hikmetin eseri olduğunu akıl yoluyla kanıtlamaya çalışır. Ona göre, varlığın birliği ve 
evrendeki düzen, bilinçli bir iradenin varlığını açıkça göstermektedir. Daha açık bir ifadeyle 
İbn Rüşd’e göre, evrendeki düzenli işleyiş ve her şeyin belirli bir amacının olması, Allah’ın 
birliğinin en açık yansımasıdır. Bu düzen, varlıkların uyum içinde bir arada bulunmasını ve 
her birinin ilâhî hikmetle belirlenmiş bir amaca hizmet etmesini sağlamaktadır.20 Ontolojik 
açıdan, İbn Rüşd’ün bu görüşü, Allah’ın varlığının ve birliğinin, evrendeki her şeyin varoluş 
sebebi olarak anlaşılmasını desteklemektedir.  

Bu ilâhî düzen, yalnızca varlıkların birbiriyle uyumunu değil, aynı zamanda insanın 
evrendeki konumunu da belirlemektedir. Tevhidin ontolojik boyutu, insanın hem bu 
düzenin bilinçli bir öznesi olarak hem de sorumluluk sahibi bir varlık olarak tanımlanmasını 
sağlamaktadır. Buna göre tevhid, insanın ontolojik birliğin farkında olarak, kendisini sadece 
bireysel bir varlık değil, ilâhî düzenin ayrılmaz bir parçası olarak görmesini sağlar.21 İnsanın 
varlık içindeki konumu, aynı zamanda onun sorumluluk alanını da belirlemektedir. Bu 
perspektif, etik ve ahlâkî sorumlulukların ilahi düzenle uyumlu bir şekilde yerine 
getirilmesini teşvik etmektedir. 

1.2. Tevhid İnancının Epistemolojik Boyutu: Bilginin Kaynağı ve Bütünlüğü 

Epistemoloji, bilginin doğası, kaynağı ve sınırlarını inceleyen felsefi bir disiplindir. 
Türkçede Bilgi Felsefesi olarak adlandırılan epistemoloji; "bilgi nedir?", "bilgi nasıl elde 
edilir?" ve "ne tür bilgiler kesin kabul edilebilir?" gibi temel soruları ele alır ve bilginin 
doğruluk, inanç ve gerekçelendirme gibi bileşenlerini analiz eder.22 

Epistemolojik açıdan tevhid inancı, bilginin kaynağı, değeri ve sınırları üzerine özgün 
bir yaklaşım oraya koyar. Çünkü bu inanç, bilginin ontolojik temelini ilâhî varlıkta bulur. 
İslâm epistemolojisine göre bilginin nihai kaynağı Allah’tır; zira O, mutlak hakikatin ve 
evrensel düzenin temelidir. Bu anlayış çerçevesinde insan bilgisi sınırlıdır ve ancak ilâhî 
bilginin bir yansıması olarak anlam kazanabilir.23  

Tevhid inancı, bilginin bu ilâhî kaynağını kabul ederken, aynı zamanda bu bilginin 
evrensel bir bütünlüğe sahip olduğunu da öne sürer. Bu bağlamda, İslâm epistemolojisi, 
bilgiyi hem akıl yoluyla elde edilen soyut kavramlar hem de Allah’ın yaratmış olduğu 
evrensel düzenin bir parçası olarak kabul eder. Bu nedenle tevhidin epistemolojik 
boyutunun temel ilkelerinden biri, bilginin birliğidir. Her şeyin kökeni bir olan Allah’tan 

                                                                        
19 Ebû Alî el-Hüseyn b. Abdillah b. Alî b. Sînâ, "Er-Risâletü’l-Arşiyye fî Hakîkati’t-Tevhîd ve İsbâti’n-Nübüvve", 

Felsefe Metinleri, çev. Mahmut Kaya (İstanbul: y.y., 2007), 309-313. 
20  İbn Rüşd, el-Keşf, nşr. Mustafa Abdülcevâd İmrânî (Kahire: y.y., 1968), 70-77. 
21 Ziauddin Sardar, Islamic Futures: The Shape of Ideas to Come (London: Mansell Publishing Limited, 1989), 27. 
22 Ahmet Arslan, Felsefeye Giriş (Ankara: Vadi Yayınları, 1999), 213-220. 
23 en-Nisâ 4/113. 



Modern Dünyada Tevhid Paradigması: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayışına İnanç Temelli Bir Yaklaşım                                |423 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

türediği için, bilgi de bu birliğin bir parçasıdır. Bu durum, İslâm düşüncesinde bilginin tek bir 
kaynaktan, yani Allah’tan türediği inancını pekiştirmektedir. İslâm epistemolojisine göre 
insan, evrendeki bilgiyi keşfederken yalnızca Allah’ın yarattığı düzeni anlamaya çalışır. Bu 
yaklaşım, bilginin parçalara ayrılmadığını ve her şeyin birbiriyle ilişkili bir bütünlük içinde 
var olduğunu göstermektedir.  Fârâbî (872-950),  İbn Sînâ (980-1037) ve Gazzâlî (1058-
1111) gibi düşünürler, bilginin sistematik bir şekilde evrenin çeşitli katmanlarında var 
olduğunu savunmuşlar ve bilginin birliğini hem metafizik hem de epistemolojik düzeyde ele 
almışlardır.  

Bilgiye ulaşmada aklın önemi üzerinde duran, mantığı hem felsefi hem de bilimsel 
düşüncenin vazgeçilmez bir aracı olarak gören Fârâbî, evrendeki düzen ve ahengi, bir İlk 
Sebep’e, yani Allah’a dayandırmaktadır. Ona göre bu düzen, bilginin nesnel ve tutarlı bir 
temele oturmasını sağlar.24 Fârâbî’nin bu yaklaşımı, tevhidin epistemolojik boyutuna uygun 
olarak, bilginin kaynağı olan ilâhî hikmetin akıl yoluyla kavranabileceğini savunur. 

Epistemolojiyi daha da derinleştirerek tevhid inancının bilginin bütünlüğü üzerindeki 
etkisini ele alan İbn Sînâ, bilginin hem duyusal algılara hem de aklın soyutlama yeteneğine 
dayandığını ifade etmiştir. İbn Sînâ’nın tevhid anlayışı, duyusal, aklî ve ilâhî gibi bilginin 
farklı düzeylerinin birbirini tamamladığı bir bütünlük içerdiğini vurgular. Bu düşünce, onun 
“Burhan” teorisinde belirginleşir; burada, kesin bilgiye ulaşmak için mantıksal bir süreç olan 
burhan, tevhidi bir bağlamda ele alınır.25 İbn Sînâ’nın bu yaklaşımı, tevhidin epistemolojik 
temellerine uygun olarak, bilginin hem rasyonel hem de vahiyden kaynaklanan bir boyutu 
olduğunu ortaya koymaktadır. 

Gazzâli ise, bilgiye ulaşmada akıl ve vahiy arasında denge kurmaya çalışmış ve bu 
çerçevede tevhid anlayışını merkeze almıştır. Gazzâli, bilginin doğruluğunu hem aklî hem de 
manevî sezgilerle doğrulayan bir yaklaşımı savunmuştur. Ona göre insanın hakikate ulaşma 
çabası, Allah’ın birliği ve mutlak ilmi üzerine temellendirilmelidir. Gazzâli, İhya-u Ulumiddin 
adlı eserinde, ilâhî bilginin insana vahiy ve sezgi yoluyla ulaştığını, ancak aklın da bu bilginin 
anlaşılmasında vazgeçilmez bir araç olduğunu ifade etmiştir.26 Gazzâli’nin tevhid merkezli 
epistemolojisi, bilginin kaynağı olarak Allah’ı işaret ederken, insan aklının bu bilgiyi 
anlamlandırmadaki rolünü de kabul eder. 

Bu düşünürlerin sistematik akıl yürütme yöntemleri, tevhidin epistemolojik 
temellerini destekleyen önemli katkılar sağlamaktadır. Fârâbî’nin mantık vurgusu, İbn 
Sînâ’nın bilginin bütünlüğü anlayışı ve Gazali’nin akıl ile vahiy arasındaki dengeyi kurma 
çabası, İslâm düşüncesinde tevhidin bilginin üretimi ve yorumlanması üzerindeki etkisini 
ortaya koymaktadır.  

Epistemolojik açıdan tevhid, bilginin doğru ve güvenilir olabilmesi için onun Allah’ın 
iradesine uygun olması gerektiğini de öngörür. Kur’ân, bilgiye olan yaklaşımda doğru 
bilginin ancak Allah’a yönelmekle elde edilebileceğini belirtir:  

“Allah âlimdir, hâkimdir.”27  

                                                                        
24 Ebû Nasr Muhammed b. Muhammed b. Tarhan b. Uzluğ el-Fârâbî, "İhsâu’l-Ulûm", Mantığa Giriş Risâleleri, 

çev. Yaşar Aydınlı (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2018), 92-127. 
25  Ebû Alî el-Hüseyn b. Abdillah b. Alî b. Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ (Kahire: Dârü’l-Ma’ârif, 1981), 25-27. 
26 Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî, İhya-u Ulumiddin (Beyrut: Darü’l-

Kütüb el-İlmiyye, 1993), Cilt 1, 54-56, 
27  Hucurât 49/8. 



İsmail Polat                                                                                                                                                                                             |424 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

Bu ayeti yüce Allah’ın kudreti açısından yorumlayan Fahrûddîn er-Razi, bütün 
varlıkların nihai anlamda Allah’ın gücüne ve kudretine boyun eğdiğini ve bu nedenle 
Allah’tan habersiz yeryüzünde hiçbir oluş ve yaradılış imkânının olmadığını belirtmektedir. 
Ona göre her şeyin bilgisi Allah’ın katındadır.28 Bu, insanın bilgi edinme sürecinde doğru 
yöntemi takip etmesi gerektiği anlamına gelir. Bu açıdan bakıldığında İslâm 
epistemolojisinde bilgi, yalnızca akıl yürütme ya da gözlemle değil, aynı zamanda vahiy ve 
ilâhî öğretilerle de şekillenmektedir. Buna göre vahiy, insanın sınırlı aklının ötesinde bir bilgi 
kaynağı olarak kabul edilir ve bu da tevhidin epistemolojik boyutunun temel taşlarından 
birini oluşturur. Böylece, doğru bilgiye ulaşmada vahyin rehberliği, akıl ve gözlemin 
tamamlayıcısı olarak görülür. 

Tevhidin epistemolojik boyutunda bilginin bütünlüğü, insanın ahlâkî ve manevî 
gelişiminin de göz önünde bulundurulmasını gerektirmektedir. İslâm düşüncesinde bilgi, 
ahlâkî ve dini ilkelerle uyum içinde olmalıdır. Bu bağlamda, bilgiye ulaşma süreci, sadece 
entelektüel bir faaliyet değil, aynı zamanda bireyin manevî ve etik gelişimine hizmet eden 
bir yolculuktur. Tevhid inancı, bilginin birliğini ve bütünlüğünü kabul ederek, bilgiyi sadece 
entelektüel bir araç olarak görmekle kalmaz, aynı zamanda bilgiye ahlâkî ve dini bir boyut 
da ekler. İbnü’l-Arabî (1165-1240) gibi sûfîler, bilginin insan ruhunu dönüştürmesi 
gerektiğini vurgulamış ve bilgiyi, insanın ruhsal gelişimi ile ilişkilendirmiştir. Bu bağlamda, 
insanın varoluşunu evrenin amacı olarak değerlendiren İbnü’l-Arabî, insanı bilmenin 
öncelikli olduğunu savunur. Ona göre insan, âlemin ruhu ve anlamıdır. Ontolojik olarak, 
insanın temeli, evreni de var eden Allah’tır, bu da insana özel ve özgün bir değer kazandırır. 
İbnü’l-Arabî’ye göre, insan ancak bu “ilâhî öz”ü yaşantıladıkça hayata ve ölüme ilişkin 
süreçlerin anlamını kavrayabilir. Bu öz, Hak’tan başka bir şey olmayıp, insanlar, yaşantıları 
aracılığıyla bu özü işlevsel kılabilirler.29 

Böylece epistemolojik anlamda bilginin kaynağını, bütünlüğünü ve doğruluğunu 
belirleyen tevhid inancı, onu hem entelektüel hem de ahlâkî bir değer olarak görmekte ve 
insanın bilgiye ulaşma sürecinde sorumluluk taşıması gerektiğini ortaya koymaktadır. 

1.3. Tevhid İnancının Etik Boyutu: Adalet, Dürüstlük ve Bilimsel Tutarlılık 

Etik; doğru ve yanlış, iyi ve kötü gibi kavramların incelenmesiyle ilgilenen felsefi bir 
disiplindir. Bireylerin ve toplumların eylemlerinin ahlâkî doğruluğunu sorgulayarak, 
eylemlerin hangi ölçütlere göre değerlendirilmesi gerektiğini araştıran etik, bireylerin 
davranışlarını yönlendiren ilkeleri ve normları oluştururken aynı zamanda ahlâkî değerlerin 
de temellerini atar. Bu bağlamda etik, hem bireysel hem de toplumsal düzeyde eylemlerin 
doğruluğunu belirleyen bir rehber işlevi görür.30 

Etik anlamda tevhid inancı; adalet, dürüstlük ve bilimsel tutarlılık gibi temel 
değerlerin inançla doğrudan ilişkilendirildiği bir çerçeve sunmaktadır. Bu çerçeve, İslâm 
düşüncesinde özel bir derinlik kazanmış ve çeşitli geleneklerde farklı biçimlerde 
yorumlanmıştır. Tevhidin etik boyutu, varlığın birliğinden doğan ahlâkî sorumlulukları temel 
alarak, insanın evrende Allah’ın yaratmış olduğu düzenle uyum içinde yaşaması gerektiğini 
vurgular. Bu anlayışa göre tevhid, sadece dini bir inanç meselesi değil, aynı zamanda 

                                                                        
28 Fahrûddîn er-Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, thk. Seyyid İmran (Kahire: Dârü’l-Hadîs, 2012), Cilt, 13, 160. 
29 Muhyiddîn İbnü’l-Arabî, Fusûsu’l-Hikem, çev. Nuri Gencosman (İstanbul, 1992), 278. Ayrıca geniş bilgi için bk. 

Seyfullah Sevim, İslam Düşüncesinde Marifet ve İbn Arabî (İstanbul, 1997). 
30 Arslan, Felsefeye Giriş, 115. 



Modern Dünyada Tevhid Paradigması: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayışına İnanç Temelli Bir Yaklaşım                                |425 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

bireylerin toplumsal ve etik sorumluluklarını da belirler.31 Bu bağlamda, tevhidin etik 
boyutunun en belirgin yansımalarından biri adalet ilkesidir. 

Adalet, İslâm ahlakının temel ilkelerinden biri olarak, tevhidin etik yansıması şeklinde 
bireyden topluma uzanan geniş bir sorumluluk alanı oluşturur. Kur’ân’da bu sorumluluk 
açık biçimde belirtilmiştir:  

“Gerçekten Allah, adaleti, iyiliği ve yakınlara vermeyi emreder.” 32 

Kelam geleneğinde bu mesele daha çok ilahî adaletin anlamı ve insan fiillerinin 
Allah’ın adaletiyle ilişkisi üzerinde yoğunlaşmıştır. Özellikle Mu‘tezile, ilahî adaleti özgür 
irade temelinde açıklamaya çalışmıştır. Felsefi gelenekte Fârâbî ve İbn Sînâ gibi düşünürler 
adaleti, kozmik düzenin yansıması olarak ele almışlardır. Tasavvuf geleneği ise adaleti, 
nefsin terbiyesi ve hak üzerine yaşamak şeklinde bireysel ahlakın temeline yerleştirmiştir.33 
Bu çerçevede tevhid inancı, adaleti yalnızca toplumsal düzenin değil, aynı zamanda 
varoluşsal bütünlüğün merkezine yerleştirir. İnsan, bu anlayışla yalnızca diğer insanlarla 
değil, tüm varlıkla da adil bir ilişki kurmaya çağrılır. 

Tevhidin etik ilkelerinden bir diğeri ise dürüstlüktür. İslâm, dürüstlüğü yalnızca sosyal 
ilişkilerde bir gereklilik olarak görmekle kalmaz, aynı zamanda insanın kendi nefsine karşı 
da dürüst olmasını öğütler. Kur’ân’da dürüstlük, kişiler arası ilişkilerde olduğu kadar, bireyin 
içsel tutumlarında da gerekli bir erdem olarak vurgulanır.34 Buna göre tevhid inancı, Allah’a 
duyulan teslimiyetin bir sonucu olarak bireyi tüm eylemlerinde ve sözlerinde dürüst olmaya 
çağırmaktadır. Bu perspektif, bilimsel çalışmalarda da dürüstlüğü, sahih bilgi üretimini ve 
doğru metodolojilerle araştırma yapmayı teşvik eder. İslâm düşüncesine göre, bilgi ve 
dürüstlük birbirini tamamlar. Zira doğru bilgi ancak dürüst bir yaklaşım ile elde edilebilir.35 

Tevhid inancının etik boyutunun diğer bir önemli öğesi de bilimsel tutarlılıktır. 
Tevhidin epistemolojik bir yönü olduğu gibi, bilimsel düşünceyi şekillendiren etik bir yönü 
de vardır. Tevhid inancı, evrendeki her şeyin birbiriyle uyumlu bir şekilde yaratıldığını kabul 
eder ve bu uyum, bilimsel araştırmaların temelinde de geçerlidir. Bilimsel tutarlılık, 
doğadaki yasa ve ilkelerin birbirini çelişmeden izlediği bir düzeni ortaya koymayı amaçlar. 
İslâm düşüncesinde bilimsel tutarlılık, Allah’ın yarattığı düzenin bir yansıması olarak görülür 
ve bilimsel araştırmalar bu düzeni keşfetmeye yönelik olmalıdır. İbn Sînâ, bilimsel yöntemin 
doğruluğunu ve tutarlılığını, Allah’ın yarattığı evrensel düzenle uyumlu olduğu sürece 
geçerli olduğunu kabul etmiştir.36 Aynı şekilde, İbn Rüşd de akıl yürütme ve mantıkla, 
evrende var olan düzenin keşfi arasında bir ilişki kurmuş ve bilimsel tutarlılığın, evrendeki 
yaratılışın bir yansıması olduğuna dikkat çekmiştir.37 

Sonuç olarak, tevhid inancının etik boyutu, adalet, dürüstlük ve bilimsel tutarlılık gibi 
temel değerlerle şekillenir. Bu değerler, hem bireysel hem de toplumsal düzeyde insanların 

                                                                        
31 Seyyid Hüseyin Nasr, The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity (HarperOne, 2004), s. 85-102. 
32 en-Nahl 16/90. 
33 Geniş bilgi için bk. Kolektif, İslam Düşüncesinde Adalet, ed. Ömer Türker ve Yunus Kaplan (İstanbul: Fikir 

Kitap, 2024). 
34 el-Ahzâb 33/70. 
35 Geniş bilgi için bk. Osman Şimşek, “7-19. Yüzyıl Sürecinde Tevhidi Düşünce’ye Göre Bilgi İnşa Etmedeki Öncü 

Türk-Bilgeleri”, 21. Yüzyılda Eğitim ve Toplum / Education And Society In The 21st Century 8/22 (2019): 17-
52. 

36 Nasr, İslam Kozmoloji Öğretilerine Giriş, 261. 
37 İbn Rüşd, Faslü’l-Makal, çev. B. Karlıağa (İstanbul: İşaret Yayınları, 1992), 30, 53-57. 



İsmail Polat                                                                                                                                                                                             |426 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

doğru ve adil bir yaşam sürmelerini sağlarken bilimsel araştırmalarda da doğru bilgiye 
ulaşmanın ve evrendeki düzeni anlamanın önünü açar. Böylece tevhid, insanları sadece dini 
ve ahlâkî sorumluluklarını yerine getirmeye çağırmakla kalmaz, aynı zamanda bilimsel 
çalışmalarda da dürüstlük ve tutarlılıkla hareket etmelerini teşvik eder. 

Bütün bu bilgiler ışığında denilebilir ki, tevhid inancının ontolojik, epistemolojik ve 
etik boyutları, bireylerin evreni ve yaşamı anlamlandırma biçimini ve bu doğrultuda bir 
gelecek inşa etme perspektifini derinden etkileyen temel unsurlar olarak öne çıkmaktadır. 
İnsanın hem bireysel yaşamını hem de toplumsal ilişkilerini Allah’ın birliğine dayalı olarak 
düzenlemesine olanak veren bu bütünsel yaklaşım, modern dünyanın karmaşık problemleri 
karşısında, hem bireysel hem de toplumsal düzeyde yeni bir anlam ve gelecek arayışını 
karşılamak için güçlü bir temel sunmaktadır.  

2. Anlam Perspektifi Oluşturmada Tevhid İnancının Etkisi 

Modern toplumlarda bireyin yaşadığı yabancılaşma ve manevî boşluk, hızlı toplumsal 
değişimlerin ve sekülerleşme süreçlerinin derin etkisiyle şekillenmiştir. Endüstri devrimi, 
kapitalizmin yükselişi ve teknolojinin hayatın her alanına nüfuz etmesi, bireyi geleneksel 
anlam kaynaklarından uzaklaştırmıştır. Bu süreç, bireysel özgürlüğün artışı gibi olumlu 
sonuçlar doğurmuş olsa da, bireyin kendini hem toplumdan hem de manevî değerlerden 
kopmuş hissetmesine neden olmuştur.38 Max Weber (1860-1920), modern toplumların 
“demir kafesi” (iron cage)  olarak tanımladığı bu durumu, bireyin rasyonelleşme ve 
bürokrasi içinde boğulması ve anlamdan uzaklaşması olarak ifade eder.39 Yabancılaşma, 
bireyin yalnızca topluma değil, aynı zamanda kendisine ve doğasına da yabancılaşmasına 
yol açar. Karl Marx (1818-1883), bu durumu ekonomik temeller üzerinden açıklamış ve 
bireyin, ürettiği şeyle ve üretim süreciyle arasındaki bağın kopmasını modern 
yabancılaşmanın merkezine yerleştirmiştir.40 

Manevî boşluk ise, bireyin modern yaşamın hızında ve materyalist değerler içinde 
kendini anlamlandıramamasının bir sonucu olarak ortaya çıkar. Viktor Frankl, bu durumu 
“varoluşsal boşluk” olarak adlandırır ve bireyin hayatında anlam eksikliğinin ruhsal 
çöküşlere yol açabileceğini vurgular.41 Geleneksel toplumlarda din, ahlâk ve toplumsal 
değerler, bireyin hayatını anlamlandırmasında temel bir rol oynarken, modern toplumlarda 
bu değerler yerini bireysel tercihlere ve piyasa odaklı normlara bırakmıştır. Sonuç olarak, 
birey, kendini yalnızca ekonomik başarı ve tüketimle tanımlamakta; bu da onun derin bir 
manevî doyumsuzluk yaşamasına neden olmaktadır. Bu bağlamda anlam krizi, modern 
insanın hem bireysel hem de toplumsal düzeyde karşılaştığı en büyük meydan okumalar 
arasında yer almakta ve insanı manevî bir yeniden yapılanmaya yönelten bir çağrı olarak 
değerlendirilmektedir.42 

Bu çağrıya cevap verebilecek sistem, bireyin hem varoluşsal anlam arayışını hem de 
toplumsal düzen ihtiyacını karşılayan bütüncül bir çerçeve sunmalıdır. Bu bağlamda, tevhid 
inancına dayalı bir manevî ve ahlâkî sistem, modern anlam krizine yanıt verebilecek güçlü 
bir çözüm önerisi olarak öne çıkmaktadır. Modern dünyanın bireyi yalnızca bir tüketici veya 

                                                                        
38 Mustafa E. Erkal, Sosyoloji (İstanbul: Der Yayınları, 2000), 293-298. 
39 Max Weber, The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, trans. Talcott Parsons (Routledge, 1992), 181. 
40 Karl Marx, Economic and Philosophic Manuscripts of 1844, trans. Martin Milligan (Progress Publishers, 1977), 

67. 
41 Frankl, Man's Search for Meaning,110. 
42 Frankl, Man's Search for Meaning, 20-50. 



Modern Dünyada Tevhid Paradigması: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayışına İnanç Temelli Bir Yaklaşım                                |427 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

üretici olarak gören parçacı yaklaşımına karşı, tevhid inancı, insanın hayatını bütüncül bir 
perspektifle anlamlandırmasını sağlayan temel bir ilke olarak yaşamın tüm alanlarına 
entegre edilebilir. Zira tevhid, insanı yalnızca ekonomik çıkarları doğrultusunda hareket 
eden bir varlık değil; anlam arayan, değer üreten ve sorumluluk taşıyan bir özne olarak 
konumlandırır. Bu yaklaşım, bireyin hayatını yalnızca ekonomik ya da pragmatik değerler 
temelinde değil; ahlâkî, metafizik ve sorumluluk temelli bir çerçevede anlamlandırmasını 
mümkün kılar. Bu anlamda bireysel, toplumsal ve kozmolojik düzeyde bir düzen ve anlam 
arayışı sunan tevhid inancı, bireyin kendi varoluşunu, eylemlerini ve sosyal ilişkilerini 
Allah’ın birliği ve iradesi çerçevesinde tanımlaması ve düzenlemesini ifade eder. Nitekim 
Kur’ân, hayatın tüm yönlerinin tevhid ilkesiyle şekillendirilmesi gerektiğini vurgulamaktadır: 

 “De ki: Benim namazım, ibadetlerim, hayatım ve ölümüm âlemlerin Rabbi olan Allah 
içindir”43  

Bu ayette yer alan anlamlara baktığımızda tevhidin sadece ibadetlerle sınırlı 
olmadığını aynı zamanda insanın sosyal, siyasal ve ekonomik düzeninde de merkezi bir role 
sahip olduğunu söyleyebiliriz.44 Allah’ın birliğine dayalı bir yaşam, bu anlamda bireyin iç 
dünyasında bir denge ve huzur oluştururken toplumsal düzeyde de adalet, hikmet ve 
dayanışma gibi erdemlerin yayılmasını sağlar. Bu sayede insan, hem ibadet hayatında hem 
de günlük yaşamında bir tutarlılık ve anlam yakalamış olur. Zira tevhid, insanın zihinsel, 
ahlâkî ve sosyal boyutlarını bir araya getiren birleştirici bir güçtür.45 Hayatın tüm alanlarına 
tevhidin entegre edilmesi, insanı maddi ve manevî gerçeklik arasında denge kurmaya 
yönlendirir; böylece birey yalnızca dünyevi hedeflere değil, aynı zamanda ahirete yönelik 
bir bilinçle hareket eder. Bu da, insanın hayatını bir anlam bütünlüğü içinde yaşamasını 
sağlayarak, modern dünyanın parçalanmış ve bireyselleşmiş yaşam biçimlerine alternatif 
bir yaşam tarzı sunar. Bu yaşam tarzında insan, bir birey olmanın yanı sıra evrensel düzenin 
bilinçli bir parçasıdır. Bu bilinç, insanı hem kendi varoluşunu anlamaya hem de çevresiyle 
uyumlu bir ilişki kurmaya yönlendirir. Tevhid inancı, evreni ve hayatı bir bütün olarak 
kavramayı mümkün kılarak, insanın varlık karşısında derin bir anlam bulmasını sağlar ve 
onun davranışlarına rehberlik eder. Bu bakış açısı, insanın yalnızca Allah’a kul olmasını 
değil, aynı zamanda evrendeki her şeyle sorumlu bir ilişki kurmasını da gerektirir. Bu da 
tevhidin, hayatın tüm alanlarına entegre edildiğinde bireyi ve toplumu ihya eden bir ilke 
olduğunu açıkça göstermektedir. 

3. Gelecek Perspektifi Oluşturmada Tevhid İnancının Etkisi 

Tevhid inancı, bireyin manevî ve ahlâkî gelişimini desteklerken, toplumsal düzenin 
adalet ve dayanışma ilkeleri üzerine inşa edilmesine katkı sağlar. Aynı zamanda, bilim ve 
teknoloji alanında, küresel sorunların çözümünde etik bir rehberlik sunarak insanlığın 
sürdürülebilir ve anlamlı bir gelecek inşa etmesine yardımcı olur. Bu açıdan tevhid inancının 

                                                                        
43 el-En‘âm 6/162. 
44 Bu bağlamda Muhammed İkbal, tevhidin sadece bireysel ibadetlerle sınırlı olmadığını, bunun aksine bir 

insanın bütün hayatını şekillendiren bir ilke olduğunu savunmuştur. O, tevhidin toplumda adaletin 
sağlanması, bireyler arasında eşitliğin kurulması ve insanın gerçek potansiyeline ulaşabilmesi için bir temel 
oluşturduğunu belirtmektedir. İkbal'e göre tevhid anlayışı bireysel ibadetlerde ve metafizik bir inanç olarak 
kalmamalı, aynı zamanda sosyal, siyasal ve ekonomik hayatı da kapsamalıdır. İkbal, Reconstruction of 
Religious Thought in Islam adlı eserinde tevhidin bütüncül bir dünya görüşü oluşturduğunu ve bireylerin yanı 
sıra toplumsal düzeni de dönüştürebileceğini savunur. Geniş bilgi için bk. İkbal, The Reconstruction of 
Religious Thought in Islam, 15-45. 

45 Elmalılı Hamdi Yazır, Hak Dini Kur'an Dili (İstanbul: Eser Kitabevi, 1935-1938), Cilt 1, 305. 



İsmail Polat                                                                                                                                                                                             |428 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

gelecek perspektifi oluşturmadaki etkisi bireysel ve toplumsal düzeyde geniş bir yelpazede 
değerlendirilebilir. 

3.1. Birey Üzerindeki Etkileri 

İnsanı Allah’a kul olarak tanımlamakla birlikte, onun evrendeki yerine dair derin bir 
farkındalık geliştirmesine de olanak sağlayan tevhid inancı, bireyin özgüveni, kararlılığı ve 
iradesi üzerinde derin etkiler oluşturmaktadır. Bu bağlamda, tevhidin öğrettiği temel ilke; 
bireyin kendi varlığını, anlamını ve amacını, ilâhî iradenin belirlediği düzenle uyum içinde 
inşa etmesine zemin hazırlar. Tevhid inancının bireye kazandırdığı bütüncül bakış açısı, 
hayattaki zorlukları daha sağlıklı ve geniş bir perspektiften değerlendirmesini sağlar. Birey, 
her şeyin ilahî bir plan ve düzen içinde gerçekleştiğine inanarak, geçici sıkıntıların ötesine 
geçen bir anlam ve güven duygusu geliştirir.46 Bu inanç, insanın içsel gücünü keşfetmesine, 
potansiyelini fark etmesine ve yaşamını daha amaçlı bir şekilde sürdürmesine katkıda 
bulunur. Böylece tevhid, bireyin manevî gelişimini desteklerken, modern dünyanın 
karmaşası ve belirsizlikleri karşısında daha dengeli, dirençli ve anlam merkezli bir duruş 
sergilemesine imkân tanır. 

Tevhid inancının bir diğer önemli etkisi, bireyin kararlılığını artırmasıdır. Bu inanç, 
insanın yaşamındaki tüm zorluklarla başa çıkabilme gücünü artırırken, kararsızlık ve 
kaygıları azaltır. Zira tevhid, insanın yalnızca Allah’a tevekkül etmesini öğütler ve bu 
tevekkül, karar alırken duyulan endişeleri ve tereddütleri minimize eder.47 Çünkü tevhid 
inancına göre gerçek güven, sadece Allah’a dayanmaktan gelir.48 Gazzâli, kararlılığı Allah’a 
güvenle ilişkilendirir. Ona göre Allah’a güvenen birey, bu güvenle hareket ederek, zorluklar 
karşısında yılmadan ilerleyebilir. Bu anlayış, bireyin hedeflerine odaklanmasını ve onlara 
ulaşmada daha kararlı olmasını sağlar.49 

Tevhid inancının birey üzerindeki en belirgin etkilerinden biri de onun iradesi 
üzerinde oluşturduğu derin etkidir. Tevhid, insanın tüm varlıkları ve olayları Allah’ın 
birliğine ve iradesine dayandırarak anlamlandırmasını sağlar. Bu inanç, bireyi sadece dışsal 
koşulların değil, aynı zamanda içsel güçlerin de Allah’ın iradesi doğrultusunda şekillendiğine 
inandırır. Böylece birey, karşılaştığı zorluklar karşısında daha dirençli ve istikrarlı bir irade 
geliştirir; çünkü her olayın, görünen sebeplerin ötesinde ilahî bir amaç ve düzen içinde 
gerçekleştiğine dair bir güven duygusu kazanır. Bu noktada, İslâm düşüncesinde özellikle 
Mâtürîdî'nin geliştirdiği hikmet anlayışı dikkat çekicidir. Mâtürîdî’ye göre Allah’ın fiilleri 
abes değil, hikmetle kayıtlıdır; her yaratılışın ve her olayın ardında akla uygun bir gerekçe 
ve ilâhî bir amaç bulunmaktadır.50 Bu bakış açısı, bireyin yaşadığı her durumu anlamlı 
kılarak onun iradesini rastlantısallıktan kurtarmasını ve bilinçli bir yönelime dönüştürmesini 
sağlar. Tevhid inancının bireyin iradesi üzerindeki bu etkisi, onu yalnızca kendine güvenen 
bir varlık olmaktan çıkarıp, Allah’ın hikmetle işleyen iradesine teslimiyet içinde yaşayan bir 
bilinç düzeyine taşır. Böylece birey, iradesini kullanırken sadece kendine değil, Allah’ın 
iradesine de dayanarak daha kararlı, dengeli ve anlamlı bir yaşam sürer. Bu çerçevede 

                                                                        
46 Âl-i İmrân 3/160. 
47 et-Tevbe 9/51. 
48 et-Talâk 65/3. 
49 Gazzâlî, İhya-u Ulumiddin, 1, 100. 
50 Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 159-161. 



Modern Dünyada Tevhid Paradigması: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayışına İnanç Temelli Bir Yaklaşım                                |429 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

Gazzâlî de insanın kendi iradesini doğru ve hikmetli bir şekilde kullanmasının ancak tevhid 
inancıyla mümkün olabileceğini belirtmektedir.51 

Görüldüğü gibi bireyin özgüvenini, kararlılığını ve iradesini derinlemesine etkileyen 
tevhid inancı, sağladığı bütüncül bakış açısıyla, bireyin kendi varoluşunu anlamlandırmasını, 
her durumu ilâhî irade çerçevesinde görmesini sağlar. Hayatın zorlukları karşısında bireye 
güçlü bir duruş sergileme, özgüven geliştirme ve doğru seçimler yapma yeteneği 
kazandıran bu inanç sistemi, bireyin manevî ve ahlâkî gelişimini desteklerken, modern 
dünyanın karmaşık problemleri karşısında bireyin sağlam bir iradeye sahip olmasına da 
olanak sağlayabilir. 

3.2. Toplum Üzerindeki Etkileri 

Tevhid inancı, toplumsal düzenin temel taşları olan adalet, merhamet, dayanışma, 
emanet, sorumluluk ve şura gibi değerleri güçlendiren bir ilke olarak, bireyden topluma 
yayılan bir etki sahasına sahiptir. Tevhid, Allah’ın birliğini tasdik ederken, aynı zamanda 
toplumsal ilişkilerin ilâhî bir düzen ve hikmet çerçevesinde şekillenmesini öngörür. Bu 
anlayış, bireylerin birbirlerine karşı sorumluluk bilinciyle hareket etmesini teşvik eder ve 
böylece adaletin, merhametin ve dayanışmanın kökleşmesine katkıda bulunur. Kur’ân, 
tevhid inancının toplumsal değerleri nasıl şekillendirdiğini açıkça belirtir:  

“Allah adaleti, ihsanı (iyiliği), akrabaya karşı cömert olmayı emreder; hayâsızlığı, 
kötülüğü ve zorbalığı yasaklar…”52  

Bu ayet, adaletin yalnızca bir erdem değil, aynı zamanda ilâhî bir buyruk olduğunu 
gösterir ve bireylerin toplumsal düzenin sağlanması için adaleti tesis etmelerini zorunlu 
kılar. 

Adaletin tevhid çerçevesinde anlamı, Allah’ın yeryüzünde insana yüklediği halifelik 
görevi ile de ilişkilidir. Bu anlamda Allah, Kur’ân’da insanların eşitliğini ve takvaya dayalı bir 
üstünlüğün varlığını vurgulayarak,53 bireylerin birbirlerine eşitlik ve hak bilinciyle 
yaklaşmalarını sağlar. Böylece, toplumdaki güç dengesizliklerini ve sosyal eşitsizlikleri 
azaltmayı hedefleyen bir toplumsal düzen teşvik edilir. 

Tevhid inancının merhamet üzerindeki etkisi de önemlidir. Allah’ın rahmet sıfatı, 
tevhid inancının bireylerin toplumsal ilişkilerindeki yansımasını şekillendirir. İslâm ahlâkı, 
bireylerin yalnızca kendilerine değil, topluma ve özellikle zayıf kesimlere karşı merhametli 
olmalarını emreder. Hz. Peygamber’in “Merhamet etmeyene merhamet edilmez”54 hadisi, 
merhametin bir bireysel erdemden ziyade toplumsal bir sorumluluk olduğunu gösterir. 
Tevhid inancıyla güçlenen bu anlayış, bireylerin empati ve şefkat duygularını geliştirirken 
toplumda da bir barış ve huzur atmosferi oluşturur. 

Dayanışma ise, tevhid inancının toplumsal etkilerinden bir diğeridir. Tevhid, insanları 
bir bütünün parçaları olarak görür ve bireyleri birbirleriyle sorumluluk bilinci içinde hareket 
etmeye davet eder. İslâm düşüncesinde, toplum bir beden olarak tanımlanır ve her birey 

                                                                        
51 Gazzâlî, İhya-u Ulumiddin,  1, 210. 
52  en-Nahl 16/90. 
53  el-Hucurât 49/13. 
54 Abdillâh Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Câmi’u’s-Sahîh, İstanbul: Çağrı Yayınları, 1413/1992. “Edeb”, 18. 



İsmail Polat                                                                                                                                                                                             |430 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

bu bedenin bir organıdır.55 Bu anlayış, bireylerin yalnızca kendi çıkarlarını gözetmek yerine, 
toplumsal dayanışmayı artırıcı bir tutum benimsemelerine yol açar. Zekât, sadaka ve infak 
gibi ibadetler, tevhid inancının toplumsal dayanışmayı güçlendirmedeki somut 
yansımalarıdır.  

Tevhid inancının toplumsal etkisi yalnızca adalet, merhamet ve dayanışma gibi 
değerlerle sınırlı değildir; emanet, sorumluluk ve şura gibi diğer temel ilkeler de bu inancın 
toplumsal düzeydeki yansımaları arasında yer alır. 

Emanet, hem bireyin Allah’a karşı sorumluluğunu hem de topluma karşı taşıdığı 
yükümlülükleri kapsayan bir ilkedir. Kur’ân’da emanet, insanın taşıdığı ağır bir sorumluluk 
olarak tanımlanır:  

"Biz emaneti göklere, yerküreye ve dağlara teklif ettik, ama onlar bunu yüklenmek 
istemediler, ondan korktular ve onu insan yüklendi. Kuşkusuz insan çok zalim, çok 
bilgisizdir."56 

Bu bağlamda tevhid, bireyin sahip olduğu her türlü yetenek, makam ve imkânın 
aslında Allah’ın bir lütfu olduğunu ve bunların başkalarıyla âdil ve sorumlu bir biçimde 
paylaşılması gerektiğini hatırlatır. Birey, bu anlayışla kendi konumunu bir ayrıcalık değil, 
emanet olarak görür. 

Sorumluluk, tevhid inancının doğrudan sonucu olarak ortaya çıkar. Allah’ın birliği ve 
hâkimiyeti inancı, bireyin her davranışının ilâhî düzene uygunluk göstermesi gerektiği 
bilincini kazandırır. Bu bilinç, kişinin hem bireysel hem toplumsal davranışlarında 
ölçülülüğü, adaleti ve dürüstlüğü esas almasını sağlar. Tevhid, sorumluluğu yalnızca bireysel 
ahlak alanında değil, toplumsal ilişkilerde de merkezi bir ilke haline getirir. Birey, ailesine, 
topluma, doğaya ve hatta gelecek kuşaklara karşı da sorumluluk taşıdığının farkına varır. 

Şura ise tevhid inancının toplumsal karar alma süreçlerine yansıyan bir diğer ilkesidir. 
Kur’ân’da Müslümanların işleri aralarında danışma (şura) ile yürütmeleri övülür:  

"İşleri de aralarındaki danışma (şura) ile yürür." 57 

Bu ayet, tevhid inancına dayalı toplumların otoriteyi tek elde toplamayan, ortak akla 
ve katılıma dayalı bir yönetim anlayışı benimsemeleri gerektiğini gösterir. Çünkü Allah’ın 
birliği fikri, insanın mutlak güç sahibi olmadığını; yalnızca Allah’a ait olan bu yetkinin 
insanlar arasında adalet, istişare ve ortak sorumluluk temelinde paylaştırılması gerektiğini 
öğretir. 

Görüldüğü gibi tevhid inancı, adalet, merhamet, dayanışma, emanet, sorumluluk ve 
şura gibi temel toplumsal değerleri güçlendiren ve birey ile toplumu ilâhî bir düzen 
çerçevesinde yeniden inşa eden bir ilke olarak bütüncül bir sistem önermektedir. Tevhid, 
toplumsal ilişkilerin yalnızca bireysel menfaatlere değil, Allah’ın emrettiği evrensel ilkelere 
dayanarak şekillenmesini sağlar. Böylece, tevhid inancı bireyden topluma yayılan etkisiyle, 
adil, merhametli, sorumluluk sahibi ve dayanışma içinde bir toplumun oluşmasına katkı 
sunar; aynı zamanda bu toplumun istişare kültürü ve emanet bilinciyle sağlıklı bir biçimde 
yapılandırılmasına da zemin hazırlar. 

                                                                        
55 Ebû’l-Huseyn Müslim b. el-Haccâc el-Kuşeyrî, el-Câmi’u’s-Sahîh, (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1413/1992), “Birr”, 

66. 
56 el-Ahzâb 33/72. 
57 eş-Şûrâ 42/38 



Modern Dünyada Tevhid Paradigması: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayışına İnanç Temelli Bir Yaklaşım                                |431 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

3.3. Bilim ve Teknoloji İlişkisindeki Etkileri  

Tevhid inancı, bilimsel ilerlemenin etik değerlerle yönlendirilmesi ve insanlığın 
yararına kullanılmasında önemli bir rehberlik sunar. İslâm düşüncesine göre tevhid, Allah’ın 
yarattığı evrenin anlamını ve düzenini kavrama çabasını teşvik ederken, bu çabanın etik 
sınırlar içinde kalmasını sağlar. Tevhid anlayışı, bilimin yalnızca maddi faydaya odaklanan 
bir araç olmaktan öte, evrenin ilâhî bir nizamla yaratılmış bir kitap gibi okunması gerektiğini 
vurgular.58 Başka bir ifade ile tevhid inancı açısından bakıldığında bilimsel araştırmalar, bir 
ibadet ve tefekkür alanı olarak tanımlanır. Bu çerçevede, bilimsel faaliyet, Allah’ın yarattığı 
düzeni anlamak ve bu düzenin hikmetine uygun hareket etmek için bir araç olarak görülür.  

Bunun yanı sıra tevhid, bilimi ve teknolojiyi ahlâkî bir çerçeveye oturtarak insanlığın 
hizmetine sunar. Bu açıdan bilim ve teknoloji Allah’ın yarattığı düzeni bozacak sonuçlar 
doğurmamalıdır. Bu nedenle İslâm düşüncesinde bilim, insana hizmet etmeli, insan 
onurunu korumalı ve tabiatın dengesini gözetmelidir. Modern dünyada bilim ve teknoloji, 
hızla ilerlerken, etik sorular ve sosyal sorumluluklar sıkça göz ardı edilebilmektedir. Bu 
noktada tevhid inancı, bilimin ahlâkî denetimini sağlayan bir referans noktası sunar. 
Kitabü’ş-Şifa adlı eserinde konuya genişçe yer veren İbn Sînâ, bilimin insanın Allah’a olan 
yakınlığını artırması gerektiğini ifade etmiş ve bilimsel faaliyetlerin etik ilkelerle uyumlu 
olmasının önemine dikkat çekmiştir.59  

Tevhidin bilimsel ilerlemeye katkılarından biri de, evrenin tek bir düzen ve yasaya 
dayandığını kabul etmesidir. Bu anlayış, bilimsel faaliyetlere bir tutarlılık ve hedef 
kazandırır. Allah’ın birliğine olan inanç, bu bağlamda doğanın yasalarını araştırma ve 
keşfetme motivasyonu sağlar. Örneğin, İslâm bilim tarihi, tevhid inancının yönlendirdiği 
büyük bilimsel keşiflere sahne olmuştur. El-Bîrûnî (973–1048) ve İbn Heysem (965–1040) 
gibi pek çok erken dönem Müslüman bilim insanları, doğa bilimlerine yönelik çalışmalarını 
teknik bir faaliyetin ötesinde, Allah’ın varlığını ve birliğini kavramaya yönelik bir çaba olarak 
görmüşlerdir.60 El-Bîrûnî, bilimsel araştırmaların ilâhî kudret ve hikmeti anlamanın bir aracı 
olduğunu vurgulayarak, doğadaki düzenin ve işleyişin Allah’ın yaratma fiilinin bir yansıması 
olduğunu ifade etmiştir.61 Benzer şekilde İbn Heysem de, Kitâb el-Menâzır (Optik Kitabı) 
adlı eserinde görme olayını fiziksel yasalar çerçevesinde açıklarken, bu yasaların Allah’ın 
birliğini ve hikmetini gösterdiğini savunmuştur. Ona göre doğa kanunları tesadüfî değil, ilâhî 
bir düzenin tezahürüdür.62 Bu çerçevede İbn Heysem’in, bilimsel araştırmalarını tevhit 
inancı temelinde kurguladığı ve doğa olaylarını Allah’ın mutlak iradesi ve hikmetiyle 
anlamlandırdığı görülmektedir. 

Tevhid inancı, bilimi etik değerlerle sınırlarken, teknolojinin de insanlığa zarar 
vermeyecek şekilde kullanılması gerektiğini belirtir. Teknolojinin sınırsız bir güç değil, 
insanın Allah’ın yeryüzündeki halifesi olarak sahip olduğu bir emanet olduğu bilinci, 
modern dünyanın karşılaştığı çevresel ve toplumsal sorunlara çözümler sunabilir. Bu 

                                                                        
58  Âl-i İmrân 3/190. 
59  Geniş bilgi için bk. İbn Sînâ, Kitabü’ş-Şifa, 350-370. 
60 Geniş bilgi için bk. Fuat Sezgin, İslam'da Bilim ve Teknik (5 Cilt Takım) (İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

Kültür A.Ş. Yayınları, 2018);  Mehmet Bayraktar, İslam’da Bilim ve Teknoloji Tarihi (Ankara: TDV Yayınları, 
2017). 

61 Geniş bilgi için bk. Bîrûnî, Tahdidu Nihayati’l-Emakin, çev. Kıvameddin Burslan (Ankara: Türk Tarih Kurumu, 
2013). 

62 Geniş bilgi için bk. İbn Heysem, The Optics of Ibn al-Haytham: Books I-III On Direct Vision, trans. A.I. Sabra 
(The Warburg Institute, University of London, 1989). 



İsmail Polat                                                                                                                                                                                             |432 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

bağlamda, tevhid inancı, bilimi yalnızca bir bilgi aracı olarak değil, aynı zamanda insanlığın 
ve doğanın iyiliği için çalışan bir etik sistemin parçası olarak görür. Bu anlayış, bilimin 
toplumsal ve çevresel faydaya hizmet eden bir yapıya dönüştürülmesini sağlar. 

Görüldüğü gibi, tevhid inancı, bilim ve teknolojiye yönelik ahlâkî bir rehberlik 
sunarak, bu alanlarda gerçekleşen ilerlemelerin insanlık yararına ve ilâhî düzenle uyumlu 
bir şekilde yönlendirilmesini sağlar. Bu yaklaşım, bilimin ve teknolojinin hem bireysel hem 
de toplumsal düzeyde olumlu katkılar sunmasını, ancak bu katkıların ahlâkî değerler 
çerçevesinde gerçekleşmesini mümkün kılar. 

3.4. Küresel Sorunların Çözümündeki Etkileri 

Tevhid inancı, modern dünyanın karşı karşıya olduğu çevre ve doğa sorunlarına 
yönelik sürdürülebilir ve etik çözümler sunarken, aynı zamanda farklı kültürler ve dinler 
arasında ortak bir zemin oluşturma potansiyeli taşır. Bu bağlamda insanın doğayla ve diğer 
insanlarla olan ilişkisini bütüncül bir perspektifle ele alan tevhid anlayışı, küresel sorunlara 
manevî ve ahlâkî bir yaklaşım geliştirilmesine pratik bir katkı sağlar. 

3.4.1. Ekolojik Denge ve Sorumluluk  

Evrenin Allah tarafından bir düzen ve hikmetle yaratıldığını kabul eden tevhid inancı, 
bu düzenin korunmasını insanın temel sorumluluklarından biri olarak görür. İslâm 
düşüncesinde insan, Allah’ın yeryüzündeki halifesi olarak, doğayı koruma ve çevreyi 
gözetme yükümlülüğüne sahiptir. Kur’ân, evrenin ilâhî bir düzenle yaratıldığını ve insanın 
bu düzeni bozma hakkının olmadığını açıkça ifade eder.63 Bu anlayış, modern dünyanın 
karşı karşıya olduğu çevre sorunlarına yönelik güçlü bir etik temel sunar. 

Tevhid, doğayı yalnızca insanın faydalanacağı bir kaynak olarak görmez, aynı 
zamanda Allah’ın sanatını ve kudretini yansıtan bir ayetler bütünü olarak görür. Bu bakış 
açısı, insanın doğayla olan ilişkisini çıkar merkezli bir yaklaşımdan çıkarıp sorumluluk temelli 
bir ilişkiye dönüştürür. Kur’ân, insanın çevreyle uyum içinde yaşaması gerektiğini ve doğal 
düzenin (karaların ve denizlerin) bozulmasının toplumsal çöküşlere yol açacağını 
belirtmiştir.64 Bu açıdan bakıldığında modern çevre krizlerinin yalnızca bir ekolojik problem 
olmayıp, ahlâkî ve manevî bir mesele olduğu görülür. 

Tevhid inancı, sürdürülebilirlik kavramını doğal bir sorumluluk olarak kabul eder. 
İslâm hukukunda (fıkıh) yer alan “maslahat” ilkesi, çevresel faydaların korunmasını da 
içerir.65 Örneğin, suyun, havanın ve toprağın kirletilmemesi, insanın hem bireysel hem de 
toplumsal bir görevi olarak ele alınır. Hz. Peygamber’in, ağaç dikmeyi ve doğal kaynakları 
korumayı teşvik eden şu hadisi bu konuda önemli bir rehberdir:  

“Kıyametin kopacağını bilseniz bile, elinizde bir fidan varsa onu dikin”66  

Bu öğüt, insanın çevreye yönelik sorumluluğunun ne denli önemli olduğunu ve bu 
sorumluluğun zaman ve mekân sınırı tanımadığını ifade eder. 

Hiç kuşkusuz modern çevre sorunlarının çoğu, insanın doğaya karşı bencil ve 
sömürücü tutumundan kaynaklanmaktadır. Kapitalist sistemin kâr odaklı yaklaşımı, 

                                                                        
63 er-Rahman 55/7-10. 
64 er-Rûm 30/41. 
65 Gazzâlî, el-Mustasfâ min ilmi’l-usûl, thk. Muhammed Tâmir (Kahire: Dâru’l-Hadîs, 2011), 1, 537-539. 
66 Buhari, “Edeb”, 27. 



Modern Dünyada Tevhid Paradigması: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayışına İnanç Temelli Bir Yaklaşım                                |433 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

çevresel bozulmayı hızlandırmış ve ekosistemlerin sürdürülebilirliğini tehlikeye atmıştır. 
Tevhid inancı ise bu yaklaşımı eleştirir ve insanı çevreyle uyum içinde yaşamaya çağırır. 
Seyyid Hüseyin Nasr, tevhid anlayışının çevre sorunlarına yönelik bir çözüm sunduğunu ve 
doğanın kutsallığını yeniden hatırlattığını ifade eder. Ona göre modern insan, doğayı 
sadece maddi bir varlık olarak gördüğü için onunla ilişkisinde dengesizlik yaratmıştır. Buna 
karşılık tevhid, doğanın manevî boyutunu yeniden canlandırır.67 

Tevhid inancına dayalı bu anlayış, çevreyi koruma sorumluluğunu bireysel bir 
yükümlülük olmaktan çıkarıp toplumsal bir vecîbe haline getirir. Zekât ve vakıf 
müesseseleri, çevre koruma projeleri için de kullanılabilecek sosyal dayanışma 
mekanizmaları sunar. Örneğin, Osmanlı döneminde, suyollarının temizlenmesi ve 
ormanların korunması gibi faaliyetler, bu tür mekanizmalarla yürütülmüştür.68 Bu 
uygulamalar, tevhid inancının sosyal ve ekolojik sorumlulukları bir arada ele alabileceğini 
göstermektedir. 

Sonuç olarak, tevhid inancı, insanın çevreye yönelik tutumunu yeniden şekillendiren, 
doğanın korunmasını bir ibadet ve sorumluluk olarak gören bütüncül bir yaklaşım sunar. Bu 
anlayış, modern çevre krizlerine karşı sürdürülebilir, etik ve inanç temelli bir çözüm önerisi 
olarak, insanın doğayla uyum içinde yaşamasını teşvik eder. 

3.4.2. Barış ve Diyalog  

Tevhid anlayışı, evrensel birliği ve bütünlüğü vurgulayan yapısıyla farklı kültür ve 
dinler arasında barış ve diyalogun temeli olabilecek bir zemin sunabilir. Zira bu inanç 
sisteminde tüm insanlığın ortak bir yaratıcıya bağlı olduğunun kabul edilmesi kardeşlik, 
eşitlik ve adalet ilkelerini desteklemektedir. Nitekim Kur’ân, insanlığın çeşitliliğinin tanışma 
ve barış içinde bir arada yaşama amacıyla yaratıldığını belirtmektedir.69 Bu ilke, farklı 
kimlikler arasındaki çatışmaları aşmak için tevhid anlayışının sağlayabileceği ortak bir etik 
ve manevî zemin ortaya koymaktadır. Bu bağlamda, insanları ayrıştıran unsurların ötesine 
geçerek ortak değerler etrafında bir araya gelmeyi teşvik eden tevhid inancı, insanlık 
ailesinin farklı üyelerini birbirine bağlayan ahlâkî ve manevî bir çerçeve sunmaktadır. Bu 
konuda İbnü’l-Arabî’nin tüm varlıkların aynı ilâhî kaynaktan geldiğini ve bu yüzden tüm 
varlıkların birbiriyle bağlantılı olduğunu vurgulayan “vahdet-i vücûd” kavramı önemli bir 
düşünsel zemin sunmaktadır. Varlığın ontolojik hakikatini sadece Allah’a tahsis eden İbnü’l-
Arabî, diğer tüm varlıkları da bu hakikatin izafî, mecazî ve gölgesel tezahürleri olarak 
görmektedir.70 Kelâmcıların yoktan yaratma (halk) anlayışından farklı olarak, varlıkları 
Allah’ın ilmindeki ebedî hakikatler (a’yân-ı sâbite) çerçevesinde ve tecellî derecelerine göre 
açıklar. Ona göre her varlık, Allah’ın isim ve sıfatlarının belirli bir yansıması olarak, zâhir-
bâtın, taayyün ve tecellî gibi kavramlarla açıklanan bir düzende mevcuttur.71 Bu bağlamda 
İbnü’l-Arabî, dinlerin farklı tecellî biçimleriyle aynı hakikate işaret edebileceğini ifade eder; 
ancak bu, yüzeysel bir çoğulculuk değil, hakikatin çokluk içinde görünüşünü esas alan 
metafizik bir yaklaşımdır. Her ne kadar bu görüş, Allah-mahlûk ayrımını bulanıklaştırma riski 

                                                                        
67 Nasr, Man and Nature, 1968, 93-97. 
68 Ahmet Akgündüz, Osmanlı Devleti'nde Sosyal Yardım ve Zekât Uygulamaları (İstanbul: Osmanlı Araştırmaları, 

2003), 120-130. 
69 el-Hucurât 49/13. 
70 İbnü’l-Arabî, Füsûsu’l-Hikem, 136-138. 
71 Geniş bilgi için bk. İbnü’l-Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, nşr. Osman Yahya (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, ts.); Mehmet 

Bayraktar, İbnü’l-Arabî ve Vahdet-i Vücûd (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1990). 



İsmail Polat                                                                                                                                                                                             |434 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

nedeniyle kelâmcılarca eleştirilmiş olsa da, İbnü’l-Arabî’nin amacı, varlığı ilâhî hakikatin 
birliği içinde yeniden düşünmek ve bu birliği farklılıkları silmeden temellendirmektir. 
Böylece İslâm düşüncesinde hem tartışmalı hem de özgün bir metafizik perspektif sunan 
İbnü’l- Arabî’nin vahdet-i vücûd düşüncesi ile farklı inanç sistemlerinin özünde bir anlamda 
birlik barındırdığını ve bu birliğin barış ve diyalog için bir temel oluşturabileceğini ortaya 
koymaktadır. 

Modern çağda, tevhid anlayışının farklı dinler ve kültürlerle diyalog kurmada 
oynayabileceği rol, birçok düşünür tarafından tartışılmıştır. Bunlardan biri olan Seyyid 
Hüseyin Nasr, tevhid inancını bir “kozmik ahlâk” olarak tanımlamış ve bunun, dinler arası 
diyalogun temellerinden biri olabileceğini ileri sürmüştür. Nasr’a göre, tevhid inancının 
evrensel yönleri, insanlığın ortak değerlerini ortaya çıkararak, dinler ve kültürler arasında 
bir köprü görevi görebilir.72 Bu anlayış Kur’ân’da da yankı bulmaktadır. Âl-i İmrân suresinin 
64. ayetinde farklı inanç mensuplarına, Allah’tan başkasına kulluk etmeme ilkesi temelinde 
ortak bir kelimede (tevhid) buluşma çağrısı yapılmaktadır:  

“De ki: Ey Kitap Ehli! Sizinle bizim aramızda müşterek olan bir söze gelin…” 73 

Ayetin de işaret ettiği bu ilke, modern dünyada artan kutuplaşma ve çatışmalara 
karşı, insanları birleştiren manevî bir çerçeve sunmaktadır. Bu açıdan tevhid, sadece ahlâkî 
bir ideal değil, aynı zamanda pratik bir diyalog ve barış aracı olarak da işlev görebilir.74 İslâm 
tarihinde, özellikle Endülüs’te, Müslümanlar, Hristiyanlar ve Yahudiler arasındaki etkileşim, 
tevhid anlayışının barışçıl bir toplumsal düzen inşa etmedeki rolünü göstermektedir.75 Bu 
dönemde İslâm düşünürleri, farklı inanç mensuplarıyla ortak akıl ve ahlâkî değerler 
temelinde etkileşimde bulunmuş, bu da kültürel zenginlik ve entelektüel birikime katkı 
sağlamıştır. İbn Rüşd’ün, Aristo felsefesini yorumlayarak Hıristiyan ve Yahudi düşünürlere 
ilham kaynağı olması, bu bağlamda anlamlı bir örnektir.  

Böylece, insanlığı birleştiren ilâhî bir bağ olarak, farklı kültürler ve dinler arasında 
ortak bir zemin oluşturma potansiyeline sahip olan tevhid inancı, insanlığın çeşitliliğini bir 
zenginlik olarak gören ve bu zenginliği barış ve diyalog için bir fırsata dönüştüren bir 
perspektif sunar. Tevhidin bu özelliği, modern dünyada karşılaşılan kimlik çatışmaları, dini 
ayrışmalar ve kültürel önyargılara karşı güçlü bir çözüm önerisi olarak değerlendirilebilir. 

Sonuç 

Tevhid inancı; birey, toplum ve dünya düzeyinde bir anlam ve gelecek perspektifi 
sunan kapsayıcı bir çerçeve sunmaktadır. Birey açısından tevhid, insanın kendisini bir 
yaratıcıya bağlı hissetmesini sağlayarak varoluşsal bir güven ve özgüven kazandırır. Bu 
inanç, bireyin hayatını sadece maddi çıkarlar değil, manevî ve ahlâkî değerler temelinde 
şekillendirmesine rehberlik eder. Toplum düzeyinde tevhid; adalet, merhamet dayanışma, 
emanet, sorumluluk ve şura gibi değerleri merkeze alarak sosyal bağların güçlenmesine ve 
toplumsal barışın tesisine katkı sağlar. Özellikle adalet ilkesi, toplumsal düzenin 
sürdürülebilir bir temelde inşa edilmesine olanak tanır. Küresel ölçekte ise tevhid inancı, 

                                                                        
72 Nasr, Man and Nature, 102-105. 
73 Âl-i-İmrân 3/64. 
74 Tevhidin bu minvaldeki etkisi için bk. Ruhullah Öz, Tanrının Kimliği: Semavi Kitapların Betimledikleri Tanrı 

Tipolojileri, Hamidullah Avras (ed.) (Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2022), 473.  
75 Geniş bilgi için bk. Maria Rosa Menocal, Dünyanın İncisi: Endülüs Orta Çağ İspanyası’nda Örnek Bir 

Medeniyet, çev. Sinan Coşkun (İstanbul: Ketebe Yayınevi, 2020). 



Modern Dünyada Tevhid Paradigması: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayışına İnanç Temelli Bir Yaklaşım                                |435 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

çevre sorunlarından kültürel çatışmalara kadar pek çok krize kapsamlı çözümler sunar. 
İnsanın doğayla ilişkisinde sorumluluk bilinci oluşturur ve farklı kültür ve dinlerle ortak bir 
zeminde buluşmayı teşvik eder. Bunun yanı sıra, bilim ve teknolojiyi etik değerlerle 
bütünleştirerek insanlık için hem faydalı hem de sürdürülebilir bir gelecek inşa etme 
yolunda rehberlik eder. Son olarak tevhid inancı; insanın kendisi, toplum ve evrenle olan 
ilişkisini bütüncül bir yaklaşımla ele alan, anlam arayışına rehberlik eden ve insana geleceğe 
dair umut vadeden bir sistemdir. Modern dünyanın karmaşık sorunları karşısında tevhid, 
bireysel ve toplumsal düzeyde denge ve çözüm önerileri sunarak evrensel bir ilke olarak 
güncelliğini ve önemini korumaktadır. 

Öneriler 

Tevhid inancının bireysel, toplumsal ve küresel düzeyde karşılaşılan sorunlara yönelik 
çözüm sunma potansiyeli, modern dünyada bu inancın etkin bir şekilde anlaşılmasını ve 
uygulanmasını önemli kılmaktadır. Bu doğrultuda, tevhid anlayışının eğitim, siyaset ve 
kültür gibi temel alanlarda yeniden değerlendirilmesi ve entegre edilmesi, toplumsal 
yapının daha âdil, dengeli ve uyumlu bir şekilde gelişmesine katkıda bulunabilir. Eğitim 
alanında tevhid, bireylerin hayatlarını sadece maddi çıkarlarla değil, aynı zamanda ahlâkî ve 
mânevî değerlerle şekillendirmelerini sağlayacak değer temelli bir müfredatın temelini 
oluşturabilir. Adalet, merhamet, sorumluluk ve çevre bilinci gibi kavramların ders 
içeriklerine entegre edilmesi, genç nesillerin hem entelektüel hem de etik açıdan donanımlı 
bireyler olarak yetişmelerine katkıda bulunacaktır. Aynı zamanda, farklı kültür ve dinlerle 
diyaloğa açık bir tevhid anlayışının eğitime dâhil edilmesi, hoşgörü ve barış ortamının 
tesisine hizmet edebilir. Siyaset alanında ise tevhid, adalet, emanet, şura ve sorumluluk 
merkezli bir liderlik anlayışını teşvik ederek toplumsal düzenin sürdürülebilir temeller 
üzerine inşa edilmesine olanak tanır. Siyasî karar alma süreçlerinde bireylerin refahını 
gözeten, kapsayıcı ve eşitlikçi politikaların geliştirilmesi, tevhidin modern toplumlar 
üzerindeki olumlu etkilerini güçlendirebilir. Ayrıca, tevhidin evrensel barış ve dayanışma 
ilkeleri, uluslararası ilişkilerde ortak insanlık değerleri üzerine kurulu bir diyalog zemini 
oluşturabilir. Kültürel alanda ise tevhid inancı, sanat ve edebiyat yoluyla bireylerin manevî 
dünyalarını zenginleştiren ve toplumsal bağları güçlendiren bir estetik anlayışa 
dönüştürülebilir. Medya aracılığıyla tevhidin ahlâkî ve insanî yönlerinin vurgulanması, geniş 
kitlelere ulaşarak bu inancın modern dünyayla daha uyumlu bir şekilde buluşmasını 
sağlayabilir. Ayrıca, tevhid anlayışının tarihsel birikimi ile modern dinamiklerin 
harmanlanması, yenilikçi yaklaşımlar geliştirilmesine olanak tanır. Sonuç olarak, tevhidin 
modern dünyaya uyarlanması; eğitim, siyaset ve kültür gibi alanlarda disiplinler arası 
çalışmaların teşvik edilmesi, pratik sosyal projelerin uygulanması ve uluslararası 
işbirliklerinin artırılmasıyla mümkün olacaktır. Böylece, tevhid inancı; bireylerin manevî 
doyumunu, toplumsal barışı ve küresel dayanışmayı güçlendiren bir ilke olarak insanlığa yol 
göstermeye devam edebilir. 

Kaynakça 

Açıkgenç, Alparslan. İslâm Düşüncesinde Bilgi ve Bilim. İstanbul: İSAM Yayınları, 1994. 

Akgündüz, Ahmet. Osmanlı Devleti'nde Sosyal Yardım ve Zekât Uygulamaları. İstanbul: Osmanlı 
Araştırmaları, 2003. 

Altıntaş, Ramazan. “İslâm Düşüncesinde Tevhid ve Tefrika.” Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 1 (1996), 111-121. 

Arslan, Ahmet. Felsefeye Giriş. Ankara: Vadi Yayınları, 1999. 



İsmail Polat                                                                                                                                                                                             |436 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

Attas, S. Nakib. Modern Çağ ve İslâmî Düşünüşün Problemler, çev. M. Erol Kılıç. İstanbul: İnsan 
Yayınları, 1989. 

Bauman, Zygmunt. Liquid Modernity. Polity Press, 2000. 

Bayraktar, Mehmet. İbnü’l-Arabî ve Vahdet-i Vücûd. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
1990. 

Bîrûnî, Tahdidu Nihayati’l-Emakin, çev. Kıvameddin Burslan. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2013. 

Buharî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail. el-Câmiu’s-Sahîh. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992.  

Ebû Hanîfe, en-Nu‘mân b. Sâbit. el-Fıkhü’l-ekber. şrh. Ali el-Karî. Beyrut: 1984. 

Erkal, Mustafa E. Sosyoloji. İstanbul: Der Yayınları, 2000. 

Fârâbî, Ebû Nasr Muhammed b. Muhammed b. Tarhan b. Uzluğ el-Fârâbî et-Türkî. “İhsâu’l-
ulûm”. Mantığa Giriş Risâleleri, trc. Yaşar Aydınlı, 92-127. İstanbul: Litera Yayıncılık, 
2018. 

Frankl, Viktor E. Man's Search for Meaning. Beacon Press, 2006. 

Gazzâli, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî et-Tusî. 
İhya-u Ulumiddin. Beyrut: Darü’l-Kütüb el-İlmiyye, 1993. 

Gazzâli, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî et-Tusî. el-
Mustasfâ min ilmi’l-usûl, thk. Muhammed Tâmir. Kahire: Dâru’l-Hadîs, 2011. 

Giddens, Anthony. Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age. 
Stanford University Press, 1991. 

Heidegger, Martin. Being and Time, trans. by J. Stanbaugh. New York: State University of New 
York Press, 1996. 

İbnü’l-Arabî, Muhyiddîn Muhammed b. Alî b. Muhammed el-Arabî et-Tâî el-Hâtimî. Fusûsu’l-
Hikem, çev. Nuri Gencosman. İstanbul, 1992. 

İbnü’l-Arabî, Muhyiddîn Muhammed b. Alî b. Muhammed el-Arabî et-Tâî el-Hâtimî.  el-
Fütûhâtü’l-Mekkiyye. Nşr. Osman Yahya. Beyrut: Dâru’s-Sâdır, ts. 

İbn Rüşd, Ebu'l-Velid Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-Kurtubî. el-Keşf, nşr. Mustafa 
Abdülcevâd İmrânî. Kahire: y.y., 1968. 

İbn Rüşd, Ebu'l-Velid Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-Kurtubî. Faslü’l-Makal, çev. B. 
Karlıağa. İstanbul: İşaret, 1992. 

İbn Sînâ, Ebû Alî el-Hüseyn b. Abdillah b. Alî. Kitabü’ş-Şifa. Kahire: Darü’l-Maarif, 1981. 

İbn Sînâ, Ebû Alî el-Hüseyn b. Abdillah b. Alî. “Er Risaletu'l Arşiyye fi Hakiki't Tevhid ve İsbati'n 
Nübüvve”, Felsefe Metinleri, çev. Mahmut Kaya. İstanbul, 2007. 

İkbal, Muhammed. Rumuz-u Bihodi, çev. Ali Nihat Tarlan. İstanbul: Yenilik Basımevi, 1958. 

İkbal, Muhammed. The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Stanford University Press, 
2013. 

Kolektif. İslâm Düşüncesinde Adalet. Ed. Ömer Türker ve Yunus Kaplan. İstanbul: Fikir Kitap, 
2024. 

Kur’ân Yolu Meâli. çev. Hayrettin Karaman vd. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 8. 
Basım, 2018. 

Marx, Karl. Economic and Philosophic Manuscripts of 1844, trans. Martin Milligan. Progress 
Publishers, 1977. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd el. Kitâbü’t-Tevhîd, nşr. Bekir 
Topaloğlu-Muhammed Aruçi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003. 



Modern Dünyada Tevhid Paradigması: Yeni Bir Anlam ve Gelecek Arayışına İnanç Temelli Bir Yaklaşım                                |437 

Harran İlahiyat Dergisi 53 (Haziran 2025), 415-437. 

Menocal, Maria Rosa. Dünyanın İncisi: Endülüs Orta Çağ İspanyası’nda Örnek Bir Medeniyet, 
çev. Sinan Coşkun. İstanbul: Ketebe Yayınevi, 2020. 

Müslim, Ebû’l-Huseyn Müslim b. el-Haccâc el-Kuşeyrî. el-Câmi’u’s-Sahîh Mukaddime. İstanbul: 
Çağrı Yayınları, 1992. 

Nasr, Seyyid Hüseyin. İslâm Kozmoloji Öğretilerine Giriş, çev. Nazife Şişman. İstanbul: İnsan 
Yayınları, 1985. 

Nasr, Seyyid Hüseyin. Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. Allen & Unwin, 
1968. 

Nasr, Seyyid Hüseyin. The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity. HarperOne, 2004. 

Nesefî, Ebu'l-Muîn Meymûn b. Muhammed. Bahru'l-Kelâm, thk. Muhammed Salih Farfûr. 
Dımaşk: Mektebetu Dari’l-Farfûr, 2000. 

Öz, Ruhullah. Tanrının Kimliği: Semavi Kitapların Betimledikleri Tanrı Tipolojileri. Hamidullah 
Avras (ed.). Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2022. 

Râzi, Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er. Mefatihu’l-Gayb, 
thk. Seyyid İmran. Daru’l-Hadîs, Kahire, 2012, c. 13. 

Sardar, Ziauddin. Islamic Futures: The Shape of Ideas to Come. Mansell Publishing Limited, 
1989. 

Seyfullah Sevim. İslâm Düşüncesinde Marifet ve İbn Arabî. İstanbul, 1997. 

Sezgin, Fuat. İslâm'da Bilim ve Teknik (5 Cilt Takım). İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi 
Kültür A.Ş. Yayınları, 2018  

Şimşek, Osman. “7-19. Yüzyıl Sürecinde Tevhidi Düşünce’ye Göre Bilgi İnşa Etmedeki Öncü Türk-
Bilgeleri”, 21. Yüzyılda Eğitim ve Toplum/Education And Society In The 21st Century 8/22 
(2019), 17-52. 

Ülken, Hilmi Ziya. İslâm Düşüncesi. İstanbul: Ülken Yayınları, 1966. 

Weber, Max. The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, trans. Talcott Parsons. 
Routledge, 1992. 

Yazır, Elmalılı Hamdi. Hak Dini Kur’ân Dili. İstanbul: Eser Kitabevi, 1935-1938, Cilt 1. 

Quine, Willard Van Orman. Word and Object. Cambridge: MIT Press, 1960. 

 

 


