Journal of the Human and Social Science Researches

insan ve Toplum Bilimleri Arastirmalari Dergisi g‘l"fgg
[2147-1185] Eﬁ

14 i Years

2025, 14 (5), 2474-2494 | Arastirma Makalesi

Fahreddin er-Razi'nin Imamet Teorisi: Islam Siyaset Diigiincesinde Liderlik
ve Mesruiyet

ibrahim Halil Erdogan ! Mehmet izci 2

Oz

Makale, Fahreddin er-Razi'nin imamet teorisini Ehl-i Siinnet ve Sii ekoller arasindaki temel
ayrigmalari goz éniinde bulundurarak ele almakta, onun Islam siyaset diisiincesindeki liderlik ve
mesruiyet anlayisina getirdigi 6zglin bakis agisini analiz etmekte ve onun siyaset felsefesi
igerisindeki konumunu acikliga kavusturmaktadir.

Razi, imametin gerekliligi, imamin nitelikleri ve mesruiyet kaynaklari konularinda akli ve nakli
delillere dayanarak kapsaml bir degerlendirme yapmustir. Ona goére imamet, yalmzca siyasi bir
otorite degil, aym zamanda dini ve ahlaki bir sorumluluktur. Imametin zorunlulugunu toplumsal
diizenin korunmasi ve dini hiikiimlerin uygulanmasi agisindan temellendiren Razi, Sif diisiincenin
ileri siirdiigii “imamin ilahi bir zorunluluk oldugu” iddiasini elestirmektedir. O, imamun liyakat
esasina gore belirlenmesi gerektigini vurgulayarak, imametin Kureyslilige veya soya dayali bir hak
olmadig1 goriisiinii savunmaktadir. Imamin tagimast gereken nitelikler arasinda ictihat yetkinligi,
siyasi ve stratejik zeka, cesaret, adalet ve liderlik becerisi yer almaktadir. Razi, imamin iimmet
tarafindan secilmesi gerektigini, halkin maslahatin1 gézeten bir yonetimin mesruiyet kaynaginin
secim ve toplumsal uzlasi oldugunu belirtmektedir. Sil diisiincenin 6ne stirdiigii imamm
masumiyeti ilkesini elestiren R4z, masumiyetin imamet i¢in zorunlu bir sart olmadigini, bu gériisiin
mantiksal geligkiler icerdigini ileri siirmektedir. Ayrica, imamin ilahi bir nasla belirlenmesi gerektigi
diisiincesini rasyonel agidan tutarsiz bulmakta ve bunun yerine maslahat, liyakat ve segim ilkelerini
6ne gikarmaktadir. Calisma, Razi'nin imamet anlayisim1 Gazzali, Ibn Hald{in, Bakillani ve Cliveyni
gibi diisiiniirlerle karsilastirarak onun siyaset teorisindeki 6zgiinliigiinii ortaya koymaktadir.
Razi'nin imamet anlayisi, Ehl-i Stinnet diisiince gelenegi icinde metodolojik bir yenilik ve rasyonel
bir derinlik tasimasma ragmen, bazi yonleriyle geleneksel kalmaya devam etmistir. O, siyasal
otoritenin kaynagini sadece dini referanslarla agiklamak yerine, mantik, maslahat ve toplumsal
diizen ilkeleriyle iliskilendirerek Islam siyaset diisiincesinde akilci bir yaklagimin temsilcisi
olmustur. Bu baglamda, Razi'nin imamet teorisi, tarihsel oldugu kadar giiniimiiz Miisliiman
toplumlarinda da liderlik ve mesruiyet tartismalarina 1sik tutabilecek bir perspektif sunmaktadir.
Onun vurguladigy liyakat ve adalet ilkeleri, cagdas siyasi diisiince agisindan da Snemini
korumaktadir.

Anahtar Kelimeler: Kelam, imamet, Hilafet, Fahreddin er-Rézi, Sia

Erdogan, I. H, & Izci, M. (2025). Fahreddin er-Razi'nin ImAmet Teorisi: Islam Siyaset Diisiincesinde Liderlik ve
Mestuiyet. [nsan ve Toplum Bilimleri Arastirmalar: Dergisi, 14(5), 2474-2494. https://doi.org/10.15869/itobiad.1636946

Gelig Tarihi 10.02.2025
Kabul Tarihi 12.10.2025
Yayin Tarihi 31.12.2025

*Bu CC BY-NC lisansi altinda agik
erisimli bir makaledir.

' Dog. Dr., Akdeniz Universitesi, Hahiyat Fakiiltesi, Kelam Anabilim Dali, Antalya, Tiirkiye,
ihalilerdogan@akdeniz.edu.tr, ORCID: 0000-0002-8081-1895.

2 Dr., Diyanet i@leri Bagkanligi, Beyoglu Miiftiiliigii, fslam Hukuku Anabilim Dali, istanbul, Tiirkiye,
mizcim@hotmial.com, ORCID: 0000-0002-0318-7339.



https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr

insan ve Toplum Bilimleri Arastirmalari Dergisi I_EI' =
B

Journal of the Human and Social Science Researches
[2147-1185]

14 Hr Years

2025, 14 (5), 2474-2494 | Research Article

Fakhr al-Din al-Razi's Theory of Imamate: Leadership and Legitimacy in
Islamic Political Thought

ibrahim Halil Erdogan * Mehmet Izci 2

Abstract

The article examines Fakhr al-Din al-Razi’s theory of imamate with particular attention to the
fundamental divergences between Sunni and Shi‘T schools of thought. It analyzes his distinctive
perspective on leadership and legitimacy within Islamic political thought and seeks to clarify his
position in the broader framework of political philosophy.

According to Razi, imamate is not merely a political authority but also a religious and moral
responsibility. He argues for its necessity to maintain social order and enforce religious rulings,
rejecting the Shi‘a claim that the imam is divinely appointed. Instead, he asserts that leadership
should be based on merit rather than lineage or tribal affiliation. Razi outlines essential qualities for
an imam, including expertise in jurisprudence, political acumen, courage, justice, and leadership
ability. He supports the Sunni view that the imam should be chosen by the community and believes
that legitimacy stems from public welfare and consensus rather than divine designation.
Additionally, he critiques the Shi‘a doctrine of the imam’s infallibility, arguing that it is neither a
logical necessity nor a religious requirement. The study compares Razi’s views with scholars like al-
Ghazali, Ibn Khaldiin, al-Baqgillani, and al-Juwayni, highlighting his distinctive contributions. While
his approach maintains some traditional elements, Razi introduces methodological innovations by
linking political authority to rationality, public welfare, and social stability rather than solely
religious texts. His imamate theory remains relevant today, offering insights into leadership and
legitimacy in contemporary Muslim societies. By emphasizing competence and justice, Razi's
political philosophy continues to provide a valuable framework for governance discussions.

Keywords: Kalam, Imamate, Caliphate, Fakhr al-Din al-Razi, Shi‘a

=

Erdogan, 1. H., & Izci, M. (2025). Fakhr al-Din al-Razi's Theory of Imamate: Leadership and Legitimacy in Islamic
Political ~ Thought,  Journal — of the Human and  Social ~ Sciene  Researches, — 14(5),  2474-2494.
https://doi.org/10.15869/itobiad.1636946

Date of Submission 10.02.2025
Date of Acceptance 12.10.2025
Date of Publication 31.12.2025

*This is an open access article under
the CC BY-NC license.

Assoc. Prof. Dr., Akdeniz University, Faculty of Theology, Department of Kalam, Antalya, Tiirkiye,
ihalilerdogan@akdeniz.edu.tr, ORCID: 0000-0002-8081-1895

2 Dr., Presidency of Religious Affairs, Beyoglu Mulfti’s Office, Department of Islamic Law, Istanbul, Turkey,
mizcim@hotmial.com, ORCID: 0000-0002-0318-7339



https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr
mailto:ihalilerdogan@akdeniz.edu.tr
mailto:mizcim@hotmial.com

itobiad- Research Article » 2476

Giris

Fahreddin er-Razi, Hicri 544 (Miladi 1149) yilinda Rey sehrinde dogmus ve Islam
diistince tarihinin en etkili simalarindan biri olarak taninmistir. Temel dini ilimlerin yani
sira felsefe, mantik, tabii bilimler ve tip gibi disiplinlerde derinleserek ¢ok yonlii bir
entelektiiel kimlik kazanmuistir. Eserlerinde akil ile nakil arasinda dengeli bir sentez
kurma gabasi, onun diisiince diinyasinin merkezini olusturur. Ozellikle ilk dénemlerinde
kelam ile felsefeyi uzlastirma gayreti, donemin entelektiiel tartismalarinda énemli bir yer
tutar. Metodolojik titizligi ve elestirel yaklasimi miitekaddimin ve miiteahhirin kelam
ekollerine katki saglamistir. Razi, ilk egitimini babasi Diyauddin Omer’den aldiktan
sonra donemin onemli merkezlerinde egitimine devam etmis, hayatinin énemli bir
kismini seyahatlerle gecirmis, Horasan, Harizm ve Anadolu gibi bolgelerde ilmi
tartismalara katilarak sohret kazanmuastir. "Mefatithu’l-Gayb" adl1 tefsiri ve "el-Muhassal"
gibi kelami eserleri, kendisinden sonraki nesiller {izerinde kalic1 bir etki birakmustir.
606/1210 yilinda Herat'ta vefat etmis, ardinda zengin bir entelektiiel miras
birakmustir.(Ardogan, 2021b, s. 97)

Yasadig1 donem, Selguklu siyasi hakimiyeti altinda Islam diisiincesinin zirve dénemine
denk gelir. Harezmsahlar ve diger yerel yoneticilerin himayesinde ilim ve felsefenin canl
bir sekilde tartisildigi bu cevrede, Razi Es‘ari kelam gelenegini ve Messai felsefesini
elestirel bir gozle inceleme firsat1 buldu. Ibn Sind’nin mantik ve metafizik sistematigine
hakimiyeti, onu donemin felsefi-kelami tartismalarinda 6ne ¢ikardi. Ayni zamanda stifi
cevrelerle kurdugu diyalog, diisiincesinin derinlik kazanmasinda rol oynadi. Felsefi ve
kelami goriislerinde, varlik ve bilgi teorisini merkeze alarak, mantik ve dil felsefesine dair
analizleri, sonraki donemlerdeki usul-i fikih ve kelam tartismalarini sekillendirmistir.
Diger disiplinlerdeki birikimi, imamet teorisini sekillendirirken belirleyici olmustur.
Mantiki tutarlilik ve epistemolojik kesinlik arayisi, siyasi otoritenin mesruiyetini akli
temellere dayandirma cabasina yansimigtir. Imamin vasiflarini belirlerken, toplumsal
maslahat1 gézetme ve ilmi liyakati onceleme gibi unsurlar1 6ne ¢ikarmustir. Bu yaklasim,
onun kelami-felsefi sentezinin siyaset diistincesine uyarlanmasi olarak okunabilir.

fslam siyaset diislincesi, tarih boyunca Miisliiman toplumlarin yonetim bigimlerini
sekillendiren temel ilkeleri ve teorileri icermektedir. Bu baglamda, Imamet (devlet
baskanlig1) meselesi teorik ve pratik agidan Islam siyaset diisiincesinin merkezinde yer
alan bir konu olarak devam edegelmistir. Razi, islam diisiince tarihinin 6nemli kelamci,
filozof ve miifessirlerinden biri olarak, Imamet teorisi tizerine ozglin ve derinlemesine
analizler sunmugtur. Onun ImAmet anlayisi, sadece kendi déneminde degil, sonraki
dénemlerde de Islam siyaset diisiincesine onemli katkilar saglamistir. Razi, Imametin
zorunlulugunu akli ve nakli delillerle temellendirirken, Imamin sahip olmasi gereken
nitelikleri de detayh bir sekilde ele almistir. Ona gore, Imamin adalet, bilgi ve liderlik
yetenegi gibi Ozelliklere sahip olmasi, toplumun huzuru ve diizeni igin
vazgecilmezdir. Bu yaklagim, Islam siyaset diisiincesinde liderligin sadece siyasi bir
otorite olarak degil, ayn1 zamanda dini ve ahlaki bir sorumluluk olarak goriilmesi
gerektigini vurgulamaktadir.

Arastirmada tarihsel karsilastirmali analiz ve metin ¢oziimleme yontemleri
kullanilmigtr. Oncelikle, RAzi’nin imamet konusundaki temel eserleri incelenerek, onun
imametin gerekliligi, imamin nitelikleri ve mesruiyet kaynagina iliskin goriisleri analiz
edilmistir. Ardindan, bu goriislerin dénemin kelami ve siyasi tartigmalar1 igindeki

Insan ve Toplum Bilimleri Aragtirmalart Dergisi | ISSN: 2147-1185 | www.itobiad.com



2477 - Itobiad- Arastirma Makalesi

konumu belirlenmis ve Raz1'nin imamet anlayisinin, basta Sii ve Mu'tezili diistince olmak
tizere diger ekollerle iliskisi degerlendirilmistir. Calisma, Razi'nin imamet meselesini
hangi kelami ilkeler cercevesinde ele aldigi, onun imamet anlayisinin $ii ve Siinni
goriisler arasindaki yerinin nasil oldugu, maslahat, liituf ve adalet gibi kavramlar
baglaminda imametin zorunluluguna dair degerlendirmesinin ne oldugu ve imamet
teorisinin Islam siyaset diisiincesine nasil bir katki sundugu sorularma yanit
aramaktadir. Bu cercevede, ¢alismanin metodolojisi hem birincil kaynaklarin dogrudan
analizi hem de tarihsel baglamin dikkate alindig1 bir karsilastirmali yéntem cercevesinde
sekillendirilmistir.

Calismada Razinin Imamet teorisini analiz ederken, 6ncelikle onun eserlerine ve bu
eserlerdeki argiimanlara odaklanilmigtir. Onun Imamet konusundaki goriisleri, basta el-
Metalibii'l-Aliye, Mefatihu’l-Gayb ve Nihdyetu'l-Ukiil olmak iizere, diger kelam ve tefsir
alanindaki eserleriyle birlikte detayll bir sekilde ele alinmistir.(Ardogan, 2021a, s. 73)
Ayrica, Razi'nin diger kelamcilar ve filozoflarla olan tartismalar: da incelenerek, onun
Imamet teorisinin Islam diistince gelenegi icindeki konumu degerlendirilmistir. Calisma,
Razi'nin Imamet anlayisini yalnizca Sii ve Stinni diisiinceler baglaminda karsilastirmakla
kalmay1p, bu konudaki klasik kelam gelenegine yaptig1 katkiy1 da ortaya koymaktadir.
Onun, ozellikle Mu'tezill ve Es‘arl yaklasimlar karsisinda gelistirdigi argiimanlar
incelenerek, kelam ilmi igerisindeki 6zgiin pozisyonu belirgin hale getirilmistir. Bu
baglamda, calismanin Islam siyaset diisiincesine katkisi, Razi'nin teorik cercevesinin
modern imamet tartismalarma etkisini de goz Oniinde bulundurarak, imamet
meselesinin hem tarihsel hem de kavramsal boyutlarina 1s1k tutmasiyla agiklanmaktadir.

Bu calismada yontemsel agidan yalnizca tarihsel baglamin ve metin ¢dziimlemenin
dikkate alinmasiyla yetinilmemekte, ayni zamanda kapsamli bir kaynak taramasi,
elestirel yaklasim, mukayese ve yorumlama yontemleri de kullanilacaktir. Boylelikle,
Razi'nin imamet teorisine dair goriisleri hem klasik kelam ve felsefe literatiirii hem de
farkli mezhebi ekollerle mukayeseli olarak incelenecek; elde edilen veriler elestirel bir
degerlendirme siizgecinden gegirilerek Islam siyaset diisiincesi icindeki konumu daha
berrak bir sekilde ortaya konacaktir.

1. Imamet Teorisinin Temel Kavramlan

Kelam ilminde imam kavrami, genel olarak devlet baskanini ifade etmek igin
kullanilmaktadir. Bu baglamda imamet ise devlet bagkanligi sistemi anlamima
gelmektedir. Kelam alimleri, devlet bagkanligini ifade eden imamet kavramini daha
belirgin hale getirmek icin el-Imdmetii’l-Kiibrd terimini kullanmis, bunun disindaki
imamet tiirlerini ise el-Imdmetii ’s-Sugri seklinde adlandirmiglardir.(Bakillani, 1987, s. 474;
Endiiliisi, 1982; er-Razi, 1999, s. 10/70; Karaoglan, 2024, s. 114)

Imamet tartismalarinda sikca gecen temel kavramlardan bazilarini burada ifade etmek
yerinde olacaktir. Buna gore; “maslahat”, serrin karsit1 olan ve toplumun diizenini
saglamak ve halkin ihtiyaglarini karsilamak amaciyla benimsenen faydali hiikiim ve
uygulamalar: ifade etmektedir.(Razi, 1987, s. 3/220) Adalet kavrami da imametin temel
ilkelerinden biri olarak kabul edilmekte ve Mu‘tezile ve Sii ekoller, imamin adil olmasi
gerektigini ve fasik bir yoneticinin imam olamayacagin ileri siirmektedir. $ii diistincede
imam ayni zamanda masum kabul edilmekte, onun hata yapmasimin miimkiin olmadig:
savunulmaktadir.(Nevbaht, 2007, s. 75) Se¢im veya liderin tayin edilmesi (nasbu’l-imam),
imametin belirlenme usullerinden biri demektir. Ehl-i Siinnet, imamin toplum tarafindan

Journal of the Human and Social Science Researches | ISSN: 2147-1185 www.itobiad.com



itobiad- Research Article » 2478

bey’at yoluyla belirlenmesini mesru goriirken, Sii diisiincede imam halk tarafindan
secilemez, yalnizca ilahi nas ile belirlenir. Burada ilahi nas, imametin dogrudan Allah
tarafindan tayin edilmesi gerektigi inancina dayanmaktadir. (Nevbaht, 2007, s. 75)

Fahreddin er-Razi'nin imamet teorisi, “din ve diinya islerinde liderlik” ifadesiyle
Ozetlenebilecek sekilde, dini liderlik ve siyasi otoritenin tek bir sahista birlesmesini esas
alan bir cergeve sunar. Imamet bu makaminin kolektif bir yapiya degil, bireysel bir
otoriteye birey elinde toplanan yetkiler toplamina dayandigii vurgular. Bu tanim,
toplumun tamaminin bir kisi olarak addedilemeyecegi goriisiiyle desteklenir.(Ibn
Haldin, 2004, s. 1/306; Razi, 2015, s. 4/321) Dolayisiyla imamet, toplumsal bir uzlasidan
ziyade, belirli vasiflara sahip bir bireyin liyakati tizerine insa edilir.(Maturidi, 2005, s.
1/44) Tmamet kavramini Reis ve kadi gibi diger otoritelerden ayristiran Razi, imameti
diger liderlik bi¢imlerinden ayiran 6zgiin kriterlere isaret eder. Ona goére imam, yalnizca
hukuki veya idari bir rol iistlenmez; dini otoriteyi de temsil ederek toplumsal ve manevi
maslahat1 biitiinciil bir sekilde gozetir. Bu yaklasim, Razinin felsefe ve kelam
sistematigindeki akil-nakil dengesi ile paralellik gosterir. Zira ona gore imametin
megruiyeti, nakli ve akli temellerle temellendirilmelidir. Burada imametin kosullu bir
otorite oldugu fikrini yansitan Razi, Imamm adalet ve liyakat sartlarini kaybetmesi
durumunda gorevden alinabilmesi, onun siyaset teorisinde toplumsal maslahatin
onceligini gosterir. Bu durum, Razi'nin nedensellik ve irade 6zgiirliigiine dair kelami
tartismalardan beslenen bir perspektifle uyumludur. flahi iradenin mutlakligima ragmen
insanin sorumlulugunu vurgulayan diisiincesi, siyasi otoritenin de hesap verebilir olmasi
gerektigi fikrini destekler niteliktedir. Ozellikle mantiki tutarlilik arayisi icerisinde olan
Réazi, imamin vasiflarini belirlemede de "ilmi liyakat" ve "toplumsal diizen" gibi kriterleri
One ¢ikarmasina zemin hazirlar.(Razi, 2015, s. 4/321)

ibn Hald{in, hilafet makamini, dinin korunmasi ve hem dini hem de diinyevi islerin
yonetimi noktasinda Hz. Peygamber’in vekilligi olarak tanimlamaktadir. Bu makam,
islam siyaset teorisinde "hilafet” ve "imamet" terimleriyle ifade edilirken, bu makama
gelen kisi "halife" veya "imam" olarak adlandirilmaktadir. Imam terimi, toplumu
yonetme ve yonlendirme agisindan kendisine uyulmas: gereken bir otoriteye sahip
olmasindan o6tiirii, cemaatle namaz kildiran imamin konumuna benzetilmektedir. Bu
nedenle hilafet, "biiyiik imamet" olarak da adlandirilmistir. Halife kavramu ise, halifelik
makamina gelen kisinin Hz. Peygamber’in iimmet igerisindeki halefi ve vekili olmasi
baglaminda sekillenmistir. (Allah’in vekili anlayisiyla ilgili degerlendirme igin bk.
Ardogan, 2020, s. 47-51, 124.) Bu baglamda, halife unvan1 genel olarak kullanildig: gibi,
"Halifetii Restlillah” (Hz. Peygamber’in halifesi) seklinde de ifade edilmektedir. Ancak,
halifenin "Allah’in halifesi" olarak isimlendirilmesi konusunda Islam alimleri arasinda
ihtilaf vardir. Baz: alimler, insanlarin yeryiiziindeki genel halifeligini bildiren “Ben
yeryiiziinde bir halife yaratacagim”(Bakara, 2/30) ve “Sizi yeryiiziiniin halifeleri
yapan...”(Altuntas & Sahin, 2011, Ayet En‘am, 6/165) gibi ayetlere dayanarak bu
nitelemeyi caiz gérmiislerdir. Ancak cogunluk, bu ayetlerin dogrudan hilafet makamina
isaret etmedigini belirterek, halifenin "Allah’in halifesi" olarak isimlendirilmesini uygun
gérmemi§tir.(ibn Hald{in, 2004, s. 1/271) Bu hususa dair 6nemli bir tarihi 6rnek, Hz. Ebt
Bekir’in tutumudur. Kendisine "Allah’in halifesi” unvaniyla hitap edilmesini yasaklayan
Hz. Ebt Bekir, bu konuda su ifadeyi kullanmustir: “Ben Allah’in halifesi degil, Allah'in
elcisinin halifesiyim.” Bu ifadeyle, yalnizca mevcut olmayan bir kimsenin yerine halef
olunabilecegini, Allah’in ise her zaman mevcut ve hazir oldugundan O'nun halefi

Insan ve Toplum Bilimleri Aragtirmalart Dergisi | ISSN: 2147-1185 | www.itobiad.com



2479 - [tobiad- Arastirma Makalesi

olunamayacagmi vurgulamigtir.(Maverdi, ty. s. 4/477; Sefarini, 1982, s. 2/312) Bu
yaklagim, hilafet makaminin dogrudan ilahi bir yetkiye degil, Hz. Peygamber’in
toplumsal ve siyasi yetkisinin bir devami niteliginde oldugu diisiincesini
pekistirmektedir.

2. imam Tayin Etmenin Zorunlulugu

Imametin belirlenme yontemi, Islam siyasi diisiincesinde temel meselelerden biri olarak
kabul edilir. Bu baglamda, mezhepler arasinda belirgin goriis ayriliklar1 bulunmaktadir.
Ehl-i Siinnet ve Mu'tezile, imametin nas ve se¢im yoluyla gergeklesebilecegini
savunurken, isné’a@eriyye (On Iki Imama Siilik) yalnizca nas ile imametin sabit
olabilecegini ileri siirmektedir.(Tebatebai’l-Hakim, 2006, s. 225) Zeydiyye ise hem nass
hem de imamun liyakati ¢ercevesinde kiyam ve davet yoluyla belirlenebilecegini kabul
etmektedir.(Razi, 2004, s. 144; Sehristani, 2010, s. 1/26)

Ehl-i Siinnet’in yaklasiminda, Hz. Ebi Bekir'in imameti delil olarak sunulmaktadir.
Onun hilafeti bey‘at yoluyla gerceklesmis olup, eger imamet yalnizca nass ile
gerceklesseydi, bey’atin herhangi bir anlami1 kalmazdi.(Nesefi, 2010, s. 128) Kald1 ki bu,
Siinni diisiince agisindan kabul edilemez bir durumdur. Bu nedenle, bey’atin mesruiyeti
imametin secim yoluyla da sabit olabilecegini gostermektedir.(Ibn Haldin, 2004, s. 1/271-
272)

1sné’a§eriyye’nin temel delili ise imamin masum olmasi gerektigi 6nermesidir. Onlara
gore, imam hataya diismekten korunmus olmalidir ve bu ancak ilahi bir tayin ile
bilinebilir.(Mekki el-Amili, 1963, s. 108) Aksi takdirde, insanlarin masum olmayan birini
se¢me ihtimali dogacaktir ki bu, imametin temel nitelikleriyle bagdasmaz.(Razi, 2004, s.
143) Ancak bu argiimana karsi Siinni diisiincede, imamin masumiyetinin zorunlu
olmadig1 ve bu sartin delil agisindan gegersiz oldugu ifade edilmektedir. Bu yaklasim,
tamamen nass merkezli bir anlayisa dayanmadig i¢in Ehl-i Stinnet’in se¢im yontemine
kismen agik bir model sunmaktadir.

Sia’nin iddialar1 imametin gerekliliginin akli mi yoksa seri mi oldugu konusu da Islam
alimleri arasinda farkli goriislerin ortaya ¢ikmasina sebep olmustur.(Nevbaht, 2007, s. 75)
Bu baglamda imametin gerekliliginin akli anlamda bir maslahat degerlendirmesi
yapilarak imametin faydalar:1 ve terk edilmesindeki zararlar géz ontine alindiginda, bu
makamin tesis edilmesinin zorunlu oldugu sonucuna varilabilecegi belirtilmektedir.
Ancak, bu zorunluluk dogrudan akildan degil, ser‘i delillerin degerlendirilmesiyle ortaya
cikan kesin bir hiikiim olarak sunulmaktadir. Imametin zorunlulugunu yalnizca
immetin ittifakina (icma’) dayandirmak yerine, serl delillere ve kesin kanitlara
dayanmasi gerektigi de bildirilmistir. Ummetin icmast elbette bir delil teskil eder; ancak
bu icmanin dayanaginin da net bir sekilde ortaya konulmasi gerekmektedir. Bu noktada
Islam’in temel gayelerinden biri, dini diizenin saglanmasidir.(Ibnu’t-Tilmisani, 1999, s.
1/236) Hz. Peygamber’in getirdigi dinin bir sistem olarak isleyebilmesi igin, bu diizeni
koruyacak bir mekanizmaya ihtiyag vardir. Bu prensip kesin bir ilke olup, dinin kaim
olabilmesi igin toplumsal diizenin korunmasi gerekliligiyle dogrudan iligkilidir.
Dolayisiyla, Islam’in hedefleri arasinda dini diizenin korunmasmin oldugu siiphe
gotiirmez bir gergektir. Yine dini diizenin ancak otorite sahibi bir imam araciigiyla
saglanabilecegidir. Ciinkii toplumu yonlendiren, adaleti saglayan, insanlarin haklarini
koruyan ve dini hiikiimlerin tatbikini miimkiin kilan bir otorite olmazsa, anarsi ortaya
¢ikar. Bu nedenle, imametin varligi, dogrudan dini diizenin devamliligy ile

Journal of the Human and Social Science Researches | ISSN: 2147-1185 www.itobiad.com



itobiad- Research Article » 2480

iliskilidir.(Gazzali, 2004, s. 127) Bu iki onciil bir araya getirildiginde, varilan sonug ise:
"Nizam-1 din, Islam’in en temel hedeflerinden biridir ve bu diizen ancak itaat edilen bir imam
vasitasiyla  korunabilir. Oyleyse imametin gerekliligi zorunlu bir sonug olarak ortaya
ctkmaktadir.” Yani imametin gerekliligi yalnizca maslahat eksenli bir tercih degil, ser'l
naslara dayanan bir zorunluluktur.(Amidi, 1971, s. 364)

Fahreddin er-Razinin imametin hiikmiine dair goriisleri, kelami ve felsefi
metodolojisinin bir yansimasi olarak akil ve nakil temelli argiimanlar1 dengeli bir sekilde
harmanlar. Imametin vacip olup olmamasi meselesi mezhepler arasinda derin ayrimlara
yol agmistir. Razi, bu tartigmalar: ele alirken, Ehl-i Siinnet'in imam tayini konusundaki
yaklasimini nakil merkezli bir cer¢cevede savunmakla birlikte, akli delilleri de siirece dahil
ederek sentezci bir perspektif sunar. Sia ve Isnaaseriyye'nin imameti yalnizca akil ile
vacip kabul ettigi belirtilir.(Uziim, 2001, s. 148) Bu gruplar, imamin masumiyetini ve ilahi
tayini ©ne c¢ikararak, aklen Tanri'min insanlar1 imamsiz birakamayacagin
savunur.(Nevbaht, 2007, s. 75) Razi ise bu goriise elestirel yaklasir. Ozellikle “lituf”
kavramini tartisan Mu‘tezili yaklasimlara karsi, imametin insanin ahlaki ve dini
sorumluluklarini yerine getirmesine yardimci olan bir kurum oldugunu kabul eder.
(Razi, 2015, s. 4/322)

Ehl-i Siinnet ve ¢ogunlukla Mu'tezile, imametin vacip oldugunu kabul etmekle birlikte,
bunun kaynagini yalnizca nakil veya akil ve nakil ile agiklar. Razi, bu ikili temeli
benimseyerek, imametin mesruiyetini Kur'an ve Siinnet'teki isaretlerle (drnegin,
iimmetin bir lider etrafinda birlesmesine dair emirler) ve toplumsal kaosun 6nlenmesi
gibi akli-nakli gerekgelerle destekler. Onun "el-Muhassal" gibi eserlerinde, imametin
toplumsal sozlesme ve uzlasiya dayali bir siire¢ olabilecegi fikri, nakil-akil sentezinin
pratik bir tezahiiriidiir.(Razi, 1978, s. 245) Haricilerin bir kolu olan Necedat'in imametin
vacip olmadig1 yoniindeki goriisiine kars: Razi, insan dogasinin sosyal ve siyasi bir diizen
ihtiyacina isaret eder. Bu baglamda, fisk durumunda imamin azledilmesi gerektigi
seklindeki Haricl argiimanimna katilmakla birlikte, bu siirecin keyfi degil, ser'l ve akli
kriterlere bagli olmas1 gerektigini savunur. Boylece otoritenin hesap verebilirligini ve
toplumun istikrarini1 korumay1 hedefler.(Razi, 2015, s. 4/322-323)

3. Imamin Nitelikleri ve Mesruiyet

Fahreddin er-Razi'nin imamet teorisinde devlet baskaninin sahip olmasi gereken
nitelikler hakkindaki goriigleri, klasik Islam siyaset diisiincesinde 6nemli bir yere
sahiptir. Imamin (devlet bagkaninin) tasimas gereken 6zellikleri dokuz temel esas olarak
ifade eden Razi'ye gore bu nitelikler, dini ve siyasi otoritenin etkin bir sekilde
yiriitiilebilmesi icin gerekli olan unsurlar olarak degerlendirilmistir. Razi'nin bu
konudaki degerlendirmeleri, ozellikle Ehl-i Siinnet imamet anlayisi gergevesinde
sekillenmis olup, Sit diislinceyle arasindaki farkliliklar: da yansitmaktadir.

3.1. ictihat Yetkinligi

Réazi'ye gore Imam, dinin usul (temel inanglar) ve fiiru (pratik hiikiimler) alaninda ictihad
yapabilecek seviyede bilgi sahibi olmalidir. $er'1 hiikiimlerin dogru bir sekilde
uygulanabilmesi i¢in imamin delilleri kavrayabilmesi, siipheleri giderebilmesi ve fetva
verebilmesi i¢in bu yetkinlige sahip olmasi beklenir. Bu baglamda Ebu’l-Meali el-
Ciiveyni de (6. 478/1085) imametin sartlarina dair goriisiinii belirtirken, onun miictehid
olmas: gerektigini ifade etmistir. Ayni1 zamanda cesur, yeterli idari kapasiteye sahip,

Insan ve Toplum Bilimleri Aragtirmalart Dergisi | ISSN: 2147-1185 | www.itobiad.com



2481 - Itobiad- Arastirma Makalesi

devlet yonetiminde basiretli, adaletli ve dirayetli olmas1 gerektigini, hiir ve dindarhk
konusunda takva sahibi olmasini da sart kosmustur.(Cuveyni, 1987, s. 130) Bu niteliklerin
timiiniin, Hz. Peygamber’in halifelerinde bulundugunun belirtilmesi, imametin
gereklilikleri konusunda tarihi bir dayanak olusturmaktadir. Ayni zamanda imameti salt
soy bagmna dayandiran $ii goriisiinden farkli olarak, imamin liyakat esasina gore
belirlenmesi gerektigini vurgulayan da énemli bir argiimandir.(Razi, 2015, s. 4/355; Satibi,
1992, s. 2/624)

Imametin temel sartlarindan biri olan ilim sahibi olma gerekliligi acik bir sekilde ortaya
konulurken, Allah’in hiikiimlerini uygulamak, ancak bu hiikiimlerin dogru bir sekilde
bilinmesiyle miimkiin olabilecegi goz Oniine alinmistir. Zira bagkalarmi taklit etmek,
eksiklik ve yetersizligin bir gostergesi olarak kabul edilir. Oysa imamet makami,
yOneticinin ilmi ve ahlaki agidan en iistiin meziyetleri tasimasini gerektirir. Bu cercevede,
fbn Haldtin’a gore (6. 808/1406), imametin kemal sifatiyla bagdasabilmesi igin imamin
bagimsiz ictihat yetisine sahip olmasi, ilimde derinlesmis bir otorite olmasi
Zorunludur.(fbn Hald{in, 2004, s. 1/273)

Bakillani (6. 403/1013) basta olmak {izer bir¢ok kelam alimine gore imam olacak kisinin
sahip olmasi gereken bilgi seviyesi, en azindan Miisliimanlar arasinda kadilik
yapabilecek diizeyde olmalidir. Bu yaklasim, imametin yalnizca bir siyasi liderlik
makami olmadig1, ayn1 zamanda dini hiikiimlerin uygulanmasini ve toplumsal diizenin
korunmasini saglayan bir otorite gerektirdigi diisiincesine dayanmaktadir.(Amidi, 1971,
s. 383) Kadilik, Islam hukukunda derin bir bilgi ve igtihat yetenegi gerektiren énemli bir
gorevdir. Bir kadinin karar verirken Kur’an, siinnet, icma ve kiyas gibi temel ser‘i delillere
dayanmasi beklenir. Bu baglamda, Bakillani’nin imam i¢in éngoérdiigii bilgi diizeyi, onun
toplumu yonetirken ser? hiikiimleri dogru bir sekilde uygulayabilmesi, adaletle
hitkmedebilmesi ve toplumun karsilastig1 dini, hukuki ve ahlaki meselelerde rehberlik
edebilmesi gerektigini gostermektedir.(Bakillani, 1987, s. 471)

3.2. Siyasi ve Stratejik Zeka

Razi'ye gore imam, yonetimde akilc ve isabetli kararlar alabilmelidir. Savas ve baris gibi
kritik meselelerde dengeyi saglamali, gerektiginde sert, gerektiginde ise yumusak bir
tutum sergileyerek {immetin maslahatini gézetmelidir.(Razi, 2015, s. 4/355) Imamette
kifayet, yani siyasi yeterlilik ve stratejik zeka, yonetici olacak kisinin sahip olmas1 gereken
en temel niteliklerden biri olarak kabul edilmektedir. ibn Hald{in, bu kavrami, halifenin
yalnizca teorik bilgiye ve adalet anlayisina sahip olmasiyla degil, ayn1 zamanda devlet
yonetiminde pratik yeterlilige ve kriz yoOnetimi becerisine sahip olmasiyla
iliskilendirmektedir. Siyasi yeterlilik, yalnizca mevcut olaylara tepki vermekle sinirl
kalmay1p, gelecekte olusabilecek tehditleri de dogru bir sekilde analiz edebilme yetisini
icermektedir. Imam, toplumsal gii¢ dengelerini dogru okuyabilmeli, toplumu
yonlendirirken uzun vadeli ¢ikarlar1 gézetmeli ve kotii sonuglara yol agabilecek siyasi
hatalardan kaginmalidir. Bu nedenle, Tbn Hald@in'un vurguladig1 siyasi kifayet sarti,
devlet idaresinin gerektirdigi zorluklara katlanabilecek fiziksel ve zihinsel direnci de
kapsayan genis bir kavramdir. Yonetici, i¢ dinamikleri ve dis tehditleri dikkate alarak,
toplumsal diizeni muhafaza etmeli ve dinin hiikiimlerini adaletli bir sekilde
uygulayabilmelidir.(Ibn Hald{in, 2004, s. 1/273-274)

Journal of the Human and Social Science Researches | ISSN: 2147-1185 www.itobiad.com



itobiad- Research Article » 2482

3.3. Cesaret ve Kararlilik

Razi Imam olacak kimse icin; korkak olmamali, diisman karsisinda cesaretini
kaybetmemeli ve gerektiginde cihat ilan edebilmelidir ifadelerini kullanmistir. Ona gore
imam, ayni zamanda toplum i¢inde adaleti saglamak i¢in hukuki smirlar1 (had cezalar1
gibi) uygulamaktan ¢ekinmemelidir.(Razi, 2015, s. 4/355) Ayni goriisii Bakillani de dile
getirmis ve imam olacak kisinin, yalnizca dini ve hukuki bilgiye sahip olmasi yeterli
degildir; ayn1 zamanda cesaret, kararliik ve stratejik liderlik vasiflarini da tasimasi
gerektigini ifade etmistir. Bu baglamda, bir imamin savas yonetimi konusunda basirete
sahip olmasi, ordular1 sevk ve idare edebilmesi, askeri seferleri diizenleyebilmesi, sinir
bolgelerini giivence altina alabilmesi ve {immetin genel giivenligini koruyabilmesi
beklenmektedir. Bakillani, imamin adaletin tesisi noktasinda giiclii bir irade gdstermesi
gerektigini vurgulayarak, onun zalimlere karsi kararli bir durus sergilemesini ve
mazlumlarin haklarmi korumasini imametin temel gorevleri arasinda saymaktadir. Bu
dogrultuda, slam topraklarinin istilaya ugramamasi igin smnir giivenligini saglamak,
askeri caydiriciligr artirmak ve gerektiginde diisman unsurlara karsi savunma savasi
yliriitmek imamin sorumluluklar1 arasinda yer almaktadir.(Bakillani, 1987, s. 471)
Bakillani ve diger kelamcilarin bu yaklasimi, imametin salt bir dini liderlikten Gte, siyasi
ve askeri bir otorite gerektirdigini ortaya koymaktadir.(Amidi, 1971, s. 383)

3.4. Adalet ilkesi

Fahreddin er-Razi'nin imamet anlayisi, adaletin yonetimdeki merkezi roliine vurgu
yaparak zulmiin toplumsal diizen iizerindeki yikici etkisini 6n plana ¢ikarir. Ona gore
imam, adaletin ve hakkaniyetin teminat1 olan bir otoritedir. Zalim bir y6netici, adalet
ilkesini ihlal ederek toplumun huzurunu ve diizenini bozabilir.(Razi, 2015, s. 4/355-356)
Bu yaklagim, klasik Islam siyaset teorisinde imametin, sadece gii¢ sahibi olmay1 degil,
adalet ve mesruiyet temelinde sekillenmesi gerektigini vurgulayan goriislerle
ortiismektedir. Ebu’l-Muin en-Nesefi (6. 508/1115), imamin dinl ve ahlaki ac¢idan
givenilir olmasi1 gerektigini ifade etmistir. Ona gore imamin adalet sartinin asgari
seviyesini belirlemek tizere, bir imamin en diisiik derecede bile giivenilir bir sahid olarak
kabul edilmesi gerektigini belirmektedir.(Nesefi, 2003, s. 2/441) Toplumun idaresinde
adaletin saglanmasi, sadece diinyevi yonetim igin degil, ayn1 zamanda dini bir makam
olan hilafet icin de vazgecilmez bir unsurdur. Diger yoneticilik gérevlerinde oldugu gibi,
halifelik makaminda da adaletin aranmasi oncelikli bir gereklilik olarak kabul
edilmektedir. Adalet sifatin1 ortadan kaldiran unsurlar konusunda ise genel bir ittifak s6z
konusudur. Haram olan fiillerin islenmesi, yoneticinin adalet vasfini yitirmesine sebep
olacag1 konusunda goriis birligi bulunmaktadir. Ancak, bid’at niteligindeki inanislarin
adalet sifatin1 ne olgiide etkileyip etkilemeyecegi konusunda Islam alimleri arasinda
ihtilaf mevcuttur. Bu baglamda, bazi goriislere gore bid‘at inanglara sahip olmak,
yoneticinin adalet vasfini zedelemekte ve imamet igin yeterliligini tartismali hale
getirmektedir. Diger bazi alimler ise bid‘atin mahiyetine gore degerlendirilmesi
gerektigini savunarak, her tiirlii bid’at goriisiin imametin gegerliligini dogrudan ortadan
kaldirmayacagimni ileri sﬁrmektedir.(fbn Hald{n, 2004, s. 1/273)

3.5. Erkek Olmas1

Razimin imametin erkek olmasi gerektigi yoniindeki goriisii kelami ve fikhi temellere
dayanmaktadir. O, imametin sartlarini belirlerken, dénemin siyasi ve toplumsal yapisini

Insan ve Toplum Bilimleri Aragtirmalart Dergisi | ISSN: 2147-1185 | www.itobiad.com



2483 - Itobiad- Arastirma Makalesi

goz oniinde bulundurmus ve imametin erkek olmasini zorunlu gormiistiir. Bu goriis,
Islam toplumunda kadinin kamusal alandaki roliine dair klasik anlayislarla da
ortiismektedir. Razi, 6zellikle yonetim ve imamet gibi otorite gerektiren gorevlerin
erkeklere ait oldugunu belirtirken gerek siyaset felsefesi gerekse toplum yapisina dair
deliller sunmaktadir. Nitekim Islam tarihindeki hakim anlayis da genellikle bu goriisii
desteklemistir. Ancak farkli mezheplerin bu konudaki yaklagimlari farklilik arz
etmektedir. Ornegin, bazi Mu'tezili ve S$il alimler, kadinlarin imamet makamina
getirilemeyecegi hususunda kesin goriisler bildirirken, bazi fikih mezhepleri kadmnlarin
belirli sartlar altinda ydnetici olabilecegini ifade etmislerdir. Hanefiler, kadinlarin kad:
olmasini bazi meselelerde miimkiin gormiis ancak imamet makaminda bunun gegerli
olamayacagini savunmuslardir. Giiniimiizde Islam'daki yo6netim anlayislar1 ve
toplumsal roller konusundaki tartismalar géz oniinde bulunduruldugunda, bu tiir
meselelerin tarihsel baglami i¢cinde degerlendirilmesi gerektigi agiktir.(Razi, 2015, s.
4/356)

Kelam alimleri, hilafet veya imamet makamina gelecek kisinin tagimasi gereken sartlari
belirlerken, bu makamin dini, siyasi ve toplumsal yonlerini dikkate almislardir. Bu
cercevede, genel kabul goren sartlardan biri de imametin yalnizca erkeklere has bir gorev
oldugu yoniindeki gbrﬁ@tﬁr.(Amidi, 1971, s. 383; Tahénevi, 1996, s. 1/260; ‘Imrani, 1999, s.
3/823) Bu baglamda, kelam alimleri, kadinlarin imamet makamina getirilemeyecegine
dair cesitli deliller ortaya koymuslardir. Kelam alimleri, imametin erkeklere 6zgii bir
makam oldugunu savunurken, bazi1 Kur’an ayetleri ve hadisleri dayanak gostermislerdir.
Ozellikle, Kur’'an-1 Kerim’de erkeklerin toplumda ydneticilik rolii tistlenmesi gerektigini
ima eden  "Erkekler, kadinlar iizerinde  kavvamdwr  (koruyucu ve  yonetici
konumundadir)”(Altuntas & Sahin, 2011, Ayet Nisa, 4/34) ayeti, imametin erkeklere 6zgii
olmas: gerektigini savunan alimler tarafindan delil olarak gosterilmistir. Bu ayet,
erkeklerin yonetim, otorite ve sorumluluk sahibi olmalar1 gerektigini vurgulamakta ve
fslam toplumunda liderlik kavraminin erkekler iizerinden sekillendigini gostermektedir.
Bunun yani sira, Hz. Peygamber'in “Islerini bir kadina birakan bir toplum asla felah
bulmaz”(Buhari, 2001, Kitap Megazi, 82; Fiten, 18; en-Nesa1, 1986, Kitap Kudat, 8; Tirmizi,
1998, Kitap Fiten, 75) hadisi de imamet makaminin erkeklere 6zgii olmas: gerektigini
savunanlarin temel dayanaklarindan biri olmustur. Bu baglamda, klasik Islam siyaset
diisiincesinde savas yonetimi ve askeri karar alma mekanizmasinda erkeklerin etkin
oldugu kabul edilmistir. Kadinlarin bu tiir agir siyasi ve askerl sorumluluklar
iistlenmelerinin zor olacagi yoniindeki kanaat, imametin erkeklere tahsis edilmesinin bir
diger gerekgesi olarak sunulmustur. Kelamcilarin énemli bir kism1 da yine kadmnlarin
adalet, hikmet ve ehliyet sahibi olabilecegini kabul etmekle birlikte, imametin
gerektirdigi askeri liderlik, cezalarin infazi ve devletin siyasi otoritesinin korunmas: gibi
hususlarda erkeklerin daha uygun oldugu goriisiinii savunmuslardir.($ola, 2021, ss. 48-
49) Tmamet makami, kamu y6netiminin en yiiksek otoritesi oldugu igin, kadinlarm bu
goreve getirilemeyecegi konusunda keldm alimleri genel olarak ittifak etmislerdir.
Ozellikle Ehl-i Siinnet kelAmailari, kadmlarin sahitlik, miras, sosyal ve siyasi rollerine
dair fikhi hiikiimleri gbz 6niinde bulundurarak, hilafet makaminin yalnizca erkekler i¢in
gegcerli oldugu kanaatine varmiglardir. Matiiridi ve Es‘ari geleneklerine mensup bir¢ok
keldmci, kadinlarin bireysel anlamda yiiksek bir bilgi ve erdem seviyesine ulasabilecegini
kabul etmekle birlikte, imametin gerektirdigi siyasi ve askeri otoritenin siirdiiriilebilmesi
agisindan erkeklerin daha uygun oldugunu vurgulamiglardir.(Cam & Ongiig, 2020;
Demirel, 2023; Giin, 2024; Karadag, 2018)

Journal of the Human and Social Science Researches | ISSN: 2147-1185 www.itobiad.com



itobiad- Research Article + 2484

3.6. Hiirriyet (Ozgiirliik)

Fahreddin er-Razi’ye goére bir imamin toplumu yonetebilmesi, siyasi ve askeri kararlar
alabilmesi ve {immetin maslahatini gozetmesi icin 6zglir ve bagimsiz bir konumda
bulunmas: zorunludur. Koéleler ise, hukuki ve sosyal statiileri geregi efendilerine bagh
olduklarindan, mutlak anlamda bagimsiz hareket edemezler. Bu durum, imametin
gerektirdigi otorite ve yonetim yetkisini zedeleyebilecek bir unsur olarak goriilmektedir.
Bu cergevede, kole statiisiindeki bir yoneticinin, kendisine bagl olan toplumu 6zgiir
iradesiyle idare edemeyecegi ve dis baskilardan bagimsiz hareket edemeyecegi
diistiniildiigiinden, imametin kolelere verilmesi uygun goriilmemektedir.(Razi, 2015, s.
4/356) Bu baglamda, Islam siyaset teorisinde imametin kolelere verilmemesi goriisii,
yoneticinin bagimsizligin1 koruma ilkesine dayanmaktadir. Dolayisiyla, imamin kole
olmamas1 gerektigi yoniindeki goriis, imametin mesruiyetini ve otoritesini giivence
altma alan temel ilkelerden biri olarak def;erlendirilmi@tir.(Amidi, 1971, s. 383; Nesefi,
2003, s. 1/441)

3.7. Akl Yetkinligi

Fahreddin er-Razi, imametin gerektirdigi yetkinlikler arasinda akil ve zihinsel
kapasitenin 6nemli bir yer tuttugunu soyler. Razi'nin ifade ettigi bu madde asil itibariyle
siyasi ve stratejik zeka konusu ile benzerlik gostermekte ve bu hususta tekrara diistiigii
goriilmektedir. Razi'ye gore, imamin, toplumun siyasi ve hukuki meselelerini dogru bir
sekilde degerlendirebilmesi ve gerektiginde igtihadi kararlar alabilmesi igin yiiksek bir
zihinsel kapasiteye sahip olmasi gerekmektedir.(Razi, 2015, s. 4/356) Kelam alimleri, aklin
imamet i¢in zorunlu bir sart oldugunu savunarak, akil saghigini kaybetmis veya dogustan
zihinsel engellere sahip bir kisinin imam olamayacag1 hususunda ittifak etmislerdir. Zira
akil, insanin sorumluluk almasini, hiikiim vermesini ve yonetim mekanizmasini saglikli
bir sekilde islemesini miimkiin kilan en temel unsurdur. Dolayisiyla Rézi, akil ve zihinsel
yeterlilik sartini, imametin mesruiyetini ve otoritesini siirdiirebilmesi agisindan
vazgecilmez bir unsur olarak gormektedir. Yonetimde istikrarin ve adaletin
saglanabilmesi, imamin rasyonel diisiinme becerisine, krizleri yoénetme yetenegine ve
stratejik karar alma kabiliyetine sahip olmasiyla miimkiindiir. Bu nedenle, zihinsel
kapasite bakimindan yetersiz olan bir kisinin imamlik makamina getirilmesi, yonetimde
istikrarsizliga yol agacak ve toplumsal diizenin bozulmasina sebebiyet verecektir.(ibn
Kudéme el-Makdisi, 1969, s. 1/144; Nesefi, 2003, s. 2/441)

3.8. Riistiine Erismis Olmasi

Fahreddin er-Razi, imamet makamina getirilecek kisinin riisd ¢agina erismis olmasins,
yani akli ve bedensel olgunluga ulasmasini zorunlu bir sart olarak gérmektedir. Ona
gore, imamet dini liderlik makaminin yani sira siyasi otorite, toplumun idaresi, hukuki
diizenin saglanmasi ve gerektiginde askerl yonetimi de kapsayan ¢ok yonlii bir
sorumluluk gerektirmektedir. Bu baglamda, yonetici olacak kisinin tam anlamiyla
olgunluk seviyesine ulasmadan bu agir sorumlulugu iistlenmesi miimkiin degildir. Raz1
ayrica, imamin toplum nezdinde bir otorite ve sayginlik sahibi olmasi gerektigini
vurgulamaktadir.(Tahanevi, 1996, s. 1/260) Ona gore, erkekler, fiziksel ve psikolojik
yapilart itibariyle toplum tizerinde dogal bir otorite ve hakimiyet kurabilme yetisine
sahiptir. Bu durum sosyal gelenekler ve tarihi tecriibeler 1s1ginda degerlendirildiginde,
siyasi liderlik agisindan 6nemli bir unsur olarak kabul edilmektedir. Zaten riisd ¢agina

Insan ve Toplum Bilimleri Aragtirmalart Dergisi | ISSN: 2147-1185 | www.itobiad.com



2485 - Itobiad- Arastirma Makalesi

erismemis, yani ¢ocukluk veya ergenlik déneminde bulunan bir bireyin, toplum
nezdinde bir otorite kurmasi ve halk tarafindan ciddiye alinmas: gii¢ olacaktir.(Razi,
2015, s. 4/356)

3.9. Kureys Kabilesine Mensubiyet

Fahreddin er-Razi, Ehl-i Siinnet kaynaklarna dayanarak imametin Kureys kabilesine
mensup olmasimu bir sart olarak kabul etmektedir. Bu goriisiin temel dayanagi, Hz.
Peygamber’in “Imamlar Kureys'tendir” (i ® ¢ &) hadisi olup,(Ahmed b. Hanbel, 1995,
s. 36/248; Tbn Hibban, 1988, s. 6/8) bircok Siinni alim tarafindan hilafet makaminin
mesruiyetine dair 6nemli bir delil olarak goriilmiistiir.(Gazzali, 2004, s. 128) Bu hadisin,
fslam toplumunda siyasi istikrarin korunmasi ve ydnetim otoritesinin kabul gormesi
agisindan belirleyici oldugu diistiniilmiistiir.(Razi, 2015, s. 4/356) Razi, imametin belli
niteliklere sahip olmay: gerektirdigini kabul etmekle birlikte, bazi sartlarin
zorunlulugunu tartismaya acmaktadir. Ozellikle imamin Kureysli olmasi meselesini ele
alirken, bu sartin mecburi olup olmadigi konusunda deliller sunmaktadir. Kureysli olma
sart1, tarihsel ve sosyolojik bir baglam icinde degerlendirilerek, toplumun yoneticisini
se¢me Ozgiirliigiine vurgu yapilmaktadir. Ayrica, Imamin 6zgiir (kdle olmama) sartt
konusunda da ilging bir yaklasim sergilemektedir. Hadislere dayanarak her sultanin
imam olamayacagini, ancak belirli bir mesruiyete dayanan yoéneticilerin imamet
makamini isgal edebilecegini ifade etmektedir.(Gegit, 2017, s. 25; Razi, 2015, s. 4/355-359)

Baz1 [slam alimleri, “fmam Kureys'ten olmalidir” hadisini, Hz. Peygamber’in kendi dénemi
igin verdigi bir siyasi tavsiye olarak degerlendirmekte ve bu ilkenin tiim zamanlar i¢in
gecerli bir zorunluluk teskil etmedigini savunmaktadirlar. Bu yaklasima gore,
Kureysliligin imamet igin bir sart olarak kabul edilmesi, 6zellikle Rasid Halifeler
déneminde Islam toplumunun birligi ve istikrari agisindan faydali sonuglar
dogurmustur. O dénemin siyasi ve toplumsal yapis1 dikkate alindiginda, Kureys'in Arap
toplumundaki merkezi konumu ve liderlik vasiflari, bu kabileden bir yoneticinin imamet
makamina getirilmesini ideal bir durum haline getirmistir. Ancak Islam cografyasmin
genislemesi, niifusun artmasi ve farkli milletlerin Islam toplumuna katilmasiyla birlikte,
bu ilkenin uygulanabilirligi biiyiik 6lgiide ortadan kalkmistir.(ibn Hald{in, 2004, s. 1/274)
“Benden sonra hilafet otuz yildir, ondan sonra melikliktir”(ibn Hibban, 1988, s. 4/201; Taberani,
1983, s. 7/83) hadisi de bu ¢ergevede degerlendirilerek, hilafetin ilk dénemlerden itibaren
farkli bir yonetim modeline evrileceginin Hz. Peygamber tarafindan 6ngorildiigiine
isaret etmektedir.(Bakillani, 1987, s. 466) Eger Kureysliligin imamet i¢in mutlak bir sart
oldugu kabul edilseydi, sahabenin bu ilkeyi tartismasiz bir sekilde uygulamasi ve hilafet
meselesinde farkli goriisler ileri siirmemesi gerekirdi. Oysa Hz. Peygamber’in vefatindan
sonra Medineli Ensar'in da hilafet i¢in kendi i¢lerinden birini aday gostermesi, bu ilkenin
baglayic bir hiikiim tasimadigini ve sahabe tarafindan mutlak bir zorunluluk olarak
goriilmedigini ortaya koymaktadir.

Bu yaklasima gore, Islam’da soy, 1rk, renk veya kabile iistiinliigii bulunmamaktadir.
Dolayisiyla, imametin sadece Kureys kabilesine ozgiilenmesi, Islam’m evrensellik
ruhuyla bagdasmamaktadir. islam yonetim anlayisinda asil belirleyici olan, yoneticinin
liyakati, adaleti ve toplumun maslahatini gozetme yetenegidir. Nitekim tarih boyunca
farkh etnik kokenlerden gelen liderler islam diinyasini yonetmis ve basarili idareler
sergilemislerdir. Bu nedenle, Hz. Peygamber’in hadisini tiim zamanlara tesmil etmek

Journal of the Human and Social Science Researches | ISSN: 2147-1185 www.itobiad.com



itobiad- Research Article » 2486

yerine, onun kendi donemi igin gegerli bir siyasal tavsiye oldugu kabul
edilmelidir.(Endiiliisi, 1982, s. 4/74)

4. Fazilet ve Yonetim Yetkinligi Baglaminda Sii Doktrinine Yonelik
Elestiriler

Fahreddin er-Razi, imamin (devlet bagkanmnin) toplumun en faziletli kisisi olmasi
gerektigi yoniindeki Sii doktrinini elestirirken, bu goriisiin teorik ve pratik tutarliligim
sorgulamaktadir. O, imametin bir yénetim makami oldugunu ve bu makamin en faziletli
olmayr zorunlu kilmadigimi savunmaktadir. Razi, Sianin bu goriisiiniin temel
dayanaklarindan biri olan imamin toplum igindeki en bilgili, en ibadetkar ve en dindar
kisi olmas1 gerektigi fikrini ele alarak, yonetim yetkinligi ile bireysel fazilet arasinda

zorunlu bir bag olmadigmi ileri siirmektedir. Razi'nin elestirisi birka¢ temel noktada
yogunlasmaktadir:

Ik olarak, toplumda en faziletli olan kisinin yonetici olmasi gerektigi goriisiinii
reddederek, yonetimin bir bilgi ve uygulama alan1 oldugunu, dolayisiyla sadece ibadet
ve bireysel fazilet dlciitleriyle belirlenemeyecegini belirtmektedir. Ona gore, toplumdaki
en biiyiik fakih ya da en dindar kisi mutlaka en iyi yonetici olmayabilir. Yonetici olmanin
farkl yetkinlikleri gerektirdigini, dolayisiyla en iistiin fazilete sahip olmayan bir kisinin
de yonetimi iistlenebilecegini ifade etmektedir. Ikinci olarak, Razi, yonetim makaminin
fonksiyonunu ele alarak, devlet bagkaninin asil amacinin toplum diizenini saglamak,
adaleti tesis etmek ve insanlarin ihtiyaglarmi karsilamak oldugunu belirtmektedir. Bu
baglamda, bir yoneticinin halki yonetmede ve toplumun isleyisini diizenlemede yeterli
bilgiye sahip olmasi, bireysel faziletlerinden daha Onemli olabilir. Faziletli bir kisi
yonetimde yetersiz olabilirken, daha az faziletli ama yonetim konusunda bilgili ve yetkin
bir kisi, toplumun refahim daha iyi saglayabilir. Uglincii olarak, Sii diisiincesinde imamin
en {istiin kisi olmasi gerektigi fikrinin, pratik diinyada uygulanabilirligini
sorgulamaktadir. Eger en faziletli kisi her zaman yonetici olmak zorundaysa, bu durum
toplum igindeki en bilgili ve en dindar kisiyi yonetici yapmay1 gerektirir. Ancak Razi,
yoneticinin karar alma siireglerinde ve devlet yonetiminde basarili olmas icin sadece
bireysel faziletin yeterli olmadigimi vurgulamaktadir. Ayrica, tarih boyunca birgok
yonetici en dindar veya en bilgili kisi olmadan da basarili bir yonetim sergilemistir.(Razi,
2015, s. 4/399-404)

5. Sii Doktrinine Akil ve Ser‘i Deliller Baglaminda Bir Degerlendirme

Fahreddin er-Razi, $ii imamet anlayisinda imamin (devlet bagskaninin) dindeki tiim
bilgileri kusatmas1 gerektigi yoniindeki goriisii gesitli yonlerden elestirmektedir. Ona
gore, imamin her dini hitkmii bilmesi gerektigi iddiasi, akil ve ser? deliller agisindan
ciddi problemlere yol a¢gmaktadir. $ii diisiincenin temel iddiasi, imamin tim ser
kurallar1 bilmesi ve yeni ortaya ¢ikacak meselelerde ictihat yapabilecek seviyede olmast
gerektigidir. Ancak Razi, bu goriisii teorik ve pratik acilardan ¢iiriitmeye calismaktadir.
Oncelikle, imamin tiim dini hiikiimleri ayrintilariyla bilmesi gerektigi iddiasinin aklen
imkansiz oldugunu vurgulamaktadir. Ciinkii dini ilimler siirekli gelisen ve genisleyen
bir yapiya sahiptir. Fikhi meselelerin, yeni ortaya ¢itkan durumlar karsisinda igtihat
gerektirdigi bir ortamda, bir imamin tiim bu detaylar1 eksiksiz bilmesi imkansizdir.
Nitekim fikih ilmi, her zaman yeni meselelerle karsilasmakta ve bu meseleler hakkinda
ictihat yapilmasi zorunlu hale gelmektedir. Eger imam her meseleyi bilmek zorunda

Insan ve Toplum Bilimleri Aragtirmalart Dergisi | ISSN: 2147-1185 | www.itobiad.com



2487 - Itobiad- Arastirma Makalesi

olsaydi, hicbir yeni igtihada gerek kalmazdi ve dinin gelisen meseleler karsisinda
duragan kalmasi s6z konusu olurdu.

Razi, imamin detayli bilgiye sahip olmasini zorunlu kilan anlayisin aklen gecerli
olmadigini belirtirken, bir kisinin her ilim dalinda uzman olmasinin imkansizligina isaret
eder. Ornegin, bir hekimin tiim tip dallarinda uzman olmas1 beklenemez; ayn sekilde,
bir devlet bagkaninin da tiim fikhi, kelam1i ve diger dini ilimlerde uzman olmasi sart
kosulamaz. Insanlar bilgilerini siireg icinde elde eder ve bu bilgi birikimi toplumun farklh
kesimlerine dagitilmistir. Eger bir devlet baskaninin her meseleyi bilmesi zorunlu
olsaydi, o zaman toplumdaki diger alimlere ihtiya¢ kalmazd: ve dini ilimler sadece
imamin bilgi birikimi ile smirli hale gelirdi.

Razi'nin bir diger 6nemli elestirisi, imamin tiim dini hiikiimleri bilmesinin gerekliligi ile
ilgili ser? delillerin bulunmadig1 yoniindedir. $ii diistincede imamin tiim dini kurallar:
eksiksiz bilmesi gerektigi yoniindeki iddianin dayanaklar1 zayiftir. Kur’an ve siinnette,
bir yoneticinin her konuda mutlak bilgi sahibi olmas1 gerektigine dair agik bir delil
bulunmamaktadir. Aksine, sahabe déonemine bakildiginda, Hz. Ebti Bekir, Hz. Omer gibi
halifelerin bazi meselelerde sahabenin diger alimlerine damistiklar1 goriilmektedir. Eger
bir imamin her meseleyi bilmesi zorunlu olsaydi, bu halifelerin danisma mekanizmasin
isletmesi anlamsiz olurdu.(Razi, 2015, s. 4/391-394) Bu noktada, islam siyaset
diisiincesinde merkezi bir ilke olan slira prensibine de isaret edilmelidir. Imammn her
konuda mutlak bilgi sahibi olmasi gerekmedigi durumlarda, bilgi, uzmanlik ve tecriibe
sahibi kimselerden goriis almasi zorunluluk arz eder. Bu yaklasim, hem yonetimde
kolektif aklin 6nemini ortaya koymakta hem de toplumsal maslahatin gozetilmesini
temin etmektedir.

6. Liituf ilkesi ve ilahi Zorunluluk

Liituf, Allah’in kullarina iyilikte bulunmasimi ve onlarin hayra yénelmesini saglayacak
imkanlar1 yaratmasmi, bagka bir ifadeyle, miikellefin ona sahip oldugunda
sorumlulugunu yerine getirmeyi se¢mesini saglayacak ilahi fiilleri ifade eden bir
kavramdir. (Celebi, 2003, s. 239) Ozellikle Mu‘tezile ve Sii keldmcilar1 tarafindan
detaylandirilan bu kavram, Allah’mn adalet sifatiyla baglantili olarak ele alinmistir.
Mu'tezile’de liituf, adalet ilkesinin bir tezahiirii olan salah-aslah goriisleriyle temellendir.
(Ardogan, 2018, s. 191-202.) Sii diisiincenin ise imameti "liituf" ilkesi ¢ergevesinde zorunlu
gordiigii ifade edilmektedir. Sii kelamcilar, imametin, Allah’in kullarmma yonelik bir
ihsani oldugu ve onlarin dogru yolu bulmalart igin zorunlu oldugu fikrini One
siirmektedirler.(Mekki el-Amili, 1963, s. 225) Sil diislince, imametin de bu ilkeye
dayandigimi iddia ederek, imamsiz toplumlarin dalalete siiriiklenecegini, bu yiizden
Allah’in her dénemde bir imam tayin etmesi gerektigini savunmaktadir.(el-Gazzali, 1964,
s. 132)

Fahreddin er-Razi, Sil imamet teorisini elestirirken iki temel noktaya odaklanmaktadir.
Ik olarak, liituf ilkesinin zorunlulugu meselesini ele alarak Sii diisiincenin dayandigi bu
prensibi reddeder. Burada liituf kavramiyla, insanin kendi iradesiyle Allah’a iman edip
buyruklarma uymasini kolaylastiran ilahi fiil anlami kastedilmektedir.(Celebi, 2003, s.
239) Ona gore, Allah'in fiilleri herhangi bir zorunluluga tabi tutulamaz; ¢iinkii bu, O'nun
mutlak iradesi ve kudretiyle bagdasmaz. Sii goriise gore imamet, Allah’in insanlara bir
liitfu olarak zorunludur. Ancak bu goriis kabul edilirse, imametin her zaman ve mekanda
kesintisiz bir sekilde var olmasi gerekir. Tarihsel olarak béyle bir durumun s6z konusu

Journal of the Human and Social Science Researches | ISSN: 2147-1185 www.itobiad.com



itobiad- Research Article » 2488

olmadig1 aciktir. Tkinci olarak, imamin bulunmamasi halinde ortaya cikacak sonuglar
degerlendirmektedir. $ii diisiincede imam, insanlarin ibadetlerini dogru bir sekilde
yerine getirebilmeleri icin zorunlu bir otorite olarak kabul edilir. Razi, bu goriisii
elestirirken, imamin yoklugunda ibadetlerin gegersiz olacagi iddiasmna karsi,
peygamberlerin vefatindan sonra ibadetlerin nasil devam ettirildigi sorusunu giindeme
getirir. Eger imam olmadan dinin bozulacag: diisiiniilityorsa, bu durumda peygamberin
olitmiinden hemen sonra {immetin biiyiik bir sapkinliga diismesi gerekirdi. Oysa tarihsel
gerceklik, sahabe déneminde iimmetin kendi icinden yoneticiler belirleyerek siyasi ve
dini otoriteyi siirdiirdiigiinii gostermektedir. Bu da imametin mutlak bir gereklilik
olmadigmi ortaya koymaktadir. Razi, imameti zorunlu bir ilahi liituf olarak gérmek
yerine, maslahat ve istihsan ilkeleri cercevesinde degerlendirmektedir. Ona gore,
toplumsal diizeni saglamak ve kargasay1 dnlemek igin bir yoneticiye ihtiyag duyulabilir.
Ancak bu, dini bir zorunluluk degil, sosyal diizenin bir geregidir. insanlar maslahat ilkesi
dogrultusunda bir lider belirleyebilirler. Bu yaklasim, Ehl-i Siinnet’in benimsedigi secim
esasmna dayanmaktadir. Dolayisiyla imamet, toplumsal bir gereklilik olarak
diistiniilebilir ancak ilahi bir zorunluluk olarak kabul edilemez. Razi'nin elestirileri, Sit
imamet anlayisina yoneltilmis rasyonel ve sistematik bir itiraz niteligi tasimaktadir. O,
imametin zorunlu olmadigi, dinin imam olmadan da varhiginmi siirdiirebilecegi ve
Allah'in fiillerinin zorunlu bir Lituf cergevesinde degerlendirilemeyecegi yoniindeki
goriisleriyle Sil diisiincenin temel argiimanlarini c¢iiriitmeye c¢alismaktadir. Onun
yaklasimi, Ehl-i Siinnet'in imamet anlayisini destekleyen ve akilci bir ¢ergevede
temellendiren bir perspektif sunmaktadir.(Razi, 2015, s. 4/331-335)

7. Masumiyet Ilkesi Uzerine Kelaimi ve Mantiki Bir Degerlendirme

Fahreddin er-Razi, Sil imamet anlayisinda liderin giinah ve hata islemekten korunmus
oldugunu 6ngodren masumiyet (Bulut, 2001, s. 134) ilkesi hakkinda kelami ve mantiki
agidan ele alarak kapsamli bir elestiri getirmektedir. Onun degerlendirmesi ii¢ temel
noktaya odaklanmaktadir. Bunlar:

- imamet i¢in masumiyetin zorunlu olup olmadig;,
- masumiyetin rasyonel olarak ispatlanabilirligi
- masumiyet fikrinin dogurdugu mantiksal celiskilerdir.

Razi, bir imamin hitkmiiniin bagkalari tizerinde gegerli olmasi ve bagkalarinin hitkmiine
tabi olmamas gerektigini ifade etmektedir. Eger masumiyet imamet i¢in zorunlu bir sart
olarak kabul edilirse, imamin mutlak otoriteye sahip olmasi ve hi¢bir hata yapmamas:
gerektigi sonucu ortaya cikar. Ancak tarih boyunca Islam yéneticilerinin hata yaptig1 ve
buna ragmen toplumun maslahatinin korunabildigi goriilmektedir. Bu durum, imamin
masumiyetinin zorunlu olmadigina dair giiglii bir kanit teskil etmektedir. $ii diisiincede
masumiyet, Allah’in insanlara yonelik bir liitfu olarak kabul edilmekte ve insanlarin
dogru yolda kalmas: i¢in masum bir imamin tayin edilmesi gerektigi One
stirilmektedir.(Gegit, 2016, s. 43; Nesefi, 2003, s. 2/445; Razi, 2015, s. 4/359) Razi, bu
iddiay1 ele alirken masumiyetin akli bir zorunluluk degil, sadece bir iddia oldugunu
vurgulamaktadir. Ancak burada, Imamiyye Siasi'nin sistematik diisiince cercevesinde
imamet ilkesinden 6nce niibiivvet ilkesini merkeze aldig1 g6z ard1 edilmemelidir. Onlara
gore imamlarmn masumiyeti, niibiivvet ilkesinden tiireyen bir zorunluluk olarak
goriilmektedir. Bu acidan degerlendirildiginde, Razi'nin masumiyetin aklen zorunlu

Insan ve Toplum Bilimleri Aragtirmalart Dergisi | ISSN: 2147-1185 | www.itobiad.com



2489 - [tobiad- Arastirma Makalesi

olmadigima dair ileri stirdiigii argtimanin, $ii doktrin biitlinliigii icerisinde zay1f kaldigt
ve bu noktada bosa diistiigii de belirtilebilir. Ancak tarihsel olarak bir¢ok peygamberin
kavimleri tarafindan reddedildigi ve ilahi rehberligin tek basina yeterli olmadig:
bilinmektedir. Bu durumda, masum bir imamin varliginin da insanlarin dogru yolda
kalmasini garantileyemeyecegi aciktir.

Islam tarihi boyunca halifeler ve yoneticiler hata yapmus, fakat bu hatalar {immetin
varligini siirdiirmesine engel olmamuistir. Dolayisiyla, masumiyetin imamet icin elzem
oldugu yoniindeki goriisii kabul etmek miimkiin degildir. Ayrica, imamin masum olmast
gerektigi diisiincesinin sonsuz bir gerileme problemini dogurdugunu belirtmektedir.
Eger bir imamin masum olmasi zorunlu ise, onu tayin eden merciinin de masum olmasi
gerekir. Bu durumda, onu atayan kisilerin de masum olmasi gerektigi sonucuna varilir
ve bu siire¢ sonsuz bir dongiiye girer. Bu ise mantiksal olarak miimkiin degildir.
Masumiyet fikrinin dogurdugu mantiksal ¢eliskiler tizerine yogunlasan Razi, $il goriise
gore imamin insanlarin dini ve diinyevi maslahatlarini en iyi bilen kisi olarak kabul
edilmesini problemli bulmaktadir. Eger imam mutlak bilgiye sahipse, bu durumda onun
bilgi seviyesi peygamberlerinkiyle esdeger olur ki bu kabul edilemez bir sonuctur. Eger
imam giinah islemekten korunmussa, bu onun 6zgiir iradesiyle mi gerceklesmektedir,
yoksa Allah tarafindan zorunlu olarak mi1 engellenmektedir? Eger imam hata yapmaktan
kendi iradesiyle kaginiyorsa, diger insanlar da ayni sekilde hata yapmayabilir ve boylece
masumiyetin yalnizca imama has oldugu iddiasi gegersiz hale gelir. Eger imam hata
yapmaya egilimli olup Allah tarafindan korunuyorsa, bu durumda onun insani
ozellikleriyle digerlerinden ayrilmadigi ortaya ¢ikar ve masumiyet iddiasinin anlami
kalmaz. Razi'nin elestirileri, $il imamet anlayisinda masumiyetin zorunlu olmadigins,
akli olarak ispatlanamayacagmi ve mantiksal geliskiler icerdigini gostermektedir. Bu
cercevede, Razi'nin elestirileri, Ehl-i Siinnet’in imamet anlayisini savunan ve akilc bir
cercevede temellendiren 6nemli bir bakis agisini temsil etmektedir.(Réazi, 2015, s. 4/359-
365)

8. Nassin Epistemolojik ve Tarihi Gegerliligi

Fahreddin er-Razi, $ia'nin imamin nass (dogrudan Allah veya Hz. Peygamber tarafindan
belirlenmesini ifade eden agik bir delil) ile tayin edildigi iddiasini ele alirken, metinlerin
delaleti, tarihi olaylar ve toplumun i¢ dinamikleri baglaminda gesitli tenkitler
yoneltmektedir. Oncelikle, Sia’nin imametin ilahi bir nass ile belirlendigini 6ne siirerken
dayandiklar: rivayetlerin (Nevbaht, 2007, ss. 207-222) tutarliligina ve yaygimn kabuliine
yonelik stiphelerini dile getirir. Ona gore, eger imametin nass ile sabit oldugu kesin
olsaydy, bu bilginin sahabenin tiimiine ulagsmasi ve {izerinde ittifak edilmesi gerekirdi.
Ancak, Hz. Peygamber'in vefatindan sonra sahabe arasinda boyle bir ortak kabule dayali
hareket goriilmemektedir. Razi, nass iddiasmin epistemolojik bir temele dayanmasi
gerektigini, aksi takdirde biiytik bir belirsizlik olusturacagini savunur. Eger bir nass varsa
ve bu kesin bilgi ifade ediyorsa, onun toplumun geneli tarafindan bilinmesi ve yaygin
olarak aktarilmasi beklenir. Ancak, imametin Hz. Ali'ye nass ile verildigine dair
iddialarin, Sia disindaki diger mezhepler tarafindan kabul edilmemesi, bu bilginin ya
yeterince yayilmadigini ya da bu nassin delaleti hususunda ihtilaf oldugunu gosterir. Bu
durumda, nass ile tayin iddiasi, dini ve tarihi agidan yeterince ikna edici
bulunmamaktadir. Razi ayrica, Sianin delil olarak sundugu bazi hadisleri de tahlil eder
ve onlarin baglam iginde yorumlanmasi gerektigini belirtir. Ozellikle Ghadir 2222 GADIR
Hadisi gibi rivayetlerin (Nevbaht, 2007, s. 80), dogrudan Hz. Ali'nin imametine isaret

Journal of the Human and Social Science Researches | ISSN: 2147-1185 www.itobiad.com



itobiad- Research Article » 2490

etmedigini, onun faziletini vurguladigini savunur. Eger bu nassin agik ve kesin oldugu
iddia edilirse, o zaman sahabenin biiyiik ¢ogunlugunun bu nass1 ya goz ardi ettigi ya da
yanlis anladig1 kabul edilmelidir ki, bu tarihi gerceklik agisindan zor bir iddiadir.(Razi,
2015, s. 4/417)

Sonug¢

Bu ¢alisma, Razi'nin Ehl-i Siinnet ve Sil imamet anlayislar1 karsisindaki konumunu
belirleyerek, siyasal otoritenin akli ve nakli temellere dayandirilmasina yonelik bakis
agisini ortaya koymustur. Razi, imameti yalmzca dini bir kurum olarak degil, ayn1
zamanda toplumsal diizenin devami agisindan zorunlu bir siyasi mekanizma olarak
gormistiir. Ona gore, imametin varlig1 aklen ve ser'an gereklidir; zira bir toplumda
diizenin saglanmasi ve dini hiikiimlerin tatbik edilmesi ancak otorite sahibi bir imam
araciligiyla miimkiindiir. Ancak Razi, $ii diisiincenin ileri stirdiigii gibi imameti ilahi bir
zorunluluk olarak degil (Tebatebai’l-Hakim, 2006, s. 78), maslahat ve toplumun
ihtiyaglar1 ¢ergevesinde ele almistir. Bu baglamda, onun goriisleri Ehl-i Siinnet kelam
gelenegi icinde bir dengeleyici perspektif sunmaktadir. Razi’'nin imamin nitelikleri
konusunda gelistirdigi cerceve, adalet, igtihat yetenegi, siyasi basiret ve cesaret gibi
unsurlar1 6n plana ¢ikarmaktadir. Onun imametin bir liyakat makami oldugu goriisi,
ozellikle yoneticinin sahip olmasi gereken yeterlilikler agisindan modern siyaset
teorileriyle de iliskilendirilebilir. Ayrica, imametin yalmizca Kureys'e 6zgii olmadigina
yonelik elestirileri, Islam siyaset diisiincesinde soya degil, ehliyete dayali bir yonetim
anlayisinin énemine vurgu yapmasi bakimindan dikkat ¢ekicidir. Calismada Razi'nin, Sit
imamet anlayisina yonelik elestirileri de incelenmistir. Ona gore, imamin masumiyeti
zorunlu degildir ve Sii diisiincenin ileri stirdiigii "ilahi atama" (nass) ilkesi tarihsel olarak
problematiktir. Ozellikle Gadir-i Hum hadisi gibi rivayetlere dayanarak yapilan imamet
yorumlarmi baglamsal olarak degerlendirmis ve bunlarin zorunlu bir siyasi atamaya
delil tegkil etmedigini savunmustur. Fahreddin er-Razi'nin imamet teorisi, slam siyaset
diisiincesinde akil ile nakil arasinda bir denge arayisini temsil etmektedir. Onun
goriisleri, imametin yalnizca teolojik bir mesele olmadigini, ayn1 zamanda toplumsal
istikrar ve siyasal mesruiyetle dogrudan iligkili bir kavram oldugunu gostermektedir.
Razi, imametin belirlenme yontemleri konusunda Ehl-i Siinnet'in se¢im ve maslahat
esasma dayanan yaklagimini desteklerken, Siilerin nass ve masumiyet temelli goriislerini
elestirmistir. Bu acidan, onun imamet teorisi, islam siyaset diisiincesinde rasyonel temelli
yonetim modellerine dair 6nemli agilimlar sunmaktadir. Razi'nin goriislerinin, giiniimiiz
Miisliiman toplumlarinda siyasi otoritenin megruiyeti ve liderlik kriterleri {izerine
yapilan tartigmalara da 151k tutabilecek nitelikte oldugu sdylenebilir. Ozellikle yonetimde
liyakat, adalet ve maslahat ilkeleri, modern yonetim anlayisiyla da ortiisen evrensel
degerler olarak degerlendirilebilir. Dolayisiyla, onun imamet teorisi tarihsel bir baglamla
sinirli kalmamakta, cagdas yonetim diisiincelerine de katki saglayabilecek bir entelektiiel
miras sunmaktadir.

Insan ve Toplum Bilimleri Aragtirmalart Dergisi | ISSN: 2147-1185 | www.itobiad.com



2491 - itobiad- Arastirma Makalesi

Tiirkce / English Igerik / Content
Degerlendirme iki Dis Hakem / Cift Tarafli Kérleme
* Bu makale etik kurul karar1 gerektirmemektedir ve daha 6nce
herhangi bir yerde sozlii bildiri olarak sunulmamis ve bir tez
Etik Beyan calismasindan tiretilmemistir.

* Bu ¢alismanin hazirlanma siirecinde bilimsel ve etik ilkelere
uyuldugu ve yararlanilan tiim ¢aligsmalarin kaynak¢ada belirtildigi
beyan olunur.

Benzerlik Taramas1

Yapildi — Turnitin

Etik Bildirim

itobiad@itobiad.com

Cikar Catigmast

Cikar catismasi beyan edilmemistir.

Finansman Bu arastirmay: desteklemek igin dis fon kullanilmamustir.
Calismanin Tasarlanmast: 1. Yazar (%60), 2. Yazar (%40)
Veri Toplanmast: 1. Yazar (%60), 2. Yazar (%40)

Yazar Katkilar Veri Analizi: 1. Yazar (%60), 2. Yazar (%40)

Makalenin Yazimz: 1. Yazar (%60), 2. Yazar (%40)
Makale Gonderimi ve Revizyonu: 1. Yazar (%60), 2. Yazar (%40)

Peer-Review

Double anonymized - Two External

Ethical Statement

* This article does not require an ethics committee decision and has
not been presented as an oral presentation anywhere before or has
not been produced from a thesis study.

* It is hereby declared that scientific and ethical principles have been
followed during the preparation of this study and that all studies
utilized have been indicated in the references.

Plagiarism Checks

Yes — Turnitin

Conflicts of Interest

The author(s) has no conflict of interest to declare.

Complaints

itobiad@itobiad.com

Grant Support

The author(s) acknowledge that they received no external funding in
support of this research.

Author Contributions

Design of Study: 1. Author (%60), 2. Author (%40)

Data Acquisition: 1. Author (%60), 2. Author (%40)

Data Analysis: 1. Author (%60), 2. Author (%40)

Writing up: 1. Author (%60), 2. Author (%40)

Submission and Revision: 1. Author (%60), 2. Author (%40)

Journal of the Human and Social Science Researches | ISSN: 2147-1185 www.itobiad.com




itobiad- Research Article » 2492

Kaynakga | References

Ahmed b. Hanbel, E. ‘Abdullah A. b. M. b. Hanbel es-Seybani. (1995). El-Miisned (Vols.
1-8). Daru’l-Hadis.

Altuntas, H., & Sahin, M. (2011). Kur’an-1 Kerim Meali. Diyanet Isleri Bagkanlig:
Yaynlar1.

Amidi, E.-Hasen ‘Ali b. E. ‘Ali S. es-Sa‘lebi el-. (1971). Gayetu'l-Meram fi ‘Tlmi’l-Kelam.
el-Meclisu’l-A‘1a.

Ardogan, R. (2021a). Akideden Kelama Kelam Tarihi. KLM Yayinlar1.
Ardogan, R. (2021b). Kelam ilminde Metodoloji. KLM Yaynlar:.

Bakillani, E. B. (1987). Temhidu'l-Evail ve Telhisu’'d-Delail. Miiessesetii’l-Kiitiibi’s-
Sekafiyye.

Buhari, E. A. M. b. 1. el-. (2001). El-Camiu’s-Sahih. Daru Tavki'n-Necat.

Bulut, M. (2001). Ismet. icinde Tiirkiye Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi (C. 23, ss. 134-
136). TDV Yayinlari.

Cuveyni, E.-M. ‘Abdulmelik b. ‘Abdullah el-. (1987). Luma‘u’l-Edille fi Kava‘idi ‘Akaidi
"Ehli’s-Siinne ve’l-Cema‘a. Alemii’l-Kiitiib.

Cam, S., & Ongﬁ(;, M. S. (2020). Matiiridilikte imamet/Devlet Baskanlig1 Anlayis: (Ebii’l-
Yiisr El-Pezdevi ve Ebii'l-Muin En-Nesefi Ornegi). Mesned Ilahiyat Aragtirmalar1 Dergisi,
11(2), Article 2.

Celebi, 1. (2003). Lutuf. Iginde Tiirkiye Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi (C. 27, ss. 239-
241). TDV Yayinlar1.

Demirel, M. M. (2023). Ehl-I Siinnet’te imamet Anlayist: Es’ari Ve Mattiridilik Ornegi.
Kur’an ve Siinnet Arastirmalar1 Dergisi, 3(1), Article 1.

el-Gazzali, E. H. (1964). Feda’ihu’l-Batiniyye. ed-Daru’l-Kavmiyye.

en-Nesai, E. A. A. b. S. el-Horasani. (1986). Siinen-i Nesai. Mektebetii’l-Matbtiati’l-
Islamiyye.

Endiiliisi, I. H. (1982). El-Fasl fi'l-Mileli ve’l-Ehvai ve'n-Nihal. Mektebetii Ukaz.
er-Razi, F. (1999). Mefafihu’l-Gayb (Samile). Daru Thyau’t-Turasi’l-Arabi.
Gazzali, A. H. (2004). El-Tktisad fi'l-I"tikad. Daru’l-Kiitiibi'l-ilmiyye.

Gegit, M. S. (2016). Islam Diinyasinda Din-Siyaset iligkisinin Tarihcesine Genel Bir Bakis.
Universal Journal of Theology, 1(1), 31-50.

Gegit, M. S. (2017). Ebu Mansur El-Bagdadi (V. 429/1038)'Nin “Kitabu Usli’d-Din” Adh
Eserinde Imamet ve Siyaset Konulari. Agr1 islami {limler Dergisi, 1, 19-42.

Insan ve Toplum Bilimleri Aragtirmalart Dergisi | ISSN: 2147-1185 | www.itobiad.com



2493 - itobiad- Arastirma Makalesi

Giin, F. (2024). Islam’da Kadin Sorunsalina Kelami Bir Bakis. Bing@l Universitesi flahiyat
Fakiiltesi Dergisi, 23, Article 23. https://doi.org/10.34085/buifd.1439914

Ibn Hald{in. (2004). Mukaddime (H. Kendir, Cev.). Yeni Safak.
Ibn Hibban, E. Hatim M. b. Hibban el-Busti. (1988). Es-Sahih. Mu’essesetu’r-Risale.

Ibn Kudame el-Makdisi, E. M. M. ‘Abdullah b. A. b. M. b. K. el-Cemma ‘ili. (1969). El-
Mugni (Vols. 1-10). Mektebetu’l-Kahire.

ibnu’t-Tilmisani, E. M. ‘Abdullah b. M. el-Fihri. (1999). Serhu’l-Me‘alim fi Ustli’l-Fikh.
Alemii'l-Kiitiib.

Karadag, B. (2018). Islam Hukukuna Goére Kadimn Hakimligi. e-Sarkiyat Imi
Arastirmalar1 Dergisi/Journal of Oriental Scientific Research (JOSR), 10(2), 690-707.
https://doi.org/10.26791/sarkiat.370840

Karaoglan, A. (2024). Kur’an ve Bilim Ekseninde {lmi I’caz. Kitap Diinyast.
Maturidi, E. M. M. b. M. el-. (2005). Te'vilatu Ehli’s-Sunne. Daru’l-Kutubi’l- Timiyye.

Maverdi, E.-Hasen ‘Ali b. M. el-Basri el-. (t.y.). En-Nuket ve’l-'Uytin (Vols. 1-6). Daru’l-
Kutubi’l- Timiyye.

Mekki el-Amili, H. Y. (1963). Akidetu’s-Stati fi’'l-imami’s-Sadiki ve Sairi’l-Eimme. Daru’l-
Endelus.

Nesefi, E.-M. (2003). Tabsiratu’l-Edille fi Ustili'"d-Din. Diyanet Isleri Bagkanlig1 Yayinlari.

Nesefi, E.-M. (2010). Matiiridi Akaidi: (Bahrii'l-Kelam Terciimesi) (R. Biger, Cev.).
Gelenek Yaymcilik.

Nevbaht, E. 1. (2007). El-Yakit fi lmi’l-Kelam. el-Hizanetu’l-Alemiyye.

Réazi, F. (1978). Kelam’a Giris (el-Muhassal) (H. Atay, Cev.). Ankara Okulu Yayinalr1.
Rézi, F. (1987). El-Metalibu’l-Aliye mine’l-ilmi’I-ilahi. Daru’l-Kitabi’l-Arabi.

Rézi, F. (2004). Mealimu Usli’d-Din. Daru’l-Kitabi’l-Arabi.

Razi, F. (2015). Nihayetii’l-Ukdl fi Dirayeti’l-Ustl. Daru’z-Zehair.

Sefarini, E.-‘Avn $. M. b. A. es-. (1982). Levami ‘u’l-Envari’l-Behiyye ve Sevati‘u’l-Esrari’l-
Eseriyye (Vols. 1-2). Muessesetii'l-Hafikin.

Satibi, 1. b. M. el-Lahmi el-Girnati es-. (1992). El-"I‘tisam (Vols. 1-2). Daru ibn ‘Affan.
Sehristani, E.-F. (2010). El-Milel ve'n-Nihal. Miiessesetii’l-Halebi.

Sola, H. (2021). Te'vilat Baglaminda Tmam Matiiridi'nin Kadina Bakisi. Recep Tayyip
Erdogan  Universitesi ~ Ilahiyat  Fakiiltesi — Dergisi, 19,  Article  19.
https://doi.org/10.32950/rteuifd.909442

Taberani, E.-K. (1983). EI-Mu’cemii’l- Kebir. Mektebetii Ibn-i Teymiyye.

Journal of the Human and Social Science Researches | ISSN: 2147-1185 www.itobiad.com



itobiad- Research Article * 2494
Tahénevi, M. b. ‘Alib. el-Kadi M. Hadmid b. M. Sabir el-Fariki el-Hanefi et-. (1996). Kessafu
Istilahati’l-Funtn ve’l- Ulim. Mektebetu Lubnan Nasir(n.
Tebatebat’l-Hakim, M. S. (2006). Ustilu’l-Akide. Daru’l-Hilal.
Tirmizi, E. I. M. (1998). Siinen-i Tirmizi. Daru’l-Garbi’l-islami.

Uziim, 1. (2001). Isnaageriyye (Kelam). Iginde Tiirkiye Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi
(C. 23, ss. 147-149). TDV Yaymlari.

‘Imrani, E.-Huseyn Y. b. E.-Hayr b. S. el- Tmrani el-Yemen{ es-Safi 1 el-. (1999). El-Intisar
fi'r-Reddi ‘ale’l-Mu ‘tezileti’l-Kaderiyyeti’l-l-Esrar. el-Cami" atu’l—islémiyye

Insan ve Toplum Bilimleri Aragtirmalart Dergisi | ISSN: 2147-1185 | www.itobiad.com



