
 
 
 

 
 
 

Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: 
Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitâb Ayrımına 

Dair Tartışmalar 
The Concept of Introduction in Classical Rhetoric Tradition: 
Debates on the Distinction Between Muqaddimat al-ʿIlm and 

Muqaddimat al-Kitāb 
 

Nihat TARI 
 

Dr. Öğr. Üyesi, Bitlis Eren Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Arap Dili ve 
Belâgati Bilim Dalı 

Asst. Prof., Bitlis Eren University, Faculty of Theology, Department of 
Arabic Language and Rhetoric, Bitlis/Türkiye 

 
ntari@beu.edu.tr          ORCID: 0000-0003-0475-4419 

 
Makale Bilgisi | Article Information 

Makale Türü / Article Type: Araştırma Makalesi / Research Article 
Geliş Tarihi / Date Received: 15 Şubat/February 2025 

Kabul Tarihi / Date Accepted: 2 Haziran/June 2025 
DOI: 10.53683/gifad.1640689 

 
Atıf / Citation: Tarı, Nihat. “Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: 

Mukaddime-i ilim ve Mukaddime-i Kitab Ayrımına Dair Tartışmalar / The 
Concept of Introduction in Classical Rhetoric Tradition: Debates on the 

Distinction Between Muqaddimat al-ʿIlm and Muqaddimat al-Kitāb”. Gifad: 
Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi / The Journal of Gumushane 

University Faculty of Theology, 14/28 (Temmuz/July 2025/2): 354-384 
 

İntihal: Bu makale özel bir yazılım ile taranmıştır. İntihal tespit edilmemiştir.  
Plagiarism: This article has been scanned by special software. No plagiarism was detected. 

Web: http://dergipark.gov.tr/tr/pub/gifad      Mail: ilahiyatdergi@gumushane.edu.tr 
Copyright© Published by Gümüşhane Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi / Gumushane 

University, Faculty of Theology, Gumushane, 29000 Türkiye. Bütün hakları saklıdır. / All 
right reserved. 

 

Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 
ISSN: 2146-7900 

The Journal of Gumushane 
University Faculty of Theology 

 
Gifad, Temmuz/July 2025/2, 28: 354-384 



¨ Gifad 28 (Temmuz/July 2025/2)          |          Dr. Öğr. Üyesi Nihat Tarı 

 

 

       355 

Öz 

Bu makale, İslâm düşünce geleneğinde önemli bir kavram olan “mukaddime” 
kavramının klasik belâgat literatüründeki teorik ve metodolojik işlevlerini 
incelemektedir. Mukaddime, yalnızca bir giriş bölümü değil, aynı zamanda ilimlerin 
teorik temellerini ve sistematik yapısını ortaya koyan bir araç olarak 
değerlendirilmiştir. Çalışma, özellikle “mukaddime-i ilim” ve “mukaddime-i kitab” 
ayrımı etrafında şekillenen tartışmalara odaklanmaktadır. Sekkâkî’nin Miftâhü’l-
ulûm ve Kazvînî’nin et-Telhîs adlı eserlerindeki yaklaşımlar, bu kavramın teorik 
temellerini anlamak açısından önemli bir zemin sunmaktadır. Sekkâkî, belâgatın temel 
kavramlarını eserin sonunda ele alırken, Kazvînî bu kavramları eserin başında ele 
almış ve böylece metodolojik bir yenilik getirmiştir. Bu farklılık, mukaddimenin ilmin 
mi yoksa metnin mi bir parçası olduğu sorusuna dair derin tartışmalara yol açmıştır. 
Çalışmada, Bahâüddîn es-Sübkî, Saʻdüddîn et-Teftâzânî ve Seyyid Şerîf el-Cürcânî 
gibi âlimlerin görüşleri karşılaştırmalı olarak ele alınmış ve mukaddimenin belâgat 
ilmindeki teorik gelişimi analiz edilmiştir. Araştırma, nitel bir metin analizi 
yöntemiyle gerçekleştirilmiş ve birincil kaynaklar üzerinden yürütülmüştür. 
Mukaddimenin, ilmin temel unsurlarını ve metodolojik çerçevesini ortaya koyan bir 
yapı olduğu vurgulanmıştır. Ayrıca, klasik belâgat geleneğinde mukaddimelerde 
amaç, konu ve fayda gibi unsurların sistematik bir şekilde ele alınmasının, modern 
akademik yazım pratiklerindeki “giriş” bölümlerine benzer bir disiplin anlayışını 
yansıRığı belirtilmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Arap Dili ve Belâgatı, Fesâhat, Belâgat, Mukaddime, 
Mukaddime-i ilim, Mukaddime-i kitab. 

Abstract 

This article investigates the theoretical and methodological roles of the 
“muqaddima” (introduction), a pivotal concept within the Islamic intellectual 
tradition, specifically in classical rhetorical literature. The muqaddima is presented 
not merely as a preliminary section but as a crucial instrument for articulating the 
theoretical underpinnings and systematic organization of various sciences. A central 
focus of the study is the scholarly debate surrounding the distinction between 
“muqaddimat al-ʿilm" and "muqaddimat al-kitāb”. The differing approaches found in 
al-Sakkākī’s Miftāḥ al-ʻulūm, where fundamental rhetorical concepts are discussed at 
the work's conclusion, and al-Qazwīnī’s al-Talkhīṣ, which innovatively positions 
these concepts at the beginning, provide a significant foundation for understanding 
this theoretical divergence. This methodological shift by al-Qazwīnī ignited extensive 
discussions on whether the muqaddima is an intrinsic part of the science itself or 
merely pertains to the specific text. The research comparatively analyzes the 
perspectives of prominent scholars such as Bahā’ al-Dīn al-Subkī, Saʿd al-Dīn al-



¨ Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitab 
Ayrımına Dair Tartışmalar 

 

       356 

Taftāzānī, and Sayyid Sharīf al-Jurjānī, employing qualitative textual analysis of 
primary sources. The study underscores the muqaddima's function in delineating a 
science's core elements and methodological framework, noting that its systematic 
inclusion of a work's purpose, subject, and utility reflects a disciplinary rigor akin to 
modern academic introductions. 

Keywords: Arabic Language and Rhetoric, al-Fasāḥat, al-Balāghāt, al-
Muqaddimat, Muqaddimat al-ʿilm, Muqaddimat al-kitāb. 

Extended Summary 

This study delves into the theoretical and methodological significance 
of the “muqaddima” (introduction) in classical Islamic rhetoric. The article 
emphasizes that the “muqaddima” was not simply a preliminary part but 
rather a fundamental component that established the theoretical foundations 
and systematic organization of a science. The main focus is the scholarly 
debate concerning the distinction between “muqaddimat al-ʿilm” (introduction 
to a science) and “muqaddimat al-kitāb” (introduction to a book). 

The genesis of this debate traces back to differing approaches by two 
pivotal figures. Al-Sakkākī (d. 626/1229) in his “Miftāḥ al-ʿulūm” discussed 
fundamental rhetorical concepts like “faṣāḥa” (eloquence) and “balāgha” at the 
end of his work. In contrast, al-Qazwīnī (d. 739/1338) repositioned these 
discussions to the beginning of his influential work, “al-Talkhīṣ fī ʿulūm al-
balāgha”, presenting them as a “muqaddima”. This methodological shift by al-
Qazwīnī sparked debate among later scholars about whether such 
introductory materials were integral to the science itself or merely to the 
specific text. 

The term “muqaddima”, originating from the Arabic root q-d-m 
signifying “to precede”, initially denoted the beginning or first part of 
something. It found specialized use in various contexts, such as muqaddimat 
al-jaysh for a military vanguard. Morphologically, it can be an active participle 
(“muqaddime”) or a passive participle (“muqaddeme”). In Islamic scholarly 
tradition, muqaddima became a technical term with various synonyms like 
“fātiḥat al-kitāb” (opening of the book), “dībāja” (preface), and “tamhīd” 
(levelling). The “muqaddima” evolved to signify essential preliminary 
conditions in “uṣūl al-fiqh” (principles of jurisprudence), introductory 
information for spesifik Qur’ānic verses or “sūras in tafsīr” (Qur’ānic exegesis), 
and foundational premises in logic and philosophy. Over time, standalone 
works titled “Muqaddima” emerged, summarizing the main topics of a 
particular science, such as those by Ibn Khaldūn. 



¨ Gifad 28 (Temmuz/July 2025/2)          |          Dr. Öğr. Üyesi Nihat Tarı 

 

 

       357 

Classical muqaddimas developed a standardized structure, often likened 
to the “head of a body” or the “foundation of a building”. They typically 
began with the “basmala” (invocation of God's name), followed by “ḥamdala” 
(praise to God), “ṣalwala” (blessings upon the Prophet), and then the phrase 
“ammā baʿd” (thereafter) to transition to the main content. Al-Maqrīzī (d. 
845/1442) identified eight essential components of a “muqaddima”, termed “al-
ruʾūs al-thamāniya” (the eight heads/principles). These components provided 
a comprehensive framework, outlining the book's purpose (“gharaḍ”), its 
benefit (“fā’ida”), its title (“ʿunwān”), its rank (“martaba”) within the hierarchy 
of sciences, the author's credentials (“ṣiḥḥat nisbat al-kitāb”), the specific 
discipline it belonged to (“min ayyi ʿilmin huwa”), the division of the work 
(“qisma”), and the pedagogical method employed (“al-anḥāʾ al-taʿlīmiyya”). 

The distinction between “muqaddimat al-ʿilm” and “muqaddimat al-kitāb” 
became a significant point of contention, particularly among commentators 
on al-Qazwīnī’s “al-Talkhīṣ”. Bahāʾ al-Dīn al-Subkī (d. 773/1372), in his “ʿArūs 
al-afrāḥ”, was among the first to systematically address this. He analyzed the 
nature of the “iḍāfa” (genitive construction) in these terms, suggesting it could 
be explanatory (“bayāniyya”) or possessive/purposive (“lāmiyya”). He leaned 
towards viewing al-Qazwīnī's “muqaddima” as part of the book rather than an 
introduction to the science of rhetoric itself. 

Saʿd al-Dīn al-Taftāzānī (d. 792/1390) extensively discussed this 
distinction in works like “al-Muṭawwal” and “Sharḥ al-Risāla al-Shamsiyya”. He 
defined muqaddimat al-ʻilm as comprising the essential elements for 
understanding a science: its definition (“ḥadd”), purpose (“gharaḍ”), and 
subject mauer (“mawḍūʻ”). “Muqaddimat al-kitāb”, conversely, referred to 
information pertinent to the book's main topics or facilitating their 
comprehension, specific to that particular text. Al-Taftāzānī used this 
distinction to explain why al-Sakkākī might have placed discussions of 
“faṣāḥa” and “balāgha” at the end of his sections, suggesting they were part of 
the muqaddimat “al-kitāb” for his specific work, not prerequisites for the science 
of rhetoric in general. 

Sayyid Sharīf al-Jurjānī (d. 816/1413), in his glosses on “al-Muṭawwal”, 
critiqued al-Taftāzānī’s distinction, deeming “muqaddimat al-kitāb” a 
neologism without precedent in earlier scholarship. Al-Jurjānī argued that the 
elements al-Taftāzānī assigned to “muqaddimat al-kitāb” were often inseparable 
from “muqaddimat al-ʻilm”. He pointed out an apparent inconsistency, as al-
Taftāzānī seemed to use the terms differently in “al-Muṭawwal” and “Sharḥ al-



¨ Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitab 
Ayrımına Dair Tartışmalar 

 

       358 

Risāla al-Shamsiyya”. Ironically, al-Jurjānī himself employed both terms in his 
own “al-Taʿrīfāt”, defining them in a manner similar to al-Taftāzānī. 

Subsequent scholars continued to engage with and refine this debate. 
ʿIṣām al-Dīn al-Isfarāyīnī (d. 945/1538), in “al-Aṭwal”, defended “muqaddimat 
al-kitāb's utility, arguing its novelty didn't negate its usefulness for systematic 
understanding. He viewed the muqaddima as encompassing elements for 
starting a science and for deeper insight (“baṣīra”). ʿAbd al-Ḥakīm al-Siyālkūtī 
(d. 1067/1657) supported al-Taftāzānī, suggesting "muqaddimat al-ʿilm" could 
have broad and narrow senses, like “muqaddimat al-qiyās” (premise of a 
syllogism), allowing flexibility. He saw “muqaddimat al-kitāb” as a structural 
textual component, like chapters. Mullāzāda al-Khiṭāʾī (d. 901/1496) clarified 
that “muqaddimat al-ʿilm” concerns abstract meanings essential for a science, 
while “muqaddimat al-kitāb” is the concrete textual arrangement conveying 
them. Finally, Muḥammad al-Dasūqī (d. 1230/1815), on al-Taftāzānī’s 
Mukhtaṣar al-maʿānī, analyzed the terms via “lafẓ” (wording) and maʻnā 
(meaning), linking “muqaddimat al-ʿilm” to the theoretical framework 
(meanings) and “muqaddimat al-kitāb” to the author's specific textual 
introduction (wordings), which could metaphorically include “muqaddimat al-
ʿilm” elements. 

In conclusion, the article demonstrates that the “muqaddima” in classical 
Islamic rhetoric was a sophisticated and meticulously considered tool, far 
exceeding a simple introductory note. The intricate and evolving debates 
surrounding “muqaddimat al-ʿilm” and “muqaddimat al-kitāb” reflect the 
profound methodological concerns and intellectual rigor of Islamic scholars. 
The systematic inclusion of elements such as the purpose, subject mauer, and 
benefit of a work within classical “muqaddimas” underscores a commitment to 
clarity, foundational soundness, and systematic presentation that mirrors the 
rigor valued in the introductory sections of modern academic writing. 

Giriş 

Mukaddime kavramının belâgat ilmindeki teorik tartışmalarının 
kökeni, Sekkâkî’nin (ö. 626/1229) Miftâhü’l-ulûm adlı eserindeki düzenleme ile 
Kazvînî’nin (ö. 739/1338) et-Telhîs adlı eserindeki farklı yaklaşımına 
dayanmaktadır. Sekkâkî, belâgat ilminin temel kavramları olan “fesâhat” ve 
“belâgat”ı Miftâhü’l-ulûm’un sonunda ele alırken, Kazvînî bu kavramları 
eserinin başına taşıyarak metodolojik bir yenilik getirmiştir. Bu farklılık, 
mukaddime-i ilim ile mukaddime-i kitab ayrımının teorik temelleri üzerine 
derin tartışmalara yol açmıştır. Bahâüddîn es-Sübkî (ö. 773/1372), Saʻdüddîn 
et-Teftâzânî (ö. 792/1390), Seyyid Şerîf el-Cürcânî (ö. 816/1413), İsâmüddîn 



¨ Gifad 28 (Temmuz/July 2025/2)          |          Dr. Öğr. Üyesi Nihat Tarı 

 

 

       359 

İsferâyînî (ö. 945/1538) ve Desûkî (ö. 1230/1815) gibi âlimler, bu ayrımı 
mantıkî ve epistemolojik temeller üzerinden değerlendirmiş; mukaddimenin 
ilmin mi yoksa metnin mi parçası olduğu sorusuna farklı yaklaşımlar 
getirmişlerdir. 

Bu çalışma, klasik belâgat kaynaklarında mukaddime-i ilim ve 
mukaddime-i kitab kavramları etrafında şekillenen teorik tartışmaları ve 
metodolojik yaklaşımları incelemeyi amaçlamaktadır. Çalışmada, yukarıda 
adı geçen âlimlerin konuya dair görüşleri karşılaştırmalı olarak ele alınmış ve 
mukaddime kavramının belâgat geleneğindeki teorik gelişimi, kavramsal 
çerçevesi ve metodolojik işlevi analiz edilmiştir. Bu bağlamda, mukaddime 
kavramının yalnızca bir giriş bölümü değil, aynı zamanda ilmin temel 
unsurlarını ve metodolojik çerçevesini ortaya koyan bir yapı olduğu 
vurgulanmıştır. 

Çalışmanın temel problemi, mukaddime-i ilim ve mukaddime-i kitab 
ayrımının teorik temelleri, bu ayrımın geleneksel kaynaklardaki yeri ve 
belâgat ilminin sistematiğine katkısının ne olduğu sorularına 
odaklanmaktadır. Bu soruların cevapları, İslâm düşünce geleneğindeki 
metodolojik yaklaşımların anlaşılmasına ve günümüz akademik yazım 
pratiklerine ışık tutması açısından önem taşımaktadır. Çalışmada nitel 
araştırma yöntemlerinden metin analizi tekniği kullanılmış; mukaddime 
kavramının etimolojik ve terminolojik çerçevesi ortaya konulmuş, ardından 
belâgat geleneğindeki teorik tartışmalar kronolojik bir perspektifle 
incelenmiştir. Âlimlerin görüşleri, birincil kaynaklardan hareketle tespit 
edilmiş ve karşılaştırmalı bir analize tabi tutulmuştur. 

Çalışmanın temel kaynakları arasında Sekkâkî’nin Miftâhü’l-ulûm’u, 
Kazvînî’nin et-Telhîs’i, Teftâzânî’nin el-Mutavvel’i, Cürcânî’nin Hâşiye ʻale'l-
Mutavvel’i ve İsferâyînî’nin el-Atvel’i gibi klasik belâgat eserleri yer 
almaktadır. Ayrıca modern dönem araştırmacılarının mukaddime kavramı 
üzerine yaptıkları çalışmalar da incelenmiştir. Özellikle Abbâs Erîhle’nin 
Hâcisü’l-ibdâʻ fi’t-turâs ve Mukaddimetü’l-kitâb fi’l-luga ve’l-ıstılâh adlı eserleri, 
mukaddime kavramının gelişimi ile ilgili önemli kaynaklar olarak 
zikredilebilir.1 Ancak mukaddime-i ilim ve mukaddime-i kitab ayrımına dair 

 
1 Örneğin bk. Abbâs Erhîle, Hâcisü’l-ibdâ’ fi’t-türâs dirâse fî mukaddimâti’l-kitâbi’l-İslâmî (Beyrut: el-
Müessetü’l-Arabiyye li’l-Fikr ve’l-İbdâʻ, 2017), 11-421; Abbâs Erhîle, “Mukaddimetü’l-kitâb fi’l-luga 
ve’l-ıstılâh”, Cüzûrü’t-Türâs 6/11 (2002), 1-18; Abdürrazzâk Bilâl, Medhal ilâ ʻatebâti’n-nas: Dirâse fî 
mukaddimâti’n-nakdi’l-ʻArabî (Beyrut: Afrikiya eş-Şark, 2000); Abdullah Abdurrahmân Bânkîb, 
“Nemâzic min mukaddimâti kutubi’l-belâga: Tahlîl ve Takyîm”, Mecelletü’l-Câmiati’l-İslâmiyye 6/183 
(2018), 477-585. 



¨ Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitab 
Ayrımına Dair Tartışmalar 

 

       360 

tartışmalar, modern çalışmalarda ele alınmadığından klasik eserlerdeki 
tartışmaların değerlendirilmesi ile yetinilmiştir. 

Araştırma, mukaddime kavramının belâgat geleneğindeki teorik 
tartışmalarıyla sınırlandırılmıştır. Zaman dilimi olarak hicri VII. yüzyılın 
başlarından hicri XII. yüzyılın ortalarına kadar dönem esas alınmıştır. Bu 
bağlamda, mukaddime kavramının İslâm düşünce geleneğinde geçirdiği 
teorik evrim süreci analiz edilerek, klasik dönem âlimlerinin metodolojik 
yaklaşımları ve kavramsal çözümlemeleri ortaya konulmuştur. Böylece hem 
klasik dönem ilim anlayışının daha iyi anlaşılmasına hem de modern 
akademik yazım pratiklerinin tarihsel kökenlerinin keşfedilmesine katkı 
sağlanması hedeflenmektedir. 

1. Mukaddime Kavramının Etimolojik ve Terimsel Çerçevesi 

1.1. Sözlük Anlamı  

Mukaddime ( ةمَدِّقَمُ ) kelimesi, etimolojik olarak م-د-ق  (k-d-m) kök 
harflerine dayanır. Bu kök, temel olarak gelmek, varmak, öne geçmek, 
ilerlemek, cesaret göstermek ve atılmak gibi anlamları içerir.2 Sözlük 
anlamıyla herhangi bir şeyin başlangıcını veya ilk kısmını ifade eden 
mukaddime, çeşitli alanlarda özelleşmiş anlamlar kazanmıştır.3 Örneğin 
askeri terminolojide “ شيْجَـلا ةُمَدِّقَمُ ”4 şeklinde kullanılarak ordunun öncü 

birliğini tanımlarken, insan anatomisinde “ ةمََّدقَمُ ”5 şeklinde yani dal harfi 

fethalı okunduğunda  göğüs veya vücudun ön kısmını, “ ةمَدِّقَمُ ”6 şeklinde 
kesralı okunduğunda ise alın, perçem veya ön saç kısmını ifade eder. Ayrıca 
“ ةمَدِّقَمُـلا ةُمَيئِلَ ”7 ifadesi kötü alınlı veya kötü perçemli anlamına gelir ve bu 
kullanımda dal harfi kesralı ve fethalı okunabilir. 

 
2 Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, es-Sıhâh tacü’l-luga ve sıhâhu’l-ʻArabiyye (Beyrut: Dâru’l-
ʻİlm li’l-Melâyîn, 1990), ˝k-d-m˝, 5/2006-2007; Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ b. 
Muhammed er-Râzî el-Kazvînî el-Hemedânî, Muʻcemü mekâyîsi’l-luga, thk. Abdüsselâm 
Muhammed Hârûn (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1979), ˝k-d-m˝, 5/65; Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed 
b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî, Lisânü’l-ʻArab (Beyrut: Dâru Sâdır, ts.), ˝k-d-m˝, 
12/467; Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-
Bilgrâmî el-Hüseynî ez-Zebîdî, Tâcü’l-arûs min cevâhiri’l-kâmûs (Dârul-hidâye, ts.), ˝k-d-m˝, 3/33/238. 
3 İbn Fâris, Muʻcemü mekâyîsi’l-luga, ˝k-d-m˝, 5/65. 
4 Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. Ezher el-Ezherî el-Herevî , Tehzîbu’l-luga, thk. Muhammed 
ʻIvâz (Beyrut: Dâru ihyâi’t-türâs, 2001), ˝k-d-m˝, 9/57; İbn Manzûr, Lisânü’l-ʻArab, ˝k-d-m˝, 12/468. 
5 Zebîdî, Tâcü’l-arûs, ˝k-d-m˝, 3/33/240.  
6 Zebîdî, Tâcü’l-arûs, ˝k-d-m˝, 3/33/240. 
7 Zebîdî, Tâcü’l-arûs, ˝k-d-m˝, 3/33/241. 



¨ Gifad 28 (Temmuz/July 2025/2)          |          Dr. Öğr. Üyesi Nihat Tarı 

 

 

       361 

Morfolojik açıdan incelendiğinde, mukaddime kelimesi Arapça َمََّدق  

fiilinin tefʻîl ( ليعِفْـَت ) vezninden türeyen bir yapıya sahip olduğu görülür. 
Kelimenin kullanımına göre iki farklı okuma şekli mevcuuur. İsm-i fâil olarak 
kullanıldığında “mukaddime” şeklinde okunur ve dal harfi kesralı telaffuz 
edilir. Bu kullanım, geçişli olan “ مََّدقَ ” (öne geçirdi) fiilinden türetildiğinde, “bir 
eserin başında verilen bilgilerin” okuyucuyu eserin içeriğine hazırlayan ve 
yönlendiren nitelikte olduğunu vurgular.8 Eğer mukaddimenin, geçişsiz “ مََّدقَ ”9 

fiilinden türetildiği kabul edilirse, bu durumda “ مََّدقَـَت ” (öne geçti) anlamını ifade 
ederek eserin başında verilen bilgilerin ana konulardan önce geldiği anlamını 
taşır.10 Her iki kullanım da kelimenin bir eserin veya konunun giriş kısmını 
oluşturma işlevini farklı perspektiflerden vurgular ve Arapça dilbilgisi 
kurallarına uygun olarak kelimenin anlamını ve işlevini zenginleştirir. 

1.2. Terim Anlamı  

Mukaddime kavramı, terim olarak İslâm ilim geleneğinde zengin bir 
anlam dünyasına sahiptir. Bu kelime, sözlük anlamındaki basit bir öne çıkma 
ya  da ilerleme anlamından yola çıkarak, tarihsel süreç içeresinde değişik 
alanlarda özel ve derin anlamlar kazanmış, geniş bir kullanım alanı 
bulmuştur. Mukaddime kavramının dönüşüm süreci, İslâm kültürünün 
düşünsel gelişimini ve bilgi üretme metodolojisini anlama açısından dikkate 
değer niteliktedir. 

Klasik kaynaklarda mukaddime terimi ile eş anlamlı olarak pek çok 
kavram kullanılmıştır. “Fâtihatü’l-kitâb” ( بِاتَكِلْا ةُتحَِافَ ), “sadrü’l-kitâb” ( مِلاَكَلْا رُدْصَ ), 

“dîbâcetü’l-kitâb” ( بِاتَكِلْا ةُجَابَيدِ ), er-risâle ( ةلَاسَرِلّا ), “al-hutbe” ( ةبَطْلخُْا ), “et-temhîd” 

( ديهِمْتَلّا ), “el-medhal” ( لخَدْمَـلْا ), “et-tavtie” ( ةئَطِوْتَلا ), ve “et-takdîm/et-takdime” 

( ةمَ قْدِ تَلا/يم قْدِ تَلا ) gibi terimler bunların arasında yer alır.11 Bu terimlerin ilk 
kullanımları farklı âlimlere nispet edilmektedir. Câhız’in (ö. 255/869) 
“mukaddime” ve “tavtie”yi, Hamza el-İsfehânî’nin (ö. 360/971) “medhal”i, 
Heuâbî’nin (ö. 388/998) “takdim”i, Zemahşerî’nin ise (ö. 538/1144) 

 
8 Ebû Abdullah Şemseddîn Muhammed b. Ahmed b. Arafe ed-Desûkî, Hâşiyetü’d-Desûkî ʻalâ 
Muhtasari’l-meʻânî, thk. Abdülhamîd Hindâvî (Beyrut: Dâru’l-Mektebeti’l-Asriyye, 2007), 1/132. 
9 Örneğin ﴿ هِلِوسُرَوَ َِّ<ا يِدَيَ ينَْبَ اومُدِّقَـُت لاَ اونُمَآ نَيذَِّلا اهَُّـيأَ َ" ﴾: “Ey iman edenler! Allah’ın ve Resulünün önüne 
geçmeyin” âyetinde “ اومُدِّقَـُت لاَ ” fiili, tefʻîl kalıbından olup geçişsiz olarak kullanılmıştır. Bk. Kur’ân 
Yolu (Erişim 18 Kasım 2024), el-Hucurât, 49/1. 
10 Mahlûf b. Muhammed el-Bedevî Münyâvî, Hâşiye ʻala Şerhi Hilyeti’l-lübbi’l-masûn (Beyrut: el-
Mektebetü’l-Asriyye, ts.), 24. 
11 Erhîle, Hâcisü’l-ibdâʻ, 99-100. 



¨ Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitab 
Ayrımına Dair Tartışmalar 

 

       362 

“mukaddime-i kitab” terimini ilk kez kullandığı ifade edilmiştir. “Hutbe” 
teriminin ise Ebû Hayyân et-Tevhîdî (ö. 414/1023) ve Seâlibî’nin (ö. 429/1038) 
eserlerinde görüldüğü gibi hicri IV. (miladi X.) asırdan itibaren yaygın bir 
şekilde kullanıldığı anlaşılmaktadır.12 

İslâmî ilimlerde mukaddime terimi, daha spesifik ve teknik anlamlar 
kazanarak, bu disiplinlerin metodolojik yapısının ayrılmaz bir parçası haline 
gelmiştir. Örneğin fıkıh usulünde mukaddime, bir hükmün veya ibadetin 
geçerli olması için gerekli olan ön şartları ifade eder.13 Bu kullanımıyla 
mukaddime, bir fiilin veya düşüncenin temelini oluşturan unsurları ifade 
eder. Tefsir ilminde mukaddime kavramı hem özel hem de genel anlamda 
önemli bir işleve sahiptir. Özel anlamda mukaddime, herhangi bir âyet veya 
sûrenin tefsiri yapılmadan önce sunulan ön bilgileri içerir ve okuyucuyu ilgili 
metnin bağlamı ile tarihsel arka planı hakkında bilgilendirir. Tefsir usulünde 
ise daha geniş bir anlam kazanan mukaddime, Kur’ân-ı Kerîm’in bütüncül 
olarak doğru anlaşılması ve yorumlanması için gerekli olan temel ilimleri ve 
konuları sistematik bir giriş şeklinde sunar.14 Bu kapsamlı yaklaşımıyla 
mukaddime, tefsir ilminin temel prensiplerini, metodolojisini ve gerekli 
altyapı bilgilerini okuyucunun zihninde sağlam bir şekilde yerleştirmeyi 
amaçlar. 

İslâm felsefesi ve mantığında mukaddime kavramı, “öncül” anlamıyla 
öne çıkarak düşünce sistemlerinin yapı taşlarından biri haline gelmiştir. 
Mukaddimetü’l-kübrâ kıyastaki büyük önermeyi, mukaddimetü’s-suğrâ ise 
küçük önermeyi ifade eder.15 Bu itibarla mukaddime, mantıksal çıkarımların 
ve felsefi argümanların temelini oluşturan önermeleri ifade eder ve düşünce 
sürecinin sistematik ve tutarlı bir şekilde ilerlemesini sağlar. 

İslâm ilim geleneğinde eserlerin başına yazılan mukaddime, zamanla 
bu isimle yazılan müstakil eserlere dönüşmüştür. Özellikle Cessâs’ın (ö. 
370/981) Ahkâmü’l-Kur’ân adlı eserine yazdığı Tavtı’e fî usûli’l-fıkh ve Mukaddime 
fî usûli’t-tevhîd mukaddimeleri bu alanda ilk adımlar olarak 
değerlendirilebilir. Bu gelenek zamanla İbn Haldûn’un (ö. 808/1406) Kitâbü'l-

 
12 Erhîle, Hâcisü’l-ibdâʻ, 99-101. 
13 Mahmûd Abdurrahmân Abdülmünʻîm, Mu'cemü’l-mustalahât ve’l-elfâzi’l-fıkhiyye (Kahire: Dârü’l-
Fâzile, 1999), 3/334.   
14 Muhammed Safâ Şeyh İbrâhîm Hakkı, Ulûmü’l-Kur’ân min hilâli mukaddimâti’t-tefâsir (Beyrut: 
Müessesetü’r-Risâle, 2004), 1/21. 
15 Ferîd Cebr vd., Mevsûʻatu mustalahâti ʻilmi’l-mantık ʻinde’l-ʻArab (Beyrut: Mektebetü Lübnan, 1996), 
974. 



¨ Gifad 28 (Temmuz/July 2025/2)          |          Dr. Öğr. Üyesi Nihat Tarı 

 

 

       363 

ʻİber’inin ilk bölümü olarak telif euiği meşhur Mukaddime’si16 gibi önemli 
çalışmalarla devam etmiştir. İbn Kuteybe’nin (ö. 276/889) Edebü’l-kâtib’inin 
mukaddimesi ve Safedî’nin (ö. 764/1363) el-Vâfî’sine yazdığı tarih 
metodolojisine dair mukaddimesi gibi örnekler, bu geleneğin öne çıkan 
eserleri arasında yer alır.17 Hicri II. (miladi VIII.) yüzyılın ikinci yarısından 
sonra mukaddime ismiyle, bir ilmin ana konularını özet olarak ele alan 
müstakil eserler yazılmaya başlanmıştır. Halef el-Ahmer (ö. 180/796), Ebû 
Ömer el-Cermî (ö. 225/840), İbn Fâris’in (ö. 395/1004), İbn Âcurrûm’un (ö. 
723/1323) nahiv alanındaki eserleri, Sülemî’nin (ö. 412/1021) tasavvuf 
alanında ve Ahmed b. Muhammed el-Gaznevî’nin (ö. 593/1197) Hanefi fıkhı 
alanındaki mukaddimeleri ile İbnü’l-Cezerî’nin tecvit konusundaki meşhur 
(ö. 833/1429) Mukaddime’si bu geleneğin önemli örnekleri arasında yer 
almıştır.18 

Klasik kaynaklarda mukaddime ( ةمَدِّقَمُ ), “medhal” ( لخَدْمَ ) ve “temhîd” 

( ديهِتمَْ ) kavramları benzer anlamlarda kullanılsa da günümüzde bu üç kavram, 
akademik çalışmalarda birbiriyle ilişkili ancak farklı işlevlere sahip olarak 
karşımıza çıkmaktadır. Mukaddime, eserin en başında yer alır ve çalışmanın 
genel çerçevesini çizen bir ön söz niteliğindedir.19 Yazar, bu bölümde 
çalışmasının önemini vurgular, araştırmanın alana katkısını belirtir, konuyu 
seçme nedenlerini açıklar ve araştırma problemini tanımlayarak çözüm için 
kullanacağı yöntemi ifade eder. Ayrıca, konuyla ilgili daha önce yapılmış 
çalışmalara kısaca değinir. Mukaddime, kısa ve öz bir üslupla yazılarak 
okuyucunun ilgisini çekmeyi ve eserin genel çerçevesini sunmayı amaçlar.20 

Medhal ve temhîd ise mukaddimeden daha kapsamlı bölümler olup 
okuyucuyu eserin ana gövdesine hazırlamayı hedefler. Medhal, araştırma 
konusunun tarihsel arka planını, temel kavramlarını ve teorik çerçevesini 
sunarak okuyucunun konunun derinliğini anlamasına yardımcı olur.21 

 
16 İbn Haldûn’un en önemli eseri olan Mukaddime, aslında “Kitâbü’l-ʻİber ve dîvânü'l-mübtede’ ve’l-
haber fî eyyâmi’l-ʻArab ve’l-ʻAcem ve’l-Berber ve men âs̱erahüm min zevi’s-sultâni’l-ekber” şeklinde 
uzun isimli ve kapsamlı bir tarih kitabının giriş bölümüdür. Ancak söz konusu giriş, içerdiği değerli 
bilgiler ve getirdiği yenilikçi yaklaşımlar nedeniyle zamanla müstakil bir eser olarak ön plana çıkmış 
ve “Mukaddime” adıyla şöhret kazanmıştır. 
17 İsmail Durmuş, “Mukaddime”, Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yay., 2006), 
31/116. 
18 Durmuş, “Mukaddime”, 31/116. 
19 Ahmed İbrâhîm Hıdır, İʻdâdü’l-buhûs ve’-resâili’l-ʻilmiyye mine’l-fikre hatte’l-hâtime (Kahire, 2013), 
109-110. 
20 Hıdır, İʻdâdü’l-buhûs ve’-resâili’l-ʻilmiyye, 111. 
21 Erhîle, “Mukaddimetü’l-kitâb fi’l-luga ve’l-ıstılâh”, 321-322; Hıdır, İʻdâdü’l-buhûs ve’-resâili’l-
ʻilmiyye, 111-112. 



¨ Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitab 
Ayrımına Dair Tartışmalar 

 

       364 

Temhîd ise genellikle medhal yerine kullanılan, ancak daha ayrıntılı bir 
şekilde konunun bağlamını ve literatürle ilişkisini ele alan bir bölümdür. Bu 
bölümde, ilgili çalışmalar kapsamlı bir şekilde değerlendirilir ve yazar, kendi 
çalışmasını mevcut literatür içinde konumlandırarak özgün katkısını 
vurgular.22 Hem medhal hem de temhîd, okuyucuya konunun geniş bir 
perspektifini sunarak eserin ana argümanlarının anlaşılmasını kolaylaştırır.  

2. Klasik Mukaddimenin Yapısı ve İçeriği 

Klasik İslâm literatüründe mukaddime, eserin bütünlüğü açısından 
hayati bir öneme sahip olup, vücuuaki baş ve binadaki temel metaforlarıyla 
nitelendirilmiştir.23 Bu önem, en kısa metinlerde bile mukaddimeye yer 
verilmesi gerektiği görüşüyle pratiğe yansımıştır. Mukaddime, yazar ve 
okuyucu arasındaki ilk temas noktası olarak adeta bir sözleşme niteliği taşır; 
yazarın hedeflediği okuyucu kitlesine eserin unsurlarını ve ele alacağı 
meseleleri açıklarken, bilişsel, metodolojik ve etik unsurları yansıtarak 
okuyucunun metin anlayışını kolaylaştırır ve okuma sürecine rehberlik 
eder.24 

Mukaddimenin işlevsel yönleri arasında, kitabın organizasyon 
metodunu ve telif amacını belirleme, yazarın teorik projelerini tanıtma, önceki 
çalışmaların eleştirel değerlendirmesini sunma gibi önemli görevler yer alır.25 
Ayrıca okuyucuyu kitabın kökeni, doğası, yazılma koşulları ve telif aşamaları 
hakkında bilgilendirerek araştırma konusuna hazırlar. Bu süreçte yazarlar, 
mukaddime aracılığıyla hedef okuyucu kitlesini belirler ve istenmeyen 
okuyucu tiplerinden kaçınmaya çalışarak, eserin amacına uygun bir okuyucu 
kitlesiyle buluşmasını hedefler.26 

Klasik Arap literatüründe mukaddime yazımı, basit bir giriş metni 
olmaktan öte, eserin yapısal ve içeriksel bütünlüğünü sağlayan, okuyucuyu 
yönlendiren ve yazarın amaçlarını açıklayan çok boyutlu bir edebî gelenektir. 
Bu zengin gelenek hem biçimsel özellikleri hem de muhteva yönüyle dikkat 
çekici bir literatür oluşturmuş olup, günümüz akademik yazım pratiklerine 
de ışık tutabilecek teorik ve pratik bir birikim sunmaktadır. 27  

 
22 Erhîle, “Mukaddimetü’l-kitâb fi’l-luga ve’l-ıstılâh”, 322; Hıdır, İʻdâdü’l-buhûs ve’-resâili’l-ʻilmiyye, 
112. 
23 Ebü’l-Hasen Ali b. Halef b. Abdilvehhab el-Kâtib, Mevaddü’l-beyân, thk. Hüseyn Abdulletîf 
(Trablus: Menşûrât Câmiati’l-Fâtih, 1982), 119. 
24 Bilâl, Medhal ilâ ʻatebâti’n-nas, 51-52. 
25 Erhîle, “Mukaddimetü’l-kitâb fi’l-luga ve’l-ıstılâh”, 318-319; Bânkîb, “Nemâzic min mukaddimâti 
kutubi’l-belâga”, 483-484. 
26 Bilâl, Medhal ilâ ʻatebâti’n-nas, 52. 
27 Bilâl, Medhal ilâ ʻatebâti’n-nas, 52-53. 



¨ Gifad 28 (Temmuz/July 2025/2)          |          Dr. Öğr. Üyesi Nihat Tarı 

 

 

       365 

Mukaddimelerin klasik yapısı, İslâmî gelenekle sıkı bir bağ içinde 
gelişmiş ve zaman içinde belirli bir standarda kavuşmuştur. Bu yapının en 
temel özelliği, besmele ile başlayıp, Allah’a hamd, Peygamber’e salavat ve dua 
ile devam eden ve َدُعْـَب اَّمأ  (emmâ baʻd) veya َدُعْـَبو  (ve baʻd) ifadesiyle ana konuya 
geçiş yapan sistematik bir düzene sahip olmasıdır. Besmele ifadesinde 
genellikle sûrelerin başında geçtiği şekliyle ِمِيحَِّرلا نِـٰحمََّْرلا هِـَّللا مِسْب  formu kullanılır.28 

Hamd ifadesi ise çoğu zaman دُمْلحَا `  şeklinde bazen de َْادًحم ` دُحمَْأَ اللهَ ,  دُمَنحَْ/اللهَ دُحمَْأَ ,
dِّ ادًمِاحَ ,اللهَ دُمَنحَْ , / دُحمَْأَ كَ gَّإ  vb. ifadeler tercih edilir.29 Konunun geçişlerinde 

kullanılan َدُعْـَب اَّمأ  ifadesiyle Allah’a hamd, Peygamber’e salavat gibi dini 
vazifenin ifa edildiği, bundan sonra muhataba iletilecek mesaja geçildiği 
belirtilmiş olur.30 

Makrîzî’nin (ö. 845/1442) ةينِامََّثلا سُوؤُُّرلا  olarak adlandırdığı sekiz temel 
unsur, mukaddimelerin içerik yapısını şekillendiren önemli bir teorik çerçeve 
sunmaktadır. Bu unsurlar arasında kitabın adı, yazarı, amacı, faydası ve 
yöntemi gibi temel bilgiler yer almaktadır.31 Tehânevî’nin (ö. 1158/1745), bu 
unsurlara getirdiği detaylı açıklamalar, klasik mukaddime yazımının bazı 
teorik temellere dayandığını ve sistematik bir yapıya sahip olduğunu 
göstermektedir.32 Bu unsurlar, yalnızca okuyucuya eserin mahiyeti hakkında 
bilgi vermekle kalmaz, aynı zamanda müellifin ilmî disiplinini ve konuya 
hâkimiyetini de yansıtır. Arap dili grameri (nahiv-sarf) ve belâgat alanında 
kaleme alınmış klasik metinler ile modern çalışmalar incelendiğinde, bu sekiz 
unsurun eserlerin giriş kısımlarında sistematik bir şekilde işlendiği görülür.33 

 
28 Ebü’l-Kâsım Muhammed b. Abdülgafûr el-İşbilî, İhkâmu sanʻati’l-kelâm, thk. Muhammed Ridvân 
ed-Dâye (Beyrut: Dâru’s-Sekâfe, 1966), 55-56. 
29 Ebü’l-Kâsım Cârullah Mahmûd b. Ömer b. Muhammed ez-Zemahşerî, el-Mufassal fî san’ati’l-iʻrâb 
(Beyrut: Mektebetü’l-Hilâl, 1993), 17; Ebû Muhammed Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. 
Ahmed el-Aynî, el-Makâsıdü’n-nahviyye fî şerhi şevâhidi şürûhi’l-Elfiyye, thk. Alî Muhammed Fâhır vd. 
(Kahire: Dârü’s-Selâm, 2010), 1/107; Katip Çelebî, Keşfü’z-zunûn esâmi’l-kutubi ve’l-fünûn (Bağdat: 
Mektebetu’l-Müsenna, 1941), 1/81; 1/158; 1/225; 1/361; 1/406. 
30 Nasuhi Ünal Karaarslan, “Keşşâfü ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ʻulûm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 25/1/15-16. 
31 Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbâs) Takıyyüddîn Ahmed b. Alî el-Makrîzî, el-Mevâʻiz ve’l-iʻtibâr bi-
zikri’l-hıtat ve’l-âsâr = el-Hıtatü’l-Makriziyye (Beyrut: Dârü’l-Kutubi’l-ʻİlmiyye, 1418), 1/9-10. 
32 Muhammed Aʻlâ b. Ali Tehânevî, Keşşafu ıstılahâti’l-funûn ve’l-ʻulûm, thk. Alî Dahrûc (Beyrut: 
Mektebetu Lübnan Nâşirûn, 1996), 1/14-16. 
33 Örneğin bk. Ebû Bekr Abdülkahir b. Abdurrahman Cürcânî, Esrâru’l-belâga fî ʻilmi’l-beyân, thk. 
Abdülhamîd Hindâvî (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʻİlmiyye, 2001), 4; Ebû Bekr Abdülkahir b. 
Abdurrahman el-Cürcânî, Delâilü’l-iʻcâz fî ʻilmi’l-meʿânî, thk. Abdülhamîd Hindâvî (Beyrut: Dâru’l-
Kutubi’l-ʻİlmiyye, 2001), 17-18; Ebû Amr Cemâlüddîn Osmân b. Ömer b. Ebî Bekr b. Yûnus, el-Kâfiye 
fi’n-nahv, thk. Salih Abdülazim (Kahire: Mektebetü’l-Âdâb, 2010), 11; Ebü’l-Meâlî Celâlüddîn el-
Hatîb Muhammed b. Abdirrahmân b. Ömer b. Ahmed el-Kazvînî, el-Îdâh fî ʻulûmi’l-belâga (Beyrut: 



¨ Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitab 
Ayrımına Dair Tartışmalar 

 

       366 

Aşağıda Makrîzî ve Tehânevî’nin teorik çerçevesi ışığında, bahsi geçen 
unsurlardan her biri, ilgili literatürden verilen örnekler eşliğinde izah 
edilmiştir. 

Kitabın Amacı ( ضرَغَلا ): Mukaddimenin en önemli unsuru olan bu 
bölüm, eserin yazılış amacını ve müellifin niyetini açıklar. İlmi niçin 
öğreniyoruz? veya eser niçin yazıldı? gibi sorulara cevap verir.34 Örneğin, Ebû 
Yaʻkûb es-Sekkâkî Miftâhü’l-ulûm adlı eserini “dağınık ilimleri toplamak ve 
öğrenmeyi kolaylaştırmak”35 amacıyla yazdığını belirtirken, İbn Hişâm (ö. 
761/1360), Muğni’l-lebîb’de “Arap dilinin karmaşık kurallarını özlü bir şekilde 
açıklamak”36 ifadesiyle eserinin yazılış amacını vurgular. Bu tür açıklamalar, 
okuyucunun motivasyonunu artırır ve eserin sınırlarını belirler.  

Fayda ( ةدَئِافَلا ) (ilmî kazanımın teşhisi): Eserin teorik ve pratik faydaları 
bu bölümde açıklanır. Bu ilmi öğrenirsem ne kazanırım? sorusuna cevap 
niteliğindedir.37 Örneğin, Abdülkâhir el-Cürcânî (ö. 471/1078), Delâilü’l-iʻcâz’ın 
mukaddimesinde belâgat ilmini Kur’ân’ın mucizevi dilini anlamak için temel 
bir disiplin olarak tanımlar.38 İbn Hişâm ise eserinin mukaddimesinde nahiv 
ilmini dilin inceliklerini kavramak ve Arapçanın yapısını korumak için 
öğrenilmesi gereken bir ilim olarak görür.39 Bu açıklamalar, okuyucunun 
esere olan ilgisini artırır. 

Kitabın İsmi ( ناوَنْعُلا ) (muhtevanın özü): Eserin ismi, muhtevayı özetler 
ve konumunu belirler.40 Özellikle klasik dönemde eser isimleri, genellikle 
kitâb, risâle, şerh gibi terimlerle başlar ve konuyu temsil eden bir tamlama ile 
devam eder. Örneğin, Birgivî’nin (ö. 981/1573) İzhârü’l-esrâr adlı eseri, 
dilbilimsel analizlere odaklandığını ima ederken, Cürcânî’nin Delâilü’l-iʻcâz 
adlı eseri, Kur’ân’ın dilsel mucizesini inceleme amacını yansıtır. 

Mertebe ( ةبَـَترْمَـلا ) (ilimler hiyerarşisinde konumlandırma): Mertebe, 
eserin ilimler tasnifindeki yerini ve diğer disiplinlerle olan epistemolojik 

 
Dâru’l-Kutubi’l-ʻİlmiyye, 2003), 11-13; Ebû Muhammed Cemaleddin Abdullah b. Yusuf İbn Hişâm, 
Muğni’l-lebîb ʻan kutubi’l-eʻârib, thk. Mâzin Mübârek, Muhammed Alî Hamdüllâh (Dımaşk: Dâru’l-
Fikr, 1985), 12. 
34 Makrîzî, el-Mevâʻiz ve’l-iʻtibâr, 1/9; Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâti’l-funûn, 1/14. 
35 Ebû Yaʻkûb Sirâceddîn Yûsuf b. Ebû Bekr b. Muhammed es-Sekkâkî, Miftâhü’l-ulûm (Beyrut: 
Dâru’l-Kutubi’l-ʻİlmiyye, 1987), 6. 
36 İbn Hişâm, Muğni’l-lebîb ʻan kutubi’l-eʻârib., 12. 
37 Makrîzî, el-Mevâʻiz ve’l-iʻtibâr, 1/9; Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâti’l-funûn, 1/14. 
38 Cürcânî, Delâilü’l-iʻcâz, 17-18. 
39 İbn Hişâm, Muğni’l-lebîb ʻan kutubi’l-eʻârib., 12. 
40 Makrîzî, el-Mevâʻiz ve’l-iʻtibâr, 1/9; Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâti’l-funûn ve’l-ʻulûm, 1/15. 



¨ Gifad 28 (Temmuz/July 2025/2)          |          Dr. Öğr. Üyesi Nihat Tarı 

 

 

       367 

ilişkisini açıklar. Bu başlık altında, ilmin önemi, umumî/hususî oluşu ve başka 
ilimlere ilişkisi gibi kriterler ele alınır.41 Örneğin, Tehânevî’nin, “nahiv ilmi, 
belâgat ve fıkıh usulü gibi disiplinlere zemin hazırlar”42 şeklinde ifade etmesi, 
Zerkeşî’nin (ö. 794/1392) ise “nahiv ilmini bilmeyenin tefsir yapmayacağını”43  
belirtmesi, nahivin teoloji ile olan hiyerarşik bağına dikkat çeker.  

Kitabın Yazarı ( باتَكِلا ةِبَسْنِ ةَُّحصِ ) (isnad ve itibar): Telif geleneğinde eserin 
yazarının (müellif) kimliği ve ilmî otoritesi, eserin güvenilirliği açısından 
hayati önem taşır.44 Örneğin, Sîbeveyhi (ö. 180/796) gibi bir dilbilginin eseri, 
ismiyle bile referans kabul edilir. Bu unsur, İslâm ilim geleneğindeki isnâd 
anlayışının bir uzantısıdır ve okuyucunun esere olan güvenini tesis eder. 

Disiplin Alanı ( وَهُ مٍلْعِ يِّأَ نْمِ ) (ilmî sınırlandırma): Bu bölümde eserin 
hangi ilim dalına ait olduğunun belirtilmesi (örn. naklî mi, aklî mi?), özellikle 
disiplinler arası kesişimlerde kritiktir.45 Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Esrârü’l-
belâga adlı eseri, belâgat ile nahiv ilimleri arasındaki sınırları çizer.46 Keza, İbn 
Haldûn’un Mukaddime’sinde tarih ilmi ile umran ilmi arasındaki ayrım 
vurgulanır.47   

Bölüm ( ةمَسْقِلا ) (sistematik tasnif): Eserin ana ve alt bölümlerinin (ebvab, 
fusul) tanıtılması, içeriğin mantıksal kurgusunu gösterir. Bu, okuyucunun 
konular arasında kaybolmaması için gereklidir.48 Örneğin, İbnü’l-Hâcib’in (ö. 
646/1249) nahiv ilminde kaleme aldığı meşhur el-Kâfiye adlı eseri isim, fiil ve 
harf şeklinde üç ana bölüm ve bunların alt bölümleri olarak ele alınır.49 Benzer 
şekilde, Hatîb el-Kazvînî’nin Telhîsü’l-Miftâh adlı eserinde, ana konular meânî, 
beyân ve bedîʻ şeklinde kategorize edilir.50  

 
41 Makrîzî, el-Mevâʻiz ve’l-iʻtibâr, 1/9; Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâti’l-funûn ve’l-ʻulûm, 1/15. 
42 Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâti’l-funûn, 1/23. 
43 Bedreddin Muhammed b. Abdullah ez-Zerkeşî, el-Burhân fî ʻulûmi’l-Kur’ân (Kahire: Dâru İhyâi’l-
Kutubi’l-ʻArabiyye, 1957), 2/173. 
44 Makrîzî, el-Mevâʻiz ve’l-iʻtibâr, 1/10; Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâti’l-funûn, 1/15.  
45 Makrîzî, el-Mevâʻiz ve’l-iʻtibâr, 1/10; Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâti’l-funûn, 1/15. 
46 Cürcânî, Esrâru’l-belâga fî ʻilmi’l-beyân, 4; Cürcânî, Delâilü’l-iʻcâz, 1/173-174. 
47 Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahmân b. Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Hasen el-
Hadramî el-Mağribî et-Tûnisî, Kitâbü’l-iber ve divânü’l-mübtede ve’l-haber fî eyyâmi’l-ʻArab ve’l-ʻAcem 
ve’l-Berber ve men âsârahum min zevi’s-sultâni’l-ekber, thk. Halil Şehhâde (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1988), 
1/13; 1/46. 
48 Makrîzî, el-Mevâʻiz ve’l-iʻtibâr, 1/10; Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâti’l-funûn, 1/15. 
49 Bk. İbnü’l-Hâcib, el-Kâfiye fi’n-nahv, 11-57. 
50 Ebü’l-Meâlî Celâlüddîn el-Hatîb Muhammed b. Abdirrahmân b. Ömer b. Ahmed el-Kazvînî, et-
Telhîs fî ʻulûmi’l-belâga (Beyrut: Dârü’l-Kutubi’l-ʻİlmiyye, 2009), 6-119. 



¨ Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitab 
Ayrımına Dair Tartışmalar 

 

       368 

Metot ( ةَّيمِيلِعَّْتلا ءُانحَْلأَا ) (pedagojik yaklaşım): Burada verilen bilgiler, eserin 
takip euiği öğretim yöntemi, müellifin pedagojik vizyonunu yansıtır.51 
Örneğin, İbn Hişâm’in Muğni’l-lebîb adlı eseri için, “analiz, detaycı ve 
tartışmalı konularda karşılaştırmalı bir metot izlemiştir” şeklinde bir ifade 
eserin ileri düzey okuyuculara hitap euiğini gösterir. Alî el-Cârim’in (1881-
1949) en-Nahvu’l-vâdıh adlı kitabı için “konular basiuen karmaşığa doğru, 
günlük dil örnekleriyle işlenmiştir” şeklinde kullanılacak bir ifade, eserin 
temel ve orta seviye öğrenciler için yazıldığına işaret eder. 

Makrîzî’nin teorik temelini oluşturduğu ve Tehânevî’nin genişleuiği bu 
sekiz unsur, İslâm ilim geleneğindeki telif disiplininin ne denli gelişmiş bir 
yapıya sahip olduğunu gösterir. Bu unsurlar, yalnızca Arap dili literatüründe 
değil, günümüz akademik yazımında dahi bu prensiplerin izleri görülmekte 
olup, metodolojik bütünlük arayışındaki her araştırmacı için kılavuz 
niteliğindedir.  

3. Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i 
Kitab Tartışmaları 

Mukaddime-i ilim ve mukaddime-i kitab kavramları üzerine yapılan 
tartışmalar, İslâm ilim geleneğinin metodolojik yaklaşımlarını anlamak ve 
ilmi eserlerin yapısını çözümlemek açısından zengin bir kaynak sunmaktadır. 
Özellikle et-Telhîs geleneğine bağlı olarak yazılan belâgat eserlerinde geniş yer 
bulan bu tartışmalar, belâgatçılar arasında “mukaddime” kavramının terim 
anlamına dair farklı görüşlerin ortaya çıkmasına neden olmuştur.  

Bu mukaddime-i ilim ve mukaddime-i kitab ayrımı, Sekkâkî ile beraber 
tezahür etmiştir. Zira Sekkâkî, Miftâhü’l-ulûm adlı eserinde meânî ve beyân 
ilimleri için ayrılan bölümlerin sonunda fesâhat ve belâgat kavramlarının 
mahiyetine ve şartlarına dair açıklamalara yer vermiştir.52 Sekkâkî’nin bu 
uygulaması, fesâhat ve belâgat kavramlarının belâgat ilminin bir 
mukaddimesinden ziyade onun tamamlayıcısı izlenimini vermektedir. Ancak 
Kazvînî, Miftâhü’l-ulûm’ün bir kısaltılması olan et-Telhîs ve buna yazdığı şerh 
el-Îdâh adlı eserlerinde bu kavramlarla ilgili izahatı “mukaddime” başlığı 
altında söz konusu eserlerinin başında sunmuştur.53 Kazvînî’nin bu farklı 
yöntemi, belâgat âlimleri arasında önemli bir tartışmanın doğmasına yol 
açmış ve çeşitli soruların zihinlerde belirmesine neden olmuştur. Buna göre 
fesâhat ve belâgat kavramları ile ilgili verilen bilgiler, belâgat ilminin bir 

 
51 Makrîzî, el-Mevâʻiz ve’l-iʻtibâr, 1/10; Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâti’l-funûn, 1/15. 
52 Sekkâkî, Miftâhü’l-ulûm, 415-417. 
53 Kazvînî, et-Telhîs, 6-9; Kazvînî, el-Îdâh, 13-22. 



¨ Gifad 28 (Temmuz/July 2025/2)          |          Dr. Öğr. Üyesi Nihat Tarı 

 

 

       369 

mukaddimesi midir yoksa belâgat alanında yazılan kitabın bir mukaddimesi 
midir? Eğer fesâhat ve belâgat kavramlarına dair bilgiler ilmin mukaddimesi 
ise bu durumda Sekkâkî’nin bu bilgileri, kitabının belâgat bölümünün 
başında zikretmesi gerekmez miydi? mukaddime-i ilim ve mukaddime-i 
kitab kavramları arasında nasıl bir anlam ilişkisi bulunmaktadır? Konuyla 
ilgili yapılan tartışmalar, bunlara benzer birçok sorunun sorulmasına neden 
olmuştur. et-Telhîs geleneğine göre yazılan birçok belâgat eserinde bu konu 
gündeme getirilmiş ve çeşitli cevaplarla bu tip soruların cevapları aranmaya 
çalışılmıştır. 

Belâgat literatüründe mukaddime tartışmasını sistematik bir zemine 
taşıyan ilk isim et-Telhîs’in şârihlerinden Bahâüddîn es-Sübkî’dir. Sübkî, 
Arûsü’l-efrâh adlı eserinde, mukaddime kavramı ile ilgili tartışmaya geçmeden 
bu kavramın iki temel kullanımına dikkat çeker.54 Ona göre mukaddime ile 
yapılan izafe (tamlama) beyaniye olabileceği gibi lamiye olması da 
muhtemeldir.  Beyâniye olduğu takdirde mukaddime ile ait olduğu şey 
arasındaki ilişki ِنْم  edatıyla açıklanır ve mukaddimenin izafe edildiği şeyin bir 

parçası olması gerektiğini belirtir. Sübkî, bu kullanıma  ordunun öncü)  شِيْلجَا ةُمَدِّقَمُ

birliği), ُلِحَّْرلا ةُمَدِّقَم  (yolculuğun başlangıcı) ve ُنِاهَبرُْـلْا ةُمَدِّقَم  (delilin öncülü) gibi 
örnekler verir. İzafenin lâmiye olması durumunda mukaddimenin, izafe 
edildiği şeyden bağımsız olması gerektiğini ifade eder ve mukaddimenin bir 
araç veya vesile olarak görülmesi gerektiğini ileri sürer. Sübkî bu ikinci 
kullanımı َةعَيرِذ  (vesile/araç) kavramı ile açıklar.55  

Sübkî, bu iki temel kullanımı açıkladıktan sonra Kazvînî’nin,  et-
Telhîs’in başında kullandığı mukaddime ifadesi ile neyi kastetmiş 
olabileceğini tartışır ve bu bağlamda mukaddime-i kitab ile mukaddime-i 
ulûm şeklinde iki kavramı ortaya atar.56 Ona göre, et-Telhîs’te fesâhat ve 
belâgat kavramlarının incelendiği bölümün başında yer alan mukaddime 
kavramı ile mukaddime-i ilim kastedilmiş olacağı gibi mukaddime-i kitab 
olarak kastedilmiş olabilir. Sübkî, Kavzînî’nin belâgat ilimlerini daha sonra 
bağımsız olarak ele alacak olmasını, mukaddimenin bir araç olarak görülmesi 
gerektiğine kanıt olarak sunarken mukaddimenin her üç ilmin bir parçası 
olması ihtimalinin de göz ardı edilmemesi gerektiğini söyler. Sübkî, 
mukaddimenin her iki durumda da yani ister mukaddime-i kitab isterse 

 
54 Ebû Hâmid Ahmed b. Ali b. Abdilkafî Bahâüddîn es-Sübkî, Arûsü’l-efrâh fî şerhi Telhîsi’l-Miftâh 
(Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-Asriyye, 2003), 1/54. 
55 Bahâüddîn es-Sübkî, Arûsü’l-efrâh, 1/54. 
56 Bahâüddîn es-Sübkî, Arûsü’l-efrâh, 1/54. 



¨ Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitab 
Ayrımına Dair Tartışmalar 

 

       370 

mukaddime-i ilim olarak görülsün kitabın bir parçası olarak kabul 
edilmesinin daha doğru olacağını savunur. Kendisi bu görüşüyle çağdaşı 
Halhâlî’nin (ö. 745/1344) görüşüne57 atıfta bulunur ve onun mukaddimeyi 
sadece bir araç olarak gören yaklaşımını reddeder.58 

Sübkî’nin, mukaddime ile ilgili yaklaşımı, mukaddimeyi hem metinsel 
bir unsur hem de ilmi bir gereklilik olarak konumlandırır. Onun, bu konuda 
Halhâlî ile tartışması, mukaddimenin bağımsız bir araç mı yoksa metnin 
ayrılmaz bir parçası mı olduğu sorusunu gündeme getirmesine neden olmuş 
ve sonraki nesiller için teorik bir zemin hazırlamıştır. Bu çerçeve, Teftâzânî ve 
Cürcânî gibi âlimlerin argümanlarını şekillendiren temel dayanaklardan biri 
haline gelmiştir. 

Sübkî’nin görüşünden hareketle Saʻdüddîn et-Teftâzânî’nin de 
mukaddime kavramını, mukaddime-i ilim ve mukaddime-i kitab şeklinde ele 
alması ve bunu geniş bir şekilde tartışması, bu konunun et-Telhîs’in şârihleri 
arasında şöhret kazanmasına ve kavramın daha derinlemesine incelenmesine 
yol açmıştır.  

Teftâzânî, et-Telhîs’teki mukaddime kavramını geniş bir yelpazede ele 
almıştır. Bu kavramın sözlük anlamının yanı sıra de terim anlamını da 
kapsamlı bir şekilde incelemiştir.59 Sübkî’nin verdiği bilgilerden hareketle 
konuyu değerlendiren Teftâzânî, mukaddime-i ilim ve mukaddime-i kitab 
ayrımını felsefi bir zeminde tartışmıştır. Teftâzânî’ye göre mukaddime-i ilim, 
bir ilmin temel yapı taşlarını oluşturan bilgilerdir. Bu bilgiler arasında ilmin 
tanımı (had), amacı (garad) ve konusu (mevzu) gibi o ilmin anlaşılması için 
gerekli olan temel unsurlar yer alır. Bu tür mukaddime, ilgili bilim dalının 
kavramsal çerçevesini çizer ve okuyucuya o ilim dalının genel bir 
perspektifini sunar. Ancak mukaddime-i kitab kavramı, bir kitabın ana 
konularıyla ilişkili olan veya onların daha iyi anlaşılmasını sağlayan bilgileri 
ifade eder.60 

 Teftâzânî, söz konusu ayrımın herkes tarafından doğru 
anlaşılmadığını da belirterek tartışmayı biraz daha derinleştirir. Ona göre, bu 
karışıklık, söz konusu iki temel hususun yanlış anlaşılmasından ve konuda 

 
57 Halhâlî’nin bu konudaki görüşü için bk. Şemseddin Muhammed b. Muzaffer el-Hatîbî el-Halhâlî, 
Miftahu Telhîsi’l-Miftâh (Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 2011), 32. 
58 Bahâüddîn es-Sübkî, Arûsü’l-efrâh, 1/54. 
59 Saʻdüddîn Mesûd b. Ömer b. Abdullah Teftâzânî, el-Mutavvel şerhu Telhîsi Miftahi’l-ulûm (Dâru’l-
Kutubi’l-ʻİlmiyye, 2001), 138-139. 
60 Teftâzânî, el-Mutavvel, 138. 



¨ Gifad 28 (Temmuz/July 2025/2)          |          Dr. Öğr. Üyesi Nihat Tarı 

 

 

       371 

yapılan zorlama yorumlamalardan kaynaklanmaktadır.61 Teftâzânî, bu 
hususta iki zorlama yorumun bulunduğuna dikkat çekerek bunları izah eder. 
Birincisi meânî, beyân ve bedîʻ konularının bilinmesinin, kitabın 
mukaddimesinde yer fasâhat ve belâgat konularının bilinmesine bağlayan 
anlayıştır. Ona göre bu bakış açısı bir yanılgıdan ibareuir. Teftâzânî, fesâhat 
ve belâgat ile ilgili verilen bilgilerin, Sekkâkî tarafından el-Miftâh’ın sonunda 
ele alındığını belirterek, söz konusu bilgilerin meânî ve beyân ilimlerin 
anlaşılması için zorunlu olmadığına dikkat çeker. Ona göre bu konuda 
yapılan ikinci zorlama yorum ise mukaddimenin sadece ilmin tanımını, 
amacını ve konusunu açıklamaktan ibaret olarak görülmesine 
dayanmaktadır. Ancak Teftâzânî bu yaklaşımın, mukaddimenin içeriği ile 
mukaddimenin kendisini özdeşleştirme hatasına düşmeye yol açtığını 
belirtir.62  

Teftâzânî, mantık ilminde telif euiği Şerhü’r-Risâleti’ş-şemsiye isimli 
eserinde de mukaddime kavramını ele almış ve konunun anlaşılmasına 
yönelik önemli açıklamalarda bulunmuştur.63 Teftâzânî, burada Risâleti’ş-
şemsiye mukaddimesini ele alırken mukaddimeyi, “bir kitabın ana konuları 
ilişkisi bulunan bilgileri içeren unsurlar” olarak tanımlar. Ona göre 
mukaddime, “ilmin gayesi, faydası, mahiyeti ve konusu” gibi temel unsurları 
içerir. Bu unsurlar, ilmin diğer disiplinlerden ayrılmasını ve bağımsız bir ilim 
olarak tanımlanmasını sağlar.64 

Teftâzânî, bazı şârihlerin mukaddimeyi “ilme başlamanın kendisine 
bağlı olduğu hususlar” olarak tanımlamalarını ise eleştirir. Teftâzânî, birçok 
öğrencinin, bir ilmin tanımını, gayesini veya konusunu bilmeden de o ilmi 
öğrenmeye başlayabildiğini ve özellikle nahiv ilmi gibi araç ilimlerinde bu 
durumun sıkça görüldüğünü belirterek bu eleştirisini gerekçelendirir. Ona 
göre böyle bir tanım, eksik ve hatalıdır. Ayrıca Teftâzânî, bazı şârihlerin 
“basiret” kavramını mukaddimeyle ilişkilendirmesini de yanlış bulur. Zira 
basiret, kesin ve sınırları belirli bir kavram değildir ve bunun mukaddime ile 
gerçekleşmediğini belirtir. Ona göre ilimlerin birbirinden ayrılması, esasen 
ilimlerin konularının farklılığına dayanır. Bununla beraber bir öğrencinin bir 
ilmi diğerlerinden kesin bir şekilde ayırt etmesi her zaman bu farklılıkların 
açıkça belirtilmesine de bağlı değildir.65  

 
61 Teftâzânî, el-Mutavvel, 138. 
62 Teftâzânî, el-Mutavvel, 138-139. 
63 Saʻdüddîn Mesûd b. Ömer b. Abdullah et-Teftâzânî, Şerhü’ş-Şemsiye, thk. Câdüllah Salih Bessâm 
(Amman: Dâru’n-Nûri’l-Mübîn, 2011), 94-96. 
64 Teftâzânî, Şerhü’ş-Şemsiye, 94. 
65 Teftâzânî, Şerhü’ş-Şemsiye, 96. 



¨ Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitab 
Ayrımına Dair Tartışmalar 

 

       372 

Görüldüğü gibi Teftâzânî, mukaddime-i ilim ve mukaddime-i kitab 
ikilemine epistemolojik bir çözüm sunarak tartışmaya sistematik bir boyut 
kazandırmıştır. Ona göre mukaddime-i ilim, bir disiplinin ontolojik temelini 
oluşturan tanım, konu ve gaye gibi unsurlardan müteşekkildir. Bu unsurlar, 
ilmin evrensel karakterini belirler ve herhangi bir metinden bağımsızdır. 
Mukaddime-i kitab ise müellifin, eserinin yapısını ve ana hedeflerini 
okuyucuya aktarmak için metnin başına eklediği araçsal bir bölümdür. 
Teftâzânî’nin bu ayrımı, Sekkâkî ile Kazvînî arasındaki farkı metinsel tercih 
düzlemine çekerek uzlaştırmayı hedefler. Sekkâkî’nin sona aldığı bilgiler, 
Miftâhü’l-ulûm’ün kendine özgü bir mukaddime-i kitabı iken; Kazvînî’nin 
başa aldığı aynı içerik, et-Telhîs’in metinsel stratejisidir. Böylece ilmin evrensel 
çerçevesi ile müellifin özgün sunumu arasında bir denge kurulur. 

Teftâzânî’nin mukaddime kavramıyla ilgili yaptığı terminolojik yenilik, 
muasırı Seyyid Şerîf el-Cürcânî tarafından tutarlılık ve geleneksel kökenler 
açısından sorgulanmıştır.66 Cürcânî, Teftâzânî’nin el-Mutavvel adlı eserindeki 
mukaddime kavramına dair açıklamalarını değerlendirirken, bu kavramın 
tanımı, kapsamı ve kullanımıyla ilgili önemli eleştirilerde bulunmuştur. 
Özellikle mukaddime-i ilim ve mukaddime-i kitab ayrımı üzerinde durarak, 
bu iki kavramın birbiriyle ilişkisini ve Teftâzânî’nin bu ayrımı yapma 
gerekçelerini sorgulamıştır. Eleştirilerinde, bu ayrımın hem teorik hem de 
pratik açıdan tutarsızlıklar içerdiğini savunmuş ve kavramların daha net bir 
şekilde tanımlanması gerektiğini ifade etmiştir.67 

Cürcânî, bu tartışmaya başlarken öncelikle Teftâzânî’nin mukaddime-i 
ilim kavramını, ilmin meselelerinin dayandığı “temel unsurlar” olarak 
tanımlamasını kabul etmekle birlikte, mukaddime-i kitab kavramını yeni bir 
terim olarak nitelendirmiştir. Ona göre, mukaddime-i kitab terimi, önceki 
âlimlerin eserlerinde yer almayan ve onların ifadelerinden doğrudan 
çıkarılamayan bir yeniliktir.68 Cürcânî, Teftâzânî’nin mukaddime-i kitab 
terimini ihdas etmenin, iki temel sebebe dayandığını belirtir. Birincisi, 
mantıksal bir çelişkiyi önleme çabasıdır. Zira Kazvînî’nin et-Telhîs’in başında 
yer verdiği mukaddimesi, mukaddime-i ilim olarak değerlendirilirse, bu 
durum mantıksal bir imkânsızlığa yol açacaktır.  Bu da mukaddimede yer 
alan bilgilerin, “mukaddime-i ilmin bizzat kendisi olmasını gerektirir. Ancak 
bu bilgilerin yer aldığı bölüm, Teftâzânî’nin iddia euiği gibi, mukaddime-i 

 
66 Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî, el-Hâşiye ʻale’l-Mutavvel 
(Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʻİlmiyye, 2007), 38-42. 
67 Cürcânî, el-Hâşiye ʻale’l-Mutavvel, 39. 
68 Cürcânî, el-Hâşiye ʻale’l-Mutavvel, 39. 



¨ Gifad 28 (Temmuz/July 2025/2)          |          Dr. Öğr. Üyesi Nihat Tarı 

 

 

       373 

kitab olarak değerlendirilmesi durumunda, mukaddime-i ilim zarf, 
mukaddime-i kitab ise mazruf (zarfın içindeki) olarak kabul edilecek ve 
böylece mantıksal çelişki ortadan kalkacaktır.69 Cürcânî’ye göre Teftâzânî’nin, 
mukaddime-i kitab terimini kullanmasının ikinci nedeni, belâgat ilminin 
yapısından kaynaklanmaktadır. Ona göre Teftâzânî, mukaddime-i ilim ve 
mukaddime-i kitab ayrımı ile fesâhat ve belâgat kavramlarıyla ilgili verilen 
bilgileri mukaddime-i ilmin kapsamı dışında tutmaya çalışmıştır. Cürcânî, 
Teftâzânî’nin bu yaklaşımının, temelde Sekkâkî’nin Miftâhu’l-ulûm’da fesâhat 
ve belâgat konularını neden sonda ele aldığını gerekçelendirme çabasına 
dayandığını savunur.70 Ancak Cürcânî, bu gerekçelerin mukaddime-i kitab 
kavramını meşrulaştırmak için yeterli olamayacağını, zira klasik literatürde 
bu tür bir terminolojik ayrımın bulunmadığını öne sürer. Ona göre 
mukaddime-i kitabın ilimlerin başlangıcıyla doğrudan ilişkilendirilememesi, 
Teftâzânî'nin yaklaşımını problemli kılmaktadır.71  

Cürcânî’nin, bu bağlamda Teftâzânî’ye yöneluiği bir diğer eleştiresi de 
mukaddime-i kitab kavramının tanımı ve bu kavramın mukaddime-i ilim ile 
olan ilişkisi hakkındadır.72 Cürcânî, Teftâzânî’nin el-Mutavvel adlı eseri ile 
Şerhu’r-Risâleti’ş-şemsiyye adlı eserinde mukaddime-i kitab kavramı ile ilgili 
verilen bilgilerin birbiriyle çeliştiğini iddia eder. Ona göre Teftâzânî, Şerhu’r-
Risâleti’ş-şemsiyye’de, mukaddime-i kitabı, “kitabın ana konularına girmeden, 
onlarla ilişkili olarak zikredilen unsurlar” tanımlarken el-Mutavvel’de bunları 
mukaddime-i ilimin unsurları olarak kaydeder.73  Ona göre, Teftâzânî’nin el-
Mutavvel’de mukaddime-i ilim olarak zikreuiği unsurlar, aslında Şerhu’r-
Risâleti’ş-şemsiyye’de mukaddime-i kitab olarak beliruiği unsurlarla aynı şeyi 
ifade eder. Bu da Teftâzânî’nin yalnızca mukaddime-i kitabı kabul etmesi 
gerektiği sonucunu doğurur. Cürcânî, Teftâzânî’nin ihdas euiği mukaddime-
i kitab terim ortaya koymadan bunların tamamının mukaddime-i ilim 
kavramı ile ifade edilebileceğinin mümkün olduğunu savunur.74  

Teftâzânî’nin mukaddime-i kitab ayrımına karşı çıkan Cürcânî, 
mukaddime kavramını kendi bakış açısıyla farklı şekilde tanımlamıştır. Ona 
göre mukaddime, bir kitabın girişinde yer alan lafızlar ve manaları, doğrudan 
ilmin tanımını, konusunu ve amacını belirleyen yapısal unsurlarla iç içedir.75 

 
69 Cürcânî, el-Hâşiye ʻale’l-Mutavvel, 39. 
70 Cürcânî, el-Hâşiyire ʻale’l-Mutavvel, 39. 
71 Cürcânî, el-Hâşiye ʻale’l-Mutavvel, 39. 
72 Cürcânî, el-Hâşiye ʻale’l-Mutavvel, 39-40. 
73 Cürcânî, el-Hâşiye ʻale’l-Mutavvel, 39-40. 
74 Cürcânî, el-Hâşiye ʻale’l-Mutavvel, 39-40. 
75 Cürcânî, el-Hâşiye ʻale’l-Mutavvel, 40-41. 



¨ Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitab 
Ayrımına Dair Tartışmalar 

 

       374 

Örneğin, mantık ilminin mahiyetinin açıklanması, aynı anda hem kitabın 
kapsamını hem de ilmin metodolojik çerçevesini tanımlar. Cürcânî, kitabın 
girişinde verilen açıklamalar, ilmin ana konularına (makâsıd) ulaşmak için 
gerekli zemini (mevkûf aleyh) oluşturduğunu, bu nedenle söz açıklamaların 
mukaddime-i ilimden ayrılamayacağını ileri sürür. Cürcânî, Teftâzânî’nin bu 
ayrımının, aslında aynı gerçekliği farklı ifadelerle açıklamaktan ibaret 
olduğunu iddia eder.76 

Bu konuda yaptığımız inceleme sonucunda Cürcânî’nin et-Taʻrîfât adlı 
eserinde mukaddime kavramı ile ilgili verdiği bilgilerin yukarıdaki 
açıklamalarıyla çeliştiğini de belirtmek gerekir. Zira kendisinin de 
mukaddime-i ilim ve mukaddime-i kitab ayrımına yer verdiğini ve bu 
kavramları Teftâzânî ile benzer şekilde tanımladığı açıkça görülmektedir.77 Bu 
durum, Cürcânî’nin Teftâzânî’ye yönelik terim uydurma suçlamasıyla açık bir 
paradoks oluşturmaktadır. Zira kendisi de aynı terminolojiyi söz konusu 
eserinde kullanmaktadır.  

Yukarıda verilen bilgilerden anlaşılacağı üzere, Cürcânî’nin 
mukaddime konusundaki görüşünün temelinde Teftâzânî’nin yaklaşımına 
yönelik itirazlar yatmaktadır. Cürcânî, öncelikle mukaddime-i kitab teriminin 
geleneksel ıstılahta yer almadığını ve Teftâzânî’nin bu kavramı keyfî bir 
şekilde ihdas euiğini savunur. Ona göre, bir metnin girişinde yer alan 
tanımlar doğrudan mukaddime-i ilmin ta kendisidir; bu iki kavramı 
birbirinden ayırmak, zarfın mazrufu kendine sarması gibi mantıksal bir 
çelişki doğurur. Ayrıca Teftâzânî’nin farklı eserlerinde bu terimleri tutarsız 
kullandığını iddia ederek eleştirisini temellendirir. Ancak ironik bir biçimde, 
Cürcânî’nin kendi eseri et-Taʻrîfât’ta mukaddime-i kitab ifadesini kullanması, 
terminolojinin artık yerleştiğini gösteren bir paradoksa işaret eder. Bu durum, 
tartışmanın yalnızca teorik değil, aynı zamanda dilsel bir mücadele boyutu 
taşıdığını ortaya koymaktadır. 

Mukaddime kavramıyla ilgili yapılan tartışmaları değerlendiren bir 
diğer belâgat âlimi İsâmüddin İsferâyînî’dir. et-Telhîs’in şârihlerinden biri olan 
İsferâyînî, “mukaddime” kavramını gerek teorik gerekse pratik bir çerçevede 
ele almıştır.78 Özellikle mukaddime-i ilim ve mukaddime-i kitab ayrımı 

 
76 Cürcânî, el-Hâşiye ʻale’l-Mutavvel, 41. 
77 Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf Cürcânî, et-Taʻrîfât (Beyrut: Dâru’l-
Kutubi’l-ʻİlmiyye, 1983), 225. 
78 Ebû İshâk İsâmüddîn İbrâhîm b. Muhammed b. Arabşâh el-İsferâyînî, el-Atvel Şerhu Telhîsi 
Miftâhi’l-ulûm, thk. Abdülhamîd Hindâvî (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʻİlmiyye, 2001), 1/1/155-157. 



¨ Gifad 28 (Temmuz/July 2025/2)          |          Dr. Öğr. Üyesi Nihat Tarı 

 

 

       375 

üzerinde duran İsferâyînî, bu iki kavramın işlevsel farklılıklarını ve 
birbirleriyle olan ilişkisini detaylı bir şekilde tartıştığı görülür.  

İsferâyînî mukaddimeyi, Teftâzânî ile benzer bir şekilde ele alarak “bir 
ilme veya kitaba başlamadan önce gerekli olan unsurlar” olarak tanımlar.79 
İsferâyînî, söz konusu unsurların kapsamı ve sınırları hakkında farklı 
yaklaşımlar olduğuna dikkat çekerek bu konuda dengeli bir yaklaşım 
benimser. Ona göre mukaddime, ilme başlamayı mümkün kılan unsurlar 
olabileceği gibi unsurları daha derin bir kavrayışla anlamayı sağlayan 
unsurları olarak da değerlendirebilir. Bu nedenle İsfereyânî mukaddimenin, 
teorik öneminin yanı sıra pratik yönüyle de önemli bir işlevi yerine getirdiğini 
savunur.80  

İsferâyînî, mukaddime-i ilim ve mukaddime-i kitab ayrımına dair 
tartışmayı da değerlendirmiştir. Ona göre mukaddime-i ilim, ilmin tanımı, 
konusu ve gayesi gibi bir ilmin ana konularının kendisine dayandığı temel 
bilgilerdir. Mukaddime-i kitab ise, bir kitabın ana konularına başlamadan önce, 
okuyucunun bu konuları daha iyi anlamasını sağlayan açıklamalardır. Bu 
açıklamalar, ilmin meselelerine doğrudan bağlı olabileceği gibi, yalnızca kitabın 
düzenlenişine hizmet eden unsurlar da olabilir. Örneğin, bir kitabın başında yer 
alan “ilmin tanımı, gayesi ve konusu” gibi açıklamalar, mukaddime-i ilmin de 
mukaddime-i kitabın da kapsamında değerlendirilebilir. Bu bağlamda, 
mukaddime-i kitab, mukaddime-i ilmi kapsayabilir, ancak bunun ötesinde 
kitabın genel yapısına dair açıklamaları da içerebilir.81 

İsferâyînî, Cürcânî’nin mukaddime-i kitab kavramı bağlamında 
Teftâzânî’ye yönelttiği eleştiriye de yanıt verir.82 İsferâyînî, bu kavramın yeni bir 
terim olarak görülmemesi gerektiğini, yeni bir terim kabul edilse bile bunun 
geçerliliğini veya işlevselliğini ortadan kaldırmadığını ifade eder. İsferâyînî’ye 
göre, bir kavramın yeni olması, onun faydalı olmadığı anlamına gelmez. 
Dolayısıyla mukaddime-i kitab terimi, bir kitabın düzenlenişini daha sistematik 
hale getirdiği ve okuyucunun kitabı daha iyi anlamasını sağladığı için meşru 
bir kullanım olarak görülmesi gerektiğini savunur. Bu nedenle, İsferâyînî, 
mukaddime-i kitab teriminin kullanılmasının gerek teorik gerekse pratik 
açıdan faydalı olduğunu savunur.83 

 
79 İsferâyînî, el-Atvel, 1/157. 
80 İsferâyînî, el-Atvel, 1/157. 
81 İsferâyînî, el-Atvel, 1/156-157. 
82 İsferâyînî, el-Atvel, 1/157. 
83 İsferâyînî, el-Atvel, 1/157. 



¨ Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitab 
Ayrımına Dair Tartışmalar 

 

       376 

Görüldüğü gibi İsferâyînî’nin bu konudaki yaklaşımı, Teftâzânî’nin 
ayrımını pratik zeminde savunarak Cürcânî’nin eleştirilerini yumuşatma 
çabasını içermektedir. Ona göre mukaddime-i kitab terimi, yeni bir ıstılah olsa 
bile pedagojik açıdan işlevseldir; zira eserin başında yer alan açıklamalar, 
okuyucuya sadece temel bilgiler sunmakla kalmaz, metnin bütüncül 
anlaşılmasını sağlayacak derinlik kazandırır. Ayrıca İsferâyînî, Cürcân’nin 
terim uydurma eleştirisini, yeniliğin faydasını öne çıkararak yumuşatır. Bu 
itibarla bir kavramın önceki literatürde bulunmaması, onun geçersizliğini 
değil, disipliner ihtiyaçlara cevap veren dinamik bir araç olduğunu gösterir.  

Mukaddime-i ilim ve mukaddime-i kitab tartışmalarını ele alan bir 
diğer âlim Abdülhakîm es-Siyâlkûtî’dir (ö.  1067/1657). Siyâlkûtî, bu konuda 
Teftâzânî’nin görüşünü benimseyerek ona yönelik eleştirileri bertaraf etme 
eğiliminde olduğu görülür. Mukaddime-i ilmi geniş ve dar olmak üzere iki 
farklı anlamda kullanıldığını savunan Siyâlkûtî, bu terimin bağlama göre 
esnek bir yapıya sahip olduğunu savunur.84 Ona göre bu terim, tıpkı 
“mukaddimetü’l-kıyas” (kıyasın öncülü) gibi özel bağlamlara uyarlanabilir. 
Bu terimin, Teftâzânî’nin eserlerinde de geniş ve dar anlamda kullanıldığını 
belirterek Teftâzânî’nin görüşünü gerekçelendirmeye çalışır. Geniş anlamıyla 
mukaddime, bir ilmin temelini oluşturan üç tür bilgiyi kapsar: İlme giriş için 
gerekli ön bilgiler, konuları kavramak için gereken tasavvurî bilgiler ve ilmin 
doğruluğunu teyit eden tasdîkî bilgilerdir.  Siyâlkûtî, bu yaklaşımın özellikle 
Teftâzânî’nin Şerhu’l-Miftâh adlı eserinde belirginleştiğine dikkat çeker. Ancak 
Teftâzânî’nin mukaddimeyi el-Muhtasar’da dar anlamıyla kullandığını ve 
“ilme başlamak için elzem olan asgari bilgileri” kapsadığını ifade eder.85 

Siyâlkûtî, Şerîf el-Cürcânî’nin, mukaddime-i kitab terimi nedeniyle 
Teftâzânî’ye yöneluiği “terim ihdas etme” eleştirisine de cevap verir. Ona göre 
mukaddime-i kitab terimi, yeni bir ıstılah olarak değil, genel bir kavramın 

özel bir bağlama uyarlaması olarak değerlendirilmelidir. Bu durumun “  ةُمَدِّقَمُ
ليلَِّدلا ” (delilin öncülü) ve “ سايَقِلْا ةُمَدِّقَمُ ” (kıyasın öncülü) tamlamasında da benzer 

nitelikte olduğuna dikkat çeker. Siyâlkûtî, bu tür tamlamaların belirli bir 
bağlamı işaret etmekle birlikte yeni bir terim üretme anlamına gelmediğini; 

 
84 Abdülhakîm b. Şemsiddîn Muhammed es-Siyâlkûtî, Hâşiyetü’s-Siyâlkûtî ʻalâ kitâbi’l-Mutavvel 
(Kum: Menşûrâtü’r-Radî, 1983), 23-24. 
85 Siyâlkûtî, Hâşiyetü’s-Siyâlkûtî, 23. 



¨ Gifad 28 (Temmuz/July 2025/2)          |          Dr. Öğr. Üyesi Nihat Tarı 

 

 

       377 

mevcut dilsel bir yapının özel bir amaca hizmet edecek şekilde kullanılması 
olarak değerlendirilmesi gerektiğini savunur.86 

Siyâlkûtî, mukaddime-i kitab kavramının, kitabın yapısal bir unsuru 
olduğunu vurgular. Tıpkı bâb, fasıl veya makâsıd (ana konular) gibi, 
mukaddime de metnin belirli bir bölümünü tanımlamak için kullanılır. Bu 
bağlamda mukaddime, kitabın ana hedefleriyle uyumlu ve okuyucuyu 
aydınlatan içerikleri barındırır. Metinlerin lafızlar (kelimeler, ifadeler) 
üzerine inşa edildiği düşünüldüğünde, mukaddime-i kitabın da bu lafızların 
özel bir diziliminden ibaret olduğu sonucuna varılır.87 Siyâlkûtî’nin bu 
yaklaşımı, yukarıda belirtildiği üzere Cürcânî’nin Teftâzânî’ye yönelik 
eleştirilerine bir yanıt niteliğindedir. Siyâlkûtî’ye göre mukaddime-i kitab, 
kitabın diğer bölüm başlıkları gibi içeriğini kuşatan bir yapısal unsur olarak 
görülür. Bu sayede, “bir şeyin kendine zarf olması” eleştirisi anlamsızlaşır, 
çünkü mukaddime metnin bütünlüğü içinde doğal bir konuma sahiptir. 
Ayrıca mukaddime-i kitabın anlaşılması, mukaddime-i ilimde olduğu gibi 
önceden bilinmesine bağlı değildir. Dolayısıyla bir kitabın giriş bölümü 
okunmadan da diğer kısımlarına geçilebilir.  

Siyâlkûtî, mukaddime kavramının bağlamsal kullanımlarını sistematik 
bir şekilde ortaya koyarak, Cürcânî’nin eleştirilerini bertaraf etmeye çalışır. 
Ayrıca metinlerin teorik ve pratik ihtiyaçları arasındaki dengeyi de 
vurgulayarak bu görüşünü desteklemeye çalıştığı görülür. Onun bu analizi, 
terminolojik esnekliğin ilimlerin gelişiminde oynadığı rolü vurgularken, 
geleneksel eleştirilerin statik yorumlarını aşan dinamik bir bakış açısı sunar. 

Mukaddime-i ilim ve mukaddime-i kitab kavramlarıyla ilgili ayrıntılı 
açıklamalarda bulunan bir diğer âlim Mollazâde Osman b. Abdullah el-
Hıtâî‘dir (901/1496). Mollazâde, bu iki kavram arasındaki farkı Teftâzânî’nin 
görüşleri bağlamında ayrıntılı bir şekilde ele almıştır.88 

Mollâzâde, Teftâzânî’nin öncülük euiği mukaddime-i ilim ve 
mukaddime-i kitab ayrımını netleştirerek bu konudaki hatalı algıları 
düzeltmeye çalışmıştır. Ona göre, bu iki kavram arasındaki temel fark, 
kelimelerle anlamlar arasındaki ilişkiye dayanır. Buna göre mukaddime-i 
ilim, bir ilmin anlaşılması için zorunlu olan soyut anlamlar bütününü ifade 
ederken mukaddime-i kitab bu anlamları taşıyan somut kelimelerden oluşan 

 
86 Siyâlkûtî, Hâşiyetü’s-Siyâlkûtî, 23. 
87 Siyâlkûtî, Hâşiyetü’s-Siyâlkûtî, 23. 
88 Nizâmeddîn Osman b. Abdullah el-Hıtâî Mollâzâde, Hâşiyetü Mollâzâde ʻalâ Muhtasari’l-meânî 
(Hicr: Matbaatu Nûrî, ts.), 43-46. 



¨ Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitab 
Ayrımına Dair Tartışmalar 

 

       378 

metinsel bir düzenlemeden ibareuir.89 Örneğin belâgat ilmi için “fesâhat” ve 
“belâgat” kavramları için verilen tanımlar, bu ilmin temelini oluşturan 
kavramsal bir gerekliliktir. Müellifin kitabın başında bu terimleri açıklaması, 
eserin yapısına dahil edilen pratik bir unsurdur; ancak bu açıklamalar olmasa 
bile ilmin teorik çerçevesi varlığını korur.90  

Mollâzâde bazı âlimlerin, mukaddime-i kitabı mukaddime-i ilimle 
özdeş görmesini kavramsal bir yanılgı olarak değerlendirir. Ona göre 
mukaddime-i kitab, ilmin temel anlamlarını içerebilse de bu durum ikisinin 
aynı olduğu anlamına gelmez. Örneğin bir kitabın girişinde fesâhatin 
tanımlanması, metnin yapısal bir parçasıyken, bu tanımın bilinmesi ilmin 
kavranması için asli bir şaruır. Mollâzâde, mukaddime-i ilim ile mukaddime-
i kitab terimleri arasında genel-özel ilişkisi olduğu iddiasını da reddeder. Zira 
mukaddime-i ilim anlamlara, mukaddime-i kitab ise bu anlamları aktaran 
kelimelere dayanır ve bu ikisi arasında mantıksal bir kapsam ilişkisi 
kurulamaz. Ancak bir kitabın girişinde hem ilmin temel terimleri hem de 
başka açıklamalar yer alıyorsa, bu durumda mukaddime-i kitab kısmen 
mukaddime-i ilmi içerebilir; fakat bu, iki kavramın özdeş olduğunu 
göstermez.91 

Mollâzâde’nin bu bağlamda yaptığı soyut-somut ayrımı, mukaddime 
tartışmasını metin ve anlam düzleminde köklü bir netliğe kavuşturmuştur. 
Ona göre, mukaddime-i ilim bir disiplinin teorik özünü oluşturan kavramsal 
çerçeveyi, mukaddime-i kitab ise bu özü aktaran lafızların pratik düzenini 
temsil eder. Bu ayrım, müelliflerin metinsel tercihlerinin teorik gerekliliklerle 
karıştırılmasını engelleyerek, ilmin evrensel yapısı ile eserin bağlamsal 
düzeni arasındaki sınırları belirginleştirmiştir. Mollâzâde’nin vurguladığı 
gibi, mukaddime-i ilim anlamların soyut bütünlüğüdür; mukaddime-i kitab 
ise bu bütünlüğün dil aracılığıyla somutlaşmasıdır. 

Muhammed ed-Desûkî (ö. 1230/1815), Teftâzânî’nin el-Muhtasar adlı 
eserine yazdığı hacimli hâşiyesinde, Teftâzânî’nin mukaddime kavramına 
dair açıklamalarını detaylandırır ve onun terminolojik tercihlerini analiz 
eder.92 Teftâzânî’nin ibaresinde geçen mukaddime-i kitab ifadesini 
mukaddime-i ilme atfederek açıkladığını belirten Desûkî, bu iki kavram 
arasındaki ilişkiyi lafız ve mana düzleminde inceler.93 Ona göre, mukaddime-

 
89 Mollâzâde, Hâşiyetü Mollâzâde, 44. 
90 Mollâzâde, Hâşiyetü Mollâzâde, 44-45. 
91 Mollâzâde, Hâşiyetü Mollâzâde, 45-46. 
92 Desûkî, Hâşiyetü’d-Desûkî, 1/130-135. 
93 Desûkî, Hâşiyetü’d-Desûkî, 1/132. 



¨ Gifad 28 (Temmuz/July 2025/2)          |          Dr. Öğr. Üyesi Nihat Tarı 

 

 

       379 

i ilim, bir disiplinin temel prensiplerini (had, mevzu, gaye vb.) içeren ve o 
ilmin öğrenilmesi için zorunlu olan teorik çerçeveyi ifade ederken; 
mukaddime-i kitab, müellifin eserinin başında, metnin ana maksadına 
hazırlık niteliğinde kaleme aldığı, ancak ilmin temel prensipleriyle doğrudan 
bağı olmayan lafzî bir giriş bölümüdür. Desûkî, bu ayrımın, belâgat ilmindeki 
lafız-mana ilişkisinin anlaşılmasına bağlı olduğunu vurgular.94 Dolayısıyla, 
mukaddime-i kitabın, metnin bağlamına uygun olarak seçilen lafızlar 
üzerinden şekillendiğini, mukaddime-i ilmin ise evrensel ve 
standartlaştırılmış (مُنْضَبِطَة) manalar içerdiğini belirtir.95 Bu noktada, Şerif el-
Cürcânî’nin mukaddime terimini yalnızca mukaddime-i ilim çerçevesinde 
kullanarak kavram karmaşasına yol açtığını, oysa müelliflerin eserlerinde 
mukaddime-i kitab kavramının bulunduğunu ve bunun bazen mukaddime-i 
ilmi işaret eden lafızlar üzerinden mecâzî bir şekilde ( لسَرْمُ زٌاجَـمَ ) 
kullanılabildiğini ifade eder.96 

Desûkî, ayrıca, Teftâzânî’nin mukaddime-i kitabı tanımlarken 
kullandığı ِاهَـِب هُلَ طٌابَتِرْا  (onunla bağlantılı olma) ifadesinin, maksadın bu 
mukaddimeye bağlantılı olmadığı, ancak mukaddimenin maksatla uyumlu 
bir ilişki içinde bulunduğu şeklinde yorumlanması gerektiğini belirtir.97 Bu 
durum, belâgat ilmindeki sebep ve sonuç ilişkisine benzer şekilde, giriş 
bölümünün ana metne hazırlık işlevini vurgular. Desûkî’nin üzerinde 
durduğu konulardan biri de mukaddime teriminin lafız ve mana düzleminde 
nasıl konumlandırıldığıdır. Desûkî’ye göre, mukaddime-i ilim doğrudan 
manalarla ilişkiliyken, mukaddime-i kitab lafızların özel bir düzenlemesidir 
ve bu iki kavram arasında umum-husus ilişkisi bulunmaktadır.98 

Desûkî’nin bu konudaki yaklaşımı, metin ve ilim ilişkisinde pratik 
ihtiyaçlarla teorik bütünlüğü uzlaştıran bir çerçeve sunar. Mukaddimeyi hem 
ilmi ilkelerin temsilcisi hem de metinsel bağlamın esnek bir aracı olarak ele 
alması, müelliflerin özgün tercihlerini meşrulaştırırken ilmi tutarlılığı 
korumuştur. Özellikle lafız-mana bütünlüğüne vurgusuyla, geleneksel 
terminolojiyi dinamik bir metin anlayışıyla birleştiren Desûkî, belâgat 
geleneğinde tartışılan mukaddimenin hem teorik derinliğine hem de pratik 
uygulanabilirliğine katkı sağlamıştır. 

 
94 Desûkî, Hâşiyetü’d-Desûkî, 1/132-133. 
95 Desûkî, Hâşiyetü’d-Desûkî, 1/133. 
96 Desûkî, Hâşiyetü’d-Desûkî, 1/133-134. 
97 Desûkî, Hâşiyetü’d-Desûkî, 1/134. 
98 Desûkî, Hâşiyetü’d-Desûkî, 1/134-135. 



¨ Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitab 
Ayrımına Dair Tartışmalar 

 

       380 

Sonuç 

Klasik İslâm literatüründe “mukaddime” kavramı gerek yapısal açıdan 
gerekse metodolojik yönden ilimlerin temelini oluşturan ve eserlerin 
bütünlüğünü sağlayan kritik bir unsurdur. Bu kavram, İslâm düşünce 
geleneğinde bilgi üretim sürecinin sistematik bir şekilde ele alınmasını 
sağlayan önemli bir araç olarak karşımıza çıkmaktadır. Özellikle mukaddime-
i ilim ve mukaddime-i kitab ayrımı etrafında şekillenen teorik tartışmalar, 
İslâm âlimlerinin metodolojik yaklaşımlarını ve kavramsal analizlerini 
anlamak açısından büyük bir öneme sahiptir. 

Arapçada “öne geçme” ve “ilerleme” anlamlarına gelen “ م-د-ق ” 
kökünden türeyen mukaddime teriminin, fıkıh usulü, tefsir, mantık ve felsefe 
gibi çeşitli ilim dallarında kazandığı özel anlamlar, İslâm ilim mirasının 
metodolojik zenginliğinin bir göstergesidir. Ayrıca, Makrîzî tarafından er-
ruûsu’s-semâniye (sekiz temel ilke) adıyla sistemleştirilen klasik mukaddime 
düzeninin, çağdaş akademik metinlerin giriş kısımlarında benimsenen 
sistematiğe benzer özellikler taşıdığı tespit edilmiştir. 

Sekkâkî’nin Miftâhü’l-ulûm’undaki yaklaşımı ile Kazvînî’nin et-Telhîs’te 
getirdiği metodolojik yeniliğin tetiklediği mukaddime-i ilim ve mukaddime-i 
kitab ayrımı tartışması, İslâm düşünce tarihinde önemli bir epistemolojik 
evreye işaret eder. Bu tartışma, Bahâüddîn es-Sübkî gibi âlimlerce sistematik 
bir zemine oturtulmuş; Teftâzânî’nin mukaddime-i ilmi bir disiplinin teorik 
özü, mukaddime-i kitabı ise bu özün metinsel uygulaması olarak tarif 
etmesiyle önemli bir kavramsal berraklık kazanmıştır. Seyyid Şerîf el-
Cürcânî’nin bu ayrıma getirdiği eleştirel yaklaşımlar, ilim geleneğinin canlı 
entelektüel dinamiklerini sergilerken; devam eden süreçte Mollâzâde’nin 
soyut-somut karşıtlığı üzerinden yaptığı izahlar ve Desûkî’nin lafız-mana 
eksenli çözümlemeleri, mukaddime meselesini metin-anlam diyalektiği 
açısından daha da zenginleştirmiştir. 

Bu araştırmada, mukaddime kavramının sahip olduğu çok katmanlı 
yapı düzenli bir biçimde sergilenmiş, klasik dönem bilginlerinin konuya dair 
metodolojik tutumları mukayeseli bir yöntemle incelenmiştir. Elde edilen 
bulgular, klasik İslâm düşünce sistematiğinin metodolojik yetkinliğini ve 
kavramsal hassasiyetini bir kez daha teyit etmektedir. Mukaddime kavramı 
odağındaki bu derinlikli tartışmaların, sadece belâgat ilminin tekâmülüne 
hizmet etmekle kalmayıp, aynı zamanda ilim ile metin arasındaki ilişkiye dair 
evrensel nitelikteki sorgulamalara da yanıtlar sunduğu değerlendirilmektedir. 



¨ Gifad 28 (Temmuz/July 2025/2)          |          Dr. Öğr. Üyesi Nihat Tarı 

 

 

       381 

İleriki çalışmalarda, mukaddime kavramının fıkıh, kelâm ve tefsir gibi 
diğer İslâmî ilim dallarındaki seyrinin ve günümüz akademik yazım 
gelenekleriyle olan mukayeseli bir incelemesinin yapılması tavsiye 
edilmektedir. Bu yöndeki araştırmaların, İslâm düşünce geleneğinin 
barındırdığı zengin metodolojik mirası çok daha kapsamlı bir bakış açısıyla 
kavramamıza imkân tanıyacağı düşünülmektedir. 
  



¨ Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitab 
Ayrımına Dair Tartışmalar 

 

       382 

Kaynakça 

Abdülmünʻîm, Mahmûd Abdurrahmân. Muʻcemü’l-mustalahât ve’l-elfâzi’l-
fıkhiyye. Kahire: Dâru’l-Fâzile, 1999. 

Aynî, Ebû Muhammed Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed. el-
Makâsıdü’n-nahviyye fî şerhi şevâhidi şürûhi’l-Elfiyye. thk. Alî Muhammed 
Fâhır vd. Kahire: Dâru’s-Selâm, 2010. 

Bahâüddîn es-Sübkî, Ebû Hâmid Ahmed b. Ali b. Abdilkafî. Arûsü’l-efrâh fî 
şerhi Telhîsi’l-Miftâh. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-Asriyye, 2003. 

Bânkîb, Abdüllah Abdurrahman. “Nemâzic min mukaddimâti kutubi’l-
belâga: Tahlîl ve takyîm”. Mecelletü’l-câmiati’l-islâmiyye 6/183 (2018), 
477-585. 

Bilâl, Abdürrazzâk. Medhal ilâ atebâti’n-nas dirase fî mukaddimâti’n-nakdi’l-Arabî. 
Beyrut: Afrikiya eş-Şark, 2000. 

Cebr, Ferîd vd. Mevsûʻatu mustalahâti ʻilmi’l-mantık ʻinde’l-ʻArab. Beyrut: 
Mektebetü Lübnan, 1996. 

Cevherî, Ebû Nasr İsmail b. Hammad. es-Sıhâh tacü’l-luga ve sıhâhi’l-ʻArabiyye. 
Beyrut: Dâru’l-ʻİlm li’l-Melâyîn, 1990. 

Cürcânî, Ebû Bekr Abdülkahir b. Abdurrahman. Delâilü’l-iʻcâz fî ilmi’l-meʻânî. 
thk. Abdülhamîd Hindâvî. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʻİlmiyye, 2001. 

Cürcânî, Ebû Bekr Abdülkahir b. Abdurrahman. Esrâru’l-belâga fî ʻilmi’l-beyân. 
thk. Abdülhamîd Hindâvî. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʻİlmiyye, 2001. 

Cürcânî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf. el-Hâşiye 
ʻale’l-Mutavvel. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʻİlmiyye, 2007. 

Cürcânî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf. Taʻrîfât. 
Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʻİlmiyye, 1983. 

Çelebî, Katip. Keşfü’z-zunûn esâmi’l-kutubi ve’l-fünûn. Bağdat: Mektebetu’l-
Müsennâ, 1941. 

Desûkî, Ebû Abdullah Şemseddîn Muhammed b. Ahmed b. Arafe. Hâşiyetü’d-
Desûkî ʻalâ Muhtasari’l-maʻânî. thk. Abdülhamîd Hindâvî. Beyrut: 
Dâru’l-Mektebeti’l-Asriyye, 2007. 

Durmuş, İsmail. “Mukaddime”. Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/115-
117. İstanbul: TDV Yay., 2006. 



¨ Gifad 28 (Temmuz/July 2025/2)          |          Dr. Öğr. Üyesi Nihat Tarı 

 

 

       383 

Erhîle, Abbâs. Hâcisü’l-ibdâʻ fi’t-turâs dirâse fî mukaddimâti’l-kitâbi’l-İslâmî. 
Beyrut: el-Müessetü’l-ʻArabiyye li’l-Fikr ve’l-İbdâʻ, 2017. 

Erhîle, Abbâs. “Mukaddimetü’l-kitâb fi’l-luga ve’l-ıstılâh”. Cüzûrü’t-Türâs 6/11 
(2002), 313-330. 

Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. Ezher el-Herevî. Tehzîbu’l-luga. 
thk. Muhammed ʻIvâz. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâs, 2001. 

Hakkı, Muhammed Safâ Şeyh İbrâhîm. Ulûmü’l-Kur’ân min hilâli 
mukaddimâti’t-tefâsir. Beyrut: Müessesetü’r-Risale, 2004. 

Halhâlî, Şemseddîn Muhammed b. Muzaffer el-Hatîbî. Miftâhu Telhîsi’l-
Miftâh. Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 2011. 

Hıdır, Ahmed İbrâhîm. İʻdâdü’l-buhûs ve’-resâili’l-ʻilmiyye mine’l-fikre haRe’l-
hâtime. Kahire, 2013. 

İbn Fâris, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ b. Muhammed er-Râzî 
el-Kazvînî el-Hemedânî. Muʻcemü mekâyîsi’l-luga. thk. Abdüsselâm 
Muhammed Hârûn. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1979. 

İbn Haldûn, Kitâbü’l-ʻiber ve divânü’l-mübtede ve’l-haber fî eyyâmi’l-ʻArab ve’l-
ʻAcem ve’l-Berber ve men âsârahum min zevi’s-sultâni’l-ekber. thk. Halil 
Şehhâde. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1988. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemâleddîn Abdullah b. Yûsuf. Muğni’l-lebîb ʻan 
kutubi’l-eʻârib. thk. Mâzin Mübârek, Muhammed Alî Hamdüllâh. 
Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 1985. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. 
Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî. Lisânü’l-ʻArab. Beyrut: Dâru Sâdır, ts. 

İbnü’l-Hâcib, Ebû Amr Cemâlüddîn Osmân b. Ömer b. Ebî Bekr b. Yûnus. 
Kâfiye fi’n-nahv. thk. Salih Abdülazim. Kahire: Mektebetü’l-Âdâb, 2010. 

İsferâyînî, Ebû İshâk İsâmüddîn İbrâhîm b. Muhammed b. Arabşâh. el-Atvel 
Şerhu Telhîsi Miftâhi’l-ulûm. thk. Abdülhamîd Hindâvî. Beyrut: Dâru’l-
Kutubi’l-ʻİlmiyye, 2001. 

İşbilî, Ebü’l-Kâsım Muhammed b. Abdülgafûr. İhkâmu sanʻati’l-kelâm. thk. 
Muhammed Ridvân ed-Dâye. Beyrut: Dâru’s-sekâfe, 1966. 

Karaarslan, Nasuhi Ünal. “Keşşâfü ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ulûm”. Türkiye 
Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/330-331. Ankara: TDV Yayınları, 
2002. 



¨ Klasik Belâgat Geleneğinde Mukaddime Kavramı: Mukaddime-i İlim ve Mukaddime-i Kitab 
Ayrımına Dair Tartışmalar 

 

       384 

Kâtib, Ebü’l-Hasen Ali b. Halef b. Abdilvahhâb. Mevâddü’l-beyân. thk. Hüseyn 
Abdulletîf. Trablus: Menşûrât Câmiati’l-Fâtih, 1982. 

Kazvînî, Ebü’l-Meâlî Celâlüddîn el-Hatîb Muhammed b. Abdirrahmân b. 
Ömer b. Ahmed. el-Îdâh fî ulûmi’l-belâga. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-
ʻİlmiyye, 2003. 

Kazvînî, Ebü’l-Meâlî Celâlüddîn el-Hatîb Muhammed b. Abdirrahmân b. 
Ömer b. Ahmed. et-Telhîs fî ulûmi’l-belâga. Beyrut: Dârul-Kutubi’l-
ʻİlmiyye, 2009. 

Kur’ân Yolu. Erişim 18 Kasım 2024. hups://kuran.diyanet.gov.tr 

Makrîzî, Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbâs) Takıyyüddîn Ahmed b. Alî. el-
Mevâʻiz ve’l-iʻtibâr bi-zikri’l-hıtat ve’l-âsâr. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-
ʻİlmiyye, 1418. 

Mollâzâde, Nizâmeddîn Osman b. Abdullah el-Hıtâî. Hâşiyetü Mollâzâde ʻalâ 
Muhtasari’l-meʻânî. Hicr: Matbaatu Nûrî, ts. 

Münyâvî, Mahlûf b. Muhammed el-Bedevî. Hâşiye ʻalâ Şerhi Hilyeti’l-lübbi’l-
masûn. Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, ts.  

Sekkâkî, Ebû Yaʻkûb Sirâceddîn Yûsuf b. Ebû Bekr b. Muhammed. Miftâhü’l-
ulûm. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʻİlmiyye, 1987. 

Siyâlkûtî, Abdülhakîm b. Şemsiddîn Muhammed. Hâşiyetü’s-Siyâlkûtî ʻalâ 
kitâbi’l-Mutavvel. Kum: Menşûrâtü’r-Radî, 1983. 

Teftâzânî, Saʻdüddîn Mesûd b. Ömer b. Abdullah. el-Mutavvel şerhu Telhîsi 
Miftâhi’l-ulûm. Dâru’l-Kutubi’l-ʻİlmiyye, 2001.  

Teftâzânî, Saʻdüddîn Mesûd b. Ömer b. Abdullah. Şerhü’ş-Şemsiye. thk. 
Câdüllah Salih Bessâm. Amman: Dâru’n-Nûri’l-Mubîn, 2011. 

Tehânevî, Muhammed A‘lâ b. Ali. Keşşafu ıstılahati’l-funûn ve’l-ulûm. thk. Alî 
Dahrûc. Beyrut: Mektebetu Lübnan Nâşirûn, 1996. 

Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. 
Abdirrezzâk el-Bilgrâmî el-Hüseynî. Tâcü’l-arûs min cevâhiri’l-kâmûs. 
Dârul-Hidâye, ts. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Cârullah Mahmûd b. Ömer b. Muhammed. el-
Mufassal fî sınʻati’l-iʻrâb. Beyrut: Mektebetü’l-Hilâl, 1993. 

Zerkeşî, Bedreddin Muhammed b. Abdullah. el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân. 
Kahire: Dâru İhyâi’l-Kutubi’l-ʻArabiyye, 1957. 


