
TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 151

XVI. YÜZYIL AKSARAY KIRSALINDA “ŞENLENDİRİCİ” 
OLARAK DERVİŞLERİN KURDUĞU KÖYLER*

VILLAGES ESTABLISHED BY DERVISHES AS “ŞENLENDİRİCİ” 
IN RURAL AREA OF AKSARAY IN THE XVI. CENTURY

DOĞAN YÖRÜK**

Sorumlu Yazar

Öz
Bu araştırmada Karaman eyaleti Aksaray sancağı özelinde dervişler öncülüğünde kurulan 

köyler incelemeye konu edilirken, yerleşmelere sonradan gelip zaviyeler kuran dervişlerin 
faaliyetleri dikkate alınmadı. Osmanlı iskân siyasetinin araçlarından biri olan derviş-zaviye 
merkezli yerleşimlerin oluşum ve gelişim süreçlerini takip etmek için kaynak olarak dönemin 
tahrir ve vakıf defterleri kullanıldı. Nitel araştırma yöntemlerinden belge analiz yöntemi esas 
alındı. 

Dervişler ile onların kurdukları zaviyeler etrafında oluşan köylerin ne tür özellikler 
gösterdiğini, bu köylerin gelişim seyrini, büyüyen veya küçülen köyler için herhangi bir 
belirleyici unsurun olup olmadığını, dervişlerin taşıdıkları unvanlardan hareketle dini ve 
tasavvufi eğilimleri hakkında kanaat oluşturmanın mümkün olup olmadığını, merkez ve 
taşra yöneticileriyle var olan ya da tesis edilen bağların mahiyetini ve  yerleşerek zaviyeler 
kurdukları toprakların mülkiyet ilişkilerini anlamak ve sorgulamak bu çalışmanın amacını 
teşkil etmektedir. Esasen, bütün bu soru ve sorunlar ise derviş-zaviye-köy üçlüsü etrafındaki 
sarmalda düğümlenmektedir.  

Sancak genelinde dönemlere göre sayıları 111, 117 ve 438 arasında değişen köylerden 
10 tanesinin dervişler öncülüğünde, bir kısmının yüzyıl öncesinde, bir kısmının başlarında, 
bir kısmının da son çeyreğinde kurulduğu, Hasan Dağı ile Ekecik Dağı’nın eteklerinde 
konumlandıkları, böylelikle yerleşme sürecinin devam etiği tespit edildi. Bu köylerin yüzyıl 
içindeki gelişim seyirlerinde dervişlerin kalabalıklığı, zaviyelerin işlerliği, vakıf gelirlerinin 
büyüklüğü veya küçüklüğü gibi hususların kısmen etkili olduğu görüldü. Aynı derviş 
toplulukları içinde abdal, baba, dede, fakih, hoca gibi unvanların varlığı Aksaray özelinde 
Sünni-Heteredoks ikileminin henüz belirginleşmediği veya söz konusu unvanların her iki 
kesim tarafından da kullanılabildiği sonucuna varıldı. Padişah, Hanım Sultan, şehzade, paşa ve 
bey gibi merkez ve taşra yöneticilerinin dervişlere yönelik ihsanları devlet ve toplum açısından 
önemli işler yapan zümrelerin takdir edilmesi şeklinde yorumlandı. Bazı toprakları ellerinde 
tutan dervişlerin köklerinin Karamanoğulları zamanına kadar uzandığı ve yaşadıkları dönemin 
yerel elitleri oldukları çıkarımı yapıldı. 

Anahtar Kelimeler: Yeniçağ Tarihi, Tahrir Defterleri, Abdalan-ı Rum, Zaviye, Yerleşme.

MAKALE    ARTICLE
ISSN: 1306-8253   eISSN: 2147-9895 

Geliş Tarihi/Received: 18 Şubat 2025
Kabul Tarihi/Accepted: 12 Mayıs 2025

    https://doi.org/ 10.60163/tkhcbva.1610036

	 Araştırma Makalesi / Künye: YÖRÜK, Doğan. “XVI. Yüzyıl Aksaray Kırsalında “Şenlendirici” 
Olarak Dervişlerin Kurduğu Köyler”. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, 116 (Aralık 
2025), s. 151-170. 

*	 Bu çalışma, 26-28 Ekim 2017 tarihleri arasında gerçekleştirilen II. Uluslararası Aksaray 
Sempozyumu’nda sözlü sunumu yapılan bildirinin genişletilmiş halidir.

**	 Prof. Dr. Selçuk Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi. Tarih Bölümü Öğretim Üyesi Konya/Türkiye 
dyoruk@selcuk.edu.tr. ORCID: 0000-0003-3358-384X.

Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi,
Kış-Aralık 2025, Sayı 116, 151-170

Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International
(CC BY-NC 4.0)



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 152

Abstract
This study focuses on the villages established under the leadership of dervishes in the 

Aksaray district of the Karaman province, while the activities of dervishes who later arrived 
and established zawiyas were not considered. To trace the formation and development processes 
of dervish-zawiya-centered settlements, which were one of the tools of Ottoman settlement 
policies, tahrir (tax register) and waqf (foundation) registers were used as primary sources. The 
qualitative research method of document analysis was employed as the main approach.

The aim of this study is to understand and examine the characteristics of the villages that 
emerged around dervishes and the zawiyas they established, the development trajectory of 
these villages, whether there are any determining factors for villages that grew or shrank, and 
whether it is possible to form an opinion about the religious and mystical tendencies of the 
dervishes based on the titles they held. Additionally, the study seeks to explore the nature of the 
connections between central and provincial administrators, as well as the property relations in 
the lands where dervishes settled and established zawiyas. Essentially, all these questions and 
issues are entangled within the triad of dervish-zaviye-village.

In the general district, the number of villages ranged between 111, 117, and 438 depending 
on the period. Among these, 10 villages were established under the leadership of dervishes, 
some in the early centuries, some at the beginning, and some in the last quarter of the century. 
These villages were located at the foothills of Hasan Dağı and Ekecik Dağı, indicating that 
the settlement process continued. It was observed that factors such as the size of the dervish 
community, the functionality of the zawiyas, and the magnitude of the waqf income had a 
partial impact on the development trajectories of these villages within the century. The presence 
of titles such as abdal, baba, dede, fakih, and hoca within the same dervish communities led 
to the conclusion that in the context of Aksaray, the Sunni-Heterodox dichotomy had not yet 
become apparent, or these titles were used by both groups. The donations and endowments 
given by central and provincial administrators, such as the Padishah, Hanım Sultan, Şehzade 
(prince), paşa, and bey, were interpreted as a recognition of groups performing significant tasks 
for the state and society. It was inferred that some dervishes who held lands traced their roots 
back to the time of the Karamanoğulları and were the local elites of their era.

Key Words: Early Modern History, Tahrir Registers, Abdalan-ı Rum, Zaviye, Settlement.

Giriş
Türkistan coğrafyasından kopup Batı’ya (Horasan, Azerbaycan ve Anadolu) 

doğru akan Türk topluluklarının tarihi ilerleyişinde Pasinler ve Malazgirt zaferleri 
Anadolu’daki Türk varlığı açısından önemli bir merhaleyi teşkil eder. Ardından 13. 
yüzyılın başlarında Moğolların tazyiki neticesinde yurtlarını boşaltmak zorunda 
kalan Türkmenlerin göçleriyle Anadolu coğrafyası vatanlaştırılır. Böylelikle Anadolu 
12. yüzyılın ortalarından itibaren Batılı kaynaklarda Türkiye olarak adlandırılırken 
(Kafesoğlu, 1979, 395; Özcan, 2023, 148-150), aynı zamanda İslamlaşma sürecine 
de girer. Daha çok hareketli unsurlardan oluşan Türkmenler, bir yandan geniş otlak 
ve yaylaklarda konar-göçer hayat tarzını devam ettirirken, diğer yandan da var olan 
Bizans köyleri içine, harap, virane olmuş eski köylere veya bizzat kendilerinin 
kurdukları yeni köylere yerleştirilirler. Bu husus Türkiye Selçuklu ve Beylikler ile 
Osmanlı egemenliğinin ilk asırlarına kadar devam eder. 

Anadolu’ya konar-göçer Türkmenlerin yanında Maveraünnehir, Harezm, Horasan, 
Azerbaycan, Mısır, Suriye ve Irak topraklarından çeşitli dini ve tasavvufi cereyanlar 
ile bunların temsilcileri de gelir. Gelenlerin bir kısmı için Anadolu sığınma, barınma 
ve yaşamaya elverişli bir yurt, bir kısmı için de irşad ve gazaya uygun bir saha anlamı 
taşır (Gümüşçü, 2019, 102). Bu yüzden her biri değişik sosyo-ekonomik ve kültürel 
çevreye mensup bu şeyh ve dervişlerin sayıları ve nüfuzları her geçen gün artarak 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 153

devam eder (Ocak, 2016b, 97-101). Öyle ki bu tasavvufi akımlara mensup gruplar ahi/
abdal/dede/baba/ata lakabıyla, Abdalan-ı Rum namıyla anılırlar (Ocak, 2016b, 101-
107), Ahiyan-ı Rum ve Gaziyan-ı Rum adlı zümreler gibi dönemin Anadolu’sundaki 
etkili toplumsal gruplar arasında zikredilirler (Köprülü, 1991, 84-103; Aşık Paşa-
zâde, 1332, 205). 

Dönemin merkez ve taşra yöneticilerinin, sufi çevreler arasında herhangi bir ayırım 
yapmadan Yesevilik, Nakşibendilik, Mevlevilik, Ahilik, Kübrevilik, Sühreverdilik, 
Rıfailik, Vefailik, Üveysilik, Kazerunilik, Melamilik, Babailik, Bektaşilik, 
Kalenderilik, Haydarilik, Cavlakilik gibi bütün cereyanlara alan açtıkları söylenebilir. 
Bu ilişki Mevlâna Celaleddin Rumi, Muhyiddin İbn Arabi, Sadreddin Konevi, Ahi 
Evren, Sarı Saltuk kanalıyla Selçuklularla, Nure Sofi üzerinden Karamanoğullarıyla, 
Şeyh Edebalı, Kumral Abdal, Geyikli Baba, Hacı Bayram Veli gibi şahsiyetler 
aracılığıyla da Osmanoğulları’yla somutlaşır (Turgut, 2024, 205 vd.). 

Anadolu’ya gelen Türkmenlerin yerleştirilmesi sürgün-gönüllü (Barkan, 1953-
1954, 209-237), vazife-derbent (Orhonlu, 1990), vakıflar, mülkler ve dervişler (Barkan, 
1942, 279-386) öncülüğünde yürütülen çeşitli yöntemlerle gerçekleştirilir. 13-16. 
yüzyıllar arasında Anadolu ve Rumeli’de bu tür metotlarla meydana gelmiş çok sayıda 
köyün varlığından rahatlıkla söz edilebilir. Hepsi kendi içinde araştırılmaya değer 
özgün hikayeler barındırmakla birlikte başlarındaki cemaat liderleri ile kendilerine bir 
nevi kutsiyet atfedilen şeyh ve dervişler aracılığıyla yapılan iskân hareketleri (Barkan, 
1942, 279-386; Ocak, 2018, 29; Ocak, 2018, 18-31; Taşğın, 2013, 200-202) sosyal, 
ekonomik, dini, kültürel ve siyasi sonuçları itibariyle diğerlerine göre öne çıkar.  

Ekseriyeti Babaî/Vefai ve Yesevi ekolüne mensup Horasan Erenleri (Baltacı, 
2019, 123) olarak adlandırılan dönemin şeyh ve dervişlerinin konar-göçer Türkmenler 
arasındaki faaliyetleri kadar şehirlerde ve köylerdeki uğraşları da kayda değerdir. Dini 
propaganda, toplum örgütleyiciliği ve köy-mahalle-şehir kuruculuğu gibi vasıflar 
yüklenen bu dervişlerin ellerinin emeği ve alınlarının terleriyle dağ başlarında yer açıp 
yerleştikleri, toprak işleriyle meşgul oldukları, bağ ve bahçe yetiştirerek tekkelerde 
ayin ve ibadetle günlerini geçirip sadaka ile geçinen dervişlerden farklılaştıkları 
belirtilmektedir (Barkan, 1942, 285). Dervişleri halk nezdinde etkili birer din 
propagandisti (Barkan, 1942, 283, 289, 292) olarak görmekle birlikte Anadolu’nun 
İslamlaşmasını ve toplumsal dokunun oluşmasını ve bütünleşmesini tamamen bu 
dervişlere veya tasavvufi ekollere bağlamak da doğru değildir (Ocak, 2016a, 13-22; 
Barkan, 2021, s.91). Zira toplumsal örgütlemede ahi ve fakihlere de yer veren hatırı 
sayılır bir literatürün varlığını da eklemek gerekir (Giese, 2000, 149-175; Langer-
Blake, 2000, 169-224; İnalcık, 2010, 34-35; Şahin, 2017, 38-51). Gerçekten de 15-
16. yüzyıl tahrir defterlerine kayıtlı şehirli, köylü ve konar-göçer gruplar ile kendi 
adlarına kurulmuş çeşitli vakıflar ve bu vakıfların idaresinde çalışan çok sayıda ahi 
ve fakih unvanlı kişilerin mevcudiyetinden söz etmek mümkündür (Barkan-Meriçli, 
1988; Uzluk, 1958; Yörük, 2008, 665-684). Fakihlerin toplum içindeki rolleri 
bir yana, biz daha çok Aksaray sancağı genelinde dervişler ile onların kurdukları 
zaviyeler etrafında oluşan köylerin özelliklerini, bu köylerin gelişim seyrini, büyüyen 
veya küçülen köylerdeki belirleyicilerin neler olduğunu, dervişlerin taşıdıkları 
unvanlardan hareketle dini ve tasavvufi eğilimleri hakkında kanaat oluşturmanın 
mümkün olup olmadığını, merkez ve taşra yöneticileriyle var olan ya da tesis 
edilen bağların mahiyetini ve  yerleşerek zaviyeler kurdukları toprakların mülkiyet 
ilişkilerini anlamak ve sorgulamak istiyoruz. Araştırmanın kaynaklarını 1500, 1518, 
1530, 1584 tarihli mufassal tahrir defterleri (BOA.TT.d. 40, 455; TKGM.TT.d. 131) 
ile 1476 (TKGM.TT.d. 564; Uzluk, 1958), 1500, 1584 TKGM.TT.d. 565; TKGM.



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 154

TT.d. 584) ve 16. yüzyıl başlarına tarihlendirilen (Kahraman, 2009) vakıf defterleri 
oluşturmaktadır. 

Anadolu ve Balkanlar merkezli 13-16. yüzyıl şeyh ve dervişlerin açtıkları 
zaviyeler etrafında yürüttükleri faaliyetler başta Barkan’ın “Kolonizatör Türk 
Dervişleri” adlı makalesi olmak üzere pek çok araştırmaya konu olmuştur. Barkan’ın 
burada kendine özgü bir metin geliştirmek yerine ilk olarak Henri Pirenne’nin 
bahsettiği 11-13. yüzyıllar Avrupa’sında manastırlar kuran, boş ve kurak arazileri 
tarıma açıp şenlendiren, el emeği ile çalışıp geçinen ve artı ürünü ihtiyaç sahipleriyle 
paylaşan kolonizatör Sisteryen keşişleri modeline yaslandığı zikredilmiştir 
(Barkan, 2021, 87-89). Lakin konu ile ilgili neredeyse bütün incelemelerin ilham 
kaynağını, problematiğini ve muhtevasını yine Barkan’ın bu çalışmasının belirlediği 
söylenebilir. Barkan, Osmanlı Devleti’nin kuruluş sürecinde dervişlerin, iskan ve 
gaza faaliyetlerinde bulunduğunu, boş topraklarda kurdukları zaviyeler etrafında yeni 
köylerin oluştuğunu, yerleşime yeni açılan veya fethedilen topraklarda bir yandan 
din propagandası diğer yandan da toplumu örgütlediklerini, kurdukları zaviyelerle 
yol ve yolculara hizmet ederek coğrafyanın güvenliğini sağladıklarını, bu hizmetleri 
karşılığında kendilerine bazı muafiyetler verildiğini, yönetici kesimle iyi ilişkiler 
geliştirdiklerini belirtmekte, Anadolu’nun Türkleşmesi ve İslamlaşmasındaki başat 
rolü bunlara vermektedir (Barkan, 1942, 279-386). Barkan’dan sonra onun yaptığı 
gibi tüm Osmanlı coğrafyasını ele alan kapsamlı çalışmalar ortaya konulamamıştır. 
Bunun yerine, tekil şeyh/derviş/zaviyeler (Savaş, 1992), idari üniteler içindeki şeyh/
derviş/zaviyeler (Yörük, 2017, 109-144; Alandağlı, 2023, 1-38) ile belli dini ve 
tasavvufi eğilimdeki şeyh/derviş/zaviyeler (Erdoğru, 2000, 37-55) şeklinde üç tür 
araştırma grubundan söz etmek mümkündür. Burada birer örnekle geçiştirdiğimiz, 
gerçekte çok sayıda var olan araştırmanın konusu ve problematiği yine Barkan’ın 
çizdiği çerçeve etrafında şekillenmiştir.

1. 16. yüzyılda Aksaray sancağı
Türkiye Selçuklu Devleti ile Karamanoğulları Beyliği’nin hüküm sürdüğü topraklar 

arasında bulunan Aksaray, Osmanlı egemenliğine geçtikten sonra da bu beyliğin 
toprakları üzerinde kurulan Karaman eyaletinin (Gökbilgin, 1968, 29; Bilge, 2011, 
50-66) sancaklarından biri olmuştur. İlhakın hemen akabinde Aksaray ve çevresinden 
İstanbul ve Balkanlara sürgünler yoluyla nüfus göçürülmesi (Âşıkpaşazâde, 2013, 
247; Mevlânâ Mehmed Neşrî,  2008, 316; Şikârî, 2005, 238; Karadeniz, 2015, 79, 81, 
82) nedeniyle, ciddi bir nüfus kaybına uğradığı ve 16. yüzyılın başlarından itibaren 
istikrara kavuştuğu söylenebilir. Aksaray’a ait mevcut ilk mufassal tahrir defterinden 
hareketle vergiye tabi nüfus ve köyler hakkındaki bilgilerimizi 1500 yılına kadar 
götürebilmekteyiz. Asrın başlarında köy sayısı 111- 117 arasında değişirken 1584’te 
438’e çıkmıştır (Yörük, 2019, 83, 110).  Görüleceği üzere asrın başları ile sonları 
arasında köy oluşumu açısından ciddi bir artış dikkat çekmektedir. Bu artışın meydana 
gelmesindeki en belirgin sebep sancak dahilindeki konar-göçerlerin yerleşik hale 
gelerek ekinlik ve yaylak olarak kullandıkları mezraların köye dönüşmesidir (Yörük, 
2019, Ek-VI, 307-311). Konargöçerlerin köyler kurmaları daha çok yüzyılın ikinci 
yarısından sonra iken dervişlerin öncülük ettikleri köylerin kurulma serüvenleri ise 
15. yüzyılın ikinci yarısı ile 16. yüzyılın son çeyreğine kadar uzanmaktadır. Burada 
incelemeye konu ettiğimiz husus, sancak dahilindeki köylere sonradan kurulmuş 
zaviyelerden ziyade köy oluşumlarını gerçekleştiren, bunlara öncülük eden dervişler 
ile zaviyelerdir. Bu çerçevede sancaktaki 10 köy dervişler öncülüğünde kurulmuş, 
bunlardan 4’ü (Oflağu, Zaviye nam-ı diğer Hamza Fakih, Hacib, Hacı Enbiya Dede) 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 155

1500 ve öncesinde, 3’ü (Hisarcık, Alaca, Kayacık) 1518’de, 3’ü de Finase, Acıpınar, 
Ömer Salar) 1584’te mezraadan köye dönüşmüştür.  

Şekil 1: Dervişler Öncülüğünde Kurulan Köyler1

2. Aksaray kırsalında şey/derviş/zaviye merkezli yerleşmeler
2.1. Hisarcık köyü
Uzunkaya (Eksenuz) köyü yakınlarına konumlandırdığımız yerleşmeden 

günümüzde herhangi bir iz kalmamıştır. Zaviyeler genellikle kurucu şeyh ve 
dervişlerin bizzat çalıştıkları ve masraflarını karşıladıkları yapılar iken zaman zaman 
bey, paşa, ayan ve eşraf gibi askeri kesimin yapıp şeyh ve dervişlere teslim ettikleri 
çeşitlerine de rastlanılmaktadır. Eyyübili nahiyesi Eksenuz köyüne bağlı Hisarcık 
mezraasındaki Gani Bey’in kurduğu zaviye de bu gruba örnek teşkil etmektedir. 1500 
tarihli defterde kendisinin yurdu olan Hisarcık mezraasında bir zaviye inşa ettiği, 8 
nefer, 7 hane nüfusa sahip olan mezraanın merkezi yönetim tarafından henüz köy 
olarak kabul edilmediği anlaşılmaktadır (BOA.TT.d. 40, 823). Mezraanın iskana açılıp 
insanların yerleşmesinin ise burada bir zaviye yapılmasının ardından gerçekleştiği 
görülmektedir. 

Gani Bey’in Aksaray’ın timarlı sipahilerinden olduğu Eyyübili nahiyesine bağlı 
Taşpınar köyünün divani hisselerini de Hisarcık mezraası örneğindeki gibi yurt 
şeklinde tasarruf ettiği anlaşılmaktadır. İlgili kayıtta; Gani Bey’in zaviye inşa ettiği, 
şehzade (hangi şehzade olduğu belli değil) beratıyla Hasan veled-i Şeyh Yakub’u şeyh 
tayin ettiği, kimsenin yazılı raiyyeti olmayan kişilerden buraya yerleşenlerin gelip 
geçenlere hizmetleri karşılığında rüsum ve avarızdan muaf tutuldukları yazılmakta, 
fakat ziraat yaparlarsa öşür vermeleri istenilmektedir (BOA.TT.d. 40, 823). 1500’de 

1	 Haritanın çizimindeki yardımlarından dolayı Doç. Dr. Murat Turgut’a teşekkür ederim.



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 156

mezraa iken 1518’de köye dönüşen yerleşmedeki nüfusun tamamı cemaat-i dervişan-ı 
zaviye-i Gani Beg adıyla zikredilmiştir (BOA.TT.d. 455, 628) Nüfus 1500’de 8 nefer, 7 
hane iken 1518’de 10 nefere çıkmış, 1584’te ise zaviye ve dervişlerden bahsedilmemiş, 
bunun yerine vergiye tabi 39 nefer raiyyetin adı kaydedilmiştir (TKGM.TT.d. 131, 
56b ). Böylelikle Hisarcık mezraasında 15. yüzyılın sonlarına doğru kurulduğu 
düşünülen zaviye etrafında hemen iskân faaliyeti başlamış, ilk gelenler zaviyeye şeyh 
ve derviş yazılmış, daha sonra zaviyeden bahsedilmediği gibi kayıtlı kişiler de köylü 
reayaya dönüşmüşlerdir. Ayrıca, zaviye 16. yüzyıl vakıf defterlerinin hiçbirinde de 
kayda geçirilmemiştir.  

Selçuklu ve Osmanlı geleneğinde İslam’ın fetih anlayışı çerçevesinde uç beylerine, 
şöhretli kumandanlara, bey ve gazilere ilhak edilen topraklardan temlikler verildiği 
bilinen bir gerçektir (Barkan, 1980, 249-280; Aköz, 2024, 5-8). Bunun yanında miri 
arazi rejimi içinde olduğu halde özellikle cemaat/aşiret liderlerinin ve yerel beylerin 
ömür boyu kullanımlarına bırakılan, alıp-satamadıkları, bağışlayamadıkları ve 
vakfedemedikleri ancak şer’i ve örfi vergilerini toplayabildikleri yurtluk (Pakalın, 
1993, III, 639) adı verilen bir başka tasarruf biçimi daha bulunmaktadır. Karaman eyaleti 
örneğinde bu tür arazilerin daha çok konar-göçer gruplara ve onların liderlerine tahsis 
edildiği görülmektedir. 1500 ve 1518 tarihli Karaman eyaletindeki konargöçerlerin 
kaydedildiği tapu tahrir defterlerinde bu hususla ilgili sayısız örnek bulunmaktadır 
(Hüseyniklioğlu, 2008, 335-337)2. Örneğin 1500 tarihli cemaat defterinde Aksaray 
sancağı içindeki 237 mezraadan 65’inde yurt kaydı bulunmaktadır (BOA.TT.d. 32, 
181-253). Buradaki yurt kavramı ekinlik, yaylak, ikamet yeri ve yaşanılan yer gibi 
anlamların yanında beylere tahsis edilenler özelinde mülk manasına da gelmektedir. 
Yurtluk olarak verilen topraklar zamanla ilgili konar-göçer toplulukların veya 
yerel beylerin ahfadının yerleşimine sahne olduğu yine tahrir defterlerinden takip 
edilebilmektedir. Bu doğrultuda boş, ıssız, ücra arazilerin sahiplenilmesi, üretime 
kazandırılması, şenlendirilmesi ve güvenliğinin sağlanması amacıyla yurtlukların da 
mülkler gibi etkili bir iskân yöntemi olarak kullanıldığı söylenebilir. 

2.2. Oflağu köyü
Günümüzde Aksaray şehir merkezine yaklaşık 30 km mesafede olan köy Tabduk 

adıyla anılmaktadır. Eyyübili nahiyesindeki Oflağu köyünün Derviş Tabduk adlı 
kişinin burada yaptığı zaviye etrafında, Karamanoğulları zamanında kurulduğu 
anlaşılmaktadır. Tabduk Derviş’in 1500 tahririnde hala zaviye şeyliğini yürüttüğü, 
köy sakinleri içinde ilk sırada yer aldığı ve babasının adının da Saltuk olduğu 
görülmektedir. Bu husus köyün ilk sakinlerinin zaviye kurucusu Tabduk Derviş ve 
ahfadının olduğuna işaret etmekte, kendisinin dışında Yusuf adlı bir oğlu ile İsmail, 
İshak ve Saltuk adlı üç kardeşinin varlığı tespit edilmektedir. Ayrıca köyün bütün 
gelirlerinin gelen geçen yolculara harcanması için zaviyeye vakfedildiği, bu hususun 
Karamanoğlu İbrahim Bey, Sultan Cem ve Sultan Abdullah’ın mektup ve beratlarıyla 
süreklilik arz ettiği dile getirilmektedir3. Kendisinin ölümünden sonra zaviyenin 

2	 BOA.TT.d. 1061, s. 198. Mezra‘a-i Kozan ve Yağmurağıl ve Çayırkenise ve Başyağmur Ramazan oğlu 
Kasım Beg’e yurd sürülmüşdür; s. 217. Mezra‘a-i Saraycık nezd-i Ekecik, tâbi-i Aksaray, Cema‘at-i 
mezkûre zirâ‘at iderler. Yurd-ı evlâd-ı Halil Fakîh; s. 211. Cema‘at-i Borna Ankara’dan Kayseriye’ye 
giden yoldan aşağısı yurtlarıdır; s.276. Cema‘at-i Bozdoğan mezra‘a-i Yediklüözü ve Emirdoğan ki İne 
Hoca yurtlarındandır. BOA.TT. d.32, s. 181, 182 vd.

3	 Karye-i Oflağu tâbi-i Eyyübili der-tasarruf-ı evlâd-ı Derviş Tabduk ber-mûceb-i mektub-ı İbrahim Beg 
ve Cem Çelebi ve Abdullah Çelebi mezbûr derviş Tabduk karye-i mezbûrede bir zâviye bina idüb karye-i 
mezbûre hâsılıyla zâviye-i ihyâ ider imiş kendüden sonra evlâdı tasarruf idüb kadîmden kimesneye 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 157

başına oğlu Saltuk’un geçtiği “Saltuk veled-i Tabduk şeyh-i zaviye” kaydından 
öğrenilmektedir (BOA.TT.d. 40, 854). 

Yerleşme 1500 tahririnde köy olarak zikredilmesine rağmen yüzyılın başlarında 
köye kayıtlı nüfusun ekseriyetinin aile fertlerinden oluşması (BOA.TT.d. 40, 
854; BOA.TT.d. 455, 622), Tabduk Derviş’in hala hayatta olması ve bu ilişkinin 
Karamanoğlu İbrahim Bey’e kadar uzanması nedeniyle köyün zaviye ve bu derviş 
topluluğu etrafında şekillendiğini düşündürmektedir. Yerleşme yüzyılın başlarında 
10-16 vergi nüfusuna sahip iken 1584 tahririnde 28 nefere kadar yükselmiştir. 
Buradaki zaviyenin işler ve faaliyette olduğu ise “Şaban veled-i İshak şeyh-i zaviye 
bâ-berat” kaydı ile teyit edilmiştir (BOA.TT.d. 131, 49b). 19. yüzyıla kadar varlığını 
devam ettirdiği arşiv kayıtlarından (BOA, AE.SSLM.III, 153, 9200; BOA.C..EV.., 
262, 13368; BOA, C..EV.., 391, 19836; BOA.C..EV.., 54, 2669) anlaşılan zaviyenin 
1846’daki yıllık 688 kuruşluk gelirinin 288 kuruşu “vâkıfın ruhu içün bir mikdar 
senede bir kere it’âm-ı ta’âm be-her sene” şeklinde harcama kalemleri içine alınmıştır 
(BOA.C.. EV.., 254, 12926). Konyalı, 1970’lerde zaviyenin mevcut olmadığını 
belirtmesine (Konyalı, 1974, II, 2084) rağmen günümüzde Aksaray İl Özel İdaresi 
tarafından külliye formatında inşa edilip, 2023 yılında hizmete açılan bir yapı 
mevcuttur (AÜ, 22.01.2025). Aksaray İl Özel İdaresinin böyle bir işe kalkışmasının 
arkasında adı geçen dervişin Yunus Emre’nin şeyhi Tabduk Emre olduğu iddiası ve 
kabulü (AÜ, 22.01.2025) yatmaktadır.

Derviş Tabduk’un Yunus Emre’nin şeyhi ve Hacı Bektaş Veli’nin çağdaşı Tabduk 
Emre (Şahin, 2011, 12-13) ile uzaktan ve yakından ilgisi yoktur. Her şeyden önce bu 
iki şahsiyet farklı dönemlerde yaşadıklarından aralarında zaman farkı vardır: Tabduk 
Emre 13. yüzyılın, Derviş Tabduk ise 15. yüzyılın insanıdır. Derviş Tabduk’un Oflağu 
köyündeki varlığı 15. yüzyılda ortaya çıkmıştır. Öyle ki Karamanoğlu İbrahim Bey 
dönemine kadar uzanan bu oluşum 16. yüzyılda bile büyük bir haleye dönüşememiş, 
kendi çapında küçük bir derviş topluluğuna hizmet eden zaviye ve köy yapılanmasından 
ibaret kalmıştır. Köy sakinlerine bakıldığında oldukça mütevazi ve sıradan bir şeyh-
derviş-zaviye topluluğu karşımıza çıkar. Özellikle 1500, 1518 ve 1584 tahrirlerindeki 
şahısların sayılarına ve isimlerine (BOA.TT.d. 40, 854; BOA.TT.d. 455, 622; BOA.
TT.d. 131, 49b) bakılması bile bu farklılığı görmeye yetecektir.

2.3. Zaviye nâm-ı diğer Hamza Fakih köyü 
Zaviye, Borucu ve Hamza Fakih adlarıyla anılan köy, Hamza Fakih isimli bir derviş 

öncülüğünde kurulmuştur. Günümüzde Aksaray merkeze yaklaşık 25 km. uzaklıktadır. 
Hamza Fakih’in burada bir zaviye inşa ettiği, ayende ve revendeye hizmeti nedeniyle 
Sultan Cem’in beratıyla avarızdan muaf tutulduğu, 1500’de evladından Derviş 
İbrahim’in şeyh olduğu belirtilmektedir (TKGM.TT.d. 565, 188a). Bu dönemde 4 
neferli köy sakinlerinden ilk sırada yazılan İbrahim veled-i Ahmed Fakih’in zaviye 
şeyhi olduğu, ayrıca yarım çift ölçeğinde toprağı ekip biçtiği, şeyh olmasına rağmen 
kendisiyle birlikte diğer 3 kişinin de raiyyet vergisiyle mükellef tutulduğu, isimlerinin 
altlarındaki nimçift, bennak ve caba kayıtlarından anlaşılmaktadır [İbrahim veled-i 
Ahmed Fakih şeyh-i zâviye nim, Halil birader-i O nim, Halil Baba veled-i İshak 
bennak, Hamza birader-i O caba] (BOA.TT.d. 40, 855). Yine köy gelirlerinin tamamı 

öşür ve rüsûm viregelmeyüb âyendeye ve revendeye hizmet iderler imiş defâtir-i sâbıkada dahi bu 
vecihle mukayyeddir. Bk. BOA.TT.d. 40, s. 854; BOA.TT.d. 455, s. 622; Seyit Ali Kahraman, XVI. 
Yüzyıl Başlarında Karaman Vilâyeti Vakıfları, Kayseri Büyükşehir Belediyesi Kültür Yay., Kayseri 
2009, s. 254. 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 158

zaviyeye tahsis edilmek (BOA.TT.d. 40, 855) yerine sadece 200 akçelik hasılatı olan 
bir çiftlik yerin vakfedildiği (TKGM.TT.d. 565, 188a)   gözlemlenmektedir. 1518’de 
durum değişmiş, köyde raiyyet yerine biri zaviye şeyhi Hamza veled-i Ahmed Fakih 
ve diğer iki kardeşiyle birlikte toplam 3 nefer cemaat-i dervişân-ı zaviyenişân adıyla 
yazılmışlar, köy gelirleri malikâne ve divani olmak üzere ikiye ayrılmış, divani hisseler 
timara, malikâne hisseler de zaviyeye vakıf olarak tahsis edilmiştir (BOA.TT.d. 455, 
626). 1584’te ise köyde 6 kayıtlı nefer görünmekte, bunlardan hiçbirinin zaviye şeyhi 
veya derviş olduğuna dair herhangi bir not yer almadığı gibi hepsi raiyyet statüsüne 
indirgenmişlerdir.  Ayrıca, köy gelirlerinden zaviye vakfına ayrılan pay kalmamış, 
tamamı timara aktarılmıştır (TKGM.TT.d. 131, 57a ).

1518’deki şeyh Hamza veled-i Ahmed Fakih’in oğlu Ahmed veled-i Hamza 
Fakih 1584’te ilk sırada yazılmasına rağmen bu kişinin şeyhliğine ve zaviyesine 
dair herhangi bir iz bulunmamaktadır. Üstelik Ahmed ve Hamza isimli diğer köy 
sakinlerinin varlığı da ailenin buradaki sürekliliğine işaret etmektedir. Fakat zaviyeye 
ne olduğu belirtilmemekle birlikte yıkıldığı veya âtıl hale gelmesi nedeniyle ortadan 
kalktığı ve vakfın bozulduğu düşünülebilir. Zira, zaviye yoksa şeyhlik ve dervişlik 
de olmayacağına göre adı geçen kişilerin şeyh ve derviş yazılmasının da bir anlamı 
yoktur. 

Buradaki oluşumun hikayesine bakıldığında, dervişlerin aile büyüğü şeyhle birlikte 
birer köylü gibi toprak işledikleri, ellerinin emeği ve alınlarının terleriyle geçindikleri, 
elde ettikleri gelirin bir kısmını gelip geçenlere hizmet maksadıyla zaviyeye sarf 
ettikleri, bu hizmetleri karşılığında 1518’de olduğu gibi vakıf statüsü kazandıkları 
ve vergi muafiyeti aldıkları görülmektedir. Ancak zaviyenin ortadan kalkması veya 
hizmetlerin aksamasıyla şeyhlik unvanı ve vakıflık statüsünün bozulduğu, ilgili 
kişilerin de raiyyet yapıldığı anlaşılmaktadır. Bir şeyh ailesi ve zaviye etrafında 
şekillenen köy en az yüz yıllık geçmişe sahip olmasına rağmen beklenildiği gibi ciddi 
bir gelişim gösterememiş, toplam nefer sayısı 4, 3, 6 arasında bir seviyede kalmıştır.         

1500 tahririnde aynı aile içindeki şahısların isimlerindeki fakih ve baba unvanları 
bu tür derviş topluluklarının Alevilik-Bektaşilik ve Sünnilik eğilimlerine yönelik 
tartışmalara zengin bir veri sunduğu şüphesizdir. 

2.4. Alaca köyü 
Yerini tam olarak tespit edemediğimiz yerleşmenin günümüzdeki Salari Alaca 

köyü olduğu tahmin edilmektedir. 1500’de Kemal Derviş veled-i Abdal Ömer ile 
oğlu Cemal’in derviş olarak yazıldığı ve Alaca mezraasının kadim yurtları olduğunun 
belirtildiği kayıtta4, henüz zaviye ve köy oluşumundan söz edilmemektedir. Ayrıca 
Altunçanak, Kuyucakviranı, Harunboğazı gibi mezraaların da Alaca’ya tabiiyeti ve 
tüm gelirlerin timara tahsisi görülebilmektedir (BOA.TT.d. 40, 860). Dervişlerin 
kadim yurtları olduğuna dair bir gönderme varsa da mülkiyetle bağlantılı herhangi 
bir gelir yer almamaktadır. Mezraa 1518’de, Alacahisar köyüne dönüşmüş, baba 
Kemal ölmüş, fakat 3 oğlu Cemal, Kayalu (?) ve Abdullah “Cemaat-i dervişân-ı eşrâf 
der-karye-i mezbûre” şeklindeki kayıtla, köydeki diğer 4 reayadan ayrı tutulmuş, 
böylelikle 7 neferin yaşadığı bir yerleşme haline gelmiştir. 1500’de olmayan mülkiyet 
kaydı 1518’de karşımıza çıkmakta, malikane hissenin yarısının Seydi Kemal ve 
evladının mülkü, diğer yarısı ile divani hissenin ise timara aktarıldığı zikredilmektedir 
(BOA.TT.d. 455, 627). 1584’te Alaca köyü 28 (14’ü köy reayası, 14’ü Adana 

4	 Mezkûr dervişlerin mezra‘a-i Alaca kadîm yurtlarıdır. BOA.TT.d. 40, s. 860.



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 159

perakendesi) neferli büyük bir yerleşmeye evrilmiş, hatta 7 neferli [1’i imam, 6’sı 
haymana taifesinden] Altunçanak köyü de buraya bağlanmış, vergi gelirleri birlikte 
hesap edilmiştir (TKGM.TT.d. 131, 44b). Ancak 1500 ve 1518’deki dervişlerden söz 
edilmediği gibi mülkiyet hakları da timara kaydırılmıştır. Her ne kadar toplam gelirin 
muhtevasıyla ilgili iki baştan tasarruf ifadesinden bunun teorik olarak korunduğu 
anlaşılıyorsa da ayrı bir tahsisatın yapılmaması mülkiyetin ilga edildiği veya hak iddia 
edecek kimsenin kalmadığı şeklinde de yorumlanabilir. 

Aslına bakılırsa yüzyılın başlarında ekinlik bir arazi olan Alaca’nın, Kemal Derviş 
ve oğlu Cemal’in öncülüğünde büyük bir yerleşim merkezine dönüşmesi oldukça 
dikkat çekicidir. Zira baba oğul ve kardeş dervişlerin başını çektiği bu köy oluşumunda 
zaviye ibaresi hiçbir şekilde geçmemektedir. Zaten şeyh tanımlaması da yoktur. Bu 
doğrultuda, dervişler öncülüğünde kurulan Alaca köyünün bir çekim merkezine nasıl 
dönüştüğü sorusunu cevaplandırmak oldukça güçtür. Genel anlatım ve örneklem 
zaviye merkezli iken burada farklı bir oluşum meydana gelmekte, yurt kavramı 
öne çıkmaktadır. Kadim bir yurdu ekinlikten (mezraadan) köye dönüştürmenin en 
etkili yolu çeşitli vergi muafiyetleri bahşetmek ile derbent ve zaviye oluşumları iken 
burada bunların hiçbiri görülmemektedir. Yurttan kaynaklı mülkiyet hakları dervişlere 
aktarılırken zaviye ve vakıf oluşumlarının en azından mufassal ve vakıf defterlerine 
yansımadığı söylenebilir. Dervişlerin raiyyet vergisinden muaf tutulmaları nedeniyle 
bir tür zaviye tesis edilmiş olma ihtimali yüksektir. Bu husus, 1584’teki malikane 
hisselerinin timara kaydırılmasıyla da izah edilebilir. O halde bu dervişlerin bir 
çekim merkezi oluşturmaları ve yurtlarını köye dönüştürebilmelerinde başlıca saik ne 
olabilir? Derviş tanımlamasından hareketle yapabileceğimiz tek çıkarım, yaşadıkları 
evin bir nevi zaviye formatına sokulmuş olabileceği yönündedir. 

Alaca ve dervişler üzerinden anlatmaya çalıştığımız süreç köylerin oluşumunda 
belirleyici unsurun zaviye mi, yoksa dervişler mi, ya da boş, tenha, ıssız bir yerin 
yerleşmeye açılması için mi zaviyeler kurulmakta, yoksa dervişler kendi tasavvufi 
görüşlerini yaşamak ve yaymak amacıyla mı zaviyeler tesis ederek, bunlar etrafından 
dolaylı ve sonuç olarak mı köyler kurulmaktadır (Gümüşçü, 2019, 102-103), 
tarzındaki sorulara bir nevi cevap teşkil edecek mahiyettedir. Burada kayıtlara 
yansıyan bir zaviye yapılanması olmadan, fakat dervişler öncülüğünde kurulan, sonra 
da bu dervişlerin izlerinin kaybolduğu bir köyün oluşum ve gelişimi açık bir biçimde 
takip edilebilmektedir. 

2.5. Hacib köyü
Günümüzde Gülpınar adını alan yerleşme Aksaray şehir merkezine yaklaşık 37 

km. uzaklıktadır. 16. yüzyılın başlarında kayıtlı herhangi bir reayanın olmaması, ilk 
sakinlerin Şeyh Hüseyin veled-i Kara Abdal, hizmetkar Ahmed veled-i Mehmed, 
hizmetkar Halil birader-i Ahmed, Mehmed veled-i İlyas ve Ahmed Derviş veled-i 
Hoca Ali gibi zaviye halkından oluşması köyün zaviye etrafında yeni teşekkül ettiğine 
işaret etmektedir. Cem Sultan’dan alınan mektubun varlığından söz edilmesi, zaviyenin 
varlığının daha eski bir zaman dilimine tarihlendirilmesine imkân tanır. Özellikle 
zaviyenin Kara Abdal namıyla anılması, bu kişinin 1500 ve 1518’deki zaviye şeyhi 
Hüseyin’in babası olması nedeniyle Kara Abdal’ın 15. yüzyılın ikinci yarısında, en 
azından Cem Sultan’ın Konya sancakbeyliği (1474-1481) döneminden (Kılıç, 2021, 
500, 519) itibaren hayatta olduğuna hükmedilebilir. Şeyh Turasan Dede halifelerinden 
olan Kara Abdal ile maiyetindeki dervişlerin Hacib mezraasında yaptıkları ziraatın 
karşılığında ödeyecekleri malikane öşrünün yarısı ayende ve revendeye harcanmak 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 160

üzere zaviyeye, üçte biri de Şeyh Turasan Dede evladına tahsis edilmiştir. Hacib 
mezraası/köyü yüzyılın başlarında 5-7 nefer dervişin (BOA.TT.d. 40, 864; BOA.TT.d. 
455, 612) ikamet ettiği bir yer iken 1584’te 5’i derviş, 62’si reaya toplam 67 neferden 
(TKGM.TT.d. 131, 118a) mürekkep büyük bir köye dönüşmüştür. 

Dervişlerin zaman zaman raiyyet vergisine muhatap tutuldukları 1518’deki 7 
dervişten 5’inin nim, bennak ve caba yazılmalarından anlaşılmaktadır. Yine buradaki 
dervişlerin kullandıkları unvan ve sıfatlar içinde zaviye kurucusu abdal unvanlı 
şeyhin yanında hoca unvanlı Ahmed Derviş veled-i Hoca Ali (BOA.TT.d. 40, 864) 
ve fakih unvanlı zaviye imamı Musa Fakih’in (BOA.TT.d. 455, 612) varlığı, erken 
dönem dervişlerin dini eğilimlerine ışık tutmaktadır.

2.6. Finase köyü 
Günümüzde mevcut olmayan yerleşme, Gülpınar köyü ile Bekar Sultan Türbesi 

arasında Kaya/Kayı denilen mevkidedir. Daha çok vakıf defterlerinden takibini 
yapabildiğimiz yerleşme, 16. yüzyılın başlarında 9-16 neferden oluşan şeyh ve 
derviş topluğunu barındırırken (TKGM.TT.d. 565, 190a-b; Kahraman, 2019, 241-
242), asrın sonlarında 32 neferden mürekkep bir köye dönüşmüş (TKGM.TT.d. 131, 
61b), kayıtlı 32 neferin hiçbiri dervişlerle ilişkilendirilmemiş, bunlardan 6 neferin 
de raiyyet statüsü zikredilmemiştir (TKGMT.TT.d. 131, 61b). Yine aynı dönemde 
Ramazan oğlu Kubad tarafından burada Cuma namazı kılınan bir caminin yapılması 
yerleşmenin büyümesine katkı sağlamıştır (TKGM.TT.d. 584, 82a). Zira, herhangi bir 
yerleşmenin şehir olarak adlandırılmasında dikkate alınan iki kıstas vardır: Bunlardan 
biri Cuma namazının kılınabileceği cami, diğeri ise haftalık pazarın kurulmasıdır 
(Ergenç, 2012, 94). Zaviyeye ilaveten caminin varlığı bu yerleşmeyi diğerlerinden 
farklılaştırmış olmalıdır. Ne var ki günümüze kadar gelmeyen zaviye ve yerleşmenin 
Hacib yakınlarındaki konumu 1713 tarihli “Aksaray’da Hacib karyesinde Şeyh Dede 
Hasan zaviyesinin zaviyedarlığı hulefasından Kara Abdal evlâdına vakf ve şart 
olub eslah ve batın evlâda Şeyh Mehmed ve Şeyh Abdullah mutasarrıflar olub…” 
(VGM.VAD.1067, 62a) kaydından anlaşılmaktadır. Turasan Dede’nin Dede Hasan 
şeklinde yazılmasına rağmen Kara Abdal adlı dervişin halifeleri arasında zikredilmesi 
nedeniyle aynı kişiyi tanımladığını düşünmekteyiz. Ayrıca kabrinin de bu köyde 
bulunduğu 1710 tarihli bir başka kayıtla “Aksaray’da Bektaşlı nâhiyesinde Finase 
nâm karyede medfûn Şeyh Turasan Dede’nin karye-i mezbûrede vâki zâviyesine 
evlâdiyet meşrûtiyet üzere…” (VGM.VAD.1067, 61b) teyit edilmektedir.

Şeyh Turasan Dede’nin mülkü olan Finase mezrasındaki zaviyenin, adından 
ve vakıf kalemlerindeki açıklamalardan hareketle kendisi tarafından yaptırıldığı 
anlaşılmaktadır.  1500 tahririnde zaviyenin başında oğlu Şeyh Şaban Çelebi’nin 
bulunması Şeyh Turasan Dede’nin yaşadığı dönemi Fatih ve Karamanoğulları 
zamanına kadar götürmemize imkân vermektedir. Bu dönemde şeyhin dışında 15 nefer 
dervişin hizmetkar yazılması, zaviyenin büyüklüğüne işaret etmekte, İsmail Fakih 
veled-i Mustafa imam-ı zaviye, Ali Fakih veled-i İbrahim, Hüseyin Ağa birader-i O, 
Hasan Fakih veled-i Halil gibi bazı dervişlerin imam, çelebi, fakih ve ağa unvanları 
taşıdıkları görülmektedir. 

Zaviye, Finase dışında, Kozludere, Davala, Çukurkaraviran, Hacib gibi mezraa 
ve köylerden sağlanan zengin vakıflarla desteklenmektedir (TKGM.TT.d. 565, 190a; 
Kahraman, 2019, 241-242; TKGM.TT.d. 584, 82a). Finase, Kozludere, Davala, Hacib 
mezraalarının Şeyh Turasan Dede’nin mülkü olduğu ve zaviyeye vakfedildiği bilgisi 
köhne deftere gönderme yapılarak belirtilmekte ayrıca Çukurkaraviran adlı mezraanın 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 161

da Şehzade Şehinşah tarafından Konya valiliği döneminde [1484-1511] (Kılıç, 2021, 
500, 519) vakfedildiği zikredilmektedir (Kahraman, 2019, 241). Bu toprakların Şeyh 
Turasan Dede’nin mülkü olduğu ve hanedan üyelerinin dervişlere tahsis ettikleri vakıf 
gelirleri gibi hususlar erken dönem şeyh ve derviş topluluklarına verilen imtiyazların 
mahiyetini göstermesi bakımından oldukça önemlidir.

Şeyh Turasan Dede Aksaray ve çevresinde dönemin etkili tasavvufi şahsiyetlerinin 
başında gelmiş olmalıdır. Zira arşiv kayıtlarında çok az şeyhin halifelerinden söz 
edilmektedir. Bu çerçevede, Kara Abdal adlı dervişin Şeyh Turasan Dede’nin 
halifesi olduğunun belirtilmesi tasavvufi zümreler arasındaki bağların kurulması ve 
anlamlandırılması açısından dikkate değerdir. 

2.7. Acıpınar köyü 
Aksaray’ın Taşpınar köyü yakınlarındaki Sümrü Yaylası mevkiindeki yerleşmeden 

eser kalmamıştır. Zaviyenin harap ve yıkık halini fotoğraflayarak mimari ve sanatsal 
özellikleri hakkındaki en son bilgiler Z. Erdal’a aittir (Erdal, 2014, 258-262). 
Yerleşme Hasan Dede adlı dervişin Acıpınar mezrasında yaptığı zaviye etrafında 
şekillenmiş, 1584’te köy olarak karşımıza çıkmıştır. Hasan Dede’nin zaviyeyi 
padişah emri ile yaptığı, Sultan Süleyman’ın saltanatının ilk yıllarında hayatta 
olduğu, yine bu dönemde esaslı bir tamirat geçirdiği ve bu tamiratı da padişahın 
hanımlarından Hürrem Sultan’ın yaptırdığı ve vakıflarından yıllık tahsisat ayrıldığı 
anlaşılmakta, daha sonra kardeşi Kemal Dede’nin şeyhlik vazifesini yürüttüğü hüccet 
kaydından öğrenilmektedir5. 1584’te zaviye şeyhi olarak Abdurrahman veled-i İsmail 
görülmekte, 14 neferden mürekkep köy sakinlerine ait isimlerin altlarındaki habbaz, 
tabbah, imam, muhassıl gibi açıklamalardan zaviye ile bağlantıları kurulabilmektedir 
(TKGM.TT.d. 131, 108b-109a). Bunların dışında reaya kaydının görülmemesi köy 
oluşumunun yeniliğine işaret etmektedir. 

Aksaray sancağı sınırları içindeki tenha ve ıssız bir mahalde, zaviye yapılmasına 
dair dönemin padişahının bir dervişe siparişte bulunması, bu yapının bir müddet sonra 
yine padişah haremindeki Hürrem Sultan’ın himmetiyle onarılıp, tamiratının yapılarak 
yenilenmesi ve aynı sultanın vakfından yıllık tahsisat alması oldukça ilginçtir. Hanedan 
ile Hasan Derviş, zaviye ve Acıpınar mezrası arasında var olduğunu düşündüğümüz 
bağlantının mahiyetini bilemesek de en azından böyle bir ilişkinin tespit edilebilmesi 
dahi kendi başına üzerinde durulması gereken bir olgudur. Bu tür yardım ve ihsanları 
yönetici elitin şeyhlere mürit, müntesip ve muhip seviyesinde bağlılıkları yerine 
şeyhin himmetine ve duasına sığınmanın yanında dinî, ilmî, ictimaî, iktisadî, siyasî, 
askerî sahada faydaları olan bu zümreleri desteklemek, himayesine almak ve ihya 
etmek amacının daha baskın olduğu düşünülebilir (Işık, 2015, 114-115). 

5	 “Mezkûr Gökçeöyüğü etrafdan dahi ziraat iderler der-tasarruf-ı şeyh-i zâviye-i Acıpınar ki padişah-ı 
‘alem penâh emriyle bina olmuşdur mezkûr mezra‘a Abdülmenam nâm sipahiye hâric ez-defterden 
beğlerbeğisi tevcihiyle tımar verilmiş imiş sonra mezra‘a-i mezbûre Hasan Dede nâm dervişe merhûm 
Sultan Süleyman Han sadaka idüb ilâ yevmin hâzâ mezkûrun karındaşı Kemal Dede tasarrufundadır 
bundan sâbık Hasan derviş Aksaray livasına tâbi Acıpınar nâm mahalde bir zâviye bina idüb tâc-ı 
iklîli’l-muhassenât devletlü padişahımızın harem-i humâyûn-ı dâmet ismetüha hazretleri zikr olan 
dervişin zâviyesini tecdîd idüb âli bina itmiştir mezkûr Hasan derviş şeyh-i müddet mutasarrıf olduktan 
sonra vefat idüb mezkûrun karındaşı Kemal Dede’ye sadaka olmuş bilfiil Kemal Dede ol zâviyede şeyh 
olub ve mezra‘aya mutasarrıfdır lâkin zikr olan mezra‘a-i mezbûre ne tarîkle sadaka olunduğunun 
temessükâtı zâyi’ olmuşdur …” TKGM.TT.d. 131, vr.109a; İbrahim Hakkı Konyalı, Âbideleri ve 
Kitabeleri ile Niğde Aksaray Tarihi, I, Fatih Matbaası, İstanbul 1974, s. 1176.



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 162

2.8. Kayacık köyü 
Eksenuz (Uzunkaya) köyü yakınlarında olduğu belirtilen Kayacık köyü6 ve 

zaviyesinden günümüzde herhangi bir iz kalmamıştır. Yerleşmenin kuruluş tarihi 
Karamanoğlu Mehmed Bey’e (1379-1423) kadar uzanır. Malikane hissesi Şeyhzade 
veled-i Eflah Seydi’nin çocuklarına Mümin Paşa tarafından vakfedilmiş, mülkiyet 
ve vakıf belgeleri gereğince Karamanoğlu Mehmed Bey de mektup vermiştir. 
Şeyhzade’nin burada inşa ettiği zaviyenin masrafları Kayacık köyünün/mezrasının 
gelirleriyle karşılanmıştır. Ölümünden sonra oğlu Yakub, onun ölümünden sonra 
da Yakub’un oğlu Hacı Hasan şeyhlik vazifesini yürütmüşlerdir.  1518’de şeyh 
Hacı Hasan’ın yanında Hüseyin ve Ördek Hatun adlı kardeşlerle birlikte evlattan 
üç kardeşin varlığı daha görülmekte, Kayacık köyünün malikane gelirlerini birlikte 
tasarruf ettikleri belirtilmektedir (BOA.TT.d. 455, 602; Kahraman, 2019, 240). 
Köy ve zaviye yapılanması Karamanoğlu Mehmed Bey’in iktidarına kadar gitse 
de 1518’deki 3 nefer zaviyedar ile 5 nefer hizmetkardan mürekkep toplam 8 nefer 
arasında hiçbir reayanın bulunmaması ilk sakinlerinin de dervişler olduğuna işaret 
etmektedir. Bu husus daha sonraki yıllarda da devam etmiş, 1584’te köy nüfusu yine 
8 neferde kalmış, fakat bu kez zaviyedar Seydi Mahmud veled-i Salih’in dışındakiler 
raiyyet kaydedilmişlerdir (TKGM.TT.d. 131, 100a). 18. yüzyıl kayıtlarında zaviye 
Eflah Seydi, Eflah Ağa, Seydi Ahmed gibi adlarla anılmaya devam etmiş, çeşitli 
hizmetli ve görevli atamalarına konu olmuştur (VGM.VAD.1140, 21b; 1134, 92b; 
1067, 61b; 1144, 23b; 1073, 23b). 

Zaviye merkezli köy oluşumu yüz elli yıldan fazla bir zaman dilimine uzansa da 
en azından incelenen dönemde ciddi bir nüfusu barındırmamasından hareketle, büyük 
bir yerleşim merkezine dönüşemediği açıkça söylenebilir.

Karamanoğulları beyliği ümerasından olduğu anlaşılan Kayacık mezrasının vâkıfı 
Mü’min Paşa ile Aksaray kırsalındaki bir derviş ailesi arasındaki bağa işaret etmesi 
bakımından bu kayıt dikkate değerdir. 

1.9. Ömer Salar köyü 
Bekir nahiyesi Ağaçlı köyü yakınlarındaki yerleşme ve zaviyeden herhangi bir iz 

kalmamıştır. Şeyh Mehmed’e yurt-mülk olarak verilen Ömer Salar mezrasında oğlu 
Hüseyin’in zaviye inşa etmesiyle köye dönüşen bir süreç gerçekleşir. Adı geçen mezraa, 
zaviyesi olmadığı halde şeyh sıfatıyla anılan Mehmed’in elinde ve tasarrufundaki birim 
olarak tanımlanmaktadır. Şeyh Mehmed’in ölümüyle oğlu Hüseyin Seydi mezranın 
tasarrufunu eline almış, Şehzade Cem [1474-1481], Şehzade Abdullah [1481-1484] 
ve Şehzade Şehinşah [1485-1511] da bunu onaylamışlardır (Kılıç, 2021, 519). Ayrıca 
Hüseyin Seydi burada bir zaviye inşa etmiş rüsum, avarız ve öşür vergilerinden muaf 
tutulmuştur (BOA.TT.d. 455, 611; Kahraman, 2019, 253). Zaviyenin ihyası, gelen 
giden yolcuların ağırlanması ve dervişlerin vergi muafiyetlerini içeren kayıtların Cem 
Sultan’a kadar uzanması gibi hususlara bakıldığında yapının inşa tarihini 15. yüzyılın 
ikinci yarısına çekmek mümkündür. Mezranın tasarrufu ailedeyken zaviyenin inşası 
baba Şeyh Mehmed zamanı değil de oğul Hüseyin döneminde ve onun tarafından 
gerçekleştirilmesi şeyh/dervişlere tahsis edilen yurt ve mülklerin mahiyetine de kısmi 
izah getirebilmemize imkân vermektedir. Zira iskân maksatlı temlik örneklerinde daha 
çok kendisine mülk verilen kişiler bu tür yapıların banisi iken, burada baba yerine 

6	 Aksaray’da Hasan Dağı nahiyesinde Eksenuz ve Kayacık karyesinde; Hasan Dağı nahiyesine tabi 
Eksenuz-Kayacık kurbünde; Kayacık karyesinde; Eksenuz-Kayacık nam karyede Eflah Seydi zaviyesi. 
Bk.VGM.VAD. 1134, vr. 92b; 1140, vr  21b; 1067, vr. 61b; 1144, vr. 23b; 1073, vr. 23b.



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 163

oğulun karşımıza çıkması, “mezra’a-i mezbûre evvelden ellerinde ve tasarruflarında 
olub” (BOA.TT.d. 455, 611; Kahraman, 2019, 253) ifadesi mülkiyet ilişkisine 
gönderme yapmaktadır. 

Hüseyin Seydi’nin vefatıyla yerine 6 oğlundan Emin Derviş geçmiş diğer 
5 oğul için herhangi bir derviş tanımlaması yapılmadığı gibi zaviyeden de söz 
edilmemiştir. 1500 tahririnde 6 neferden mürekkep kardeşlerin dışında başka bir 
nüfusa yer verilmemiştir (BOA.TT.d. 32, 180). 1518’de kardeşlerden ikisinin 
öldüğü anlaşılmakta, 4 kardeşten Yusuf veled-i Hüseyin Seydi zaviye şeyhi olarak 
görülmekte, diğer 6 nefer ise kardeşlerin çocukları olarak dikkat çekmektedir. Henüz 
bu dönemde de aile fertleri dışında reaya kaydı yoktur (BOA.TT.d. 455, 611). 1584’te 
mezraa köy statüsüne kavuşmuş, ancak en az yüz yıllık geçmişe sahip bir mezraa-
zaviye etrafındaki oluşum beklenildiği gibi büyük bir köye dönüşememiş, yüzyılın 
başlarındaki nüfusun da gerisine düşmüştür. Ayrıca zaviye, şeyh ve dervişlerden de 
söz edilmemiştir (TKGM.TT.d. 131, 123a). Bu dönemde kayıtlı 5 nefer her ne kadar 
reaya statüsüyle yazılmışlarsa da isimlerindeki benzerliklerden hareketle aynı ailenin 
çocukları oldukları rahatlıkla söylenebilir. Zaviyenin işlevsiz hale gelmesiyle dervişlik 
ve muafiyetler son bulduğu gibi mezraa/köyün gelirleri de timara kaydırılmıştır.  

2.10. Hacı Enbiya Dede köyü 
16. yüzyılın başlarında Aksaray sancağına bağlı Koçhisar kazası bünyesinde şehir 

merkezi ve Hacı Enbiya köyü dışında herhangi bir yerleşim birimi bulunmamaktadır. 
Asrın sonlarına doğru kaza genelindeki aşiretlerin yerleşik hayata geçmesiyle köy 
sayısı 111’e ulaşmaktadır (Yörük, 2019, 110). Köy günümüzde Koçhisar şehrinin aynı 
adla anılan bir mahallesine dönüşmüş, zaviye yıkılmış, fakat türbe restore edilerek 
ayağa kaldırılmış ve ziyarete açılmıştır. Yerleşmenin vergi gelirleri buradaki zaviyeye 
vakfedilmiş, dönemin hükümdarı Karamanoğlu İbrahim Bey de onaylamıştır. Önce 
köy mü oluştu yoksa zaviye mi inşa edildi sorusu, yerleşmenin Hacı Enbiya Dede adıyla 
anılmasından hareketle evvela zaviyenin yapıldığı şeklinde cevaplandırılabilir. Yine 
köyün şer’î ve örfi vergilerinin tamamının serbestiyet üzere zaviyeye hasredilmesi 
(BOA.TT.d. 46, 65; BOA.TT.d. 455, 646; Kahraman, 2019, 265) mülkiyet haklarını 
gündeme getirmekte, mülkiyetten vakfa dönüşümü çağrıştırmaktadır. Vakıf 
kurucusunun adı zikredilmese de köy, zaviye ve vakfın Enbiya Dede tarafından tesis 
edildiği çıkarımını yapmak pekâlâ mümkündür. 1584’te zaviye gelirlerine müdahale 
edilmiş, şer’i vergiler vakfa, örfi vergiler ise timara aktarılmıştır (TKGM.TT.d. 131, 
132a). 1500’de zaviyenin başındaki Baba Şeyh Abdullah veled-i Ramazan dışında 
köydeki 14 neferden hiçbiri zaviye ile ilişkilendirilmemiştir. 1518’de yine aynı kişi 
şeyh iken nefer sayısı 21’e, 1584’te ise 24’e çıkmış, şeyh Maksud veled-i Enbiya 
zaviye şeyhi olarak anılmıştır. Yüzyılın başından itibaren şeyh dışında derviş, 
zaviyedar ve hizmetkar gibi görevlilere yer verilmemiştir. 

Aksaray şehir merkezinde ve kırsalında çok sayıda şeyh-derviş topluluğu ile 
zaviyeler (Yörük, 2019, 248-253, 263) olmasına rağmen bunlar ilgili mahalle ve 
köylerin oluşumunda değil de sonradan kurulduklarından, Koçhisar’da ise Ömer 
Abdal ve Şeyh Resül Paşa zaviyeleri, dervişleri ve vakıfları etrafında henüz köyler 
teşekkül etmediğinden inceleme kapsamına alınmamışlardır (Kahraman, 2019, 266).

Bulgular 
Zaviye-köy oluşumlarının gelişim seyirleri birbirinden farklılaşmış, Borucu, 

Hisarcık ve Ömer Salar köyleri neredeyse aynı kalırken Oflağu, Hacib, Alaca ve 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 164

Finase köyleri ise nüfus çekerek büyük yerleşmelere dönüşebilmişlerdir.
Herhangi bir tasavvufi meşrebe mensup dervişlerin bir şeyh önderliğinde ibadet, 

ayin ve zikir yaptıkları yer olarak tanımlanan tekkenin küçüğüne zaviye denilmektedir 
(Kara, 2011, 368; Ocak, 1978, 249). Her iki terim aynı anlamlara gelmelerine ve çoğu 
zaman birbirlerinin yerine kullanılmalarına rağmen incelemeye konu olan köylerdeki 
zaviyeler için henüz tekke ifadesine yer verilmemiş olması dikkat çekmektedir. 

Şeyh ve dervişlerin isimlerindeki abdal, baba, dede gibi unvanların yanında hoca, 
fakih unvanlarının bulunması Alevilik, Bektaşilik ve Sünnilik eğilimlerine yönelik 
çıkarımlar açısından önemlidir. Zira hoca, fakih unvanları genellikle Sünnilikle 
ilişkilendirilirken (Şahin, 2017, 31) diğerleri her iki kesimde de görülebilmektedir. 
Nitekim Çorum’daki Piri Baba Tekkesi özelinde yaşanan iktidar mücadelesinde 
Bektaşi çevreler abdal ve dede unvanlarının sadece kendilerine mahsus olduğuna dair 
bir argüman geliştirseler de merkezi yönetim tarafından kabul görmediği (Işık, 2017, 
136-144) gibi aynı unvanlarla çok sayıda Sünni meşrep şeyh ve tekkenin varlığı da 
bilinmektedir. 

Dervişlerin Alaca köyü örneğinde olduğu gibi resmi kayıtlara yansıyan herhangi 
bir zaviye olmadan da örgütlenebildikleri ve köy oluşumlarına öncülük edebildiklerini 
söylemek mümkünse de ibadet, zikir, eğitim ve ritüellerini gerçekleştirdikleri bir 
mekânın varlığını da kabul etmek gerekir. 

Zaviyeler, üzerinde kuruldukları mezraların köye dönüşme sürecinde ilk yerleşme 
merkezlerini oluşturmuşlardır. İlk sakinler doğal olarak şeyh ailesidir. Başta 
zaviye şeyhi olmak üzere bütün aile fertlerinin köylü gibi çalıştığı, toprak tuttuğu, 
raiyyet vergisine muhatap kılındıkları, vergi muafiyetlerinin “dervişân-ı zâviye” 
ve “hizmetkarân-ı zâviye” gibi tanımlamalarla birlikte verildiği görülmektedir. Bu 
husus daha çok mezraa-zaviye aşamasında ortaya çıkmakta, köy-zaviye sürecinde ise 
muafiyetlerin alanı genişlemektedir. Zaviyelerin işlevlerini yitirmesiyle bunlara ait 
vakıf gelirlerinin timara aktarıldığı gözlemlenebilmektedir. 

Devletin, boş toprakların işlenmesi ve yerleşime kazandırılmasıyla, toprak 
üzerindeki nüfus baskısını azaltmak, nüfusu verimli ve dengeli bir şekilde kullanmak, 
üretimi arttırmak, pazara mal arzını sağlamak, kitlelerin iaşesini temin etmek ve bu 
üretim faaliyetlerinden gelir sağlamak gibi beklentiler içinde olduğu açıktır. İskân 
siyasetiyle doğrudan ilişkilendirilebilecek bu hususların bir kısmının şeyh ve dervişlere 
tanınan kısmı imtiyazların sağladığı motivasyonla büyük oranda karşılandığı ifade 
edilebilir.   

Zaviyeler genellikle kurucu şeyh-derviş aileleriyle anılmakta sonraki zaviye 
şeyhleri de ilk şeyhin soyuna dayanmaktadır. Bunda zaviye-vakıf birlikteliği de 
önemli bir rol oynamaktadır. Zaviyeler vakıf gelirleriyle faaliyetlerini yürüttüğünden 
vakıflar da genellikle evlatlık olarak kurulduğundan zaviye şeyhinin aynı aileden 
olması kaçınılmazdır. Bu durum, soyun kesilmesi, şeyhin usulsüzlüklerinin ortaya 
çıkması, zaviyenin vakıf gelirlerine yönelik rant mücadeleleri neticesinde aile içinden 
veya dışından yapılan müdahalelerle değişebilirdi (Işık, 2017).

Ata, baba, dede, abdal, ahi, fakih unvanlı şeyh ve dervişlerin dışında yerel elitlerin 
de kendi yurt-mülk toprakları üzerinde zaviye bina edip idaresini ve işleyişini saygı 
duydukları şeyhlere bıraktıkları vakidir. Zaviye her ne kadar kurucu elitin adıyla anılsa 
da şeyhlik, zaviyeye şeyh atanan kişinin soyu üzerinden yürümekte, vakıf gelirlerini 
de dolaylı olarak zaviye şeyhi tasarruf etmektedir.  

Zaviyeler etrafına gelip yerleşecek kişiler için iki farklı yöntem takip edilmiştir: 
Bunlardan ilki kimsenin yazılı raiyyeti olmayan kişileri teşvik maksadıyla rüsum 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 165

ve avarız vergilerinden muafiyet, diğeri ise kendi haline bırakmaktır. Yerel elitlerin 
öncülük ettikleri ve destekledikleri oluşumlarda daha çok birinci, şeyh-dervişlerin 
kurucu rol oynadıkları örneklerde ise ikinci yol tercih edilmiş gibidir.

Bey, paşa, dizdar, ağa, aşiret reisi, şeyh, mevlana, ahi, fakih unvanlı ümera ve 
ulema kökenli yerel elitlere, mülkler vererek boş arazileri iskana ve üretime açma 
geleneği Selçuklularla başlayıp Karamanoğulları ve Osmanlılarla devam ettiği 
bilinmektedir (Aköz, 2024, 5-8). Dervişlerin faaliyet gösterdikleri bazı topraklardaki 
“kadîm yurdu”, “kadîm yurtlarıdır” ifadeleri, bunların köklerini Karamanoğulları 
dönemine kadar götürmemize ve yaşadıkları dönemin yerel elitleri olduklarına dair 
çıkarımlar yapmamıza imkân vermektedir.

Şeyhlerin zaviye kurdukları mezraların genellikle kadim yurt ve mülkleri olduğu 
belirtilirken, bir kısmı için herhangi bir tanımlama yapılmamaktadır. Bu husus miri 
arazi-zaviye-mülk-vakıf, miri arazi-mülk(temlik-iştira)-zaviye-vakıf şeklinde iki 
farklı zilyedi ve süreci karşımıza çıkarmaktadır. 

Zaviyelerin her biri yolculara karşılıksız yeme-içme ve konaklama hizmeti 
sunduklarından hatırı sayılır bir gelire sahip olmaları beklenir. Bu gelirler miri araziden 
temlik yoluyla vakfa dönüştürülen mezraalar ve köyler ile bağ, bahçe, zemin, değirmen 
vs. gibi mülklerden oluşmuş, ayrıca dışarıdan yapılan bağışlarla desteklenmiştir. Şeyh 
ve dervişlerin bu tür vakıflar yoluyla güç ve nüfuzlarını arttırdıkları söylenebilir. Ne 
var ki orta ve küçük ölçekli mütevazi vakıf gelirlerine sahip olanların sayısı çok daha 
fazladır.  

Başkent İstanbul’dan uzakta ve kırsalda yaşayan bu şeyh dervişlerin dönemin 
timar beyleri olan yerel elitler, taşra yöneticileri olan şehzadeler, padişahlar ve 
hanım sultanlarla olan sıcak ve samimi ilişkileri dikkate değerdir. Padişah emri ile 
zaviye yapılması, şehzadelerin mülk bağışlaması, yerel elitlerin zaviye kurarak mülk 
hibeleri, hanım sultanların bir zaviyenin tamiratıyla ilgilenerek vakıflarından buraya 
tahsisat ayırması derviş topluluklarıyla merkez-taşra yöneticileri arasındaki ilişkinin 
boyutunu göstermesi bakımından oldukça kıymetlidir. 

Sonuç
16. yüzyıl Aksaray sancağı özelinde, dervişler öncülüğünde kurulan 10 köy 

incelemeye konu edildi. Bu köylerden bir kısmının yüzyıl öncesinde, bir kısmının 
başlarında, bir kısmının da son çeyreğinde kurulduğu, böylelikle yerleşme sürecinin 
devam etiği tespit edildi. Yol ve yolculara (ayende ve revende) hizmetin bütün 
zaviyelerde belirtildiği, adeta zaviye olma şartının buna bağlandığı görülmektedir. 
Şehirden ve ana yol güzergahlarından uzak tali yollar ile ıssız, tenha, boş, kurak, 
ekinlik alanlar üzerindeki zaviyelerin, yol ve yolcuların emniyetini sağladıkları, 
böylelikle seyahat, nakliyat, ticaret, ulaşım ve haberleşmeyi kolaylaştırarak 
hareketliliği arttırdıkları söylenebilir. 

Hacib, Hacı Enbiya, Borucu, Acıpınar, Oflağu köyleri halen aynı adlarla anılmaları 
nedeniyle arazideki yerleri tespit edilebilirken, Hisarcık, Kayacık, Finase ve Ömer 
Salar yakınlarında olduğu zikredilen köylerden, Alaca köyü ise günümüzdeki Salari 
Alaca köyü ile irtibatlandırılarak konumlandırılmıştır.  Böylelikle zaviye ve köylerin 
genellikle Hasan Dağı ile Ekecik Dağı’nın eteklerine doğru yayıldığı gözlemlenmiştir. 

Köylerin bir kısmı başlangıçtaki nüfus ve üretim değerlerini korurken, bazıları da 
sağlanan vergi muafiyetleri nedeniyle civardan gelen yeni yerleşimcilerle nüfusunu 
arttırıp, yeni mülk bağışlarıyla gelirlerini yükseltebilmiş, böylelikle diğerlerinden 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 166

farklılaşmışlardır. Öyle ki bunlardan birinde Cuma namazı kılınabilecek bir caminin 
inşa edilmesi bile zaviye-köy oluşumunun başarısına işaret etmektedir. 

Dervişlerin zaviye oluşumlarının ardından aldıkları vergi muafiyetleri, kendilerine 
yapılan gelir tahsisatları ve bağışlanan mülklerin vakıf olarak tesciliyle pozisyonlarının 
bir nevi resmiyet kazandığı, devletle patronaj ilişkileri tesis edilerek muti birer memur 
statüsüne dönüştükleri söylenebilir. Bunlardan Şeyh Turasan Dede’nin halifelerinden 
bahsedilmesi, Hasan Dede’nin de Kanuni ve Hürrem Sultan ile bağlantıları nedeniyle 
nüfuzlarının diğerlerine göre daha güçlü olduğu iddia edilebilir. Dervişlerin 
yöneticilerle olan ilişkilerini müntesip ve mürit ilişkisi yerine ibadet maksatlı dua ve 
himmet isteğine bağlamak daha doğru olur. Ayrıca bunlara yönelik ihsanları devlet ve 
toplum açısından son derece önemli işler yapan zümrelerin takdir edilmesi, kurumların 
da canlandırılması şeklinde düşünülmelidir. 

Buna göre şeyhler bir toprak ünitesine zaviye yapıp önce temlik sonra vakfa 
dönüştürüp, kendilerine fayda sağlamak amacıyla zaviyeleri araç olarak mı kullandılar 
yoksa daha önce bir şekilde bağış veya satın alma yoluyla mülkiyetlerine geçirdikleri 
topraklar üzerinde bu tür binalar kurarak bir yandan meşrep ve inançlarının gereğini 
yaparken diğer yandan da saygınlık, nüfuz ve güç mü elde ettiler. Her iki türden 
örneklere rastlamak mümkünse de incelememiz özelinde daha çok ikincisinin 
yaygınlığı açıktır. 

Aynı derviş toplulukların içinde abdal, baba, dede, fakih, hoca gibi unvanların varlığı 
16. yüzyıl Aksaray özelinde Sünni-Heteredoks ikileminin henüz belirginleşmediği 
veya söz konusu unvanların her iki kesim tarafından da kullanılabildiğine işaret 
etmektedir. Bu çerçevede, derviş topluluklarının tümünün isim ve unvanlarına 
bakılmadan doğrudan zaviye kurucularının ve şeyhlerin lakapları üzerinden yapılacak 
genellemelerin sıkıntılı sonuçlar doğurabileceği söylenebilir. Ayrıca dönemin 
tasavvufi zümrelerinin tarikat bağlantılarını ve dini eğilimlerini isimlere indirgeyerek 
bunlar üzerinden okumak yerine düşünce dünyalarına dair kaynaklardan hareketle 
yapılacak değerlendirmelerin daha sağlıklı olacağı kanaatini taşımaktayız. 

Mevcut verilerden hareketle Oflağu (Tabduk) köyündeki Derviş Tabduk ile 
Yunus Emre’nin şeyhi Tabduk Emre arasında herhangi bir bağ kurulamamıştır. Yerel 
makamların bu tür tarihi şahsiyetleri kendi memleketleriyle özdeşleştirerek bir değer 
haline getirme çabalarını takdir etmekle birlikte tarihin çarpıtılması, yanlış bilginin 
yaygınlaşması gibi olumsuz sonuçlar doğuracağı da açıktır. Bu yüzden Tabduk 
köyündeki zaviye hakkında verilen bilgileri kabul etmemiz mümkün değildir. 

Kaynaklar
Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi, Ali Emiri Tasnifi: (BOA, 

AE.SSLM.III) 153, 9200.
Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi, Cevdet Evkaf (BOA.C..EV..) 

262, 13368; 391, 19836; 54, 2669; 254, 12926.
Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi, Tapu Tahrir Defterleri: (BOA.

TT.d.) 32, 40, 46, 455, 1061.
Tapu ve Kadastro Genel Müdürlüğü Arşivi, Tapu Tahrir Defterleri (TKGM.TT.d.) 131, 564, 

565, 584
Vakıflar Genel Müdürlüğü Arşivi, Vakıf Defterleri (VGM.VAD.) 1140; 1134; 1067; 1144; 1073.
Aköz, Alaattin, “Orta Anadolu’da Erken Dönem Türk İskanında Mülkler”, JOMİSS, 2/1, 

Haziran 2024, s. 1-17.



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 167

Alandağlı, Murat, “XVI. Yüzyılda Van, Muş ve Bitlis’te Zaviye Kökenli Köyler”, ERDEM, 
S.85, Aralık 2023, s. 1-38.

Âşıkpaşazâde, Âşıkpaşazâde Tarihi [(Osmanlı Tarihi (1285-1502)], haz. Necdet Öztürk, Bilge 
Kültür Sanat Yay., İstanbul 2013.

Baltacı, Halil, “Ömer Lütfi Barkan’ın “Kolonizatör Türk Dervişleri ve Zâviyeler”i Üzerine 
Değerlendirmeler”, Akademiar Dergisi, S.6, 2019 (Haziran), s. 93-126.

Barkan, Ömer Lütfi – Meriçli, Enver, Hüdâvendigâr Livası Tahrir Defterleri I, TTK, Ankara 
1988.

Barkan, Ömer Lütfi, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Bir İskân ve Kolonizasyon Metodu Olarak 
Vakıflar ve Temlikler I. İstilâ Devirlerinin Kolonizatör Türk Dervişleri ve Zaviyeler”, 
Vakıflar Dergisi, II, 1942, s. 279-386.

Barkan, Ömer Lütfi, “Osmanlı İmparatorluğunda Bir İskân ve Kolonizasyon Metodu olarak 
Sürgünler”, İktisat Fakültesi Mecmuası, XV/1-4, 1953-1954, s. 209-237.

Barkan, Ömer Lütfi, “Türk-İslam Toprak Hukuku Tatbikatının Osmanlı İmparatorluğu’nda 
Aldığı Şekiller: İmparatorluk Devrinde Toprak Mülk ve Vakıfların Hususiyeti”, Toplu 
Eserler I, Gözlem Yay., İstanbul 1980, s. 249-280.

Barkan, Ömer Lütfi, İstilâ Devirlerinin Kolonizatör Türk Dervişleri [Nüfus ve İskân Meselelerine 
Dair Toplu Çalışmalar], haz. Yahya Kemal Taştan, Ötüken Yay., İstanbul 2021. 

Bilge, Sadık Müfit, “Karaman Eyaleti’nin Tarihî Coğrafyası ve İdarî Taksimatı (XV.-XVIII. 
Yüzyıllar)”, International Review of Turkish Studies, 1/1, Spring 2011, s. 50-66.

Erdoğru, M. Akif, “Anadolu’da Ahiler ve Ahi Zaviyeleri”, Türk Kültürü İncelemeleri Dergisi, 
S.4, 2000, s. 37-55.

Ergenç, Özer, “Osmanlı Şehirlerindeki Yönetim Kurumlarının Niteliği Üzerine Bazı 
Düşünceler”, Şehir, Toplum, Devlet Osmanlı Tarihi Yazıları, Tarih Vakfı Yurt Yay. İstanbul 
2012, s. 94-104.

Giese, Friedrich “Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluşu Meselesi”, Söğüt’ten İstanbul’a 
Osmanlı Devleti’nin Kuruluşu Üzerine Tartışmalar, Derl. Oktay Özel- Mehmet Öz, İmge 
Yay., Ankara 2000, s. 149-175.

Gökbilgin, M. Tayyib, “XVI. Yüzyılda Karaman Eyâleti ve Larende (Karaman) Vakıf ve 
Müesseseleri, Vakıflar Dergisi, S.7, 1968, s. 29-38.

Gümüşçü, Osman, Türk İskân Sistemi, Yeditepe Yayınları, İstanbul 2019.
Hüseyniklioğlu, Ayşegül, Karaman Beylerbeyliği’nde Konar-Göçer Nüfus (1500-1522), Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Elâzığ 2008.
Işık, Zekeriya, Şeyhler ve Şahlar Osmanlı Toplumunda Devlet-Tarikat İlişkilerinin Gelişim ve 

Değişim Süreçleri, Çizgi Kitabevi Yay., Konya 2015.
Işık, Zekeriya, Tekkedeki İktidar Osmanlı İmparatorluğu’nda Toplumsal Alanda İktidar 

Mücadelesi, Çizgi Kitabevi Yay., Konya 2017.
İnalcık, Halil, Devlet-i Aliyye Osmanlı İmparatorluğu Üzerine Araştırmalar-I, Türkiye İş 

Bankası Yay., İstanbul 2010.
Kafesoğlu, İbrahim, “Selçuklular”, İslam Ansiklopedisi, C.10, MEB, İstanbul 1979, s. 353-416.
Kahraman, Seyit Ali, XVI. Yüzyıl Başlarında Karaman Vilâyeti Vakıfları, Kayseri Büyükşehir 

Belediyesi Kültür Yay., Kayseri 2009.
Kara, Mustafa, “Tekke”, İslam Ansiklopedisi, C.40, Türkiye Diyanet Vakfı Yayı., İstanbul 2011, 

s. 368-370.
Karadeniz, Hasan Basri, “Karaman Sürgünleri (1467-1474), Belleten, LXXIX/284, 2015, s. 

73-104.
Kılıç, Orhan, “Karaman Eyaleti ve Paşa Sancağı Konya’nın Paşaları: 15. Yüzyıldan 19. Yüzyıla 

Sistematik Bir Analiz”, Osmanlı Taşrasının İdari Taksimatı ve Yöneticileri Kuruluştan 19. 
Yüzyıla, C.I, İdeal Kültür Yay., İstanbul 2021, s. 495-532.



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 168

Konyalı, İbrahim Hakkı, Âbideleri ve Kitabeleri ile Niğde Aksaray Tarihi, C.I-III, Fatih 
Matbaası, İstanbul 1974.

Köprülü, Fuad, Osmanlı Devleti’nin Kuruluşu, TTK, Ankara 1991.
Langer, William L. – Blake, Robert P., “Osmanlı Türklerinin Doğuşu ve Tarihsel Arkaplanı”, 

Söğüt’ten İstanbul’a Osmanlı Devleti’nin Kuruluşu Üzerine Tartışmalar, Derl. Oktay Özel- 
Mehmet Öz, İmge Yay., Ankara 2000, s. 169-224.

Mevlânâ Mehmed Neşrî, Cihânnümâ, [Osmanlı Tarihi (1288-1485)], haz. Necdet Öztürk, 
Bilge Kültür Sanat Yay., İstanbul 2013.

Mehmet Zeki Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, III, MEB, İstanbul 1993.
Ocak, Ahmet Yaşar, “Zâviyeler: Dinî Sosyal ve Kültürel Açısından Bir Deneme”, Vakıflar 

Dergisi, XII, 1978, s. 247-269.
Ocak, Ahmet Yaşar, “Ahilik ve Şeyh Edebali: Osmanlı Devleti’nin Kuruluş Tarihi Açısından Bir 

Sorgulama”, Yeniçağlar Anadolu’sunda İslam’ın Ayak İzleri Osmanlı Dönemi Makaleler-
Araştırmalar, Kitap Yay., İstanbul 2016a, s. 13-22.

Ocak, Ahmet Yaşar, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Din, 14.-17. Yüzyıllar”, Yeniçağlar 
Anadolu’sunda İslam’ın Ayak İzleri Osmanlı Dönemi Makaleler-Araştırmalar, Kitap Yay., 
İstanbul 2016b, s. 84-146.

Ocak, Ahmet Yaşar, “Balkanlar’da İslam’ın ve Türk İskânının İlk Temsilcisi Sarı Saltık”, 
Balkanlar’da İlk Müslüman Türk İskânının Öncüsü Sarı Saltuk’un Makamları, S. 
Burhanettin Kapususzoğlu- Mevlüt Çam, Ötüken Yay., İstanbul 2018a, s.18-31.

Ocak, Ahmet Yaşar, “Dede Garkın: Ortaçağ Anadolusu’nun Büyük Vefâî Garkinî Türkmen 
Şeyhi (13. Yüzyıl)”, 1240 Babaî Hareketi ve Dede Garkın, ed. Ahmet Taşğın- M. Salih 
Erpolat- Sadullah Gülten, Önsöz Yay., İstanbul 2018b, s. 17-53.

Orhonlu, Cengiz, Osmanlı İmparatorluğu’nda Derbend Teşkilâtı, Eren Yay., İstanbul 1990.
Özcan, Altay Tayfun, Türkiye’nin Doğuşu Anadolu’da Türk Egemenliğinin İlk Evresi ve Türkiye 

Adının Ortaya Çıkışı, Ötüken Yay., İstanbul 2023.
Saim Savaş, Bir Tekkenin Dinî ve Sosyal Tarihi Sivas Ali Baba Zaviyesi, Dergâh Yay., İstanbul 

1992.
Şahin, Haşim, “Fakihân-ı Rûm: Osmanlı Devleti’nin Kuruluş Döneminde Fakihler”, Osmanlı’da 

Fıkıh ve Hukuk, ed. Süleyman Kaya- Haşim Şahin, OSAMER Yay., İstanbul 2017, s. 27-52.
Şahin, Haşim, “Tabduk Emre”, İslam Ansiklopedisi, C.40, Türkiye Diyanet Vakfı Yayı., İstanbul 

2011, s. 12-13.
Şikârî, Karamannâme [Zamanın kahramanı Karamanîler’in tarihi], haz. Metin Sözen-Necdet 

Sakaoğlu, Karamn Valiliği-Karaman Belediyesi Yay., İstanbul 2005.
Taşğın, Ahmet, Dediği Sultan ve Menakıbı Konya ve Çevresinde Ahmet Yesevi Halifelerinin 

İzleri, Çizgi Kitabevi Yay., Konya 2013.
Turgut, Vedat, “Bab-Seb’a/Yedi Kapı: Devlet-i Âlîyye’nin ve Yeniçeri Ocağı’nın Kuruluşunda 

Tasavvufî Zümreler”, Beylik’ten Cihan Devleti’ne Osmanlılar, V. 2, TUBA Yay., Ankara 
2024, s. 203-286.

Ulu, Mahmut, “Tapduk Emre”, https://e-sehir.aksaray.edu.tr/2023/07/06/tapduk-emre/. Erişim 
Tarihi: 22.01.2025.

Uzluk, F. Nafiz, Fatih Devrinde Karaman Eyaleti Vakıfları Fihristi, Vakıflar Umum Müdürlüğü 
Neşriyatı, Ankara 1958.

Yörük, Doğan, “Konya Çevresinde Kolonizatör Dervişler (XV-XVI. Yüzyıl)”, Konya 
Araştırmaları Göç ve İskân, ed.Alattin Aköz- Doğan Yörük, Palet Yay., Konya 2017, s. 
109-144. 

Yörük, Doğan, “XV. Yüzyılda Karaman Topraklarında Ahiler ve Ahi Vakıfları”, Selçuk 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, S.20, 2008, s. 665-684.

Yörük, Doğan, XVI. Yüzyılda Aksaray Sancağı (1500-1584), Aksaray Valiliği İl Kültür 
Müdürlüğü Yay., Ankara 2019.



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 169

Extended Abstract 
This study focuses on the villages established under the leadership of dervishes in the 

Aksaray district of the Karaman province, while the activities of dervishes who later arrived 
and established zawiyas were not considered. To trace the formation and development processes 
of dervish-zaviye-centered settlements, which were one of the tools of Ottoman settlement 
policies, tahrir and waqf (charitable endowments) registers were used as primary sources. The 
qualitative research method of document analysis was used.

The study aims to explore the characteristics of the villages that emerged around dervishes 
and their established zawiyas, the development trajectory of these villages, whether there were 
any determining factors for villages that grew or shrank, whether it is possible to form an 
opinion about the religious and mystical tendencies of dervishes based on the titles they held, 
the nature of the connections between central and provincial administrators, and the property 
relations in the lands where dervishes settled and established zawiyas.

In the 16th century Aksaray district, 10 villages established under the leadership of dervishes 
were examined. Some of these villages were established in the previous century, some in the 
early years, and some in the last quarter of the century, and they were generally located at the 
foothills of Hasan Dağı and Ekecik Dağı, suggesting that the settlement process was ongoing. 
It was observed that services for roads and travelers were indicated in all the zawiyas, almost as 
if the condition for being a zawiya was tied to this service.

While some of the villages maintained their initial population and production values, others 
increased their population with new settlers coming from surrounding areas, taking advantage of 
tax exemptions, and increased their income through new land donations, thereby distinguishing 
themselves from others. In one of these villages, the construction of a mosque where the Friday 
prayer could be held indicated the success of the zawiya-village formation.

Two different methods were followed for those who came to settle around the zawiyas: the 
first involved exempting individuals who did not have written records from certain taxes and 
fees to encourage them, while the second left people to their own devices. In the settlements 
led and supported by local elites, the first method was more commonly employed, while in 
examples where sheikhs-dervishes played the founding role, the second method seemed to be 
preferred.

Did the dervishes use the zawiyas as a means to benefit themselves by establishing them 
on land units and turning them into waqfs, or did they build such structures on lands they 
had previously acquired through donations or purchases, fulfilling their mystical and religious 
obligations while also gaining prestige, influence, and power? Although both types of examples 
can be found, in the context of this study, the second type seems to be more widespread.

Zawiyas are generally associated with the founding sheikh-dervish families, and later 
sheikhs of the zawiyas are typically descended from the first sheikh. The union of zawiya and 
waqf plays an important role in this. Since zawiyas function through waqf revenues, and waqfs 
are usually established as legacies, it became inevitable for the sheikh of the zawiya to come 
from the same family.

The presence of titles such as abdal, baba, dede, fakih, and hoca within the same dervish 
communities indicates that, in the specific context of 16th-century Aksaray, the Sunni-Heterodox 
dichotomy had not yet become apparent, or these titles could be used by both groups. In this 
context, generalizations based solely on the titles of zawiya founders and sheikhs, without 
considering the names and titles of all the dervish communities, may lead to misleading 
conclusions. Moreover, rather than looking the connections of the era’s mystical groups and 
their religious tendencies through their names, evaluations based on sources reflecting their 
intellectual worlds would likely provide more accurate results.

After the formation of the zawiyas, dervishes gained tax exemptions, income allocations, 
and the registration of donated lands as waqfs, which gave their positions a degree of official 
status. With the establishment of patronage relationships with the state, they turned into 
obedient civil servants. For instance, it can be argued that the influence of Sheikh Turasan 
Dede’s disciples and Hasan Dede’s connections with the ruling Padishah and Hürrem Sultan 



MAKALE

SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 170

made their influence stronger than others. The charitable acts directed toward these dervishes, 
who held great influence and authority among the public, should be considered as a way to 
recognize and appreciate groups that contributed to the integration between the state and 
society, with the revitalization of the institutions they operated, such as the zawiyas.


