
Journal of Theology Faculty of Bulent Ecevit University, Vol. 12, No. 1, 2025 123

Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
Journal of Theology Faculty of Bulent Ecevit University

ISSN: 2148-3728 e-ISSN: 2148-9750 BEUİFD, Haziran-June 2025, 12 (1): 123-145

Dr. Öğretim Üyesi, Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi İlahiyat Fakültesi İslam Hukuku Anabilim Dalı
Asst. Prof., Çanakkale Onsekiz Mart University Faculty of Theology Department of Islamic Law

Çanakkale / Türkiye
muratbeyaztas@comu.edu.tr
ORCID: 0000-0001-7919-2559

Zekâtın Kurumsal Nitelikte Kullanımı

Institutional Use of Zakat

Öz: Zekât İslâm’ın önemli esaslarından bir tanesidir. Malî niteliği ile beşerî ilişkilere 
dokunan, toplum içerisinde ihtiyaçları karşılama kapasitesine sahip bir mükellefiyettir. 
Aynı zamanda ibadet niteliğiyle de temayüz eder. Zekât ile sorumlu olma birtakım şart-
lara bağlıdır. Toplanan zekâtın harcama yerleri Kur’an’da belirtilmiş olması sebebiyle sı-
nırlıdır. Ancak bu yerlerin kapsamı ictihâdî yaklaşımlara göre değişkenlik göstermektedir. 
Aynı zamanda sorumluluğun ifası da bazı düzenleyici şartlar dahilinde yerine getirilebil-
mektedir. Söz konusu şartlardan özellikle şahıs mülkiyeti üzerine kurulu temlik, zekâtın 
kurumsal kullanımına engel teşkil eder. Hz. Peygamber’den (s.a.v.) itibaren yürürlükte 
olan zekâtın devlet tarafından toplanıp dağıtılması uygulaması Hz. Osman döneminden 
itibaren kısmen değişmiş, bâtınî mallar olarak kabul edilen, para ve gümrük harici ticari 
mallarda zekâtın Kur’an tarafından belirlenmiş hak sahibine doğrudan mükellef tarafın-
dan verilmesi usulüne geçilmiştir. Bu durum, zekât kaynaklarının kullanımında temlik 
şartı ile şekillenen yeni bir yaklaşımın ortaya çıkmasına neden olmuştur. Zekâtın yalnızca 
şahıslara verilmesi yaklaşımı da buna bağlı sonuçlardan bir tanesidir. Temlik şartı, ver-
menin tam olarak gerçekleşmesi adına mülkiyete geçirmeyi esas alır. Bunun gereği ol-
mak üzere, veren taraf hukuken verme yetkisine sahip, eda ehliyetli bir kişi olacaktır. Alan 

Murat BEYAZTAŞ

Makale Bilgisi / Article Information
Makale Türü / Article Types	 : Araştırma Makalesi / Research Article
Geliş Tarihi / Received	 : 20.02.2025
Kabul Tarihi / Accepted	 : 24.05.2025
Yayın Tarihi / Published	 : 20.06.2025
Yayın Sezonu / Pub Date Season	 : Haziran-June
Cilt / Volume: 12 • Sayı / Issue: 1 • Sayfa / Pages: 123-145

Atıf / Cite as
Beyaztaş, Murat. Zekâtın Kurumsal Nitelikte Kullanımı. Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12/1 (2025), 
123-145.

Doi: 10.33460/beuifd.1643804

İntihal / Plagiarism
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelendi ve intihal içermediği teyit edildi.
This article has been reviewed by at least two referees and scanned via a plagiarism software. 

Yayın Hakkı / Copyright© 
Yazarların dergide yayınlanan çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altında yayımlanmakta ve telif hakları bu lisansın 
hükümlerine tabi olmaktadır.
Authors publishing with the journal is licensed under the CC BY-NC 4.0 and their copyright is subjected to the terms and 
conditions of this license.



Murat BEYAZTAŞ

Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 12, Sayı 1, 2025124

taraf ise zimmet ehli ve alma yeterliliği olan hakikî bir şahıs olmalıdır. Verilen malın da 
mülkiyeti tam olarak veren tarafa ait iken, verme ile birlikte diğer tarafın zimmetine akta-
rılmış olmalıdır. Bu hâliyle temlik, zekâtın dar anlamda yalnızca şahıs ölçeğinde kullanıl-
masını zorunlu hâle getirmektedir. Ancak modern dönemde zekâtın, zikri geçen amaçlar 
doğrultusunda şahsa temlik sınırı olmaksızın da kullanılabileceği değerlendirilmektedir. 
Dünyadan ve ülkemizden birçok âlim ve araştırmacının savunduğu bu görüşe göre; bu 
geniş yaklaşım ile zekâtın Kur’an tarafından belirlenmiş amaçlar doğrultusunda daha et-
kin bir şekilde kullanılması mümkün olacaktır. Bu çalışmada zekât ile ilgili söz konusu bil-
gilere temas edilerek özellikle Hanefîlerce zekâtta sıhhat şartlarından kabul edilen temlik 
çerçevesinde, zekâtın yalnız hakiki şahıslara verilmesi meselesi üzerinde durulmuştur. 
Hanefîler başta olmak üzere diğer mezhep ve âlimlerin konuyla ilgili görüşlerinin yanın-
da, dayandıkları deliller de tasnif edilmiş, çağdaş âlimlerin söz konusu meseleye yakla-
şımları incelenmiştir. Neticede zekâtın bireysel kullanım yanında kurumsal amaçlar için 
de kullanılabilirliği hususunda, bugün bazı İslâm ülkelerinde görüldüğü gibi kurumsal bir 
yapı içerisinde toplanıp, dağıtılmasının mevcut zekât potansiyelini çok daha üst seviye-
lere taşıyabileceği sonucuna varılmıştır. Araştırma bu yönüyle dikkat çekicidir. Zekât ko-
nusunda önemli bir ihtiyaca temas etmektedir. Zekât ile ilgili deliller ve ilk uygulamaların 
ortaya koymuş olduğu anlayışın, böyle bir yapının oluşturulmasına karşı olmadığı de-
ğerlendirilmektedir. Buna uygun şekillendirilecek zekât sistemi fakir, düşkün ve yetimlere, 
borcundan dolayı zor durumda veya zaruri ihtiyaçları için borçlanmak mecburiyetinde 
olanlara, kalpleri İslâm’a ısındırılmak istenilenler ve yolda kalmışlar kapsamında mülte-
ci durumuna düşen kimselere yardımcı olacaktır. Böylece onlar için hayatı kolaylaştıra-
cak alt yapı tesis edilecek, kurumsal yatırımlar ile daha etkili çözümler oluşturulacaktır. 
Esasen bugünkü şartlarda zekâtın Kur’an ile belirlenmiş zekât amaçlarından; Allah yolu 
kapsamındaki cihad, irşad ya da İslâm’a davet gibi birçok faaliyetin gerçekleştirilebilmesi 
ancak bu şekilde mümkün olacaktır. 

Anahtar Kelimeler: İslâm Hukuku, Fıkıh, Zekât, Temlik, Mesârifü’z-Zekât, Zekâtta 
Kurumsal Harcama.

Abstract: Zakat is one of the important principles of Islam. It is an obligation that 
touches human relations with its financial nature and has the capacity to meet the needs 
in society. It is also characterized by its worship nature. Being responsible for zakat de-
pends on a number of conditions. The places to spend the collected zakat are limited as 
they are specified in the Qur’an. However, the scope of these places varies according to 
jurisprudential approaches. At the same time, the fulfillment of the responsibility can be 
fulfilled within certain regulatory conditions. Among these conditions, especially the as-
signment based on personal property constitutes an obstacle to the institutional use of 
zakat. The practice of collecting and distributing zakat by the state, which had been in 
effect since the time of the Prophet (PBUH), was partially changed during the reign of 
Hazrat Uthman, and the method of giving zakat directly to the rightful owner determined 
by the Qur’an in the case of commercial goods other than money and customs, which are 
considered to be intangible goods, was adopted by the taxpayer. This led to the emer-
gence of a new approach to the utilization of zakat resources shaped by the condition of 
assignment. The approach of giving zakat only to individuals is one of the results of this 



Zekâtın Kurumsal Nitelikte Kullanımı

Journal of Theology Faculty of Bulent Ecevit University, Vol. 12, No. 1, 2025 125

approach. The condition of temlik is based on the transfer of ownership in order for the 
giving to be fully realized. Accordingly, the giver must be a person who is legally autho-
rized to give and has the capacity to perform. The recipient, on the other hand, must be a 
natural person who is in dhimma and capable of receiving. The property given must also 
be fully owned by the giver and transferred to the other party’s possession at the time of 
giving. In this way, alienation necessitates the use of zakat in a narrow sense only on the 
scale of the individual. However, in the modern period, it is considered that zakat can be 
used for the aforementioned purposes without the limit of assignment to the individu-
al. According to this view, which has been advocated by many scholars and researchers 
from around the world and in our country, this broad approach will enable zakat to be 
used more effectively for the purposes defined by the Qur’an. This study touches upon the 
aforementioned information about zakat and focuses on the issue of giving zakat only 
to real persons within the framework of alienation, which is accepted by the Hanafis as 
one of the conditions for the validity of zakat. In addition to the views of the Hanafis and 
other sects and scholars on the subject, the evidence they relied on was also classified, 
and the approaches of contemporary scholars to the issue in question were examined. As 
a result, it is concluded that the collection and distribution of zakat within an institutional 
structure, as seen in some Islamic countries today, can carry the existing zakat potential 
to much higher levels. The research is remarkable in this respect. It touches upon an im-
portant need in zakat. It is considered that the evidence on zakat and the understanding 
revealed by the first practices do not oppose the establishment of such a structure. The 
zakat system that will be shaped accordingly will help the poor, the fallen and orphans, 
those who are in difficulty due to debt or who are obliged to borrow for their essential 
needs, those whose hearts are to be warmed to Islam, and those who have become ref-
ugees within the scope of the stranded. In this way, the infrastructure that will make life 
easier for them will be established and more effective solutions will be created with in-
stitutional investments. In fact, in today’s conditions, it is only in this way that it will be 
possible to realize many of the Qur’anic purposes of zakat, such as jihad, guidance and 
invitation to Islam within the scope of the way of Allah.

Keywords: Islamic Law, Fiqh Zakat, Assignment, Masārif al-zakāt, Institutional Ex-
penditure in Zakat.

Giriş

Zekât İslâm’da farz olan ibadetlerdendir. Hükümleri ve şartları itibarıyla öne 
çıkan tarafı malî nitelikte olmasıdır. Zekât sorumluluğunun tahakkuku ve gere-
ğinin sahih bir şekilde yerine getirilmiş olması için özel birtakım şartlar vardır. 
Hanefî âlimlere göre bunlardan bir tanesi temliktir. Şâfiîler de teslim ve kabz yak-
laşımı ile aynı sonuca varırlar.1 

1	 Ebû Bekr Alaeddin Ebû Bekr b. Mes’ud b. Ahmed el-Kâsânî, Bedâiu’s-sanâi’ fî tertîbi’ş-şerâi’ (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 
1417), 2/58; Ebû’l-Hasan Burhânüddîn Ali b. Abî Bekr el-Mergînânî, el-Hidâye şerhu Bidâyeti’l-mübtedî (İstanbul: 
Kahraman Yayınları, 1986), 1/113; İbrâhîm b. Muhammed b. İbrâhîm el-Halebî, Mülteka’l-ebhur (İstanbul: Salâh 
Bilici Kitabevi, 1981); Muzafferüddîn Ahmed b. Ali el-Bağdâdî İbnü’s-Saâtî, Mecmaü’l-Bahreyn ve Mülteka’n-
Neyyireyn fî’l-Fıkhi’l-Hanefî, ed. İlyas Kaplan (Beyrut - Lübnan: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005), 197; Yahyâ b. Ebû’l-
Hayr İmrânî, el-Beyân fi Mezhebi’l-İmâm’ş-Şâfiʿî, thk. Kâsım Muhammed en-Nûrî (Suudi Arabistan: Dâru’l-Minhâc, 



Murat BEYAZTAŞ

Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 12, Sayı 1, 2025126

Temlik şartı; ihtiyaç sahipleri için gıyabi harcamada bulunma, vefat eden kim-
seyle ilgili ihtiyaçların karşılanması, borcu zekâta mahsup etme, ibâha suretiyle 
infakta bulunma ya da menfaat üzerinden maddi destek sağlama gibi hususlarda 
zekâtın kullanılmasına engel kabul edilir.2 Araştırmamıza konu “zekâtın kurumsal 
nitelikte kullanılması” da aynı kapsam içerisinde yer alır. Zekât gelirlerinin her-
hangi bir hiyel uygulamasına ihtiyaç olmadan, kurumsal bir yapı vasıtasıyla doğ-
rudan zekât amaçları çerçevesinde kullanılabilir olması zekât konusunda üzerin-
de durulan meselelerdendir.

Bu çalışmada ihtiyaç sahipleri, müellefe-i kulûb, borçlular, yolda kalmış kim-
seler ve Allah yolu kapsamında hak sahibi olanlar zekât kaynakları ile bireysel 
anlamda desteklendikleri gibi kurumsal yapılar vasıtasıyla da desteklenip destek-
lenemeyecekleri araştırılmaktadır. Bunlardan zekâtın toplumsal ölçekte kullanı-
mıyla ilgili öne çıkan bir örnek olması hasebiyle, kurumsal istifade açısından “fî 
sebîlillâh” ifadesine denk düşen Allah yolu bağlamı özellikle merkeze alınmıştır. 
Bu çerçevede değerlendirilebilecek savunma, eğitim ve diğer dinî, ilmî, içtimaî 
kurum ve kuruluşlar aracılığı ile zekâtın harcanması üzerinde durulmuştur.

İslâm’ın ilk dönemlerinde olduğu gibi, zekâtın devlet eliyle toplanması konu-
sunda İslâm hukuku, ekonomi, sosyoloji gibi farklı disiplinlerde birçok araştırma 
yapılmıştır. Bu çalışmalarda bazı İslâm ülkelerindeki örneklerden yola çıkarak 
uygulamaya yönelik tekliflerde bulunulmuştur. Zekâtın doğrudan devlet ya da 
devlet tarafından yetkilendirilen yarı resmi veya özel nitelikteki yapılar vasıtasıyla 
toplanarak dağıtılmasının gerekliliği vurgulanmıştır.3 Bu çalışmada ise bir ibadet 
olarak zekâtın daha verimli bir şekilde kullanılabilmesi adına sınırlayıcı temlik 
şartı ile şekillenen zekâtın harcama alanları üzerinde durulmuştur. Güncel ihti-
yaçlardan örnekler ile zekâtta bireyselin yanında kurumsal uygulamalara da yer 
verilmesinin esasen Kur’ân ve hadis naslarının bir gereği olduğu belirtilmiştir. 
Hanefîler’in yanında diğer mezhepler de taranmış, konuyla ilgili özellikle Mâlikî 
ve Hanbelî mezhepleri ile birçok âlim tarafından ortaya konan görüşlerin bu yak-
laşıma uygun olduğu tespit edilmiştir.

Ayrıca mesele hakkındaki değerlendirmelere öncülük etmesi açısından ilk kı-
sımda zekât ile ilgili özlü bilgi verilmiş, ibadet olarak zekâtın diğer ibadetlerden 

1421), 3/445; Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref en-Nevevî, Ravzatü’t-Tâlibîn ve Umdetü’l-Müftîn, ed. Zü-
heyr eş-Şâviş (Beyrut: Mektebetü’l-İslâmî, 1412), 2/320.

2	 Ebû Bekr Muhammed b. Ahmed b. Sehl Şemsü’l-eimme es-Serahsî, el-Mebsût, ed. Heyet (Mısır: Matbaatü’s-
saâde, 1324), 2/202-203, 11/80; Kâsânî, Bedâiu’s-sanâi, 2/58-59; Mergînânî, el-Hidâye, 1/113; Kemâlüddîn Mu-
hammed b. Abdilvâhid İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-Kadîr (Beyrut: Dârü’l-fikr, 1317/1899), 2/268; Muhammed Emîn b. 
Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr ʿale’d-Dürri’l-muhtâr, thk. Âdil Ahmed Abdülmevcud, 
Ali Muhammed Muavvez (Beyrut: Dâru Âlemi’l-Kütüb, 1412/1992), 3/172.

3	 İsmail Yalçın, “Malezya Kamusal Zekât Uygulaması Üzerine = On the Malaysian Public Zakat Administration”, 
Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 20/2 (2016), 235-270; Murat Aydın - Hakkı Odabaş, “Zekâtın Dev-
let Eliyle Yönetilmesi ve Malezya Zekât Sistemi Örneği”, Dinî Araştırmalar 21/54 (2018), 145-173; Niyazi Gümüş, 
Yoksulluğun Azaltılmasında Bir Çözüm Önerisi: Zekât Fonu Örneği (Sakarya: Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Doktora Tezi, 2019).



Zekâtın Kurumsal Nitelikte Kullanımı

Journal of Theology Faculty of Bulent Ecevit University, Vol. 12, No. 1, 2025 127

ayrıştığı malî niteliğine değinilmiştir. Çalışma konusu zekâtın harcanması kısmına 
geçmeden önce, zekâtın âyet ile belirlenmiş harcama yerlerine kısaca işaret edil-
miştir. 

1. Malî Bir İbadet Olarak Zekât

1.1. Zekât İbadeti ve Şartları 

Zekât, bir ibadet olarak İslâm’ın beş temel esasından bir tanesidir. Hz. Pey-
gamber (s.a.v.) “İslâm beş şey üzerine kurulmuştur. Allah’tan başka ilah olmadı-
ğına ve Hz. Muhammed’in (s.a.v.) onun elçisi olduğuna şahitlik etmek, namazı 
dosdoğru kılmak, zekât vermek, haccetmek ve Ramazan orucu tutmak.”4 diye 
buyurmuştur. Zekât yükümlülüğü gerekli şartlar bulunması hâlinde maddi yeter-
liliği olan kimselerin, sahip oldukları malın belli bir kısmını âyet ile tespit edilmiş 
sınıflara vermelerini gerekli kılar.5

İslâm’da ibadetlerin önemli bir kısmı namaz, oruç ve Kâbe’yi tavaf gibi yalnız-
ca beden ile ifa edilebilir özelliğe sahiptir. Ancak ibadetlerin bir kısmı hem bedenî 
hem de malî yeterliliği gerektirirken, bir kısmında öne çıkan vasıf yalnızca malî 
niteliktir. Hem beden hem de malî yeterlilik ile ilgili ibadetler hac ve umredir. Yal-
nızca malî yönüyle öne çıkan ibadet şekli ise zekâttır. Zekâtta bulunması gereken 
hem vücûb (mükellefiyet) şartları hem de sıhhat (geçerlilik) şartları umumiyetle 
doğrudan kişinin elindeki mal ile ilgilidir.

Kişiyle bağlantılı genel mükellefiyet şartları; akıl, bulûğ ve Müslüman olmanın 
dışında malda bulunması gereken vücûb şartları; malın artıcı yani kazanç sağ-
layıcı nitelikte ve nisap miktarına ulaşmış olmasını gerekli kılar. Bu malın kişinin 
tam mülkiyetinde bulunması ve aslî ihtiyaçlarının dışında olması lazımdır. Mev-
cut hâliyle malın üzerinden kamerî bir yıl geçmiş olması hâlinde zekâtın vücûb 
(lüzum) şartları gerçekleşmiş olur.6 

Mükellef olunan zekâtın sahih bir şekilde yerine getirilmiş olabilmesi için ara-
nan geçerlilik (sıhhat) şartları ise; zekât niyetinin mevcudiyetini ve malın, âyet ile 
belirlenen sınıflara verilmiş olmasını gerektirir. Zekâtta nisap ölçüsünü esas kabul 
eden Hanefîler’e göre zekât, nisap miktarını aşmayacak ölçüde verilmelidir. Ayrı-
ca bu verme temlik niteliğinde olmalıdır.7

4	 Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâil el-Buhârî, el-Câmi’u’s-sahîh, thk. Heyet (Bulak: Sultâniyye, Matbaatü’l-kübrâ 
el-Emîriyye, 1311), “Îmân”, 1 (1/11); Ebû’l-Hüseyn el-Kuşeyrî Müslim, el-Câmi’u’s-sahîh, thk. M. Fuad Abdulbâkî 
(Kahire: Matbaatü Îsâ el-Bâbî, 1374/1955), “Îmân”, 14 (1/45); Mehmet Görmez vd., Hadislerle İslâm: Hadislerin Ha-
dislerle Yorumu, ed. Mehmet Emin Özafşar vd. (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2013), 2/451.:

	 ، وَصَوْمِ رَمَضَانَ كَاةِ، وَالحَجِّ لاةَِ، وَإيِتَاءِ الزَّ ِ، وَإقَِامِ الصَّ دًا رَسُولُ اللَّ ُ وَأنََّ مُحَمَّ بُنِيَ الإسِْلامَُ عَلَى خَمْسٍ: شَهَادَةِ أنَْ لاَ إلَِهَ إلَِّ اللَّ
5	 Mergînânî, el-Hidâye, 1/96; Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-Karâfî, ez-Zehîra, thk. 

Se’îd Ahmed A’râb (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1994), 3/5; en-Nevevî, Ravzatü’t-Tâlibîn, 2/149; Ebû Muhammed 
Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. Muhammed İbn Kudâme, el-Muğnî, thk. Taha Muhammed ez-Zeynî (Kahi-
re: Mektebetü’l-Kâhire, 1388/1968), 4/88.

6	 Mergînânî, el-Hidâye, 1/96.
7	 Mergînânî, el-Hidâye, 1/96, 110. 



Murat BEYAZTAŞ

Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 12, Sayı 1, 2025128

Temlik “başkasının mülkiyetine geçirme” anlamına gelir.8 Zekât ile ilgili, “Ey 
iman edenler! Kazandıklarınızın ve sizin için yerden çıkardıklarımızın iyilerinden 
verin. Kendinizin ancak içiniz çekmeye çekmeye alabileceğiniz âdi şeyleri hayır 
diye vermeye kalkışmayın. Bilin ki Allah zengindir, bütün iyilik ve güzellikler ona 
mahsustur.”9 âyeti ve “İslâm beş şey üzerine kurulmuştur. Allahtan başka ilah ol-
madığına ve Hz. Muhammed’in (s.a.v.) onun elçisi olduğuna şahitlik etmek, na-
mazı dosdoğru kılmak, zekât vermek, haccetmek ve Ramazan orucu tutmak.”10 
rivayeti gibi Kur’ân ve hadis naslarındaki “verme” emrinin tam olarak gerçekleş-
mesi adına mülkiyetin, veren kimseden çıkarak alan kimsenin zimmetine geçme-
si ya da geçirilmesi demektir.11 

Buna göre temlik zekâtın veren kimsenin mülkiyetinden bizatihi alan kim-
senin mülkiyetine geçmesini gerektirir. Bu şart bir yönüyle veren tarafın, malın 
mülkiyeti kendisinde ve tam eda ehliyetine sahip olmasını ihtiva ederken, aynı 
zamanda alan tarafın da mülkiyet edinme hakkına sahip, hakiki şahıs niteliğinde 
olmasını gerekli kılar.

1.2. Zekâtın Harcama Yerleri

Zekâtın sıhhat şartlarından hukuken geçerli kabul edilen yerlere verilmesi 
meselesi çalışma konumuzun üst başlığını oluşturmaktadır. Söz konusu yerler 
doğrudan âyet ile tespit edildiğinden sekiz sınıf üzerinde ittifak edilmiştir. Lakin 
farklı ictihâdî yaklaşımlar neticesinde bunların uygulaması ve kapsamında görüş 
ayrılıkları ortaya çıkmıştır.

Konuyla ilgili “Sadakalar (zekât gelirleri) ancak şunlar içindir: Yoksullar, düş-
künler, sadakaların toplanmasında görevli olanlar, kalpleri kazanılacak olanlar, 
âzat edilecek köleler, borçlular, Allah yolunda (çalışanlar) ve yolda kalmışlar. 
İşte Allah’ın kesin buyruğu budur. Allah bilmekte ve hikmetle yönetmektedir.”12 
âyetinde zikri geçen sıraya göre zekât fonundan desteklenecek yerler; fakir-
ler, miskinler, zekât toplama ve dağıtımında sorumluluk üstlenen görevliler, 
müellefe-i kulûb denilen gönülleri İslâm’a ısındırılması hedeflenen kimseler, öz-
gürlüğüne kavuşturulacak köleler, borç altında ezilenler, Allah yolunda olanlar ile 
yolda kalmış kişilerdir.13 

8	 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab (Beyrut: Dâru Sâdr, 
1414), 10/492-493.

9	 Kur’ân-ı Kerim meali (Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2011), el-Bakara, 2/267.:
	 وا مُوا الْخَبٖيثَ مِنْهُ تُنْفِقوُنَ وَلَسْتُمْ بِاٰخِذٖيهِ اِلَّٓ انَْ تُغْمِضُوا فٖيهِؕ وَاعْلَمُٓ ا اخَْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الْرَْضِࣕ وَلَ تَيَمَّ بَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّٓ هَا الَّذٖينَ اٰمَنُٓوا انَْفِقوُا مِنْ طَيِّ ا ايَُّ  يَٓ

َ غَنِيٌّ حَمٖيدٌ
انََّ اّللٰ

10	 Buhârî, “Îmân”, 1 (1/11); Müslim, “Îmân”, 14 (1/45); Görmez vd., Hadislerle İslâm, 1/113.
11	 Serahsî, el-Mebsût, 2/202; Mergînânî, el-Hidâye, 1/113.
12	 Hayreddin Karaman vd., Kur’ân Yolu: Türkçe Meâl ve Tefsir (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2003), et-

Tevbe, 9/60.: 
	 ب۪يلِۜ ِ وَابْنِ السَّ قَابِ وَالْغَارِم۪ينَ وَف۪ي سَب۪يلِ اّللٰ لَّفَةِ قلُوُبُهُمْ وَفِي الرِّ اءِ وَالْمَسَاك۪ينِ وَالْعَامِل۪ينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَ۬ دَقَاتُ للِْفقَُـرَٓ مَا الصَّ اِنَّ
13	 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/283-291; Karâfî, ez-Zehîra, 3/140; en-Nevevî, Ravzatü’t-Tâlibîn, 2/308-321; İbn 

Kudâme, el-Muğnî, 4/125-126.



Zekâtın Kurumsal Nitelikte Kullanımı

Journal of Theology Faculty of Bulent Ecevit University, Vol. 12, No. 1, 2025 129

Çalışmaya esas yaklaşım gereği söz konusu kalemlerde yapılacak harcamaları 
ana hatlarıyla ikiye ayırmak mümkündür. Bunlardan ilki âyette yer alan beyanları 
ictihâdî temlik yaklaşımı ile değerlendirerek her bir sınıf için yapılacak harcama-
yı bireysel olarak yalnızca şahıslar ölçeğinde yerine getirilebileceğini kabul eder. 
Diğer yaklaşım ise şahıslardan ziyade zikri geçen harcama kalemlerini esas alır. 
Şahıs olmasını şart olarak ileri sürmez. Bunun için ihtiyaçların karşılanmasında bir 
taraftan şahısları muhatap alırken, aynı zamanda şahısların ihtiyaçlarını çözecek 
kurumsal yatırım ve harcamalarda bulunmayı da bir usul olarak benimser. Zekâtı 
toplama ve dağıtım ile ilgili organizasyonun kurulması ve yoksul kimselerin gıda, 
barınma ve sağlık ihtiyaçlarının karşılanması; evlerinden, yurtlarından uzakta 
mülteci durumuna düşmüş kimselerin yaşam şartlarının kolaylaştırılması; İslâm’ın 
yeni gönüllerde neşvünemâsı amacıyla sosyal, kültürel alanlarda yapılacak faali-
yetlerin finansmanı ve özellikle iç ve dış güvenlikte ortaya çıkabilecek açıkların 
kapatılması ya da eğitim yoluyla toplumda İslâm inanç, kültür ve hissiyatının kuv-
vetlendirilmesi gibi faaliyetler bu çerçevede verilebilecek örneklerdir.

2. Zekâtın Kurumsal Nitelikte Kullanılması

Zekâtın kurumsal nitelikte kullanılması ferdî temlik şartlarının dışında değer-
lendirilmesi gereken bir husustur. Zikri geçen zekât âyetinde ifade edilen Allah 
yolu, ihtiyaç sahipleri, kalpleri İslâm’a ısındırılacak olanlar (müellefe-i kulûb), 
borçlular ve yolcular için zekâtın harcanmasında kurumsal araçların kullanılma-
sı, zekât açısından yeni bir yaklaşımı gerekli kılmaktadır. Zekâtta kurumsallaşma 
için, söz konusu harcama yerlerine ilave, özellikle zekâtın toplanması ve dağıtı-
mında daha kapsamlı bir düzenleme gerekir.14 

Kurumsal özelliğe sahip harcama yerlerinin başında “Allah yolunda” ifadesiyle 
şekillenen harcama kalemi vardır. Âyetteki bu beyan, çerçeveyi genişletenler bu-
lunsa da cumhura ait klasik dar yaklaşıma göre Allah yolunda savaşan mücahitler, 
hac yolunda parasız kalmışlar veya bu amaçla yola çıkacak kimselerdir. Az da olsa 
ilim tahsil edenleri de bu gruba dahil eden âlimler mevcuttur. Ön şart olarak ihti-
yacı esas alan Hanefîler’e göre Allah yolunda yapılacak harcamalar azık, silah ve 
diğer teçhizatı sağlayamayan fakir kimselerin savaş için ihtiyaç duydukları kişisel 
masraflardır. Bu yaklaşım Ebû Hanîfe (ö. 150/767) ve Ebû Yûsuf’a (ö. 182/798) ait 
olup, mezhepte fetvaya esas kabul edilen görüştür.15 Mâlikî, Şâfiî, Hanbeli ve di-
ğer İslâm âlimleri ise zengin olsalar dahi her türlü silah ve teçhizatları için müca-
hitlere bu kalemden zekât verilebileceğini belirtmişlerdir. Hatta şahsa temlik şartı 
olmadan genel kullanım amacıyla söz konusu teçhizatın alımına da karşı çıkma-

14	 “Sadakalar (zekât gelirleri) ancak şunlar içindir: Yoksullar, düşkünler, sadakaların toplanmasında görevli olanlar, 
kalpleri kazanılacak olanlar, âzat edilecek köleler, borçlular, Allah yolunda (çalışanlar) ve yolda kalmışlar. İşte 
Allah’ın kesin buyruğu budur. Allah bilmekte ve hikmetle yönetmektedir.” (Karaman vd., Kur’ân Yolu, et-Tevbe, 
9/60.) 

15	 Muhammed b Hasen Ebû Abdillah eş-Şeybânî, el-Asl (el-Mebsûd), thk. Mehmet Boynukalın (Beyrut - Lübnan: 
Dâru İbn Hazm, 1433/2012), 2/103-104; Serahsî, el-Mebsût, 3/10; Kâsânî, Bedâiu’s-sanâi, 2/68; Mergînânî, el-
Hidâye, 1/112.



Murat BEYAZTAŞ

Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 12, Sayı 1, 2025130

mışlardır. Şâfiî ve Hanbelîler bu kimselerin zekâttan desteklenebilmeleri için dev-
letten maaş almayan gönüllülerden olmalarını ya da aldıkları maaşın kendilerine 
yeterli olmamasını şart olarak öne sürerler.16

Bu yaklaşım doğrudan Hz. Peygamber’den (s.a.v.) aktarılan birtakım rivayet-
lere dayanmaktadır. Söz konusu rivayetlerden birine göre Hz. Peygamber (s.a.v.) 
“Zekât malı zengine helal değildir. Ancak şu beş vasfa sahip olanlar müstesnadır. 
Bunlar; zekât memuru, Allah yolunda cihad eden kişi, parasını vererek zekât malını 
satın alan zengin, fakirin kendisine verilen zekât malını hediye ettiği zengin ya da 
borçlu kimsedir.”17 şeklinde buyurmuştur.

Diğer rivayette ise sahâbeden bir kadın kendisine haccın farz olduğunu ve 
kocasına ait Allah yolunda kullanmak üzere tahsis edilen genç bir deveye sahip 
olduklarını, ancak söz konusu deveyi bu yolda kullanma hususunda kocasıyla 
aralarında bir anlaşmazlık çıktığını arz eder. Meseleyle ilgili Hz. Peygamber (s.a.v.) 
“Hac ve umre Allah yolunda olmaktır.”18 ifadeleriyle haccın Allah yolu kapsamında 
değerlendirilmesi gerektiğini belirtmiştir. 

Zekât şahıslara verildiğinde temlik açısından hukukî anlamda bir problem bu-
lunmamaktadır. Ancak geçmişte olduğu gibi bugün de âyetteki “Allah yolunda 
harcama” kapsamında değerlendirilebilecek vatan savunmasında ve İslâm’ı kit-
lelere ulaştırma şartlarında ortaya çıkan yeni durum, konuyla ilgili daha geniş bir 
yaklaşımı zorunlu kılmaktadır. Çünkü savaş son hâliyle şahsa temlik ile sağlanacak 
kişisel silahlanma şartlarından ziyade, ancak devlet tarafından temin edilebilecek 
bir donanımı gerektirmektedir. İslâm’ı irşad ve tebliğ de temlik suretiyle şahıslar 

16	 Ahmed b. Ali Ebû Bekir er-Râzî el-Cessâs, Ahkâmü’l-Kur’an (Beyrut: Dârü’l-fikr, 1414/1993), 3/186-187; Ebû Ab-
dillah Muhammed b. Abdisselâm et-Tenûhî es-Sahnun, el-Müdevvenetü’l-kübrâ (Kâhire: Matbaatü’s-saâde, 
1414/1994), 2/59; Karâfî, ez-Zehîra, 3/148; Muhammed b. Ahmed b. ʿArefe ed-Desûkı̄, Hâşiyetü’d-Desûkî ʿala’ş-
Şerhi’l-kebîr (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 1/497; en-Nevevî, Ravzatü’t-Tâlibîn, 2/321, 326-327; İbn Kudâme, el-Muğnî, 
4/130; Mustafa b. Sa’d b. Abduh es-Suyûtî er-Ruheybânî, Metâlibü üli’n-nühâ fî şerhi Gâyeti’l-müntehâ (Beyrut: 
el-Mektebü’l-İslâmî, 1415/1994), 2/148; Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd İbn Hazm, el-Muhallâ bi’l-âsâr, thk. 
Abdulgaffâr Süleyman el-Bündârî (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ilmiyye, 1425/2003), 4/275; el-Mehdî li dînillâh Ah-
med b. Yahyâ İbnü’l-Murtazâ, Kitâbü’l-Bahrü’z-zehhâr el-Câmi‘ li-Mezâhibi Ulemâi’l-Emsâr, ed. el-Kâzî Abdullah b. 
Abdülkerîm (San‘a: Dârü’l-hikmeti’l-Yemâniyye, 1366/1947), 2/182; Muhammed b. Alî b. Muhammed b. Abdillâh 
el-Yemenî eş-Şevkânî, Neylü’l-evtâr serhu Münteka’l-ahbâr, thk. İsâmüddin es-Sabâbıtî (Kahire: Dâru’l-Hadis, 
1413/1993), 4/201; Heyet, “Fî Sebîlillâh”, el-Mevsûatü’l-fıkhiyye el-Kuveytiyye (Kuveyt: Vezâretü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-
İslâmiyye, 1404-1427), 24/166-168; Hasan Hacak, “Mal”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 
27/462; Mehmet Erkal, “Zekât”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 44/197-207; Süleyman 
Kaya, “Fıkhî Açıdan Osmanlı’da Zekât Uygulamaları”, Tarihte ve Günümüzde Zekât Uygulamaları, haz. İsmail Kurt, 
Seyit Ali Tüz (İstanbul: İSAV, 2017), 246.

17	 Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî İbn Mâce, Sünenü İbn Mâce, ed. Muhammed Fuâd Abdülbâkî (Ka-
hire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1371), “Zekât”, 27 (1/590); Süleyman b. Eş’as es-Sicistânî Ebû Dâvûd, Sünen-i 
Ebî Dâvûd, thk. Şuʿayb Arnavut - Muḥammed Kâmil Arnavût - Karabeleli (Beyrut: Dârü’r-risâleti’l-âlemiyye, 
1430), “Zekât”, 24 (3/77); Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-Beyhakî, es-Sünenü’l-Kübra, thk. Muhammed 
Abdulkâdir Atâ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ilmiyye, 1424/2003), 7/35 (13198); Şevkânî, Neylü’l-evtâr, 4/201.:

	 ، أوَْ غَارِمٍ قَ عَلَيْهِ فَأهَْدَاهَا لغَِنِيٍّ ِ، أوَْ لغَِنِيٍّ اشْتَرَاهَا بِمَالهِِ، أوَْ فَقِيرٍ تُصُدِّ دَقَةُ لغَِنِيٍّ إلَِّ لخَِمْسَةٍ: لعَِامِلٍ عَلَيْهَا، أوَْ لغَِازٍ فِي سَبِيلِ اللَّ لَ تَحِلُّ الصَّ
18	 Ebû Abdillâh b. Muhammed eş-Şeybânî Ahmed b. Hanbel, Müsnedü’l-İmâm Ahmed b. Hanbel, thk. Şuayb el-

Arnaût vd. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1421/2001), 45/260 (27286); Ebû Dâvûd, “Menâsik”, 79 (3/344); Şevkânî, 
Neylü’l-evtâr, 4/202.:

	 الْحَجُّ وَالْعُمْرَةُ مِنْ سَبِيلِ اِلله



Zekâtın Kurumsal Nitelikte Kullanımı

Journal of Theology Faculty of Bulent Ecevit University, Vol. 12, No. 1, 2025 131

üzerine ikame edilebilecek ölçeğin çok daha üzerinde kurumsallaşmayı zorunlu 
kılan bir vasata evrilmiştir. Bu sebeple bahsi geçen zekât kaleminde ilahî emrin 
gereğini yerine getirmek için ihtiyaç duyulan askerî teçhizatın sağlanması veya 
medrese, okul, kurs, yurt gibi dinin teşvik ettiği istikamette eğitim, öğretim ya-
tırımlarının zekât fonuyla desteklenmek istenmesi ya da buna ihtiyaç duyulması 
da ayrıca problem alanına dönüşmüştür. Zira şahsa temlik şartı benzer kurumsal 
özelliğe sahip yerlere zekâtın verilmesini engellemektedir.19 

Söz konusu kurumsal hayır yerlerine zekât kaleminden temlik ölçülerine uy-
gun ödeme yapabilmek için getirilen çözüm; yapılacak ödemenin fakir bir kim-
seye yapılması ve ondan da tekrar bu ihtiyaç yerlerine vermesini talep etmektir. 
Hile ya da hiyel denilen bu uygulama ile zekâtı veren kişi, verilmek istenilen yere 
ulaştırılmasında bir aracı kullanmak suretiyle yapmış olduğu hayrı ziyadeleştire-
ceği gibi, aracılık yapan kimsenin de ayrıca hayır işlemiş olacağı değerlendirilmiş-
tir.20 

Günümüzde daha çok cami, Kur’ân kursu ve yurt gibi hayır kurumlarının in-
şasında ve devam eden ihtiyaçlarının karşılanmasında başvurulabilen bu usulün, 
geçmişte de örneklerine rastlamak mümkündür. Mesela Osmanlı Devleti’nin 
son dönemlerinde zekâtın Osmanlı Donanmasının gelişmesi ve desteklenmesi 
amacıyla verilmesinin caiz olup olmayacağı hakkında Osmanlı Donanması Milli 
Yardımlaşma Cemiyetinin fetva istemesi üzerine, Fetvahâne-i Âliye’nin vermiş ol-
duğu cevapta şu ifadeler yer almaktadır: 

“Zekâtta lazım olan, niyet ve fakire temliktir. Zekât veren kişinin zekâtını ma-
lından ayırırken sahip olduğu niyet yeterlidir. Yardım kasası başında Donanma 
Cemiyeti tarafından bir fakir Müslüman kişi bulundurulur. Zekât verecek kim-
seler, zekât niyetiyle mallarından ayırmış oldukları kısımdan nisap ölçüsünü aş-
mayacak şekilde kendi arzuları ile o fakire vermek suretiyle temlikte bulunurlar. 
O fakir de nisap miktarınca mala sahip olmamak için malı elinde bekletip, birik-
tirmeksizin kendi arzusuyla yardım kasasına teslim etmesi hâlinde câiz olacağı 
için ve Osmanlı Donanmasının daha da kuvvetlenmesine ileri derecede ihtiyaç 
bulunduğu inkar edilemez bir durum olduğundan dolayı bu şekilde yardımda 
bulunan Müslümanlar, hem farz olan zekâtı ifa edecekler hem de ayrıca bol ecire 
ve ahirette mükafata nail olacaklardır.”21

19	 Konuyla ilgili fetvalar için: Sultan Muhyiddîn Bahâdır Âlemgîr, el-Fetâva’l-Hindiyye fi Mezhebi Ebî Hanife (el-
Fetâva’l-Âlemgîriyye) (Diyarbakır, 1310), 1/188; Din İşleri Yüksek Kurulu, Fetvalar (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 
Yayınları, 2018), 251-252.

20	 Ebü’l-Meâlî Mahmûd b. Ahmed b. Abdilazîz el-Hanefî Burhânüddîn el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî fî Fıkhi’n-
Nu’mânî, thk. Abdülkerîm Sâmî el-Cündî (Beyrut, Lübnan: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2004), 2/282-283; 
Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muhammed el-Mısrî İbn Nüceym, el-Bahrü’r-Râık şerhu Kenzi’d-Dekâik, ed. Muhammed 
b Hüseyn b Alî et-Tûrî el-Hanefî el-Kâdirî (Kahire: Dârü’l-Kitâbi’l-İslâmî, ts.), 2/261; Alâuddîn Muhammed b. Ali el-
Haskefî, ed-Dürrü’l-muhtâr şerhu Tenvîri’l-ebsâr, thk. Abdülmün‘îm Halil İbrahim (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1423/2002), 128; Sırât-ı Müstakîm, “Zekâtın donanma iânesine verilebileceğinde dair fetvâyı âlî” (9 Safer 1326 / 
27 Kânûn-i Sânî 1326), 5/127, 383; Kaya, “Fıkhî Açıdan Osmanlı’da Zekât Uygulamaları”, 228-229.

21	 “Donanma-yı Osmâniyenin terakki ve teâlîsine medar olmak üzere zekâtın iâneye i‘tâsı câiz olup olmayacağı 



Murat BEYAZTAŞ

Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 12, Sayı 1, 2025132

Aynı minvalde birçok önerinin Osmanlı Devleti son döneminde yoğun bir 
şekilde tartışıldığı22 ve Cumhuriyet Döneminde de Din İşleri Yüksek Kurulu’nun 
(Müşâvere Heyeti) raporlarına yansıdığı görülmektedir.23

Netice olarak burada temlik şartının tahakkuk edebilmesi için hukuken hiyel 
kapsamında sureta bir uygulama tavsiye edilmektedir. Halbuki “Ameller niyetlere 
göredir. Kim neye niyet etti ise kendisine onun karşılığı vardır.”24 hadisiyle şekille-
nen ilkeye göre hukukî açıdan sorgulanması gereken bir durum söz konusudur. 
Mecelle’de “Bir işten maksat ne ise hüküm ona göredir.”25 veya “Ukûd’da i’tibar 
makâsıd ve maânîyedir, elfâz ve mebânîye değildir.”26 şeklinde maddeleştirilen yak-
laşıma göre hukuken esas olan niyettir. Zâhirdeki beyan ve uygulamalar içteki 
gerçek amacı ortadan kaldırmayacak, hüküm de aynı amaç doğrultusunda şekil-
lenecektir. Buna göre verilen para nereye verilmek isteniyor ise orası için verilmiş 
olacak, bütün tarafların bilgisi dahilinde bir aracının bulundurulması, hukukî pro-
sedürden ziyade hakikatte karşılığı olmayan şekilci bir yaklaşım olacaktır. 

Böyle bir yola gidilmesinin nedeni daha önce açıklandığı üzere ictihâdî te-
mellere dayanan temlik şartını yerine getirmektir. Bu, bir taraftan meşakkate ne-
den olurken, diğer taraftan bugünkü şartlarda, zekât verilecek yerleri açıklayan 
âyetteki27 gerçek amacın kaçırılmasına da yol açmaktadır. Zira hiyel uygulama-
larına başvurulmadığı takdirde mesela “Allah yolunda” harcama emrinin gere-
ği olmak üzere zekât, geniş anlamda eğitim de dahil her türlü çabayı içine alan 
cihad amacıyla kullanılamadığı gibi dar kapsamda doğrudan savaş için de sarf 
edilemeyecektir. Çünkü artık sıcak savaş şeklindeki cihadda ferdî imkânlar değil, 
devlet kabiliyetleri esas hâle gelmiştir. Genel anlamda cihad faaliyetleri de ancak 
büyük ölçekte kurumsal yeteneklerle mümkün olabilmektedir. Her iki durumda 
da şahıs ve ona temlik imkânı bulunmamaktadır. 

hakkında Donanmayı Osmanî Muâveneti Milliye Cemiyyeti tarafından vuku‘ bulan istiftâ üzerine; zekâtta niyet 
ve fakire temlik lâzım ve müzekkî olan kimsenin malından zekâtını ifraz hîninde niyet eylemesi kafi olmakla 
Donanma Cemiyeti tarafından i‘âne kasası başında bir fakir müslim bulunularak müzekkîler canibinden zekât 
olmak niyetiyle tefrik edilen mebaliğ mâdûnensb olarak bittav‘ ol fakire temlik ve i‘ta ve fakir-i mezkur mâlik-i 
nisâb olmamak içün yedinde cem‘ ve ibkâ etmeksizin ihtiyârıyla hemen i‘âne kasasına teslim etmesi mukârin-i 
cevâz-ı şer‘i ‘âlî olacağından tezâyüd ve te‘âlîsi cidden derece-i lâzimede bulunduğu emri ğayri münker olan Do-
nanmayı Osmâniyeye bu suretle de i‘ânede bulunan müslimîn hem farz zekâtı eda etmiş hem de başkaca nâil-i 
ecr-i cezîl ve şâyeste-i mükâfât-ı uhreviyye olacakları Fetvahâne-i Âliyeden cevaben beyan olunmuştur.” (Sırât-ı 
Müstakîm, “Zekâtın donanma iânesine verilebileceğinde dair fetvâyı âlî”, 5/127, 383.)

22	 Hamdi Çilingir, “Zekâta Muhtaç Donanma, Donanmaya Muhtaç Devlet: II. Meşrutiyet Devri Osmanlı Devleti’nde 
İane-i Donanma’ya Zekât Meselesi”, İnsan & Toplum 9/4 (2019), 69-74; Eyyüp Topci, 20. Yüzyıl Osmanlı Devleti’nde 
Kurumlara Zekât Verilmesi ile İlgili Tartışmalar: Donanma Örneği (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 43-63.

23	 Fatih Yücel, “Türkiye’de Güncel Zekât Problemleri”, Tarihte ve Günümüzde Zekât Uygulamaları, haz. İsmail Kurt, 
Seyit Ali Tüz (İstanbul: İSAV, 2017), 656-657.

24	 Buhârî, “Bed’ü’l-vahy”, 1 (1/6).:
	 مَا لكُِلِّ امْرِئٍ مَا نَوَى اتِ، وَإنَِّ يَّ مَا الأعَْمَالُ بِالنِّ ...إنَِّ
25	 Ahmed Cevdet Paşa, Açıklamalı Mecelle (Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye), ed. Ali Himmet Berki (İstanbul: Hikmet Yayı-

nevi, 1982), md. 2.
26	  Açıklamalı Mecelle (Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye), md. 3.
27	 et-Tevbe, 9/60.



Zekâtın Kurumsal Nitelikte Kullanımı

Journal of Theology Faculty of Bulent Ecevit University, Vol. 12, No. 1, 2025 133

Halbuki Hanefî fıkhında mülkiyetin karşı tarafa aktarılması yani temlik açısın-
dan zekât ile benzer özelliklere sahip vakıf ve vasiyet gibi hususlarda, işlemin ge-
çerliliği karşı tarafın hakiki şahıs olmasına bağlanmamıştır. Hükmî şahıs niteliğin-
deki yerlere yapılan vakıf veya vasiyetler Allah’ın mülkü hükmünde olmak üzere 
tescil edilerek kabul edilmiştir.28

Diğer taraftan Hz. Peygamberin uygulamalarına bakıldığında; sahâbeden Ebû 
Lâs’ın “Hz. Peygamber (s.a.v) hacca gitmek üzere bizi birtakım zayıf zekât deve-
lerine bindirdi. Biz de ona dedik ki: Ya Resulallah bu develer zayıftır. Bizi taşıya-
mamalarından endişe ediyoruz…”29 rivayetine göre devlet elinde bulunan zekât 
develeri imkânı olmayan kimselerin hacca taşınmasında kullanılmıştır. Ayrıca söz 
konusu uygulamanın Hz. Peygamber’den sonra ilk halifeler döneminde de de-
vam ettiğine dair rivayetler mevcuttur.30

Konuyla ilgili olarak zekât malı develerin, devlet tarafından emanet hükümleri 
çerçevesinde kullanılmış olduğu değerlendirilebilir. Ancak gerek Hz. Peygamber 
döneminde gerek kendisinden sonraki halifeler döneminde bu develer, diğer 
zekât malları gibi hemen dağıtılmayıp, damgalanarak onlara tahsis edilen koru-
larda muhafaza edilmişlerdir. Savaş ve benzeri nedenlerle ihtiyaç olması hâlinde, 
temlik şartları oluşmadan kullanılmışlardır.31 

Allah yolunda yapılacak harcamalarda esas alınan söz konusu sınırlayıcı yakla-
şım esasen Mâlikîler, Hanbelîler, Zeydîler ve tercih edilen görüşlerine göre Şâfiîler 
tarafından da bir yönüyle kabul edilmektedir.32 Mâlikîler ile Hanbelîler konuyla 
ilgili, âyetteki ifadelerin esas olduğunu beyan etmişlerdir. Onlara göre âyette 
harcama kalemleri arasında yer almayan cami, okul, yol, çeşme gibi yapıların in-
şasında zekât kullanılamaz. Buna mukabil cihad kapsamında savaşçılar için har-
canabileceği gibi silah, araç, gereç temini ve diğer her türlü savunma giderleri 
karşılanması amacıyla da kullanılabilir.33 

28	 Mergînânî, el-Hidâye, 3/13.
29	 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 29/459 (17939); Buhârî, “Zekât”, 50 (2/122).:
	 ، قَالَ: فَقلُْنَا لَهُ: يَا رَسُولَ اِلله، إنَِّ هَذِهِ الْبِِلَ ضِعَافٌ نَخْشَى أنَْ لَ دَقَةِ ضِعَافٍ إلَِى الْحَجِّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى إبِِلٍ مِنْ إبِِلِ الصَّ  حَمَلَنَا رَسُولُ اِلله صَلَّى اللهُ 

…تَحْمِلَنَا
30	 Mehmet Boynukalın, “Zekâtın Toplanması ve Dağıtımı: İlk Kurumsal Tecrübeler (Hulefâ-i Râşidîn Dönemi)”, Tarih-

te ve Günümüzde Zekât Uygulamaları, haz. İsmail Kurt, Seyit Ali Tüz (İstanbul: İSAV, 2017), 75.
31	 Yaʿkûb b. İbrâhîm el-Ensârî Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Harâc, thk. Tâhâ Abdurraûf Saʿd, Saʿd Hasan Muhammed (Kahire: 

el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, ts.), 58; el-Kâsım b. Sellâm el-Herevî Ebû Ubeyd, Kitâbü’l-Emvâl, thk. Halîl Mu-
hammed (Beyrut: Dârü’l-Fikr, ts.), 377; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 29/459 (17939); Buhârî, “Zekât”, 50 (2/122); 
Ebû Bekr Muhammed b. İshâk en-Nîsâbûrî İbn Huzeyme, Sahîh-u İbn Huzeyme, thk. Muhammed Mustafa el-
A‘zamî (Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî, ts.), 4/73 (2377); Cengiz Kallek, “Zekâtın Müesseseleşme Süreci”, Bir Sosyal 
Güvenlik Kurumu Olarak Kur’ân ve Sünnet’te Zekât, ed. Bedreddin Çetiner (İstanbul: İSAV, 2007), 202-203.

32	 Ebû Bekir Muhammed b. Abdillah İbnü’l-Arabî, Ahkâmü’l-Kur’ân, thk. Muhammed Abdülkâdir Ata (Beyrut: 
Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2003), 2/533; Ebû Abdillah Muhammed b. Ömer b. Hüseyin et-Teymî Fahreddin er-Râzî, 
Mefâtîhu’l-Gayb = et-Tefsîru’l-Kebîr (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1420/1999), 16/87; Ebû Zekeriya Muh-
yiddin Yahya b. Şeref en-Nevevî, el-Mecmû’ Şerhu’l-Mühezzeb, thk. Heyet (Kahire: İdâretü’t-tıbâati’l-münîriyye / 
Matbaatü’t-Tedâmuni’l-uhuvvî, 1344-1347), 6/213; İbn Kudâme, el-Muğnî, 9/305-306; Ruheybânî, Metâlibü üli’n-
nühâ, 2/147; İbnü’l-Murtazâ, Bahrü’z-zehhâr, 2/181-182.

33	 Sahnun, el-Müdevvenetü’l-kübrâ, 2/59; Ebü’l-Berekat Ahmed b. Muhammed b. Ahmed Derdîr, eş-Şerhu’l-kebîr alâ 
Muhtasarı Halîl (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 1/497; Desûkı̄, Hâşiyetü’d-Desûkî, 1/497; İbn Kudâme, el-Muğnî, 4/125-
126, 9/306; Ruheybânî, Metâlibü üli’n-nühâ, 2/146-148.



Murat BEYAZTAŞ

Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 12, Sayı 1, 2025134

Zeydîler ve âyetin zâhir manasını esas alanlar ise “Allah yolunda” ifadesini hiç-
bir kayıt ile sınırlandırmazlar. Mutlak anlamda Allah rızasına uygun olan cami ve 
yol yapımı, su kuyusu açma ya da ölüler için kabristan ve tekfin hizmetlerinde 
bulunma gibi bütün hizmet alanlarına zekâttan pay ayrılmasını uygun görür-
ler.34 Esasında benzer bir yaklaşım Hanefîler’de Ebû Yûsuf ve Kâsânî (ö. 587/1191) 
tarafından da dillendirilmiştir. Ebû Yûsuf’un el-Harâc’ındaki rivayete göre zekât 
Müslümanların istifade edeceği yol yapımı için de kullanılabilecek nitelikte kap-
samlıdır. Kâsânî ise “Allah yolunda” kaleminin ihtiyaç olması hâlinde en geniş şek-
liyle kabul edilmesi gerektiğini ifade etmiştir. Fakat bu anlayış mezhep içerisinde 
kabul görmediği gibi, Kâsânî söz konusu ifadelerini temlik şartıyla kayıtlayarak 
sınırlandırmıştır.35

Zamanla baş gösteren birtakım ihtiyaçların etkisiyle, temlik esaslı bu yakla-
şıma uygun olmayan birtakım fetva ve görüşlerin ortaya çıkmaya başladığı gö-
rülmektedir. Öncelikle Osmanlı uygulamasında önemli bir isim olan Şeyhülislâm 
Ebussuûd’un (ö. 982/1574) temlik şartı aranmadan, genel yardım kanalları ile 
gerek karada orduyu teçhiz gerek denizde donanmayı takviye için doğrudan 
kurumlara yapılacak yardımların zekât kaleminden gerçekleştirilebileceğine dair 
fetvası dikkat çekicidir. Ona göre kişinin Allah yolunda fakir gazileri donatma ni-
yetinde olması yeterlidir.36

Bu yaklaşımın son dönemde daha fazla isim tarafından desteklendiği anla-
şılmaktadır. Farklı İslâm ülkelerinden Muhammed Abduh (ö. 1905), Muhammed 
Reşid Rıza (ö. 1935), Mahmûd Şeltût (ö. 1963), Muhammed Ebû Zehre (ö. 1974), 
Mevdûdî (ö. 1979), Muhammed Şâzelî (ö. 1997), Mustafa Ahmed ez-Zerkâ (ö. 
1999), Muhammed Hamîdullah (ö. 2002), Vehbe ez-Zühaylî (ö. 2015) ve Karadâvî 
(ö. 2022) gibi birtakım çağdaş âlim ve araştırmacılar tercihlerini bu yönde kul-
lanmışlardır. Bunlara göre ihtiyacın şiddetine göre, İslâm’ın ve Müslümanların 
umumi faydasına olacak savunma ve eğitim başta olmak üzere dinî, ilmî, içtimaî 
ve iktisadî birçok alanda zekâtın kullanılması mümkün olacaktır. Özellikle askerî 
harcamalar başta olmak üzere İslâm’ın güçlenmesine katkıda bulunacak farklı 
alanlarda ferdî temlik anlayışından ziyade, kurumsal nitelikte zekâtın kullanılması 
mümkündür. İslâm Konferansı Teşkilatı’na bağlı İslâm Fıkıh Akademisi’nin 8. top-
lantısında (1405/1983) alınan kararlar da bu yaklaşımı esas alır. Bu görüş sahipleri 

34	 Fahreddin er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb = et-Tefsîru’l-Kebîr, 16/87; Müeyyed-Billâh Ahmed b. Hüseyin el-Harûnî, et-
Tecrîd fî Fıkhi’l-İmameyni’l-A’zameyn el-Kâsım b. İbrâhim ve Hafidühü’l-İmam el-Hâdî Yahyâ b. Hüseyin, haz. Ab-
dullah b. Hammûd el-İzzî (San‘a: Mektebetü’l-İmâm Zeyd b. Ali, 1422/2002), 95; İbnü’l-Murtazâ, Bahrü’z-zehhâr, 
2/181-182.

35	 Ebû Yûsuf, el-Harâc, 94; Şeybânî, el-Asl (el-Mebsûd), 2/103-104; Kâsânî, Bedâiu’s-sanâi, 2/58, 68.
36	 “Donanma-yı hümayun sabikan hezimet-i azîmeye uğrayınca tekrar donanmaya gayret-i din içün ağniyayı 

müslimînin, guzât-i mümininin teçhizine sarf ettikleri malı sabikan lazım olup eda olunmayan ve hâlen edası 
lazım olan ve bundan sonra lazım olacak zekâtlarına niyet edüp dahi sarf eyleseler zekât-i mezbûre yerine geçer 
mi? el-Cevab: Geçer, makbul ve meşrûdur.” [Muhammed b. Muhyiddin el-İmâdî Ebussuûd, Fetâvâ (Ankara: Anka-
ra Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Kütüphanesi, Yazma Eserler, 407), vr. 14b; Kaya, “Fıkhî Açıdan Osmanlı’da Zekât 
Uygulamaları”, 246.]



Zekâtın Kurumsal Nitelikte Kullanımı

Journal of Theology Faculty of Bulent Ecevit University, Vol. 12, No. 1, 2025 135

zekâtın harcama yerlerini belirten âyetteki37 sarf kalemlerinde “ل / lam” harfin-
den “في / fî” harfine geçiş olmasını da kendi yaklaşımlarını destekleyen bir husus 
olarak değerlendirmişlerdir. Buna göre aralarında Allah yolunun da bulunduğu 
zekâtın son dört sarf yerinin bu şekilde diğerlerinden ayrışması bunlarda temlik 
şartının aranmayacağına işarettir.38 

Karadâvî söz konusu kalemin doğrudan askerî nitelikte olanlar ile sınırlandı-
rılmasa da âyet içerisinde sayılan farklılıkları anlamsız hâle getirerek, bütün hayır 
şekillerini kapsayacak derecede genişletilemeyeceğini ifade eder. Ona göre amaç 
Allah’ın ismini yüceltmektir. Bu hedefe sıcak savaş ile olduğu gibi, ihtiyaca göre 
ilmî ve fikrî mücadele ya da eğitim-öğretim gibi faaliyetler ile de ulaşılabilir.39

Türkiye’de de çağdaş birçok âlim ve araştırmacı İslâm ve Müslümanlar adına 
fayda sağlayacak harcamaların Allah yolu kapsamında değerlendirilebileceğini 
ifade etmişlerdir.40 Bunlardan Hamdi Yazır (ö. 1942) Allah yolu kalemini her ne 

37	 “Sadakalar (zekât gelirleri) ancak şunlar içindir: Yoksullar, düşkünler, sadakaların toplanmasında görevli olanlar, 
kalpleri kazanılacak olanlar, âzat edilecek köleler, borçlular, Allah yolunda (çalışanlar) ve yolda kalmışlar. İşte 
Allah’ın kesin buyruğu budur. Allah bilmekte ve hikmetle yönetmektedir.” (et-Tevbe, 9/60.)

38	 Muhammed b. Alî b. Muhammed Şemsüddîn el-Hüseynî Reşîd Rızâ, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Hakîm (Tefsîru’l-Menâr) 
(Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Âmme li’l-Kitâb, 1990), 10/436-437; Mahmûd Şeltût, el-İslâm: Akîde ve Şerî‘a 
(Kahire: Dâru’l-Kâtibi’l-Arabî, 1968), 104-105; Mahmûd Şeltût, el-Fetâvâ (Kahire: Dâru’ş-Şurûk, 1424/2004), 103; 
Seyyid İbrâhim Hüseyin Kutub, Fî Zılâli’l-Kur’ân (Beyrut: Dârü’ş-Şurûk, 1972), 6/3/1670; Muhammed Ebû Zehre 
- Osman Şekerci, Uygulamalı Zekât Hukuku (y.y.: Selçuklu Matbaası, 1978), 102-104; Muhammed Hamîdullah, 
İslâm Peygamberi, çev. Sâlih Tuğ (İrfan Yayımcılık, 1993), 2/978; Muhammed Hamîdullah, Modern İktisat ve 
İslâm, çev. Sâlih Tuğ - Yusuf Ziya Kavakçı (İstanbul: İrfan Yayımcılık, 1969), 19; Ebü’l-A‘lâ Mevdûdî, Fetâva’z-zekât 
(Cidde: el-Merkezü’l-Âlemî li Ebhâsi’l-İktisâdi’l-İslâmî, 1405/1985), 51-52, 55; Seyyid Sâbık, Fıkhü’s-Sünne (Kahi-
re: Dârü’l-Hadîs, 1425/2004), 268-269; Mustafa Abdulkerîm Kâsib, “Masrafü Fî Sebilillâh”, Mecelletü Dârü’l-İftâ 
el-Mısriyye 1/2 (2009), 2/98-103; Vehbe Zühaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletühü (Dâru’l-Fikr, ts.), 10/3/2009-2010; 
Yusuf Karadâvî, Fıkhü’z-zekât (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1393/1973), 2/639, 655-669; Yusuf Karadâvî, Min 
Hedyi’l-İslâm Fetâvâ Muâsıra (Kuveyt: Dârü’l-Kalem, 1410/1990), 1/286, 3/253-254; Ahmed Şerbâsî, Sorulu-Ce-
vaplı İslâm Fıkhı, çev. Mustafa Özcan vd. (İstanbul: Özgü Yayınları, 1998), 1/409, 424; Muhammed Mütevellî 
Şa’râvî, el-Fıkhü’l-İslâmî el-Müyesser (Kahire: Dâru’l-Meârif, 1423/2002), 2/774; Muhammed Süleyman Eşkâr, 
others, Ebhâs fıkhiyye fî kazâya’z-zekâti’l-muâsara (Amman: Dârü’n-Nefâis, 1418/1998), 1/413-414, 428; Ali 
Ahmed Sâlûs, Mevsûatü’l-kazâya’l-fikhiyyeti’l-muâsıra ve’l-iktisâdü’l-İslâmî (Doha: Dârü’s-Sekâfe, 2002), 517; 
Şa’râvî, el-Fıkhü’l-İslâmî el-Müyesser, 2/774; Eşkâr, others, Ebhâs fıkhiyye fî kazâya’z-zekâti’l-muâsara, 1/413-
414, 428; Sâlûs, Mevsûatü’l-kazâya’l-fikhiyyeti’l-muâsıra ve’l-iktisâdü’l-İslâmî, 517; Abdullah b. Mensûr Gufeylî, 
Menâzilü’z-zekât (Riyad, Kahire: Dârü’l-Meymân, 1430/2009), 436; Muhyî Muhammed Müs’ad, Nizâmü’z-Zekât 
Beyne’n-Nas ve’t-Tatbîk (İskenderiye: el-Mektebü’l-Arabî’l-Hadîs, 2003), 159; Karârât ve Tavsiyât (1403-1430/1988-
2009) (Mekke: Mecmaʽu’l-Fıkhi’l-İslâmî, ts.), (karar no: 165), 378; Muhammed Şâzelî, “Cem’ ve taksîmü’z-
zekât”, Mecelletü’l-Mecmai‘l-fıkhiyyi’l-İslâmî 3 (1409/1989), 144; Heyet, “Mecelletü’l-Mecmai’l-fıkhiyyi’l-İslâmî”, 
Mecelletü’l-Mecmai’l-fıkhiyyi’l-İslâmî 3 (1409/1989), 211-212; Heyet, “Mecelletü’l-Mecmai’l-fıkhiyyi’l-İslâmî”, 
Mecelletü’l-Mecmai’l-fıkhiyyi’l-İslâmî 25 (1409/1989), 376-377; Heyet, “Mecelletü Mecmai’l-fıkhi’l-İslâmî”, Mecel-
letü Mecmai’l-fıkhi’l-İslâmî 3/1 (1408/1987), 401-404; Kuveyt Zekât Kurumu Dinî Heyeti, Ahkâm ve fetâva’z-zekât 
ve’s-sadekât ve’n-nüzûr ve’l-keffârât (Kuveyt: Kuveyt Dinî İşler Dairesi, 2009), 137-138.

39	 Karadâvî, Fıkhü’z-zekât, 2/655-669; Karadâvî, Fetâvâ Muâsıra, 1/286, 3/253-254.
40	 Ali Özek vd., İbâdet ve Müessese Olarak Zekât (İstanbul: İslâmî İlimler Araştırma Vakfı, 1984), 136-138; Ali Özek, 

“Asr-ı Saâdette Zekâtın Tatbikatı”, Türkiye’de Zekât Potansiyeli, haz. Sabri Orman, İsmail Kurt (İSAV, 1987), 19-20; 
Celal Yeniçeri, İslâm’da Devlet Bütçesi (İstanbul: Şâmil Yayınevi, 1984), 226; Hayreddin Karaman, İslâm’ın Işığında 
Günün Meseleleri (İstanbul: İz Yayıncılık, 1996), 1/191; Ahmet Yılmaz, “Günümüz Zekât Problemleri”, Harran Üni-
versitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4 (1998), 120; Murtaza Köse, “‘Fî Sebîlillâh’ Kavramının Zekât Açısından Tahlili”, 
Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21 (2004), 132-133; Mehmet Erkal vd., İlmihal: İman ve İbadetler, ed. 
Hayreddin Karaman vd. (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Araştırmaları Merkezi (İSAM), 1998), 1/439; Faruk 
Beşer, “Zekâtın Mesârıfı ve Sosyal Güvenlik”, Bir Sosyal Güvenlik Kurumu Olarak Kur’ân ve Sünnet’te Zekât, ed. Bed-
reddin Çetiner (İstanbul: İSAV, 2007), 182; Yunus Vehbi Yavuz, İslâm’da Zekât Müessesesi (İstanbul: Çağrı Yayınları, 



Murat BEYAZTAŞ

Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 12, Sayı 1, 2025136

kadar askerî harcamalar şeklinde kısıtlamış olsa da bunu yalnızca kişilerin savaş 
yolundaki ihtiyaçlarını karşılama ile sınırlandırmaz. Genel anlamda ordu ve birlik-
lerin savunma giderlerini tedarik amacıyla kullanılabileceğini belirtir. Bunun için 
ferdî temlik uygulamasından ziyade velâyet yoluyla genişletilmiş bir bakış açısı-
nı esas alır. Ona göre orduya teslim edilen zekâtta, temlik şartı velâyeten yerine 
gelmiş olacaktır. Ordu veya komutanlar söz konusu zekât malları ile temin edilen 
araç ve malzemeleri teslim aldıklarında, orduda görev yapan kimselerin ihtiyaçla-
rı karşılanmak üzere, onlar adına teslim alınmış olmaktadır.41 

Din İşleri Yüksek Kurulu (Müşâvere Heyeti) da 1964-1965 yıllarında almış ol-
duğu bazı kararlarda söz konusu yaklaşıma uygun olarak; konuyu bütün hayırlı 
işleri kapsayacak şekilde genişletici bir yorum sergilemiştir. Bu bağlamda ihtiyaç 
duyulması hâlinde Kur’ân kurslarına ve hastane, köprü, cami inşası ya da tamiri 
gibi amaçlarla kurumsal yapılara zekât verilebileceğini belirtmiştir. Ancak kurul, 
muhtemelen ferdî zekât uygulamasının devam ettiği şartlarda, istismar edilebile-
ceği endişesiyle bu görüşünden sarf-ı nazarda bulunmuş, dar temlik yaklaşımına 
uygun son kararında, zekâtı fakir ve ihtiyaç sahibinin hakkı olarak değerlendirmiş, 
tüzel kişilere ve hayır kuruluşlarına verilmemesi gerektiğini ifade etmiştir.42

Ayrıca zekât kalemleri arasında zekât memurlarının bulunması, zekâtın ku-
rumsal niteliğine vurguda bulunan en önemli taraftır. Bu kapsamda yapılacak 
harcamalar yalnızca zekât memurlarının şahıslarına verilen ücret ile sınırlı olma-
yıp, kurulacak zekât organizasyonunda ihtiyaç duyulan mekân, araç, gereç, nakli-
ye ve kırtasiye gibi bütün masrafları ihtiva etmek zorundadır. 

İlk dönemlerde müşahede edildiği üzere bugün de zekât, kurumsal yaklaşım-
la devlet tarafından toplanıp ilgili yerlere dağıtıldığı takdirde yapılacak harcama-
ların planlanması mümkün olacaktır. Malezya, Bangladeş, Pakistan, Kuveyt veya 
Sudan örneklerinde olduğu gibi zekâtın devlet marifetiyle toplanıp değerlendiril-
mesi durumunda, ihtiyaca göre zekât kaynakları sosyal, askerî, iktisadî alanlarda 
mevcut kurumlar ile zekât amaçlarına uygun proje odaklı iş birlikleri yapılabile-
ceği gibi birtakım yeni kurumların oluşturulması da mümkündür.43 Aksi halde ir-

1983), 439-449; Muhlis Akar - Ercan Eser, Zekâtı Anlamak (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2012), 83; 
Hamdi Döndüren, Kur’ân Ve Sünnnete Göre Güncel Fikhî Meseleler 200 Soru - 200 Cevap, 2016, 165; Mustafa Bü-
lent Dadaş, “Zekâtın Tenmiyesinin Fıkhî İmkânları”, Tarihte ve Günümüzde Zekât Uygulamaları, haz. İsmail Kurt, 
Seyit Ali Tüz (İstanbul: İSAV, 2017), 884-885; Emrullah Dumlu, “Zekâtın Sarf Yerleri: Modern Tartışmalar ve Yeni 
Yorumlar”, Tarihte ve Günümüzde Zekât Uygulamaları: Milletlerarası Tartışmalı İlmî Toplantı (İstanbul: Ensar Neşri-
yat, 2017), 796-798; Mahmut Bilen - Günay Terzi, “Türkiye’de Yoksulluk Sorunu ile Mücadelede Zekat Kurumunun 
Rolü ve Gerekliliği Hakkında Camii Cemaati Üzerine Bir Araştırma”, Journal of Islamic Economics and Finance 5/2 
(2019), 162-163; Muhammed Beşir Çalışkan, “Türkiye’de Zekatın Kurumsallaşmasına Sosyo-Kültürel Bir Yaklaşım”, 
Journal of Islamic Economics and Finance 6/1 (2020), 65-66; Hasan Kazak, “Kitle Fonlaması Sistemi ile Zekât Fonla-
ması: Bir Model Önerisi”, Finansal Araştırmalar ve Çalışmalar Dergisi 15/28 (2023), 61-65.

41	 Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/374.
42	 Yücel, “Türkiye’de Güncel Zekât Problemleri”, 679-680; Din İşleri Yüksek Kurulu, Fetvalar, 251-252.
43	 Karârât ve Tavsiyât (1403-1430/1988-2009), (karar no: 15), 29; Heyet, el-Fetâva’l-İslâmiyye (Kâhire: Dârü’l-iftâ el-

Mısriyye, 1400/1980), 1/119-120; Necdet Şensoy, “Çağdaş Bir Sosyal Güvenlik Kurumu Olarak Zekât, Malezya 
Zekât Sandığı Örneği”, Bir Sosyal Güvenlik Kurumu Olarak Kur’ân ve Sünnet’te Zekât, ed. Bedreddin Çetiner (İs-
tanbul: İSAV, 2007), 101; Recep Cici, “Günümüzde İslâm Ülkelerinde Zekâtın Kurumsallaştırılması Çabaları”, Bir 



Zekâtın Kurumsal Nitelikte Kullanımı

Journal of Theology Faculty of Bulent Ecevit University, Vol. 12, No. 1, 2025 137

şad, eğitim, ibâte, tedavi ve ilaç gibi ihtiyaçların kurumsal imkânlarla karşılanması 
klasik dar, şahsa temlik anlayışına uygun değildir. 

Sonuç

Malî niteliğe sahip olması yönüyle zekât diğer ibadet şekillerinden ayrışmak-
tadır. Zekât mallarının kullanılabileceği yerler, doğrudan âyet ile beyan edilmiş 
olması nedeniyle üzerinde ittifak edilen bir husustur. Lakin gerek söz konusu 
harcama yerlerinin tanımı ve muhtevasında gerek harcamanın niteliğinde ortaya 
çıkan ictihâdî farklılıklar, uygulamada bu alanın kimi zaman daralmasına neden 
olurken, kimi zaman olabildiğince geniş bir çerçevede ele alınmasına imkân ver-
miştir.

Hz. Peygamber (s.a.v.) ve ilk sahabe döneminde zekât devlet eliyle toplanmış 
ve dağıtılmış olsa da zaman içerisinde zekâtın devlet tarafından toplanması uy-
gulamasından vazgeçilmiş ve ilgili yerlere dağıtımı zekât mükelleflerinin uhdesi-
ne bırakılmıştır. Bu gelişme neticesinde belli bir malı verme üzerine kurulu zekât 
ibadetinde vermenin sahih olarak gerçekleşmiş olmasını sağlamak üzere temlik 
şartı getirilmiştir. Böylece verme, temlik ile tanımlanmış ve güvence altına alın-
mıştır. Ancak mevcut hâliyle temlikin ortaya koyduğu kayıtlar, zekâtın sarf yerle-
rinde kapsamın daralmasına neden olmaktadır. Özellikle verilecek malın başka 
bir şahsın mülkiyetine geçirilmesi üzerine kurulu temlik tanımı, zekâtta alıcı tara-
fın yalnızca hakiki şahıslardan teşekkülünü zorunlu hâle getirmektedir. 

Zekâtın bu yönü üzerinde durulan çalışma neticesinde şu tespitlerde bulun-
mak mümkündür; 

1.	 Bugün gelişen şartlarda sahip olunan kabiliyetler, zekâtın hedeflerini ger-
çekleştirmede daha geniş imkânlar sunmaktadır. Hatta bu durum değer-
lendirilebilecek bir fırsat olmaktan öte, mevcut standartlarda zekât için 
de kurumsal bir yapılanmayı gerekli kılmaktadır. Zira üretimde, sanayide, 
ticarette, eğitimde ve kısacası bütün alanlarda organize faaliyette bulu-
nanlar, ferdî teşebbüslerin çok ötesinde etkili sonuçlar elde edebilmekte-
dirler. Zekât da aynı yaklaşım ile yalnızca nisap sınırlarında kullanılabilen 
bir kaynak olmaktan çıkarak, daha büyük ölçekte toplumun istifade ettiği 
bir güç hâline gelme potansiyeline sahiptir.

Sosyal Güvenlik Kurumu Olarak Kur’ân ve Sünnet’te Zekât, ed. Bedreddin Çetiner (İstanbul: İSAV, 2007), 230, 255; 
Yunus Vehbi Yavuz, “Zekâtın Sarf Yerlerinin Yeniden Yorumlanması”, Bir Sosyal Güvenlik Kurumu Olarak Kur’ân ve 
Sünnet’te Zekât, ed. Bedreddin Çetiner (İstanbul: İSAV, 2007), 324-325; Mehmet Erkal, Zekât Bilgi ve Uygulama 
(İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları (İFAV), 2008), 193; Muhammad Sajjad Babar - Ali 
Haider Kahloon, “Pakistan’da Zekâtın Kurumsallaşması”, Tarihte ve Günümüzde Zekât Uygulamaları, haz. İsma-
il Kurt, Seyit Ali Tüz (İstanbul: İSAV, 2017), 481-482; Ali Muhyiddin Karadâğî, “Kapsamlı Kalkınmada Etkin Rolü 
Olacak Zekât Kurumu Oluşturma Önerisi –Uygulama Temelli Bir Çalışma–”, Tarihte ve Günümüzde Zekât Uygula-
maları, haz. İsmail Kurt, Seyit Ali Tüz (İstanbul: İSAV, 2017), 967-968; Kuveyt Zekât Kurumu Dinî Heyeti, Ahkâm ve 
fetâva’z-zekât ve’s-sadekât ve’n-nüzûr ve’l-keffârât, 137-138, 142-143.



Murat BEYAZTAŞ

Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 12, Sayı 1, 2025138

2.	 Esasen zekât devlet ya da devlet tarafından yetkilendirilmiş bir kurum va-
sıtasıyla toplandığı takdirde, temlik şartı ile hedeflenen amaçlar da ger-
çekleşmiş olacaktır. Zira malın zekât mükellefinin mülkiyetinden ayrılması 
yönüyle temlikin ilk kısmı zaten meydana gelmiş olmaktadır. Temlikte 
malın ilgili yere ulaştırılmasını esas alan ikinci kısım ise devlet ya da ku-
rum uhdesine emanet edilmiştir. Bu da hükmen de olsa temlikin gerçek-
leşmiş olması anlamına gelmektedir. Böylece elde edilen zekât kaynakları 
bir taraftan ferdî temlik yaklaşımına uygun ihtiyaçlar için kullanılırken, 
diğer taraftan büyük ölçekte ihtiyaçları karşılayacak kurumsal harcama-
larda değerlendirilebilecektir. Zekâtta verimliliği en üst seviyeye taşıya-
cak bu uygulamada; fakir ve ihtiyaç sahibi kimseler için sıcak yemek de 
dahil tüm gıda ihtiyaçlarının karşılanması amacıyla aşevlerinin kurulması, 
î‘lâ-yi kelimetullah ile vücut bulan İslâm’ın ve Müslümanların hem maddi 
müdafaasında hem de manevi anlamda Müslümanların gönüllerinde ve 
hayatlarında daha fazla yer tutması için eğitim kurumları oluşturulması ya-
nında İslâm’ın yeni gönüllere ve farklı bölgelere de ulaştırılması için irşad 
faaliyetlerinde bulunulması, borçlu olan ve maddi güçlük içerisinde bulu-
nan kimselere destek olmak üzere fon oluşturulması, evlerinden ve doğup 
büyüdükleri ortamlardan savaş ya da farklı baskılar neticesinde ayrılmak 
zorunda kalan kimselerin ihtiyaçlarının karşılanması ve nihayetinde bu 
türden faaliyetlerin yürütülmesi için kurulacak organizasyon giderlerinin 
ve görevli personelin ücretlerinin karşılanması mümkün olacaktır.

3.	 Ancak bu hâliyle meselenin ciddi anlamda yoruma ve istismara müsait ol-
duğu açıktır. Bahsi geçen genişletici yorumun, dağıtımı kişilerin inisiyatifi-
ne bırakılmış bugünkü zekât uygulamasında düşünülmesi oldukça güçtür. 
O halde bu uygulamalar ancak zekât konusunda kamu adına yetkilendi-
rilmiş, denetime açık bir kurum tarafından yerine getirilebilir niteliktedir. 
Böyle bir birim oluşturulduğu takdirde zekâtın toplanması ve dağıtımı 
önceden belirlenmiş planlamalar dahilinde gerçekleştirilebilecektir. Zekât 
gelirlerinin bir kısmı ferdî ihtiyaçlar için kullanılırken, diğer kısmı zekât or-
ganizasyonu, “Allah yolunda” olduğu değerlendirilen İslâm’ı müdafaa ve 
tebliğe yönelik amaçlar ya da ihtiyaç sahipleri, müellefe-i kulûb, borçlu-
lar ve yolcular gibi diğer kalemler kapsamında yine bireylerin ihtiyaçlarını 
karşılayacak şekilde ancak kurumsal nitelikte birtakım harcamalara ayrıla-
bilecektir. Böylece bir taraftan bireysel ihtiyaçlar ihmal edilmeden karşıla-
nırken diğer taraftan bugün devletlerin üstlenmiş olduğu sosyal hizmet-
lerin önemli bir kısmının zekât kaynaklarıyla desteklenme imkânı ortaya 
çıkmış olacaktır.

Buna göre dağıtımı doğrudan mükellefler tarafından gerçekleştirilen zekât 
uygulamasında temlik şartı gereği zekâtın yalnız bireysel şartlarda kullanılması 
yerine, toplama ve dağıtımda kurumsal bir yapının oluşturulması gerektiği tespit 



Zekâtın Kurumsal Nitelikte Kullanımı

Journal of Theology Faculty of Bulent Ecevit University, Vol. 12, No. 1, 2025 139

edilmiştir. Ayrıca zekât dağıtımında oldukça belirleyici özelliğe sahip temlik şartı 
kapsamında tartışma konusu; zekât mallarının aynî temlik olmadan da kullanıla-
bilmesi, birtakım kişilerin ihtiyaçlarının gıyaben karşılanabilmesi, vefat eden kim-
selere ait borçların kapatılabilmesi gibi birtakım hususlar üzerinde de durulması 
gerektiği anlaşılmıştır. 



Murat BEYAZTAŞ

Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 12, Sayı 1, 2025140

Kaynakça

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh b. Muhammed eş-Şeybânî. Müsnedü’l-İmâm Ahmed b. Han-
bel. thk. Şuayb el-Arnaût vd. 50 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1. Baskı., 1421/2001.

Ahmed Cevdet Paşa. Açıklamalı Mecelle (Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye). ed. Ali Himmet Berki. 
İstanbul: Hikmet Yayınevi, 1982.

Akar, Muhlis - Eser, Ercan. Zekâtı Anlamak. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2012.

Âlemgîr, Sultan Muhyiddîn Bahâdır. el-Fetâva’l-Hindiyye fi Mezhebi Ebî Hanife (el-Fetâva’l-
Âlemgîriyye). Diyarbakır, 1310.

Aydın, Murat - Odabaş, Hakkı. “Zekâtın Devlet Eliyle Yönetilmesi ve Malezya Zekât Sistemi 
Örneği”. Dinî Araştırmalar 21/54 (2018), 145-173.

Babar, Muhammad Sajjad - Kahloon, Ali Haider. “Pakistan’da Zekâtın Kurumsallaşması”. 
Tarihte ve Günümüzde Zekât Uygulamaları. haz. İsmail Kurt, Seyit Ali Tüz. 475-488. İs-
tanbul: İSAV, 2017.

Beşer, Faruk. “Zekâtın Mesârıfı ve Sosyal Güvenlik”. Bir Sosyal Güvenlik Kurumu Olarak 
Kur’ân ve Sünnet’te Zekât. ed. Bedreddin Çetiner. 159-193. İstanbul: İSAV, 2007.

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî. es-Sünenü’l-Kübra. thk. Muhammed 
Abdulkâdir Atâ. 11 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ilmiyye, 1424/2003.

Bilen, Mahmut - Terzi, Günay. “Türkiye’de Yoksulluk Sorunu ile Mücadelede Zekat Kuru-
munun Rolü ve Gerekliliği Hakkında Camii Cemaati Üzerine Bir Araştırma”. Journal of 
Islamic Economics and Finance 5/2 (2019), 133-167.

Boynukalın, Mehmet. “Zekâtın Toplanması ve Dağıtımı: İlk Kurumsal Tecrübeler (Hulefâ-i 
Râşidîn Dönemi)”. Tarihte ve Günümüzde Zekât Uygulamaları. haz. İsmail Kurt, Seyit Ali 
Tüz. 91-113. İstanbul: İSAV, 2017.

Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâil. el-Câmi’u’s-sahîh. thk. Heyet. 9 Cilt. Bulak: 
Sultâniyye, Matbaatü’l-kübrâ el-Emîriyye, 1311.

Burhânüddîn el-Buhârî, Ebü’l-Meâlî Mahmûd b. Ahmed b. Abdilazîz el-Hanefî. el-Muhîtü’l-
Burhânî fî Fıkhi’n-Nu’mânî. thk. Abdülkerîm Sâmî el-Cündî. Beyrut, Lübnan: Dârü’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 1. Baskı., 1424/2004.

Cessâs, Ahmed b. Ali Ebû Bekir er-Râzî. Ahkâmü’l-Kur’an. 3 Cilt. Beyrut: Dârü’l-fikr, 
1414/1993 Basım, 1414/1993.

Çilingir, Hamdi. “Zekâta Muhtaç Donanma, Donanmaya Muhtaç Devlet: II. Meşrutiyet Dev-
ri Osmanlı Devleti’nde İane-i Donanma’ya Zekât Meselesi”. İnsan & Toplum 9/4 (2019), 
53-86.

Dadaş, Mustafa Bülent. “Zekâtın Tenmiyesinin Fıkhî İmkânları”. Tarihte ve Günümüzde 
Zekât Uygulamaları. haz. İsmail Kurt, Seyit Ali Tüz. 839-899. İstanbul: İSAV, 2017.

Derdîr, Ebü’l-Berekat Ahmed b. Muhammed b. Ahmed. eş-Şerhu’l-kebîr alâ Muhtasarı Halîl. 
4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.

Desûkı̄, Muhammed b. Ahmed b. ʿ Arefe. Hâşiyetü’d-Desûkî ʿ ala’ş-Şerhi’l-kebîr. 4 Cilt. Beyrut: 
Dâru’l-Fikr, ts.

Din İşleri Yüksek Kurulu. Fetvalar. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2018.



Zekâtın Kurumsal Nitelikte Kullanımı

Journal of Theology Faculty of Bulent Ecevit University, Vol. 12, No. 1, 2025 141

Döndüren, Hamdi. Kur’ân Ve Sünnnete Göre Güncel Fikhî Meseleler 200 Soru - 200 Cevap, 
2016.

Dumlu, Emrullah. “Zekâtın Sarf Yerleri: Modern Tartışmalar ve Yeni Yorumlar”. Tarihte ve 
Günümüzde Zekât Uygulamaları: Milletlerarası Tartışmalı İlmî Toplantı. 765-806. İstan-
bul: Ensar Neşriyat, 2017.

Ebû Dâvûd, Süleyman b. Eş’as es-Sicistânî. Sünen-i Ebî Dâvûd. thk. Şuʿayb Arnavut - 
Muḥammed Kâmil Arnavût - Karabeleli. 7 Cilt. Beyrut: Dârü’r-risâleti’l-âlemiyye, 1430.

Ebû Ubeyd, el-Kâsım b. Sellâm el-Herevî. Kitâbü’l-Emvâl. thk. Halîl Muhammed. Beyrut: 
Dârü’l-Fikr, Tahkîkli neşir., ts.

Ebû Yûsuf, Yaʿkûb b. İbrâhîm el-Ensârî. Kitâbü’l-Harâc. thk. Tâhâ Abdurraûf Saʿd, Saʿd Ha-
san Muhammed. Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, ts.

Ebû Zehre, Muhammed - Şekerci, Osman. Uygulamalı Zekât Hukuku. y.y.: Selçuklu Matba-
ası, 1978.

Ebussuûd, Muhammed b. Muhyiddin el-İmâdî. Fetâvâ. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Kütüphanesi, Yazma Eserler, 407.

Erkal, Mehmet vd. İlmihal: İman ve İbadetler. ed. Hayreddin Karaman vd. İstanbul: Türkiye 
Diyanet Vakfı İslâm Araştırmaları Merkezi (İSAM), 1998.

Erkal, Mehmet. “Zekât”. Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 44/197-207. İstanbul: TDV Yayınları, 
2013.

Erkal, Mehmet. Zekât Bilgi ve Uygulama. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Vakfı Yayınları (İFAV), 2008.

Eşkâr, Muhammed Süleyman, others. Ebhâs fıkhiyye fî kazâya’z-zekâti’l-muâsara. 3 Cilt. 
Amman: Dârü’n-Nefâis, 1418/1998.

Fahreddin er-Râzî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ömer b. Hüseyin et-Teymî. Mefâtîhu’l-Gayb 
= et-Tefsîru’l-Kebîr. 32 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 3. baskı., 1420/1999.

Görmez, Mehmet vd. Hadislerle İslâm: Hadislerin Hadislerle Yorumu. ed. Mehmet Emin 
Özafşar vd. 7 Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2013.

Gufeylî, Abdullah b. Mensûr. Menâzilü’z-zekât. Riyad, Kahire: Dârü’l-Meymân, 1430/2009.

Gümüş, Niyazi. Yoksulluğun Azaltılmasında Bir Çözüm Önerisi: Zekât Fonu Örneği. Sakarya: 
Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2019.

Hacak, Hasan. “Mal”. Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 27/461-465. Ankara: TDV Yayınları, 2003.

Halebî, İbrâhîm b. Muhammed b. İbrâhîm. Mülteka’l-ebhur. İstanbul: Salâh Bilici Kitabevi, 
1981.

Hamîdullah, Muhammed. İslâm Peygamberi. çev. Sâlih Tuğ. 2 Cilt. İrfan Yayımcılık, 1993.

Hamîdullah, Muhammed. Modern İktisat ve İslâm. çev. Sâlih Tuğ - Yusuf Ziya Kavakçı. İstan-
bul: İrfan Yayımcılık, 1969.

Harûnî, Müeyyed-Billâh Ahmed b. Hüseyin. et-Tecrîd fî Fıkhi’l-İmameyni’l-A’zameyn el-Kâsım 
b. İbrâhim ve Hafidühü’l-İmam el-Hâdî Yahyâ b. Hüseyin. haz. Abdullah b. Hammûd el-
İzzî. San‘a: Mektebetü’l-İmâm Zeyd b. Ali, 1422/2002.

Haskefî, Alâuddîn Muhammed b. Ali. ed-Dürrü’l-muhtâr şerhu Tenvîri’l-ebsâr. thk. 
Abdülmün‘îm Halil İbrahim. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1423/2002.



Murat BEYAZTAŞ

Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 12, Sayı 1, 2025142

Heyet. el-Fetâva’l-İslâmiyye. 20 Cilt. Kâhire: Dârü’l-iftâ el-Mısriyye, 1400/1980.

Heyet. “Fî Sebîlillâh”. el-Mevsûatü’l-fıkhiyye el-Kuveytiyye. 24/166-168. Kuveyt: Vezâretü’l-
Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1404-1427.

Heyet. “Mecelletü Mecmai’l-fıkhi’l-İslâmî”. Mecelletü Mecmai’l-fıkhi’l-İslâmî 3/1 (1408/1987).

Heyet. “Mecelletü’l-Mecmai’l-fıkhiyyi’l-İslâmî”. Mecelletü’l-Mecmai’l-fıkhiyyi’l-İslâmî 3 
(1409/1989).

Heyet. “Mecelletü’l-Mecmai’l-fıkhiyyi’l-İslâmî”. Mecelletü’l-Mecmai’l-fıkhiyyi’l-İslâmî 25 
(1409/1989).

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî. Reddü’l-muhtâr ʿale’d-
Dürri’l-muhtâr. thk. Âdil Ahmed Abdülmevcud, Ali Muhammed Muavvez. 12 Cilt. Bey-
rut: Dâru Âlemi’l-Kütüb, 1412/1992.

İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd. el-Muhallâ bi’l-âsâr. thk. Abdulgaffâr Sü-
leyman el-Bündârî. 12 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ilmiyye, 1425/2003.

İbn Huzeyme, Ebû Bekr Muhammed b. İshâk en-Nîsâbûrî. Sahîh-u İbn Huzeyme. thk. Mu-
hammed Mustafa el-A‘zamî. 4 Cilt. Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî, ts.

İbn Kudâme, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. Muhammed. el-
Muğnî. thk. Taha Muhammed ez-Zeynî. 10 Cilt. Kahire: Mektebetü’l-Kâhire, 1388/1968.

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî. Sünenü İbn Mâce. ed. Muhammed 
Fuâd Abdülbâkî. 2 Cilt. Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1371.

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed. Lisânü’l-
Arab. 15 Cilt. Beyrut: Dâru Sâdr, 1414.

İbn Nüceym, Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muhammed el-Mısrî. el-Bahrü’r-Râık şerhu Kenzi’d-
Dekâik. ed. Muhammed b Hüseyn b Alî et-Tûrî el-Hanefî el-Kâdirî. 8 Cilt. Kahire: Dârü’l-
Kitâbi’l-İslâmî, 2. Baskı., ts.

İbnü’l-Arabî, Ebû Bekir Muhammed b. Abdillah. Ahkâmü’l-Kur’ân. thk. Muhammed 
Abdülkâdir Ata. 4 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2003.

İbnü’l-Hümâm, Kemâlüddîn Muhammed b. Abdilvâhid. Fethu’l-Kadîr. 10 Cilt. Beyrut: 
Dârü’l-fikr, 1317/1899.

İbnü’l-Murtazâ, el-Mehdî li dînillâh Ahmed b. Yahyâ. Kitâbü’l-Bahrü’z-zehhâr el-Câmi‘ 
li-Mezâhibi Ulemâi’l-Emsâr. ed. el-Kâzî Abdullah b. Abdülkerîm. 5 Cilt. San‘a: Dârü’l-
hikmeti’l-Yemâniyye, 1366/1947.

İbnü’s-Saâtî, Muzafferüddîn Ahmed b. Ali el-Bağdâdî. Mecmaü’l-Bahreyn ve Mülteka’n-
Neyyireyn fî’l-Fıkhi’l-Hanefî. ed. İlyas Kaplan. Beyrut - Lübnan: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1. Baskı., 2005.

İmrânî, Yahyâ b. Ebû’l-Hayr. el-Beyân fi Mezhebi’l-İmâm’ş-Şâfiʿî. thk. Kâsım Muhammed en-
Nûrî. Suudi Arabistan: Dâru’l-Minhâc, 1421/2000.

Kallek, Cengiz. “Zekâtın Müesseseleşme Süreci”. Bir Sosyal Güvenlik Kurumu Olarak Kur’ân 
ve Sünnet’te Zekât. ed. Bedreddin Çetiner. 195-224. İstanbul: İSAV, 2007.

Karadâğî, Ali Muhyiddin. “Kapsamlı Kalkınmada Etkin Rolü Olacak Zekât Kurumu Oluştur-
ma Önerisi –Uygulama Temelli Bir Çalışma–”. Tarihte ve Günümüzde Zekât Uygulama-
ları. haz. İsmail Kurt, Seyit Ali Tüz. 957-1056. İstanbul: İSAV, 2017.



Zekâtın Kurumsal Nitelikte Kullanımı

Journal of Theology Faculty of Bulent Ecevit University, Vol. 12, No. 1, 2025 143

Karadâvî, Yusuf. Fıkhü’z-zekât. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2. baskı., 1393/1973.

Karadâvî, Yusuf. Min Hedyi’l-İslâm Fetâvâ Muâsıra. 4 Cilt. Kuveyt: Dârü’l-Kalem, 5. baskı., 
1410/1990.

Karâfî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân. ez-Zehîra. thk. Se’îd Ah-
med A’râb. 14 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1994.

Karaman, Hayreddin. İslâm’ın Işığında Günün Meseleleri. 3 Cilt. İstanbul: İz Yayıncılık, 1. Ba-
sım., 1996.

Karaman, Hayreddin vd. Kur’ân Yolu: Türkçe Meâl ve Tefsir. 5 Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Baş-
kanlığı Yayınları, 2003.

Kâsânî, Ebû Bekr Alaeddin Ebû Bekr b. Mes’ud b. Ahmed. Bedâiu’s-sanâi’ fî tertîbi’ş-şerâi’. 7 
Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1417/1996.

Kâsib, Mustafa Abdulkerîm. “Masrafü Fî Sebilillâh”. Mecelletü Dârü’l-İftâ el-Mısriyye 1/2 
(2009), 94-105.

Kaya, Süleyman. “Fıkhî Açıdan Osmanlı’da Zekât Uygulamaları”. Tarihte ve Günümüzde 
Zekât Uygulamaları. haz. İsmail Kurt, Seyit Ali Tüz. 221-254. İstanbul: İSAV, 2017.

Kazak, Hasan. “Kitle Fonlaması Sistemi ile Zekât Fonlaması: Bir Model Önerisi”. Finansal 
Araştırmalar ve Çalışmalar Dergisi 15/28 (2023), 47-72. https://doi.org/10.14784/maru-
facd.1234567

Köse, Murtaza. “‘Fî Sebîlillâh’ Kavramının Zekât Açısından Tahlili”. Atatürk Üniversitesi İlahi-
yat Fakültesi Dergisi 21 (2004), 107-134.

Kutub, Seyyid İbrâhim Hüseyin. Fî Zılâli’l-Kur’ân. Beyrut: Dârü’ş-Şurûk, 1972.

Kuveyt Zekât Kurumu Dinî Heyeti. Ahkâm ve fetâva’z-zekât ve’s-sadekât ve’n-nüzûr ve’l-
keffârât. Kuveyt: Kuveyt Dinî İşler Dairesi, 2009.

Mergînânî, Ebû’l-Hasan Burhânüddîn Ali b. Abî Bekr. el-Hidâye şerhu Bidâyeti’l-mübtedî. 4 
Cilt. İstanbul: Kahraman Yayınları, 1986.

Mevdûdî, Ebü’l-A‘lâ. Fetâva’z-zekât. Cidde: el-Merkezü’l-Âlemî li Ebhâsi’l-İktisâdi’l-İslâmî, 
1405/1985.

Muhammed Beşir Çalışkan. “Türkiye’de Zekatın Kurumsallaşmasına Sosyo-Kültürel Bir 
Yaklaşım”. Journal of Islamic Economics and Finance 6/1 (2020), 57-71.

Müs’ad, Muhyî Muhammed. Nizâmü’z-Zekât Beyne’n-Nas ve’t-Tatbîk. İskenderiye: el-
Mektebü’l-Arabî’l-Hadîs, 2003.

Müslim, Ebû’l-Hüseyn el-Kuşeyrî. el-Câmi’u’s-sahîh. thk. M. Fuad Abdulbâkî. 5 Cilt. Kahire: 
Matbaatü Îsâ el-Bâbî, 1374/1955.

Necdet Şensoy. “Çağdaş Bir Sosyal Güvenlik Kurumu Olarak Zekât, Malezya Zekât Sandığı 
Örneği”. Bir Sosyal Güvenlik Kurumu Olarak Kur’ân ve Sünnet’te Zekât. ed. Bedreddin Çe-
tiner. 85-114. İstanbul: İSAV, 2007.

Nevevî, Ebû Zekeriya Muhyiddin Yahya b. Şeref. el-Mecmû’ Şerhu’l-Mühezzeb. thk. Heyet. 9 
Cilt. Kahire: İdâretü’t-tıbâati’l-münîriyye / Matbaatü’t-Tedâmuni’l-uhuvvî, 1344-1347.

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref. Ravzatü’t-Tâlibîn ve Umdetü’l-Müftîn. ed. 
Züheyr eş-Şâviş. 12 Cilt. Beyrut: Mektebetü’l-İslâmî, 3. Baskı., 1412/1991.



Murat BEYAZTAŞ

Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 12, Sayı 1, 2025144

Özek, Ali. “Asr-ı Saâdette Zekâtın Tatbikatı”. Türkiye’de Zekât Potansiyeli. haz. Sabri Orman, 
İsmail Kurt. 45-78. İSAV, 1987.

Özek, Ali vd. İbâdet ve Müessese Olarak Zekât. İstanbul: İslâmî İlimler Araştırma Vakfı, 1984.

Recep Cici. “Günümüzde İslâm Ülkelerinde Zekâtın Kurumsallaştırılması Çabaları”. Bir Sos-
yal Güvenlik Kurumu Olarak Kur’ân ve Sünnet’te Zekât. ed. Bedreddin Çetiner. 225-267. 
İstanbul: İSAV, 2007.

Reşîd Rızâ, Muhammed b. Alî b. Muhammed Şemsüddîn el-Hüseynî. Tefsîru’l-Kur’âni’l-
Hakîm (Tefsîru’l-Menâr). 12 Cilt. Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Âmme li’l-Kitâb, 1990.

Ruheybânî, Mustafa b. Sa’d b. Abduh es-Suyûtî. Metâlibü üli’n-nühâ fî şerhi Gâyeti’l-
müntehâ. 6 Cilt. Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 1415/1994.

Sâbık, Seyyid. Fıkhü’s-Sünne. Kahire: Dârü’l-Hadîs, 1425/2004.

Sahnun, Ebû Abdillah Muhammed b. Abdisselâm et-Tenûhî. el-Müdevvenetü’l-kübrâ. 16 
Cilt. Kâhire: Matbaatü’s-saâde, 1414/1994.

Sâlûs, Ali Ahmed. Mevsûatü’l-kazâya’l-fikhiyyeti’l-muâsıra ve’l-iktisâdü’l-İslâmî. Doha: 
Dârü’s-Sekâfe, 2002.

Serahsî, Ebû Bekr Muhammed b. Ahmed b. Sehl Şemsü’l-eimme. el-Mebsût. ed. Heyet. 31 
Cilt. Mısır: Matbaatü’s-saâde, Tıpkıbasım., 1324.

Şa’râvî, Muhammed Mütevellî. el-Fıkhü’l-İslâmî el-Müyesser. 2 Cilt. Kahire: Dâru’l-Meârif, 
1423/2002.

Şâzelî, Muhammed. “Cem’ ve taksîmü’z-zekât”. Mecelletü’l-Mecmai‘l-fıkhiyyi’l-İslâmî 3 
(1409/1989), 127-144.

Şeltût, Mahmûd. el-Fetâvâ. Kahire: Dâru’ş-Şurûk, 1424/2004.

Şeltût, Mahmûd. el-İslâm: Akîde ve Şerî‘a. Kahire: Dâru’l-Kâtibi’l-Arabî, 1968.

Şerbâsî, Ahmed. Sorulu-Cevaplı İslâm Fıkhı. çev. Mustafa Özcan vd. 8 Cilt. İstanbul: Özgü 
Yayınları, 1998.

Şevkânî, Muhammed b. Alî b. Muhammed b. Abdillâh el-Yemenî. Neylü’l-evtâr serhu 
Münteka’l-ahbâr. thk. İsâmüddin es-Sabâbıtî. 8 Cilt. Kahire: Dâru’l-Hadis, 1413/1993.

Şeybânî, Muhammed b Hasen Ebû Abdillah. el-Asl (el-Mebsûd). thk. Mehmet Boynukalın. 
12 Cilt. Beyrut - Lübnan: Dâru İbn Hazm, 1. Baskı., 1433/2012.

Topci, Eyyüp. 20. Yüzyıl Osmanlı Devleti’nde Kurumlara Zekât Verilmesi ile İlgili Tartışmalar: 
Donanma Örneği. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Li-
sans Tezi, 2019.

Yalçın, İsmail. “Malezya Kamusal Zekât Uygulaması Üzerine = On the Malaysian Public Za-
kat Administration”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 20/2 (2016), 235-
270.

Yavuz, Yunus Vehbi. İslâm’da Zekât Müessesesi. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1983.

Yazır, Elmalılı M. Hamdi. Hak Dini Kur’ân Dili. sad. İsmail Karaçam vd. 10 Cilt. İstanbul: Zeh-
raveyn, ts.

Yeniçeri, Celal. İslâm’da Devlet Bütçesi. İstanbul: Şâmil Yayınevi, 1984.



Zekâtın Kurumsal Nitelikte Kullanımı

Journal of Theology Faculty of Bulent Ecevit University, Vol. 12, No. 1, 2025 145

Yılmaz, Ahmet. “Günümüz Zekât Problemleri”. Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
4 (1998), 91-123.

Yunus Vehbi Yavuz. “Zekâtın Sarf Yerlerinin Yeniden Yorumlanması”. Bir Sosyal Güvenlik 
Kurumu Olarak Kur’ân ve Sünnet’te Zekât. ed. Bedreddin Çetiner. 301-330. İstanbul: 
İSAV, 2007.

Yücel, Fatih. “Türkiye’de Güncel Zekât Problemleri”. Tarihte ve Günümüzde Zekât Uygula-
maları. haz. İsmail Kurt, Seyit Ali Tüz. 643-686. İstanbul: İSAV, 2017.

Zühaylî, Vehbe. el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletühü. Dâru’l-Fikr, ts.

Karârât ve Tavsiyât (1403-1430/1988-2009). Mekke: Mecmaʽu’l-Fıkhi’l-İslâmî, ts.

Kur’ân-ı Kerim meali. Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2011.

Sırât-ı Müstakîm. “Zekâtın donanma iânesine verilebileceğinde dair fetvâyı âlî” (9 Safer 
1326 / 27 Kânûn-i Sânî 1326).




