
BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

316 
 

 

 
İbnü’l-Hâc el-Abderî (ö. 737/1336) Zaviyesinden Memlüklerin İlk Asrında Bid’at 

Tartışmaları  

Bid'ah debates in the first century of the Mamluks from the perspective of Ibn al-Ḥājj al-

ʿAbdarī (d. 737/1336) 

Peyman ÜNÜGÜR TEKİN  

Dr. Öğretim Üyesi, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Hadis Anabilim 

Dalı   

Assist. Prof., Ankara Yıldırım Beyazıt University, Faculty of Theology, Department of Hadith 

e-posta: peyman.unugur@gmail.com 

Orcid: https://orcid.org/0000-0001-6572-8770 

 

 

 

Makale Bilgisi | Article Information 

Makale Türü / Article Type: Araştırma Makalesi/Research Article 

Geliş Tarihi / Date Received: 22 Şubat / 22 February 2025 

Kabul Tarihi / Date Accepted: 11 Haziran / 11 June 2025 

Yayın Tarihi / Date Published: 25 Haziran / 25 June 2025 

 

Atıf / Citation: Ünügür Tekin, Peyman. “İbnü’l-Hâc el-Abderî (ö. 

737/1336) Zaviyesinden Memlüklerin İlk Asrında Bid’at Tartışmaları”. 

Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 25 (Haziran 2025), 316-335. 

https://doi.org/10.34085/buifd.1644867 
 

İntihal: Bu makale, ithenticate yazılımınca taranmıştır. İntihal tespit 

edilmemiştir. Plagiarism: This article has been scanned by ithenticate. No 

plagiarism detected. web: https://dergipark.org.tr/tr/pub/buifd 

 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@mharunkiylik
https://orcid.org/0000-0001-6572-8770
https://doi.org/10.34085/buifd.1644867


BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

317 
 

İbnü’l-Hâc el-Abderî (ö. 737/1336) Zaviyesinden Memlüklerin İlk Asrında Bid’at 

Tartışmaları* 

Öz 

Hicrî 8. asır Memlük Kahiresi’nde kaleme aldığı Medhal adlı eseriyle meşhur olan İbnü'l-Hâc bu eserinde, kaybolmaya yüz tutan 

sünnetlerin ihyasına ve bunların yerini aldığı düşünülen bid’atlarla mücadeleye odaklanmaktadır. Bu bakımdan onun bu eseri -

her ne kadar daha ziyade eğitim sahasında yapılmış çalışmalara konu olsa da- bid’at karşıtı literatürün de önemli bir parçasıdır.  

Bu çalışma, eserdeki sünnetlerin ihyası-bid’atların ilgası kapsamındaki zengin içerikten hareketle müellifinin gözünden dönemin 

bid’at tartışmalarına ışık tutmayı amaçlamaktadır. Bizi bunu yapmaya sevk eden, yazarın hemen her başlık altında bid'atin 

gündelik hayattaki uygulamalarına dair ayrıntılı örnekler vermesidir. Bu yönüyle Medhal, dönemine dair bir sosyal tarih anlatısı 

inşası için oldukça elverişli bir kaynaktır. Çalışmada eserin satır aralarında saklı, doğrudan döneme ışık tutan tanıklıklar tespit 

ve tahlil edilmiştir. Müellif dört ciltlik eserinde bid’at kapsamında çok fazla konuya değindiği için sınırlandırabilmek amacıyla 

bu konulardan, müellifin yaşadığı tarihî bağlamla daha kolay ilişkilendirilebilecek olanlar seçilmiştir. Bu doğrultuda seçilen 

başlıklara dair müellifin görüşlerinin ortaya konmasının yanı sıra İbnü’l-Hâc’ın detaylı anlatımlarındaki tarihî arka plandan 

hareketle Memlükler’in ilk asrında bunların hangi gerekçelerle bid’at tartışmalarına konu olduğu irdelenmiştir. 

Sonuç olarak yaşadığı dönemdeki siyasi, mezhebî, coğrafi vb. konjonktürün, İbnü’l-Hâc’ın bid’at anlayışını şekillendirmede 

kayda değer bir rolünün olduğu, Medhal’in sadece müellifinin görüşlerini yansıtmakla kalmayıp döneminin bid’at tartışmalarına 

ışık tutabilecek tarihî verileri içerdiği tespit edilmiştir. Bu bağlamda İbnü'l-Hâc'ın Mevlid kutlamaları ve Reğâib namazına karşı 

seleflerinden çok daha katı bir tutum takınmasının arka planında içinde yaşadığı Memlük Kahiresi'nde bu günlerin son derece 

ihtişamlı kutlanmasının rol oynadığını söylemek yanlış olmaz. Nitekim verdiği detaylar ihtişamın boyutlarını gözler önüne 

sermektedir. Kanaatimizce İbnü'l-Hâc'ın eserinin en özgün kısmı kadınlara ayırdığı bölümlerdir. Kadınların evden dışarı 

çıkmaları neticesinde birçok bid'atın zuhur ettiğini düşünen müellif bunu birçok farklı başlık altında temellendirmeye çalışır. 

Müellifin konuyla ilgili detaylı anlatımlarından, kendi döneminde kadınların görünürlüğünün artmasının başta kendisi olmak 

üzere ulema arasında bir hassasiyeti tetiklediği anlaşılmaktadır. Medhal, bu dönemde artan hassasiyetin sebepleri hakkında da 

bize veriler sunmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Sünnet, Bid’at, İbnü’l-Hâc, Medhal, Memlükler, Sosyal tarih.  

 

Abstract 
Ibn al-Ḥājj, renowned for his Madkhal, a work written in Mamluk Cairo during the 8th century hijrī, focuses on the revival of the 

sunnahs that were at risk of being lost and the opposition to the bid'ahs that were seen as their replacements.In this context, his 

work is a significant component of the anti-bid'ah literature, although it is predominantly the subject of studies in the field of 

education. The present study aspires to illuminate the bid'ah debates of the era through the lens of the author, drawing upon the 

comprehensive content of the work within the scope of the revival of sunnahs and the abolition of bid'ahs.The impetus for this 

study stems from the author's provision of exhaustive illustrations of the applications of bid'ah in daily life under nearly every 

category. In this regard, Madkhal emerges as a highly favourable source for constructing a social history narrative of the period. 

In this study, the testimonies embedded within the text have been identified and analysed, with a focus on topics related to bid'ah. 

Given the comprehensive nature of the author's four-volume work, which encompasses numerous topics related to bid'at, a 

selection of those more readily associated with the historical context of the author's era has been made. In this direction, in addition 

to unveiling the author's perspectives on the selected subjects, the historical underpinnings in Ibn al-Ḥājj's meticulous accounts 

have been scrutinised to ascertain the basis upon which they became the focal point of bid'ah discourses in the first century of the 

Mamluks. It has been determined that the political, doctrinal (madhhabī), geographical, etc. conjuncture of his time played a 

significant role in shaping Ibn al-Ḥājj's understanding of bid'ah. Madkhal not only reflects the views of its author but also contains 

historical data that can shed light on the bid'ah debates of his time. In this context, it is noteworthy that Ibn al- Ḥājj's stricter stance 

on the observance of the Mawlid and the prayer of Raghā'ib, in comparison to his predecessors, was influenced by the fact that 

these days were celebrated with great opulence in the Mamluk Cairo where he resided. Indeed, the details he provides offer 

insight into the extent of this opulence. The most original part of Ibn al- Ḥājj's work is arguably the chapters devoted to women, 

                                                      
* Makalenin taslak versiyonunu okuyan ve kıymetli önerileriyle katkıda bulunan Doç. Dr. Ayşe Uzun ve Arş. Gör. Büşra Betül 

Punar’a, yazım sürecinde görüşlerinden istifade ettiğim ve aynı zamanda makalenin son okumasını yapan Yasin Tekin’e teşekkür 

ederim. 

 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

318 
 

in which the author, expressing concern over women's increased visibility and consequent impact on society, seeks to justify this 

phenomenon from various perspectives. The author's detailed narratives on the subject reveal a sensitivity among the ulama, 

particularly himself, towards the increased visibility of women in his period. Madkhal also provides data on the reasons for the 

increased sensitivity during this period. 

Key Words: Sunnah, Bidʿah, Ibn al- Ḥājj, Madkhal, Mamluks, Social History.  

 

Giriş 

Üzerinde uzlaşılan bir tanımı olmayan bid’at, erken dönemlerden itibaren sünnetin karşısında 

konumlandırılmış;1 temelde Hz. Peygamber sonrasında ortaya çıkan ve kendisiyle mücadele edilmesi 

gereken şeyleri ifade eden olumsuz bir anlama sahip olmuştur. Bununla birlikte neyin bid’at kapsamına 

gireceği konusunda öteden beri bazı tartışmalar yaşanagelmiştir.2  Tartışmaları, bu alana has bir şekilde 

teşekkül eden bid’at literatürü üzerinden takip etmek mümkündür. Tartışmaları ortaya çıkaran ana 

etmenlerden biri farklı sünnet anlayışlarıdır. Zira sünnetin karşısında konumlandırılması bakımından 

bid’atın sınırlarının sünnete tayin edilen sınırlar doğrultusunda şekilleneceği açıktır.3 Bununla 

bağlantılı olarak bid’at anlayışının mezhebî mensubiyetle son derece alakalı olduğunu söylemek yanlış 

olmayacaktır. Zira mezheplerce ortaya konan sünnet tasavvurları, mensuplarının sünnet anlayışlarına 

rengini veren temel faktörlerden biridir.4 Yine içinde bulunulan tarihî bağlam da mutlaka 

zikredilmelidir: Dönemin siyasi ve ictimai yapısı, yaşanan önemli hadiseler, coğrafya vb. hususlar 

birçok şeyi olduğu gibi bid’at anlayışlarının şekillenmesinde kayda değer bir role sahiptir.  

İbnü’l-Hâc’ın Medhal’i üzerine yapılan çalışmalara bakıldığında, daha ziyade eğitim sahasında 

yazılmış bir eser olarak değerlendirildiği, hoca-talebe ilişkisi bağlamında ele alındığı görülür.5 Ancak 

Medhal’in tamamına yayılan bid’at odaklı söylem, eserin aynı zamanda bid’at karşıtı literatür6 içerisinde 

değerlendirilmesini gerektirmektedir. Medhal’i doğrudan bid’at literatürünün bir parçası olarak 

incelediğini tespit edebildiğimiz en kapsamlı çalışma bir doktora tezidir.7 Yazar, bu çalışmasında 

Medhal’in yanında dönemin bir başka müellifi İbnü’n-Nahhâs’ın (ö. 814/1411) yine bid’at karşıtı eseri 

Tenbîhu’l-Gâfilin’inini Memlükler döneminde gelenek ve yenilik bağlamında karşılaştırmalı olarak 

incelemiştir. Bunu yaparken kullandığı yöntem her iki eserden seçtiği aynı konulara dair sınırlı pasajlar 

                                                      
1 Ramazan Altıntaş, “İslâm Anlayışında Bid’at Ve Hurâfenin Çerçevesi”, Dini Araştırmalar 6/16 (2003), 116.. 
2 Kadir Gürler, “Bid’at Kavramı Üzerine”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 3/4 (2003), 64 vd; Saffet Sancaklı, “Hadîsler 

Bağlamında Bid'at Olgusu ve Bid'atle Mücadelenin Gerekliliği”. İslâmî İlimler Dergisi 11/1 (2016), 30-35.. 
3 Cağfer Karadaş, “Dine Yabancılaşma Aracı Olarak Bid’at Ve Hurafe”, İlahiyat Akademi 3 (Eylül 2016), 23-44. 
4 Zaman içerisinde mezheplerin bid’at olarak tanımladıkları şeyler farklılaşmıştır. Bununla ilgili bazı çalışmalar için bk. Ahmet 

Özdemir, “Hanefî Fıkıh Kitaplarında Bid‘at Olarak Tanımlanan Başlıca Uygulamaların Tespiti Ve Değerlendirilmesi”, Kastamonu 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/1 (Eylül 2021), 1-16; Nezir Maviş, Şîa İmâmiyye’nin Bid‘at Anlayışı (Ankara: Astana 

Yayınları, 2021); Nihat Şahin, Vehhabilikte Bid’at Anlayışı (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2005). 
5 Bazı çalışmalar için bk. Recep Kırıkçı, Abderi’nin Eğitim Düşüncesi (İstanbul: Binbirdirek Yayınları, 1992); Osman Taştekin, 

“İbnü’l-Hacc el-Abderi”, Klasik İslam Eğitimcileri, ed. Mustafa Köylü - Ahmet Koç (İstanbul: Rağbet, 2016), 472-514; Mehmet 

Faruk Bayraktar, “İbnül Hacc el Abderi’ye Göre Öğretmen Nitelikleri”, Uluslararası İslam Eğitimi Kongresi Bildiriler Kitabı, ed. 

Hafsa Nur Aslanoğlu - Sibel Özil (İstanbul: YEKDER, 2019), 301-312. 
6 Bid’at karşıtı literatür ibaresi, eserini bu doğrultuda telif ettiğini belirten müelliflerin ifadelerinden ve eser isimlerinden hareketle 

kullanılmaktadır. Ancak makalede işaret edildiği üzere bid’atın kapsamı tartışmalı olduğundan bahsi geçen literatürdeki her  

 bir eserin bid’atlara karşı konumlanışının da farklılık arz edeceği göz önünde bulundurulmalıdır. 
7 Nick Chatrath, Tradition and Innovation in the Mamluk Period: The Anti-bid’a Literature of Ibn al-Ḥājj (University of Oxford, Ph.D., 

2013). Onu bid’at karşıtı literatür içerisinde değerlendiren bir diğer çalışma için bk. Raquel M. Ukeles, “Jurists’ Responses To 

Popular Devotional Practices In Medieval Islam”, Islamic Law in Theory: Studies on Jurisprudence in Honor of Bernard Weiss, ed. A. 

Kevin Reinhart - Robert Gleave (Leiden: BRILL, 2014), 181. 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

319 
 

üzerinden ayrıntılı analizlere girişmektir. Seçtiği pasajlar ise doğrudan dinî meselelerle alakalı olmayıp 

sosyal hayatın merkezindeki fırıncı, kasap ve sarraflarla ilgilidir. Bu makalede ise doğrudan dinî 

konularla ilişkilendirilen örnekler merkeze alınacaktır.   

Doğrudan bid’atlara karşı telif edilen eserlerin tarihi oldukça geriye gitmektedir. Endülüslü 

Mâlikî hadis hafızı İbn Vaddâh’tan itibaren başlarda daha ziyade bid’atla ilgili ayet ve rivayetlerin ilgili 

başlıklar altında toplanması şeklinde ilerleyen literatür, zamanla daha sistematik bir yapıya kavuşmaya 

başlamış; Şâtibî’nin el-I ̇ʿtisa ̂m bi’s-su ̈nne adlı eseriyle birlikte çok daha sistemli hale gelmiştir.8 İbnü’l-

Hâc’ın Medhal’inin klasik bid’at literatüründen ayrılan yönleri bulunmaktadır. Kitapta bid’at kabul 

edilen hususlar, sırayla ve ayrı başlıklar altında ele alınmaz. Doğrudan bazı bid’atların ön plana 

çıkarıldığı ve ele alındığı başlıklar bulunsa da birçok başlıkta doğrudan bir bid’at vurgusuna 

rastlanmaz. Ne var ki, bu durum yanıltıcı olabilir. Zira eserin hemen tamamında ön plana çıkan bir 

söylem daha mevcuttur: Terk edilen sünnetlerin tespiti ile bunların ihyası. Bu söylem, İbnü’l-Hâc’ın 

bid’atı sünnetin tam karşısında konumlandırmasından ötürü bid’at karşıtı söylemden bağımsız 

düşünülemez.  Dolayısıyla o birçok başlıkta terk edilen sünnetlerden bahsederken aslında aynı 

zamanda bunların terk edilmesiyle yerlerini alan bid’atlara vurgu yapmaktadır. İbnü’l-Hac’ın 

Medhal’ini klasik bid’at karşıtı literatürden ayıran en temel özellik, onun hemen her başlık altında pratik 

hayattaki bid’atlara gündelik hayattan ayrıntılı örnekler vermesidir. Müellifin birçok meseleyi ele 

alırken yaşadığı döneme dair kendi tanıklıklarının detaylı tasvirlerine yer vermesi, Medhal’den sosyal 

tarih alanında istifade edilip edilemeyeceği hususunu gündeme getirir.  Nitekim eserdeki tasvirler, 

sıradan bir tarih kitabında aynı dönem ve coğrafyaya dair bulunması pek mümkün olmayan bilgiler 

içermektedir.9 Tevarih eserlerinin birer siyasi tarih anlatısı olmaktan öteye geçmemesi de Medhal gibi 

aslında tarih kitabı olarak tasarlanmayan ancak yazıldığı döneme dair siyasi anlatıyı aşan tasvirler 

sunan eserleri, daha kapsamlı bir tarih anlatısı kurmak açısından değerli kılmaktadır. Ancak burada 

dikkatli olunması gereken bir husus vardır. İbnü’l-Hâc’ın kitabında sunduğu bütün tasvirler kendi 

dönemine mi aittir? Yoksa bunlardan bazıları önceki bazı eserlerden ödünç anlatılar mıdır? Chatrath’a 

göre, kitapta verilen bilgilerin her zaman bizzat İbnü’l-Hâc’ın tanıklıklarına dayandığından emin 

olamayacağımız gibi, destekleyici kanıtlarla bu bilgilerin sağlaması çoğu zaman yapılamamaktadır.10 

Buna rağmen, kanaatimizce eserde anlatılan birçok şey, İbnü’l-Hâc’ın yaşadığı zaman diliminde 

gerçekleşmiş olup dönemin bid’at tartışmalarına ışık tutma potansiyeline sahiptir. Görüleceği üzere 

müellif birçok yerde, bahsettiği hususların kendi döneminde yaşandığına kuvvetli şekilde işaret eden 

ifadeler kullanmaktadır.  

Bu çalışma Medhal’de bid’at bağlamında verilen detaylı bilgilerden hareketle müellifin 

zaviyesinden dönemin bid’at tartışmalarına ışık tutmayı amaçlamaktadır. Bunun için öncelikle İbnü’l-

Hâc’ın yaşadığı dönemin dinî, siyasî, içtimaî çerçevesi, onun bid’at anlayışına etki etmesi muhtemel 

yönleri bakımından irdelenecektir. Yine mesele İbnü’l-Hâc’ın zaviyesinden ele alınacağı için onun 

sünnet ve bid’at anlayışları da genel hatlarıyla ortaya konmaya çalışılmıştır. Son kısımda ise İbnü’l-

                                                      
8 Chatrath, Tradition and innovation, 354; Abdulvehhab Gözün, “Bid‘at Literatürünün Hikâyesi -Beş Klasik Eser Özelinde-”, Artuklu 

Akademi 6/2 (2019), 271. 
9 Robert Irwin, “Ibn Al-Ḥājj (Eighth/Fourteenth Century)”, Encyclopedia of Arabic Literature, ed. Julie Scott Meisami - Paul Starkey 

(London: Routledge, 1998). 
10 Chatrath, Tradition and innovation, 354-355. 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

320 
 

Hâc’ın bid’at bağlamında vurgulu bir şekilde üzerinde durduğu bazı meseleler incelenecektir. Burada 

amaç, İbnü’l-Hâc’ın bu meselelere dair görüşlerini ortaya koymanın ötesinde, müellifin tarihî veri 

mahiyetindeki tanıklıklarından hareketle bu konulara dair, yaşadığı dönemdeki yaklaşım ve 

tartışmaların tasvirini ortaya koymaktır. Bu bakımdan ilgili kısımların satır aralarında tespit edilen ve 

hicri 8. asrın ilk çeyreğindeki tarihî bağlama doğrudan ışık tutan ifadeler, söz konusu tasviri yapmada 

belirleyici olmuştur. Dört ciltlik kapsamlı bir eser olan Medhal’de bid’atla ilişkilendirilen bütün 

meselelerin bir makale kapsamında ele alınması mümkün değildir. Bu nedenle konular seçilirken 

bunların, ilk bölümdeki Memlükler dönemi panoramasında sunulan mezhebî, etnik, kültürel çeşitlilikle 

bağlantısı kuvvetli konular olmasına özen gösterilmiştir. Nitekim İbnü’l-Hâc’ın bu meselelerin üzerine 

hassasiyetle eğilmesi, bunların kendi dönemiyle yakından bağlantılı ve tartışmalara medar meseleler 

olduğunu göstermektedir. Bu bakımdan erken dönemlerden itibaren bilhassa mezhebî yaklaşım 

farkından dolayı tartışmalara konu olan Mevlid kutlamaları ve Regâib namazının Memlükler dönemi 

bid’at tartışmalarındaki yeri incelenecek ilk başlık olacaktır. Bid’at literatüründe çok sık 

rastlanmamasına rağmen İbnü’l-Hâc’ın oldukça geniş bir yer ayırdığı kadınların ev dışına çıkması ile 

ilgili hususların neden bir Memlükler dönemi eserinde bid’at kapsamına alındığı; yine erken 

dönemlerden itibaren yoğun şekilde tartışılmış tasavvufî temaların Medhal’de kendisine nasıl bir yer 

bulduğu inceleme konusu yapılacaktır. 

1. Bir Memlük dönemi alimi olarak İbnü’l-Hâc 

İbnü’l-Hâc aslen Faslı olup yaptığı bir dizi ilmi seyahat sonrasında, yirmili yaşlarında Kahire’ye 

yerleşen bir Mâlikî fakihidir. Burada kendini yetiştirdikten sonra tedris faaliyetlerinde bulunduğu 

dışında hayatına dair çok ayrıntılı bilgi bulunmamaktadır.11 İbnü’l-Hâc’ın yerleşmek için Kahire’yi 

seçmesi bir tesadüf değildir. Doğu’da Moğol saldırıları, Batı’da ise Haçlı seferleri çok sayıda Müslümanı 

bulundukları yerden göçe zorlarken Kahire’nin bu dönemde hem sıradan halk hem de ulema için bir 

cazibe merkezi haline geldiği anlaşılmaktadır. Nitekim bunun bir sonucu olarak Memlükler dönemi 

Kahiresi, zamanın önde gelen alimlerinin yetiştiği ve ilme yön veren eserlerin telif edildiği bir merkez 

olma vasfını birkaç asır boyunca muhafaza etmiştir. 12 

Uzun bir ömür geçiren İbnü’l-Hâc, Memlükler’in ilk asrının önemli bir kısmına tanıklık etmiştir. 

Tanıklık ettiği bu dönem, siyasi olduğu kadar sosyal açıdan da son derece çalkantılıdır. Moğol ve Haçlı 

tehdidinin tam ortasında kalan Memlükler’in bölgede istikrarı sağlaması hiç de kolay olmamıştır. 

Dışarıdaki bu mücadeleye ek olarak gulâm kökenli Türklerden oluşan Memlük sultanları, içeride de 

meşruiyet mücadelesi verecektir. Zira önde gelen Şafiî ulemanın, bir kölenin meşru bir sultan 

olamayacağını söyleyerek ona biat etmemesi, Memlük sultanları için yerel halkın desteğini kaybetmek 

anlamına gelmektedir. Bu riski göze alamayan Memlük sultanları, halk üzerinde büyük etkiye sahip 

Şafiî ulemanın gönlünü hoş tutma yoluna gitse de ulemanın bu etkin rolünü zayıflatmanın kendi 

                                                      
11 Jean-Claude Vadet, “Ḥamdūn Ibn al-Ḥād̲j ̲d ̲j̲”, The Encyclopaedia of Islam (Leiden: BRILL, 1979), 779-780; Jon R. Hoover, “Ibn al-

Ḥājj al-ʿAbdarī”, Christian-Muslim Relations: A Bibliographical History Volume 4, (1200-1350), ed. David Thomas vd. (Leiden: Brill, 

2012), 893-896. 
12 Bilgi için bk. İsmai̇l Yiğit, “Ayni’yi Yetiştiren Memlukler Dönemi İlmi Hareketine Genel Bir Bakış”, Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 11-12 (1997), 108; Hatice Güler, Memlükler (İstanbul: Selenge, 2021), 108; Fatih Yahya Ayaz, Memlükler (1250-1517) 

(İstanbul: İSAM, 2015), 26-28, 115-117, 120-122; Reuven Amitai, “The Impact of the Mongols on the History of Syria: Politics, 

Society, and Culture”, Nomads as Agents of Cultural Change: The Mongols and Their Eurasian Predecessors, ed. Reuven Amitai - Michal 

Biran (Honolulu: University of Hawaiʻi Press, 2014), 233-234. 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

321 
 

yararlarına olacağını çok geçmeden fark edeceklerdir. İlk sultanlardan Baybars, 663/1265 yılında daha 

önce örneğine rastlanmamış bir uygulamaya imza atar ve Şafiî mezhebinden olmak koşuluyla bir tane 

kadülkudat belirlemek yerine önde gelen dört mezhebin her birinden dört kadülkudat atama 

uygulamasını başlatır.13 Bu uygulamanın, Şafiî ulema arasından atanan baş kadının otoritesini 

zayıflatmak gibi siyasi olarak Memlük sultanlarına birtakım avantajlar sağladığı muhakkaktır.14 

Meseleye ilmi açıdan bakıldığındaysa bu karar, başta Hanefilik olmak üzere Mâlikîlik ve Hanbeliliğin, 

Şafiî mezhebinin hakim olduğu bölgede güç kazanmasına hizmet ederek ilmi bir hareketlilik yanında 

rekabeti de doğurur. Bir Mâlikî fakihi olan İbnü’l-Hâc’ın Memlük Kahiresi’ndeki ilmi faaliyetleri bu 

zaviyeden değerlendirilmelidir. Hem halk hem ulema düzeyindeki karşılaşmaların artmasının, mezhep 

mensupları arasında bir rekabeti ortaya çıkarmış olması son derece olasıdır. Bilhassa ulema 

düzeyindeki bu rekabeti ortaya koyan çalışmalar yapılmış olup Şafiî ve Hanefi mezheplerine mensup 

İbn Hacer ile Ayni arasındaki tartışmalar bunun en bilinen örneklerindendir. Farklı mezheplerin 

karşılaşmasının ilmî rekabeti aşan yönlerini de hesaba katmak gerekir. Bu bağlamda mezhep 

imamlarının yorum farkına bağlı olarak ortaya çıkan bazı uygulamalar, bunu garipseyen farklı mezhep 

mensuplarınca bid’at kapsamında değerlendirilebilir. Kanaatimizce İbnü’l-Hâc’ın Memlük 

Kahiresi’nde şahit olduğu ve bid’at olarak nitelendirdiği bazı şeyler bunun bir tezahürü olmalıdır.  

İbnü’l-Hâc’ın ilmi hayatını geçirdiği tarihsel bağlam söz konusu olduğunda bahsi geçen göç 

dalgalarının sosyal hayata etkileri mutlaka göz önünde bulundurulmalıdır. Bilhassa Memlükler’in 

başkenti Kahire geniş çaplı göçler nedeniyle demografik bakımdan büyük değişime uğrar. Etnik köken, 

kültürel arka plan, mezhebi kimlik vb. bakımlardan farklı çok daha fazla insana ev sahipliği yapmaya 

başlayan bölgede, her bir farklılığın halk tabanında birtakım çatışmaları beraberinde getirmesi 

kaçınılmazdır. Demografik yapıdaki en esaslı değişim ise Memlükler’in hakimiyetiyle birlikte Türk 

nüfusun ciddi oranda artmasıdır.15 Şehre yerleşen Türkler yerel halktan oldukça farklı bir kültürün yanı 

sıra bölgedeki çoğunluğun aksine Hanefi mezhebine mensuptur. Bu durumun Şafiî mezhebine mensup 

Arap ya da Araplaşmış yerel halk ile aralarında bir gerilim yarattığını tahmin etmek zor değildir. Söz 

konusu toplumsal yapının bid’at algısını ve aralarında İbnü’l-Hâc’ın Medhal’inin de bulunduğu 

literatürünü nasıl etkilediği üzerinde durulmalıdır. Zira bilhassa iki etnisitenin taşıdığı kültürel kodlar 

toplumsal hayatta çok farklı tutum ve uygulamaların ortaya çıkmasına sebep olurken, sonradan 

Müslüman olan Türkleri bid’at suçlamalarıyla karşı karşıya getirebilecek bir mahiyet arz eder. 

Makalenin ilerleyen kısımlarında daha ayrıntılı değinilecek olan her iki kültürde kadına bakışın 

farklılığı burada örnek olarak zikredilebilir. Nitekim İbnü’l-Hâc Medhal’de kadınların sosyal hayattaki 

görünürlüklerinin yol açtığını düşündüğü bid’atlara geniş yer ayırmıştır. 

Memlükler döneminde bid’at tartışmalarıyla gündeme gelen alanlardan bir diğeri tasavvuftur. 

Bu dönemde son derece güç kazandığı anlaşılan tasavvuf hareketi, bilhassa vahdet-i vücut tartışmaları 

bağlamında İbn Teymiyye (ö. 728/1328) gibi dönemin önde gelen bazı alimlerinin ciddi eleştirilerine 

                                                      
13 Ayaz, Memlükler (1250-1517), 87; Burak Gani Erol, “Memlûkler Döneminde Başkadıların Tayin ve Azillerindeki Usulsüzlükler”, 

Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi 15/1 (2020), 185. 
14 Mehmet Fatih Yalçın, Bahrî Memlükler Döneminde Dımaşk Kâdılkudatları (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ph.D., 2016), 27-29. 
15 Ayaz bu dönemde dört milyonluk Kahire nüfusunun yaklaşık bir milyonunu Türklerin oluşturduğunu ifade eder: Ayaz, 

Memlükler (1250-1517), 117. 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

322 
 

muhatap olur. Hem ilmi yönü hem de aktivist kişiliğiyle ön plana çıkan İbn Teymiyye, başta fıkıh ve 

kelam olmak üzere İslami ilimlerin hemen her alanında kendini yetiştirmiş; bilhassa Moğollara karşı 

yapılan savaşlara bizzat katılmış hatta bazılarının düzenlenmesine ön ayak olmuştur. İlmi anlamdaki 

yetkinliği ve mücadeleci kişiliğiyle geniş bir taraftar kitlesine sahip olan alimin fikirleri hem dönemine 

hem de sonrasına etki etmiştir.16 İbn Teymiyye hayatının büyük bir kısmında vahdet-i vücud anlayışı 

ve bunu kabul eden tasavvufçularla mücadele etmiş, vahdet-i vücud anlayışının, Allah’ın beşerde 

tezahürü anlamındaki hulul ile aynı anlama geldiğini savunmuştur. Bid’at karşıtlığıyla ön plan çıkan 

İbn Teymiyye’nin, vahdet-i vücud anlayışı gibi birtakım tasavvufî görüşleri, karşı olduğu bid’atların 

merkezine yerleştirdiği anlaşılmaktadır.17  

Esasında İbn Teymiyye öncesinde de bölgede yaşamış ve tasavvufî birtakım anlayış ve 

uygulamaları bid’at ile ilişkilendiren ve buna yönelik eserler telif eden alimler mevcuttur. Dolayısıyla 

İbnü’l-Hâc’ın yaşadığı dönem ve coğrafyada öteden beri tasavvufa karşı eleştirel bir damar mevcuttur. 

Diğer yandan Memlükler döneminde iktidarın mutasavvıfları destekleyici politikalar benimsediği 

görülür. Rıfaiyye, Şazeliyye, Bedeviyye, Dusukiyye gibi birtakım tarikatlar Memlükler döneminde 

kurulmuş; bazı Memlük sultanları bu tarikatların müritleri arasında yer almış, bölgedeki tasavvuf 

ehline tahsis edilen ve görevlileri bizzat sultanlar tarafından atanan tekke, ribat ve zâviye benzeri 

yapıların sayısı artmıştır.18 Netice itibariyle hem tasavvufî anlayışın son derece canlı olması hem de 

buna yönelik güçlü bir eleştirel damarın varlığı, tasavvufî bazı görüş ve tutumların, aralarında 

Medhal’in de bulunduğu bid’at literatüründe tartışılmasını beraberinde getirmiştir.  

2. İbnü’l-Hâc’a göre bid’atın tanımı ve kapsamı 

İbnü’l-Hâc’a göre “dinin aslı”, Medhal’deki kendi ifadesiyle “çokça ibadet ve zikirden önce 

bid’atlerden dini korumaktır.”19 Dolayısıyla temel motivasyonunun, Memlükler’in ilk asrında İslam 

dünyasının merkezi sayılabilecek bir konuma yerleşen Kahire’de son derece yaygın olduğunu 

düşündüğü bid’atlarla mücadele olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. İbnü’l-Hac’ın bid’atlarla 

mücadeleyi bu denli önemsemesinin arka planında Mâlikî mezhebine mensubiyetinin etkisi söz konusu 

edilebilir. Mâlikîlik, Hıristiyan nüfus ile ciddi bir etkileşimin yaşandığı Endülüs Müslümanlarının ana 

mezhebi olmuştur. Mâlikî alimlerin, söz konusu etkileşim sonucu Müslüman toplumda ortaya çıkması 

muhtemel birtakım uygulamalara karşı tetikte olması ve bunlara ön almaya çalışması beklenen bir 

durumdur. Nitekim bid’at literatürüne erken dönemden itibaren katkıda bulunan İbn Vaddâh, Ebu ̂ 

Bekir et-Turtu ̂şi ̂ (ö. 520/1126) ve S ̧âtıbi ̂ (o ̈. 790/1388) gibi birçok Mâlikî müellifin bulunması bunun bir 

tezahürüdür. Bu bağlamda Mâlikî gelenekten tevarüs ettiği bid’at hassasiyeti, son derece farklı dini ve 

kültürel arka plana sahip bir toplumda ilmi faaliyetlerini sürdüren İbnü’l-Hâc’ı harekete geçirmiş 

olmalıdır. Zira böyle bir toplumda yeni ve dinin aslından olmadığını düşündüğü birçok uygulamayla 

karşılaşacağına şüphe yoktur. 

                                                      
16 Ferhat Koca, “Takıyüddin İbn Teymiyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 391-392. 
17Th Emil Homerın, “Memlûklar Dönemi Mısır’ında Sûfiler ve Tasavvuf Aleyhtarları”, çev. Salih Çift, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 11/1 (2002), 250; Ahmet Yalçın, “İbn Teymiyye’de Selefî Düşünce-Tasavvuf İlişkisi”, Kırıkkale Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi 9/1 (2019), 139-156. 
18 Yiğit, “Ayni’yi Yetiştiren Memlukler Dönemi İlmi Hareketine Genel Bir Bakış”, 35, 42-42. 
19 İbnü’l-Hâc el-Abderî, el-Medhal (Kahire: Dâru’t-Turâs, 1981), 1/80. 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

323 
 

İbnü’l-Hâc’a göre sünnetin yerine ihdas edilen her şey bid’attir. Zira eserinde insanların Hz. 

Peygamber’in birçok sünnetini terk ettiklerini bunun yerine kendi adetlerini sünnetin yerine ikame 

ettiklerini vurgular. Dolayısıyla onun bid’at anlayışını tespit etmek için öncelikle sünnetten ne 

anladığına bakılmalıdır. Medhal’de verdiği bilgilerden anlaşıldığı kadarıyla, İbnü’l-Hâc’a göre sünnet, 

Nebi’nin emir ve nehiyler hususundaki tasarruflarıdır. Nebi’nin yaptığı veya işaret ettiği her şeyin 

Rabbinden olduğunu düşünen İbnü’l-Hâc, bunlardan bazılarının farz kılındığını, bazılarınınsa farziyet 

ifade etmeyip sünnet olduğunu belirtir. Dolayısıyla ona göre sünnet, Nebi’nin âdeti ve yoludur.20  

Bir fakih olan İbnü’l-Hâc’ın sünneti fıkıhçıların genel yaklaşımına uygun olarak Hz. 

Peygamber’in farz olmayan tasarrufları olarak tanımlaması oldukça doğaldır. Burada üzerinde 

durulması gereken birkaç husus göze çarpar. Bunlardan birincisi onun sünneti Hz. Peygamber’in emir 

ve nehye yönelik tasarruflarıyla sınırlı tutmasıdır. Başka bir deyişle İbnü’l-Hâc, Hz. Peygamber’in yapıp 

ettiklerinin tümünü sünnet kapsamına almamaktadır. Burada akla sünnetin kapsamıyla ilgili 

tartışmalar gelmektedir. Hz. Peygamber’in her tasarrufunu sünnet olarak değerlendirenlere göre 

sünnetin kapsamı çok daha genişken, Hz. Muhammed’in yalnızca peygamber sıfatıyla yaptığı 

tasarrufları sünnet kabul edenlere göre bu kapsam daralır. İbnü’l-Hâc’ın bu tartışmanın tam olarak 

neresinde olduğunu söylemek güçse de onun sünneti emir ve nehiy tasarruflarıyla ilişkilendirerek bir 

anlamda kapsamı daraltması, meseleye yaklaşımına dair bir fikir verir. Tekrar onun kurduğu sünnet-

bid’at dikotomisine döndüğümüzde Hz. Peygamber’in emir ya da nehiy yoluyla aktardığı 

sünnetlerinin yerine ikame edilen her şey İbnü’l-Hâc’a göre bid’at kapsamına girmektedir. 

İbnü’l-Hâc’ın Medhal’de yaptığı bir başka sünnet tanımında yine sünnet-bid’at karşıtlığı ortaya 

konur. Buna göre sünnet öncekilerin uygulamasının takip edilmesi, bunun dışındaki bid’atlerin terk 

edilmesidir.21 Her iki sünnet tanımında sünnet-bid’at karşıtlığı ortak olmakla birlikte birinci tanımda 

Hz. Peygamber’in uygulamalarına atıf varken ikincisinde sünnet bunu aşan bir şekilde öncekilerin 

uygulamalarına teşmil edilir. Öncekilerin uygulamalarının ehemmiyetini vurgulamak için “Asırların 

en hayırlısı benim asrımdır, sonra onları takip edenler, sonra da onları takip edenlerdir.”22 hadisini delil 

getirir. Çünkü ona göre en sakıncalı bid'atlerin çoğu bu ilk asır ve ondan sonra gelen iki nesilden sonra 

ortaya çıkmıştır.23  Burada ilk olarak üzerinde durulması gereken, İbnü’l-Hâc’ın öncekilerin 

uygulamalarını sünnet kapsamına dahil ederken neyi kastettiğidir. Bu ifadesine göre o, ilk nesillerin de 

tıpkı Hz. Peygamber gibi Müslümanların uyması gereken sünnetler ihdas edebileceğini mi 

düşünmektedir? İlk tanımda sünneti sadece Hz. Peygamber’e nispet etmesi de göz önünde 

bulundurularak İbnü’l-Hâc’ın ilk nesillerin uygulamalarına atfettiği önemin, bu uygulamaların Hz. 

Peygamber’in sünnetini muhafazadaki rolüyle alakalı olduğu söylenebilir. Buna göre Hz. Peygamber’in 

sünnetine yakın olmaları ve bunu doğru bir şekilde hayata geçirmeleri bakımından ilk nesillerin 

uygulamalarının bilinmesi önem arz eder. Bu yaklaşım onun Mâlikî mezhebine mensubiyetiyle 

ilişkilendirilebilir. Medine ehlinin amelini dinî bir delil olarak ön plana çıkaran İmam Malik, bunu dine 

kaynaklık bakımından hadis rivayetlerinin üzerinde konumlandırır. Öyle ki, ona göre amelu ehli 

                                                      
20 İbnü’l-Hâc, Medhal, 1/300. 
21 İbnü’l-Hâc, Medhal, 2/267 
22 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ. thk. Mustafa Dîb el-Boga (Şam: Dâru İbn Kesîr/Dâru’l-Yemâme, 

1414/1993), “Şehâdat”, 9  (No: 2509); “Fedâil”, 1 (No: 3451). 
23 İbnü’l-Hâc, Medhal, 1/ 300 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

324 
 

Medine’ye muhalefet eden rivayetler kabul edilmez. İmam Malik’in amelu ehl-i Medine’ye verdiği 

değer, Hz. Peygamber’in vefatından sonra onun sünnetine bizzat tanıklık eden sahabenin ve sahabe 

sonrası burada yaşayan iki neslin, çoğunluğun uygulaması yoluyla aktarılan sünnete muttali 

olmalarıyla alakalıdır. Ona göre bu şekilde aynı nesilden çok sayıda insanın uygulama yoluyla bir 

sünneti aktarması tek kişinin haber vermesi suretiyle aktarmasından daha güvenilirdir. İbnü’l-Hâc’ın 

da Malik’in bu yaklaşımını benimsediği anlaşılır. Eserin muhtelif yerlerinde24 Malik’in amelu ehl-i 

Medine teorisine yönelen eleştirilere cevap vermesi bunun göstergesidir. Yine verdiği bu cevaplardan 

birinde Malik’in “Amel sözlerden (hadislerden) daha sağlamdır.”25 sözünü alıntılaması da bu bağlamda 

değerlendirilebilir. Zira bu ifadeden anlaşıldığı üzere amelden ve dolayısıyla ilk nesillerin 

uygulamasından kastedilen, Hz. Peygamber’in sünnetinin aktarımıdır. Netice itibariyle İbnü’l-Hâc’a 

göre ilk üç neslin bilip yapmadığı, onlardan sonra ortaya çıkan her şey bid’at kapsamına girmektedir. 

İbnü’l-Hâc’ın kendi dilinden bir bid’at tanımının varlığı meseleye yaklaşımını anlamada işimizi 

kolaylaştırır. Medhal’de bid’at tanımı olarak değerlendirilebilecek iki ifade mevcuttur. Bunlardan 

müellifin doğrudan kendi ifadesi olan birinci tanıma göre Şeriatın aslında olmayan, bilinmeyen her şey 

bid’attir, her bid’at dalalettir ve kabul edilmez.26 İkinci tanım ise doğrudan kendisine ait olmayıp 

alimlere nispet edilir: “Âlimlere göre bid'at, kişinin kendiliğinden icat ettiği ve daha önce başkaları 

tarafından yapılmamış bir şeydir.”27 Bu iki tanım esasında tarih boyunca bid’at bağlamında söz konusu 

olan iki yaygın yaklaşıma tekabül etmektedir. Birinci yaklaşım sahipleri bid’atın sadece Kur’an ve 

sünnetle sabit olmuş konularda ortaya çıkabileceğini savunur. Dolayısıyla bunlar dışında kalan 

meselelerde ortaya çıkan yeniliklerin bid’at bağlamında değerlendirilemez. Bu grubun ekseriyetle 

bid’at karşıtı eserler telif eden Mâlikî ve Hanbeli ulemadan teşekkül ettiği anlaşılmaktadır.28 İkinci 

yaklaşıma göre ise bid’at, Hz. Peygamber sonrasındaki süreçte ortaya çıkan her türlü yeniliği kapsar. 

Bu ikinci yaklaşım sahiplerinin kelime manasından çok da uzak olmayan bir bid’at tanımı 

benimsedikleri söylenebilir. Ancak her türlü yeniliği içine alan ikinci bid’at tanımı birtakım problemleri 

beraberinde getirir. Yeni her şeyin bid’at sayılması kaçınılmaz olarak insanların yararına olan birçok 

şeyin de bu kapsama alınmasına neden olabilir. Bu çıkmazın fark edilmesiyle erken dönemden itibaren 

bid’atı olumlu ve olumsuz olmak üzere ikiye ayrıma çabaları söz konusu olur. Bu ayrımı ilk yapanın 

İmam Şafiî olduğu kabul edilir. Esasında ilk görüş sünnet olarak kabul edilen uygulamalar bağlamında 

olmadığı ya da onların yerine ikame edilmediği müddetçe yeni ortaya çıkan şeyleri bid’at kapsamında 

değerlendirmediği için yeni her şeye karşı değildir. Dolayısıyla ikinci görüş sahiplerinin olumlu bid’at 

kapsamında kabul ettiği birçok şeye bid’at-ı hasene gibi bir nitelemede bulunmasalar da karşı 

olmadıklarını söylemek mümkündür.29 İki yaklaşımın ayrıştığı en temel nokta, bilhassa sünnetle 

belirlenmiş alanda ortaya çıkan yeniliklere karşı tutumun nasıl olacağıdır. İlk grup bu alanda ortaya 

                                                      
24 İbnü’l-Hâc, Medhal, 1/128,179; 2: 39, 244, 268. 
25 İbnü’l-Hâc, Medhal, 1/128. 
26 İbnü’l-Hâc, Medhal, 4/258. 
27 İbnü’l-Hâc, Medhal, 4/259. 
28 Rahmi Yaran, “Bid‘at”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 6/129. 
29 Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn Beyhakî, Menâkıbu’ş-Şâfiî, thk. Ahmed Sakr (Kahire: Dâru’t-Turâs, 1970), 1/469; Ali Mahfûz, 

Kitâbu’l-İbdâ‘ (Kahire: Dâru’l-İ‘tisâm, 1956), 25-32; Yaran, “Bid‘at”, 6/129; Muhammed Yazıcı, “İslâm Düşünce Geleneğinde ‘Her 

Yenilik Bid’attir’ Hadisine Yaklaşımlar”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19 (2003), 147-162; Abdulvehhab Gözün, 

Sünnet Bid’at Tartışmalarının Mahiyeti ve Değerlendirilmesi (Rize: Recep Tayyip Erdoğan üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2017), 137-171. 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

325 
 

çıkan her yeniliğin olumsuz bid’at bağlamında değerlendirilmesi gerektiğini savunurken, Şâfiiler ise 

daha ılımlı bir tavır sergileyerek temel dinî asıllara muhalefet etmeyen yeni uygulamaların bid’at-ı 

hasene kapsamına alınabileceğini kabul eder. Bu bağlamda Mâlikîler Mevlid kutlamaları, Regâib gecesi 

namazı gibi sonradan ortaya çıkan yeni uygulamalara karşı çıkarken, Şâfiî alimler bunları genellikle 

bid’at-ı hasene kapsamında değerlendirmiştir. İbnü’l-Hâc’ın da Mâlikîlerin bid’at konusundaki genel 

yaklaşımını benimsediği anlaşılmaktadır. Kitap boyunca bid’at-ı olumlu ve olumsuz şeklinde ikili 

tasnife tabi tuttuğuna dair bir ifadesine rastlanmaz. O bid’atı hep münker,30 kabîh, mekrûh, bâtıl31 gibi 

olumsuz sıfatlarla niteler. Hatta Regâib namazı örneğinde bunu bid’at-ı hasene olarak kabul eden 

ulemaya şiddetle karşı çıkar. Burada doğrudan kendi ifadelerine yer vermek tepkisinin şiddetini 

anlamaya yardımcı olacaktır:  

“Peygamber (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: “Beni nasıl namaz kılarken gördüyseniz öyle namaz 

kılın.” Her kim farz olan namaza bir şey eklerse onun fiilini aşmış olur. Böyle bir ziyade yasaklanmıştır 

ve bir şeyin yasaklanması onun hiç hoş karşılanmadığı anlamına gelir ki bir şeyin hoş karşılanmaması 

da hasen olmanın zıddıdır. Öyleyse bir kimse nasıl olur da âlimlerin her birinin bunu hasen bir bid'at 

olarak nitelendirdiğine hükmedebilir? Âlimler kemerler, okullar, köprüler ve benzerlerini inşa etmek 

gibi şeyleri bid’at-ı hasene olarak nitelemişlerdir.”32  

Bilhassa son cümle İbnü’l-Hâc’ın bid’at meselesine yaklaşımını ortaya koyması bakımından 

mühimdir. O, Regâib namazı örneğinde sünnetle belirlenmiş bir konuda yeni bir şey ihdasının asla 

bid’at-ı hasene olarak görülemeyeceğini net bir şekilde ortaya koymanın yanında şayet yeni bir şey 

hasen bir bid’at olarak nitelenecekse, verdiği örneklerden de anlaşıldığı üzere, bunun ancak sünnet 

kapsamı dışında bir şey olabileceğini ifade eder.  

İbnü’l-Hâc’ın ikili bir bid’at anlayışını benimsememekle birlikte kendisinden önce yapılmış 

bid’atın beşli tasnifine yer vermesi onun bid’at anlayışıyla ilgili bazı soru işaretlerine yol açabilir. İlk 

defa İzzeddin b. Abdisselâm (ö. 660/1262) tarafından yapılan bu beşli taksimde bid’atlar amellerin dinî 

hükümlerine uygun şekilde taksim edilir. Bu bağlamda alimlerin bid’atı beşe ayırdıklarını aktaran 

İbnü’l-Hâc bunları uygulanması bakımından vâcip, müstehab, mübah, mekruh ve muaharrem bid’atlar 

şeklinde sıralamaktadır.  

Uygulanması vacip bid’ata ilmin yazılmasını, müstehab olan bid’atlara su kemerleri, köprü, 

medrese ve ribatların inşa edilmesini, yolların temizlenmesini, mübah bid’atlara elek kullanımı ve elleri 

temizlemek için çöven otu kullanımını, mekruh bid’atlara masa üzerinde yemek yemeyi ve son olarak 

haram (muharrem) bid’atlara kadınların ‘giyinik çıplaklar’ gibi giyinmesini, topuzlarını deve hörgücü 

gibi yapmalarını örnek verir.33 

İlk aşamada müellifin bu beşli taksimi, katılmadığını belirtmek ve eleştirmek için aktardığı akla 

gelir. Ancak taksimi aktardıktan sonra İbnü’l-Hâc’ın buna dair herhangi olumsuz bir değerlendirmede 

bulunmaması, bu taksimi benimsediği şeklinde de yorumlanabilir. Kitabın genelinde bid’ata olumlu bir 

                                                      
30 İbnü’l-Hâc, Medhal, 1/140; 4/259. 
31 İbnü’l-Hâc, Medhal, 4/259. 
32 İbnü’l-Hâc, Medhal, 4/259. 
33 İbnü’l-Hâc, Medhal, 2/257.  



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

326 
 

anlam yüklemekten kaçınan, bid’at-ı hasene tabirini eleştiren İbnü’l-Hâc’ın burada mübah, müstehab 

hatta vacib bid’atlardan bahsetmesi ve bunlara örnekler getirmesi başta bir çelişki gibi gözükse de 

esasında onun yukarıda sunulan bid’at anlayışında bir sapmaya tekabül etmez. Zira verilen örneklere 

bakıldığında -muharrem bid’at dışındakilerin- Hz. Peygamber’in dinî mahiyet arz eden sünneti değil 

örf ile alakalı hususlar olduğu görülür. İbnü’l-Hâc bid’atı Hz. Peygamber’in dinî mahiyetteki 

uygulamalarına muhalif, doğrudan olumsuz bir şey olarak kabul ettiği için bunlar dışında kalan örfe 

dair yeniliklerin ona göre zaten bid’at kapsamında olmadığı belirtilmişti. Dolayısıyla İbnü’l-Hâc burada 

her ne kadar beşli bid’at taksimine yer verse de bunu kendi bid’at anlayışına uyarlayarak yapar.  

3. Memlükler dönemi bid’at tartışmalarının Medhal’deki yansımaları 

Medhal’in muhtevası, İbnü’l-Hâc’ın kendi zamanında yaygın olduğunu düşündüğü bid’atlara 

karşı bir mücadele içinde olduğunu, işin sadece teorik boyutunu değil pratik boyutunu da ziyadesiyle 

önemsediğini net bir şekilde ortaya koyar. Kitabın tamamında karşımıza çıkan bid’atlarla mücadele 

vurgusu, İbnü’l-Hâc’ın söz konusu mücadelede ne gibi bir yöntem önerdiği sorusunu akla getirir. 

Burada da yine onun Mâlikî arka planı devreye girer. İmam Mâlik’in “Her yıl daha fazla bid'at ve daha 

az sünnet ortaya çıkmaktadır.” sözüne atıf yapan İbnü’l-Hâc’ın ilk üç nesil Medine ehlinin amelinin 

esas alınmasını, bid’atlara karşı çözüm olarak gördüğü anlaşılmaktadır. Başka bir ifadeyle o, sünneti en 

doğru şekilde muhafaza ettiğini düşündüğü ilk üç nesil Medine ehli amelini canlandırmanın, bid’atlarla 

en etkili mücadele yolu olduğunu düşünmektedir. Bu bağlamda “İslam garib başladı garib devam 

edecek, garibleri müjdele” rivayetine34 atıf yapar. Kendi döneminde bid’atların sünnetlere üstün 

geldiğini belirten İbnü’l-Hac, bu bakımdan hadiste geçen İslam’ın garip devam ettiği dönemin kendi 

dönemi olduğunu, müjdelenen gariblerin de bidatlerin yayıldığı bu dönemde sünnetleri yeniden 

canlandırmaya çalışanlar olduğunu ifade eder.35 Kitabın kayda değer bir kısmı bid’atlarla mücadelede 

başı çeken kimselerin nelere dikkat etmesi gerektiği meselesine ayrılmıştır.36 

İbnü’l-Hâc’ın bid’atlarla mücadele için teorik bir alt yapı sunmakla kalmayıp işin pratik 

boyutunu da önemsediğinin kayda değer göstergelerinden biri, onun kitabında kendi zamanında 

yaygın olan bid’atlara dair detaylı anlatımlara yer vermesidir. O bid’at olarak gördüğü hususları bu 

şekilde detaylandırarak onlara karşı daha etkili bir mücadele yürüteceğini düşünmüş olmalıdır. Kitabın 

bu hususiyeti -önceden de zikredildiği üzere- onu bid’at literatürü kadar sosyal tarihe kaynaklık eden 

eserler arasına dahil etmeyi de gerekli kılar. Müellifin detaylı anlatımı hangi meselelerin kendi 

döneminde bid’at bağlamında daha fazla ön plana çıktığını anlamaya da yardımcı olur. Bu bağlamda 

İbnü’l-Hâc’ın bid’at olarak niteleyerek ayrıntılı olarak ele aldığı konular arasında Mevlid kutlamaları 

ve Regâib namazı başta olmak üzere özel kabul edilen gün ve gecelerde yapılan bazı uygulamalar, 

kadınların ev dışı ortamlardaki çoğu tasarrufu, ehl-i kitaba ait olup Müslümanlar tarafından 

benimsenen bazı merasimler, mescid adabına aykırı gördüğü birtakım uygulamalar ve tasavvuf ehliyle 

özdeşleşen sema ile raks ön plana çıkar. 

İbnü’l-Hâc’ın bid’at bağlamında değerlendirdiği Mevlid kutlamaları devlet eliyle ilk defa 

Fâtimîler döneminde gerçekleştirilmiş, Eyyûbîler zamanında kesintiye uğrasa da Memlükler devrinde 

                                                      
34 Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc Muslim, Câmiʿu’s-Sahîh, thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî (Kahire: y.y., 1955), “İman” 232. 
35 İbnü’l-Hâc, Medhal, 1/66, 301. 
36 İbnü’l-Hâc, Medhal, 1/85, 112-113, 121, 129, 146; 2/163-164, 263, 266, 276. 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

327 
 

kutlamalar çok daha ihtişamlı bir hâl almıştır.37 İbnü’l-Hâc Hz. Peygamber’in doğduğu günü faziletli 

kabul etmek ve bu günde oruç tutarak hayırlı işlerde bulunmakta ise bir problem görmez. Mevlid’de 

oruç tutmayı Hz. Peygamber’in kendi doğduğu gün olduğunu belirterek pazartesi günü oruç tutmayı 

tavsiye ettiği bir rivayete, bu günde hayır işlemeyi ise Hz. Peygamber’in insanların en çok hayır işleyeni 

olmasına dayandırır.38 Yoksa Mevlid’e has bir oruç ya da hayırlı amel olduğunu düşünmemektedir. 

Zira bid’at olarak gördükleri tam da Mevlid’e has kılınan bazı uygulamalardır. Her ne kadar bunu iyi 

bir bid’at kabul eden alimler varsa da39 Hz. Peygamber dönemi ve sonrasındaki ilk nesillerde böyle bir 

kutlamanın bulunmamasından dolayı bunu bid’at kabul eden genel Mâlikî eğilime uygun olarak İbnü’l-

Hâc, Mevlid kutlamalarını bid’at kapsamına dahil eder. Müellifin bu meselelere değinirken değindiği 

ayrıntılar, o dönemde bid’at bağlamında nelerin tartışıldığına dair fikir vermektedir. Örneğin müzik 

aletlerinin çalınmasına dair ayrıntılı açıklamalarda bulunarak o dönemde kullanılan müzik aletlerini 

sıralayan İbnü’l-Hâc’ın bu meselenin üzerinde titizlikle durması, başka bir kesim tarafından bu müzik 

aletlerinin yaygın şekilde kullanıldığının ve kullanımının bid’at olarak görülmediğinin ifadesidir. 

Dolayısıyla müzik aletlerinin kullanımı bağlamında bu dönemde farklı görüşlerin söz konusu olduğu 

anlaşılmaktadır. Bunu bid’at kapsamına alan İbnü’l-Hâc, Malik, İbn Salah gibi ulemaya atıf yaparak 

görüşünü desteklemeye çalışır.40  

İbnü’l-Hâc’ın bid’at kapsamına aldığı mevlid uygulamaları arasında kadınların kabir 

ziyaretinde bulunması,41 müzikli kutlama yapmaktan kaçınan bazılarının bunun yerine seslerini 

yükselterek toplu zikirde bulunmaları,42 yine bazı kimselerin Mevlid kutlamaları sırasında Sahih-i 

Buhârî veya başka hadis kitaplarını okuması,43 Mevlid okutmanın insanlardan para toplama aracı olarak 

görülmesi,44 kendisi doğrudan bir bid’at olan kıssacılığın bu kutlamalar esnasında son derece canlı bir 

hal alması45 vb. hususlar yer almaktadır. Bunların her biri esasında müellifin döneminde Mevlid 

bağlamında nelerin insanlar arasında bid’at tartışmalarına yol açtığına dair fikir vermektedir. Onun 

zikrettiği hususların kendi dönemine has olmayıp bunların öteden beri yapılagelen ve bid’at olup 

olmadığı tartışılan uygulamalar olabileceği akla gelebilir. Bu bakımdan İbnü’l-Hâc’ın kendi döneminde 

bu uygulamalar mevcut olmadığı halde bunları naklen eserine almış olabileceği ihtimali bir kenara 

bırakılmamalıdır. Bununla birlikte müellifin satır aralarına gizlediği bazı ipuçları bu uygulamaların tam 

da onun döneminde mevcut olduğuna işaret etmektedir. Bu uygulamalardan bazılarına bizzat 

kendisinin şahit olduğuna delalet eden kelimeler kullanması,46 bazılarının yaşadığı şehir Kahire’de 

gerçekleştiğine delalet eden belirli yer isimleri vermesi47 bu bağlamda zikredilebilir. Yine kıssacıların 

                                                      
37 Ayrıntılı bilgi için bk. Ahmet Özel, “Mevlid: Tarihi ve Dinî Hükmü”, Divan: Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi 12 (2002), 235-246. 
38 İbnü’l-Hâc, Medhal, 2/2-3. 
39 Özel, “Mevlid”, 244-245. 
40 İbnü’l-Hâc, Medhal, 2/2. 
41 İbnü’l-Hâc, Medhal, 2/16-18. 
42 İbnü’l-Hâc, Medhal, 2/24-25. 
43 Hadis okumanın en önemli ibadetlerden olduğunu belirten İbnü’l-Hâc’ın burada bid’at olarak değerlendirdiği husus bunun 

Mevlid kutlamalarına has bir uygulama olarak yapılmasıdır: İbnü’l-Hâc, Medhal, 2/25. Mevlidde Sahih-i Buhârî veya başka hadis 

kitaplarının okunması adetinin İbnü’l-Hâc’ın döneminde mi yoksa daha öncesinde mi ortaya çıktığını tespit etmek zordur. 
44 İbnü’l-Hâc, Medhal, 2/25-26. 
45 İbnü’l-Hâc, Medhal, 2/12-14. 
46 “Hâza nuşâhiduhu” ifadesi buna örnektir: İbnü’l-Hâc, Medhal, 2/16. 
47 Kadınların ziyaret ettikleri mekanlar arasında Hz. Hüseyin’in başının medfun olduğuna inanılan “Seyyid Hüseyin” Camii ve 

Hz. Ali’nin soyundan gelen “Seyyide Nefîse”nin türbesini zikretmesi örnek verilebilir: İbnü’l-Hâc, Medhal, 2/17. 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

328 
 

faaliyetine dair doğrudan kendi döneminden verdiği bir örnek dikkat çekicidir. İbnü’l-Hâc kıssacılık ile 

ilgili hususlara değindikten sonra döneminin muteber şeyhlerinden birinin, kıssacı bir kadına evinin 

kapılarını açtığı ve insanların orada onu dinlemeye geldiğine dair bir malumatın kendisine ulaştığını 

isim vermeden belirtir.48 Burada bunu yapan kişinin bir şeyh olduğu bilgisi mühimdir. Zira bu bilgi 

onun yaşadığı ilmî muhitteki bütün ilim ehlinin kıssacılığı bir bid’at olarak değerlendirmediğinin açık 

bir ifadesidir. 

İbnü’l-Hâc bazı gecelere özel ibadetlerin bid’at olduğunu, bu konularda varit olan hadislerin 

zayıf olup bunlardan hareketle bu gecelerde büyük camilerde cemaatle kılınan namazların 

meşrulaştırılamayacağını savunur.49 Belirli gecelerde yapılan ibadetlerin bid’at olduğu kabulü İbnü’l-

Hâc öncesinde de mevcuttur. Bid’at litaratürü alanında müstakil eser veren ilk Şâfiî müellif kabul edilen 

Ebu ̂ S ̧a ̂me el-Makdisî (ö. 665/1267) el-Ba ̂is ala ̂ inka ̂ri’l-bide‘ ve’l-hava ̂dis adlı eserinde Berat ve Regâib 

gecelerinde kılınan namazları münker bid’atlar kapsamına dahil eder.50 Regâib namazına şiddetle karşı 

çıkan ve bunu tartışmasız bir bid’at kabul eden alimlerden bir diğeri, aynı zamanda beşli bid’at 

taksiminin nispet edildiği İzzeddin b. Abdisselâm’dır. O Regâib namazına dair görüşlerini, bu namazın 

iyi bir bid’at olduğunu savunan İbn Salah ile yaptığı bir münazarada ayrıntılı bir şekilde dile getirir. 

Ona göre Regâib namazının açık bir bid’at olduğunun en açık delili, Şeriat’a ve ahkama dair her şeyi 

derleyen ve bu alandaki temel eserleri veren sahabe, tabiun ve tebe-i tabiun neslinden hiç kimsenin bu 

namaz hakkında herhangi bir bilgiyi aktarmamasıdır. Yine sonraki dönemlerde de uzunca bir müddet 

bu namazın kılındığına dair bir bilgi söz konusu değildir.51 İbn Abdisselâm Turtuşî’den nakille Regâib 

namazının Kudüs’te hicri 480 yılında kılınmaya başlandığı bilgisini paylaşır. Yine onun Regâib 

namazına karşı çıkarken dile getirdiği hususlar arasında bu namazın sünnet olan namazın kılınışına 

aykırı bir surette eda edilmesi gelir. Zira bu namazın kılınış şekli namazın sünnetlerinden olan huşu ile 

edaya imkan vermediği gibi yine cemaatle camide kılınması sebebiyle nafile namazın evde kılınması 

sünnetine de aykırıdır.52 İbnü’l-Hâc öncesi Regâib namazını bid’at kapsamında değerlendiren ulemaya 

mukabil İbn Salah gibi bunu kötü bid’atlar kapsamında değerlendirmeyip halkın ona teveccühünden 

dolayı bu namazın kılınmasını olumlu karşılayan alimler de mevcuttur. İbnü’l-Hâc’ın eserinde Regâib 

namazına oldukça geniş yer ayırması, kendi zamanında da bu meselede ciddi tartışmalar yaşandığının 

göstergesi olarak değerlendirilebilir.  

İbnü’l-Hâc’a göre Regâib namazının bir bid’at olduğunun delili onun 5. asırda ortaya çıkan, 

öncesinde bilinmeyen bir şey olmasıdır.53 Bu görüşünü desteklemek için kendinden önceki ulemanın 

sözlerine atıf yaptığı alimler arasında İmam Malik ve Nevevî (ö. 676/1277) bulunmaktadır. Bunlardan 

İmam Malik’in Regâib namazını mekruh olarak nitelediğini belirtmesi54 Regâib namazına dair 

tartışmaların oldukça eskiye dayandığını göstermektedir. Ulemanın ekseriyetle bunu mekruh bir bid’at 

                                                      
48 İbnü’l-Hâc, Medhal, 2/13. 
49 İbnü’l-Hâc, Medhal, 1/291 vd. 
50 Ebû Şâme el-Makdisî, el-Bâis alâ inkâri’l-bida‘ ve’l-havâdis (Kahire: Dâru’l-Hudâ, 1978), 44. 
51 Cemal Sofuoğlu, “Regâib Namazı Üzerine Bir Münazara”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7 (1992), 20-21, 23. 

Sofuoğlu, İzzeddin b. Abdisselâm ile İbn Salah arasındaki söz konusu münazaranın yer aldığı risalenin şahsî kütüphanesindeki 

yazma bir eserin içerisinde yer aldığını fark ederek bunu neşretmiştir. 
52 Sofuoğlu, “Regâib Namazı Üzerine Bir Münazara”, 21. 
53 İbnü’l-Hâc, Medhal, 4/254. 
54 İbnü’l-Hâc, Medhal, 4/294. 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

329 
 

olarak kabul ettiğini belirten müellif, konuya dair Nevevi’den uzunca bir alıntıda bulunur. Memlüklerin 

erken döneminde etkinlik gösteren bir alim olması hasebiyle Nevevi’nin konuya dair ifadelerine göz 

atmak faydalı olacaktır. Nevevî Receb ayının ilk Cuma günü kılınan Regâib namazının sünnet mi, 

fazilet mi, yoksa bid'at mi olduğuna dair soruya şu cevabı verir: 

“Bu sorunun cevabı şudur: Bu namaz son derece çirkin bir bid’attir ve içinde birçok kabul 

edilemez şey barındırır. Bu yüzden onu terk etmek, ondan kaçınmak ve onu işleyeni kınamak gerekir 

ve idareci -Allah onu başarılı kılsın- insanları onu yapmaktan alıkoymalıdır, çünkü o bir çobandır ve 

her çoban sürüsünden sorumludur. Âlimler bu bid'atı ve failini kınama, kötüleme konusunda kitaplar 

telif etmişlerdir. (Diğer yandan) Birçok beldede bu bid'atı işleyen insanların çokluğu veya bu bid'atın 

Kûtü'l-kulûb, İhyâu ulumi’d-dîn ve benzeri kitaplarda zikredilmesi onu aldatmamalıdır. Çünkü bu bid'at 

geçersiz (bâtıl) bir bid'attır.”55 

Nevevî’nin ifadelerinde Regâib namazına dair tartışmalara ışık tutacak bilgiler yer alır. Regâib 

namazı sahih bir rivayete dayanmadığı ve birçok alim tarafından kötü bid’atlar kapsamına dahil 

edildiği halde Memlükler döneminde bunun geniş halk kesimlerince camilerde yaygın şekilde eda 

edilmesinin ardında, güçlü bir tasavvufî damar olduğu anlaşılmaktadır. Zira Nevevî’nin insanların 

üzerindeki tesirini ima ederek zikrettiği kitaplardan Kûtü'l-kulûb, Ebû Tâlib el-Mekkî’nin (ö. 386/996) 

telif ettiği tasavvufî içerikli bir eserdir. Hicri 4. asırda tasavvufî hareketin sistematize edilmesinde rol 

oynayan mutasavvıflardan el-Mekkî’nin Kûtü'l-kulûb’u sonraki süreçte telif edilen tasavvuf eserlerinin 

önde gelen kaynaklarından biri olmuştur. Nevevî’nin zikrettiği diğer eser olan Gazzalî’nin İhyâsı 

bunlardan biridir.56 Tasavvufî yönü ağır basan İhyâ’nın -zaman zaman eleştirilere muhatap olsa da- 

İslam düşüncesi üzerindeki tesiri çok daha derin olmuştur. Tesir gücü yüksek her iki eserde de Regâib 

gecesi namazını destekleyecek malumata yer verilmesi,57 bu namazın insanlar arasında 

yaygınlaşmasında tasavvufî hareketin mühim bir rol oynadığını göstermektedir. 

İbnü’l-Hâc’ın Regâib namazına karşı en temel delili Hz. Peygamber’in sünnetinde böyle bir 

namazın bulunmamasıdır. Bu bağlamda o Hz. Peygamber’in kıldığı ve kılınmasını emrettiği namazları 

iki bayram namazı, tutulma namazı, korku namazını, yağmur duası namazı, teheccüd ve hasta 

namazını olarak sıralar. Ona göre Hz. Peygamber bütün namaz çeşitlerini açıklamış, hiç kimseye onlara 

bir şey ekleme veya onlardan bir şey çıkarma imkânı bırakmamıştır. Eğer onun yaptığından daha 

fazlasını dine ilave etmek haramsa, Regâib namazında olduğu gibi bir namaza özel bir isim ve zaman 

verilmesi bu işin haramlığını arttırır. İbnü’l-Hâc’a göre 5. asırdan itibaren yaygınlaşan bu namazın 

camilerde cemaatle kılınmasının meşruiyetine dair herhangi bir şer’i delil bulunmamaktadır.58 

                                                      
55 İbnü’l-Hâc, Medhal, 4/259.  
56 Bilal Saklan, “Kûtü’l-kulûb”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2002), 26/501-502; Mustafa 

Çağrıcı, “İhyâü Ulûmi’d-Dîn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/10-13. 
57 El-Mekkî Kûtü'l-kulûb’da faziletli günlerin ihyası bağlamında bu günlerin hangileri olduğunu sayarak her rekatında ihlas 

suresinin on kez okunduğu bir tür namazdan bahseder. Ancak o bu faziletli günler arasında Recep ayının ilk, on beş ve yirmi 

yedinci gecelerini sayarken Regâib gecesine denk geldiği düşünülen ilk Cuma gecesinden bahsetmez: Ebû Tâlib el-Mekkî, Ḳūtü’l-

ḳulûb (Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005), 114.Gazzâlî ise el-Mekkî’den aktardığı anlaşılan bu bilgilere ilaveten doğrudan 

Recep ayının ilk Cuması kılınan on iki rekatlık namazla ilgili Hz. Peygamber’e isnad edilen rivayeti nakleder. Ancak o bu namaza 

Regâib değil Receb namazı der: Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî, İḥyâʾü ʿulûmi’d-dîn (Beyrut: Dâru’l-Ma‘rife, 1982), 1/202, 361. 
58 İbnü’l-Hâc, Medhal, 4/259-260. 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

330 
 

Kadınların ev dışına çıkarak farklı ortamlarda bulunmaları İbnü’l-Hâc’ın bid’at bağlamında 

üzerinde en fazla durduğu konuların arasında yer alır. Öyle ki o bu konuyu “Zaruret Halinde 

Kadınların Nasıl Dışarı Çıkması Gerektiğine Dair Sünnet” başlığı altındaki çok sayıda alt başlıkta ele 

almaktadır. İbnü’l-Hâc açıkça şer’i bir zaruret bulunmadıkça kadınların dışarı çıkmalarının caiz 

olmadığını ifade eder.59 Mecbur kalıp dışarıya çıktıklarındaysa uymaları gereken sünnetten habersiz 

olduklarını savunur ve kendi zamanındaki genel panoramayı tasvire girişir. Ona göre sünnet kadınların 

dışarıda kenardan, duvar dibinden yürümeleridir. Bununla ilgili Ebû Dâvud rivayetini delil getirir.60 

Ancak kendi zamanında durumun bundan oldukça farklı olduğunu düşünmektedir. Zira kadınlar 

süslenerek dışarı çıkmakta ve yolun ortasından yürümektedir. Bu da takvaya riayet etmeyen erkeklerin 

onlarla ihtilatına sebebiyet vermektedir. Müellif Ebû Dâvud rivayeti dışında herhangi bir muteber hadis 

kaynağında yer almayan rivayetlerle de görüşünü desteklemeye çalışır. Ona göre bu konuda ideal olanı 

selefin dile getirdiği üzere bir kadının ömrü boyunca üç kez dışarı çıkmasıdır: Kocasıyla 

nikahlandığında onun evine giderken, anne ve babasının cenazesi için ve kendi ölümünde kabre 

defnedilmek üzere.61 İbnü’l-Hâc’ın dayanakları son derece tartışmaya açık bu görüşü, başka bir 

çalışmanın konusudur. Burada, Hz. Peygamber zamanında sahabe kadınlara dair aktarılan birçok 

rivayette onların ev dışında hayatın hemen her alanında varlık gösterdikleri nakledilirken62 İbnü’l-Hâc 

gibi ilk nesillerin uygulamasını sünnet bağlamında son derece önemseyen bir müellifi, kadınların dışarı 

çıkması konusunda bu derece katı bir tutum sergilemeye neyin sevk ettiği üzerinde durulacaktır.  

Medhal’in satır aralarında kullanılan bazı ifadeler, konunun tarihî arka planını netleştirmeye 

yardımcı olur. Örneğin İbnü’l-Hâc’ın çokça dışarıya çıkan ve ev dışında birçok mekanda bulunan 

kadınları, kocaları evde otururken dükkanlarda alım satım yapan Frenk (ifrinc) kadınlarına benzetmesi 

bunlardan biridir.63 Onun, ihtiyaçlarını karşılayacak birileri varken çeşitli sebeplerle dışarıya çıkan 

kadınları Frenk kadınlarına benzetmesi, Müslüman kadınların onlardan etkilendiğine dair bir ima taşır. 

Nitekim Haçlı seferleri sonrası bölgeye gelerek yerleşen ve Frenk olarak adlandırılan Hıristiyanların 

varlığı düşünüldüğünde sosyal hayatın birçok alanında çeşitli etkileşimlerin olması muhtemeldir. 

Kadınların sosyal hayattaki görünürlüğünün az olduğu bir ortamda ev dışında varlık gösterenlerin 

sayısı arttıkça bunun diğer kadınları da teşvik edeceğini düşünmek yanlış olmayacaktır. Kanaatimizce 

İbnü’l-Hâc’ın temel problem olarak gördüğü tam da bu görünürlüktür. Kadınların deniz kenarında 

ikametine dair başlık altında değindiği hususlar bu kanaati desteklemektedir. Müellife göre deniz 

kenarı insanların ve gemilerin geçiş güzergahında bulunduğundan kadınların deniz kenarındaki 

evlerde ikamet etmeleri durumunda buradan geçenlerin onları görmeleri kuvvetle muhtemeldir. 

Dikkat edileceği üzere bu örnekte kadınlar dışarıya çıkmadıkları halde başkalarının onları görme 

ihtimali bulunan bir evde oturmaları, dolayısıyla görünür olma ihtimalleri dahi İbnü’l-Hâc’ı harekete 

geçirmeye yetmiştir. Bu şekilde bir kadını görerek beğenen kişi, rızasıyla ya da zorla ona ulaşmaya 

çalışabileceğinden bu durum büyük bir kötülüğün ortaya çıkmasına neden olur. Dolayısıyla kadınların 

deniz kenarında ikametine müsaade edilmemelidir. İbnü’l-Hâc buna dair görüşlerini de hadislerle 

                                                      
59 İbnü’l-Hâc, Medhal, 2/18. 
60 Süleymân b. el-Eş‘as es-Sicistânî Ebû Dâvûd, es-Sünen, thk. Şuayb Arnaût (Beyrut: Dâru’r-Risâle, 2009), “Edeb”, 179. 
61 İbnü’l-Hâc, Medhal, 1/244-246. 
62 Bilgi için bk. Ali Toksarı, “Hz. Peygamber Devrinde Kadın”, Diyanet İlmi Dergi 29/4 (1993), 67-80. 
63 Frenk kadınları için “Nisâü’l-ifrinc” ifadesi kullanılır: İbnü’l-Hâc, Medhal, 1/146. 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

331 
 

desteklemeye çalışır. Ancak onun burada yer verdiği rivayetler doğrudan başlıktaki konuyla alakalı 

değildir. Örneğin deniz kenarına ev yapılmamasını Hz. Peygamber’e isnat edilen “yollarda oturmayın” 

emrine bağlar. Ona göre deniz kenarında oturmak da yollarda oturmak gibidir, zira buradan da birçok 

tekne geçer. Denizden geçen teknelerdeki kimseler ise bu evlerdeki görmemeleri gereken şeyleri 

görebilir.64 Müellifin konuyu hadislerle dolayısıyla “sünnet” ile desteklemeye çalışması, onun 

kadınların deniz kenarında ikametini bid’at olarak değerlendirdiğini göstermektedir. Daha öncesinde 

bunu bid’at bağlamında değerlendiren başka bir müellif tespit edilememiştir. İbnü’l-Hâc’ın böyle bir 

yasağı bağlamından kopuk rivayetlerle desteklemeye çalışması, yer yer makul kabul edilemeyecek bir 

söylem benimseyerek65 bunu savunması dikkat çekicidir. Bütün bunlar onun kadınların görünürlüğüne 

dair -ulemanın genel tutumunu aşan-66 bir hassasiyet geliştirdiğinin göstergesi olarak 

değerlendirilebilir.67 Bunun sebeplerini ortaya koymak için müellifin yaşadığı tarihî bağlama daha 

yakından bakmak gerekir. Dönemin tarihî verilerinden hareket eden birçok çalışmada ortaya konduğu 

üzere Memlükler dönemi Mısır’ında kadınlar sosyal ve siyasi hayatta kayda değer bir etkinliğe sahiptir. 

Esasında Medhal’de verilen bilgiler dahi tek başına bunu anlamak için yeterlidir. Bunun çeşitli 

sebeplerinden söz edilebilir. Haçlı seferleri ve Moğol istilası ile farklı etnik, dinî ve kültürel kökenlere 

sahip insanların bu bölgeye yerleşmesi bunlar arasındadır. Yine Mısır bölgesinin sonradan Araplaşan 

bir bölge olması gözden kaçırılmamalıdır. Burada daha öncesinde mevcut ve sonraki süreçte de üstü 

örtülü şekilde varlığını sürdüren yerel kültürlerin sosyal ve kültürel yapıda etkili olması kaçınılmazdır. 

Yine Memlüklerin Türk kökenli olması, onlar döneminde bölgede Türk nüfusunun artmasını 

beraberinde getirmiştir. Nihai olarak bu bölgede bir araya gelen etnik, dinî ya da kültürel bütün 

kimlikler, kendilerine has bir kadın ve mahremiyet anlayışına sahiptir. Bu mozaiğin kadının sosyal 

hayattaki konumunda daha önce aşina olunmayan bazı değişiklere sebep olması öngörülebilir bir 

sonuçtur. Döneme dair tanıklıklarına eserinde yer veren İbn Battûta’nın (ö. 770/1368-9) Türk kadınının 

erkeklerin bulunduğu ortamlarda varlık gösterdiğine ve bundan çekinmediğine dair aktarımları68, yine 

İbnü’l-Hâc’ın Frenk kadınlara dair aktardıkları bunu desteklemektedir. İşte kanaatimizce İbnü’l-Hâc’ı, 

kadının sosyal hayattaki görünürlüğü konusunda harekete geçiren de bu değişimdir. Değişime karşı 

geliştirdiği hassasiyet onu, kadının sosyal hayattaki nereyse bütün varlığını bid’at kapsamına almaya 

sevk etmiş gibi gözükmektedir.  

                                                      
64 İbnü’l-Hâc, Medhal, 1/246. İbnü’l-Hâc’ın bağlamından kopuk olarak aktardığı diğer rivayetler için bk. İbnü’l-Hâc, Medhal, 1/247-

249. 
65 Deniz kenarından geçerken bir kadını gören bir erkeğin ona rızası olmadan zorla ulaşma ihtimalinden dolayı erkekleri bundan 

menetme konusunda ciddi önlemler almanın değil de kadınları buralardaki evlerde oturmaktan menetmenin gerekliliğine 

hükmetmesi bunun çarpıcı bir örneğidir. 
66 Bid’at literatürünün Medhal öncesi örneklerinde kadınlarla ilgili bid’atler bağlamında kadın ve erkeğin halvet durumunda 

bulunmaktan kaçınması ve bazı merasim/kutlamaların kadınlar ve erkeklerin ihtilatına sebebiyet vermesi hususlar 

tartışılmaktadır. Yoksa kadınların dışarı çıkmasının yasaklanmasına varacak bir anlayışın izlerine rastlanmaz. Örnek olarak bk. 

Makdisî, el-Bâis alâ inkâri’l-bida‘ ve’l-havâdis, 109-110; Ziyâeddin el-Makdisî, İttibâʿu’s-sünen ve’ctinâbü’l-bidaʿ (Beyrut: Daru İbni 

Kesîr, 1987), 40-46. 
67 Memlükler döneminde bahsi geçen gerekçelerden dolayı başka alimlerde de benzer hassasiyetlerin geliştiği gözlemlenir. 

Anlaşılan o ki her literatürde bunun yansımaları farklı olmuştur. Örneğin hadis şerhlerinde bu hassasiyet kendini mahremiyet 

algısındaki bir yaklaşım değişikliği olarak gösterir. 
68 Ebû Abdullah Muhammed İbn Battûta Tancî İbn Battûta, İbn Battûta Seyahatnâmesi, çev. A. Sait Aykut (İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 2020), 1/284, 328, 400. 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

332 
 

İbnü’l-Hâc tasavvuf ve tarikatlar bağlamında değinmek istediği birçok konuyu “Sema ve 

keyfiyeti” başlığında ele alır. Bunlar arasında tarikatlarda rastladığı ve bid’at bağlamında 

değerlendirdiği hususlar kadar tarikat ve tarikat ehlinde olması gerektiğini düşündüğü doğru 

nitelikleri de sıralamaktadır. Otuz dokuz alt başlıkta topladığı ve bid’at kapsamına aldığı meseleler 

incelendiğinde kendi döneminde tarikat ehli arasında ortaya çıkan oldukça spesifik bazı tutumlar gün 

yüzüne çıkmaktadır. Eleştirdiği ve bid’atla ilişkilendirdiği uygulamalar arasında -mescitlere saygısızlık 

olarak değerlendirdiği- mescitlerde sema yapmak,69 hususi ya da umuma açık yerlerde şarkı dinlemek 

ve aslında şarkı dinlemeyip Allah’ı işittiklerini iddia etmek,70 bazı kimselerin bir tarikata girmek 

isteyenlerden ahit alması ve bu bağlamda onların saçlarını tıraş etmesi,71 ahit alma işini daha ileriye 

götüren bazılarınınsa bir kişi ahit verdiğinde malı, eşi ve canı üzerindeki bütün tasarruf yetkisini 

şeyhine devretmesini şart koşmaları,72  yine bazı kimselerin tesbihlerini boynuna asması73 sayılabilir.  

İbnü’l-Hâc’ın tarikat ve ehline yönlendirdiği çok sayıda eleştirinin yanında onlara yol gösterir 

mahiyette bazı hususlara da değinmesi gözden kaçmamalıdır. Bu durum onun tasavvuf ve tarikatlara 

değil bunlar bağlamında ortaya çıkan ve yanlış olduğunu düşündüğü uygulamalara karşı olmasından 

kaynaklanır. Nitekim tarikat ileri geleni olduğu anlaşılan bazı kimseleri “seyyidim”74 olarak nitelemesi, 

kendisinin de döneminin sufi hareketleriyle bir şekilde bağlantılı olduğunun göstergesidir. Bu 

bağlamda gerçek bir sülûk için gerekli şeyleri oruç tutmak, çok yememek ve içmemek, şehvetlerden 

uzak durmak, Allah'ı anmak dışında gerekmedikçe susmak, inziva hali ve önemsiz şeylerle meşgul 

olmayı reddetmek olarak sıralayan İbnü’l-Hâc, kendi dönemindeki süluk anlayışının ise bundan çok 

uzaklaştığını düşünmektedir. Yaşadığı dönemde sülukun şartı olarak kabul edilen şeylerin çokça bir 

araya gelmek, semaya katılmak ve onda raks etmek olduğunu belirten İbnü’l-Hâc, hayra yönelmek 

isteyen kimsenin bunlardan uzak durması gerektiğini vurgular. Bazı kimselerin sema ve raks ile gaybın 

kendilerine açıldığını iddia ettiklerini ifade ederek bunların kişiyi Allah’a yaklaştırmak ve gaybın 

kendilerine açılmasını sağlamaktan son derece uzak olduklarının altını çizer.75  

Sonuç 

Bid’at karşıtı literatürün kendine has bir örneği olan İbnü’l-Hâc’ın Medhal’i, geniş hacmi ve 

detaylı anlatımıyla döneme dair çalışmalar yapan araştırmacılar için kıymetli bir kaynaktır. Bu 

yönleriyle kitap, dönemin tarihine ışık tutan veriler sunmaktadır. İbnü’l-Hâc’ın sünnet ve bid’at 

anlayışını merkeze alarak yapılan bu çalışmada -Medhal’in bu hususiyetleri dikkate alınarak- yalnızca 

müellifinin sünnet ve bid’at anlayışı ortaya konmak yerine bunlar, şekillendiği tarihsel bağlam içerinde 

onun bir parçası olarak ele alınmaya çalışılmıştır. Bunu yaparken de temelde İbnü’l-Hâc’ın kitapta yer 

verdiği bid’atlara dair yine satır aralarındaki tarihi söylem ve arka planın tespit ve tahlil edilmesi 

hedeflenmiştir. Bu bağlamda çalışmada ulaştığımız önemli sonuçlardan biri, bir sosyal tarih kaynağı 

                                                      
69 İbnü’l-Hâc, Medhal, 3/98. 
70 İbnü’l-Hâc, Medhal, 3/107. 
71 İbnü’l-Hâc, Medhal, 3/204-205. 
72 İbnü’l-Hâc, Medhal, 3/207. 
73 Bu kimselerin bu yaptıklarını meşrulaştırmak için Temim ed-Dârî’nin de boynuna teşbih astığına dair bir rivayeti 

kullanmalarını eleştiren müellif, Temim ed-Dârî’nin bunu insanlara Şeriat hükümlerini hatırlatmak için yaptığını kendi 

döneminde ise bunun gösteriş ve süs için yapıldığını ifade eder. İbnü’l-Hâc, Medhal, 3/205. 
74 Bilhassa Ebû Muhammed el-Mercânî’ye (ö. 699/1300) sıklıkla atıf yapmaktadır.  
75 İbnü’l-Hâc, Medhal, 3/93. 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

333 
 

olabileceği öteden beri tartışılan Medhal’in, dönemin dinî yaklaşımlarının tasvirini oluştururken 

yararlanılabilecek bir kaynak olduğudur. İbnü’l-Hâc’ın verdiği bilgilerin daha önceki bilgilerin tekrarı 

olabileceği ihtimalinden dolayı verilen bilgilerin ancak az bir kısmının gerçekten kendi zamanına ait 

olabileceği görüşüne mukabil satır aralarında müellifin kullandığı bazı ifadelerden hareketle kitabın 

çok daha büyük bir kısmının kendi dönemiyle ilgili isabetli veriler sunduğu kanaati hasıl olmuştur. 

Konuya dair yapılan tarihi arka plan çalışmasında, İbnü’l-Hâc’ın ve dönemindeki diğer 

ulemanın bid’at anlayışlarını şekillendirmesi kuvvetle muhtemel birçok husus tespit edilmiştir. Haçlı 

Seferleri ve Moğol saldırıları sonrası yaşanan ve bölge demografisini değiştiren göç dalgaları, Türklerin 

kurduğu Memlük devletinin mezhebi politikaları yanında yine bölgedeki Türk nüfusunun artması, 

devletin desteğini arkasına alan tarikatların bu dönemde güç kazanması gibi faktörler bunların 

başlıcalarıdır. İbnü’l-Hâc’ın mensubu olduğu Mâlikî mezhebi her ne kadar onun sünnet anlayışı ve 

bid’atlara yaklaşımının şekillenmesinde en etkili faktör gibi gözükse de yaşadığı dönem ve coğrafyanın 

da bilhassa bid’atlara yaklaşımını şekillendirmede kayda değer bir rolü olduğu tespit edilmiştir. Bu 

bağlamda önceki dönemlerde de hem Mâlikî ulema hem diğer bazı alimlerce bid’at kapsamında 

görülen Mevlid kutlamaları ve Regaib namazına karşı İbnü’l-Hâc’ın çok daha katı bir tutum takındığı 

ve bunlarla daha etkili bir mücadeleyi gerekli gördüğü anlaşılmaktadır. Bunda Memlük Kahiresinde 

doruk noktasına ulaşan özel günlere has kutlama kültürünün rolü olduğunu söylemek yanlış olmaz. 

Onun tasavvuf ve tarikatlara yaklaşımında da benzer bir durum geçerlidir. Erken dönemlerden itibaren 

kendileriyle özdeşleşen bazı uygulamalardan dolayı bid’at ithamlarıyla karşılaşan tasavvuf ehli bu 

dönemde devlet desteğiyle güçlenmiş ve sayısı artan tarikatlardaki bid’at bağlamına dahil edilebilecek 

uygulamalarda artış yaşanmıştır. İbnü’l-Hâc’ın naklettiği birtakım çarpıcı örnekler bunu ortaya 

koymaktadır. Kendisi her ne kadar tasavvufi harekete doğrudan karşı olmasa da şahit olduğu bu tarz 

uygulamalar bid’at mücadelesi bağlamında harekete geçirmiş gibi gözükmektedir.  

İbnü’l-Hâc’ın eserinin en özgün kısmı, onun kadınlara tahsis ettiği bölümlerdir. Kadınların ev 

dışına çıkmaları sonucu birçok bid’atın ortaya çıktığını düşünen ve bunu birçok ayrı başlık altında 

temellendirmeye çalışan İbnü’l-Hâc, öncesindeki bid’at literatüründe örneğine pek rastlanmayan bir 

şekilde zikrettiği bid’atların ortaya çıkmaması için kadınların zaruret hali dışında evden çıkmamaları 

yönünde görüş belirtmektedir. Kanaatimizce Memlükler döneminde Müslümanların kadın algısında 

bir kırılma yaşanmış olup İbnü’l-Hâc’ın söz konusu hassasiyeti -bu denli katı olmasa da- Memlük 

döneminde yaşayan başka alimlerde de mevcuttur. Medhal bize söz konusu dönemde gelişen 

hassasiyetin nedenleriyle ilgili de veriler sunar. Müellifin konuya dair detaylı anlatımlarından 

anlaşıldığı kadarıyla yaşadığı dönemde kadın görünürlüğünün artması, kendisi başta olmak üzere 

ulema arasında bu konuda bir hassasiyeti tetiklemiş gibi gözükmektedir. 

 

 

 

 

 

 



BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

334 
 

Kaynakça 

Altıntaş, Ramazan. “İslâm Anlayışında Bid’at Ve Hurâfenin Çerçevesi”. Dini Araştırmalar 6/16 (Haziran 2003), 111-

123. 

Amitai, Reuven. “The Impact of the Mongols on the History of Syria: Politics, Society, and Culture”. Nomads as 

Agents of Cultural Change: The Mongols and Their Eurasian Predecessors. ed. Reuven Amitai - Michal Biran. 

228-251. Honolulu: University of Hawaiʻi Press, 2014. 

https://doi.org/10.21313/hawaii/9780824839789.003.0010 

Ayaz, Fatih Yahya. Memlükler (1250-1517). İstanbul: İSAM, 2015. 

Bayraktar, Mehmet Faruk. “İbnül Hacc el Abderi’ye Göre Öğretmen Nitelikleri”. Uluslararası İslam Eğitimi Kongresi 

Bildiriler Kitabı. ed. Hafsa Nur Aslanoğlu - Sibel Özil. 301-312. İstanbul: YEKDER, 2019. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn. Menâkıbu’ş-Şâfiî. thk. Ahmed Sakr. Kahire: Dâru’t-Turâs, 1970. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail. el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ. thk. Mustafa Dîb el-Boga. Şam: Dâru İbn 

Kesîr/Dâru’l-Yemâme, 5. Basım, 1414/1993. 

Chatrath, Nick. Tradition and Innovation in the Mamluk Period: The Anti-bid’a Literature of Ibn al-Ḥājj. Oxford: 

University of Oxford, Doktora Tezi, 2013. 

Çağrıcı, Mustafa. “İhyâü Ulûmi’d-Dîn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/10-13. İstanbul: TDV Yayınları, 

2000. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş‘as es-Sicistânî. es-Sünen. thk. Şuayb Arnaût. Beyrut: Dâru’r-Risâle, 2009. 

Erol, Burak Gani. “Memlûkler Döneminde Başkadıların Tayin ve Azillerindeki Usulsüzlükler”. Sosyal Bilimler 

Araştırmaları Dergisi 15/1 (2020), 179-193. 

Gazzâlî, Muhammed b. Ahmed el-. İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn. Beyrut: Dâru’l-Ma‘rife, 1982. 

Gözün, Abdulvehhab. “Bid‘at Literatürünün Hikâyesi -Beş Klasik Eser Özelinde-”. Artuklu Akademi 6/2 (2019), 253-

278. https://doi.org/10.34247/artukluakademi.552394 

Gözün, Abdulvehhab. Sünnet Bid’at Tartışmalarının Mahiyeti ve Değerlendirilmesi. Rize: Recep Tayyip Erdoğan 

üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ph.D., 2017. 

Güler, Hatice. Memlükler. İstanbul: Selenge, 2021. 

Gürler, Kadir. “Bid’at Kavramı Üzerine”. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 3/4 (Ağustos 2003), 57-78. 

Homerın, Th Emil. “Memlûklar Dönemi Mısır’ında Sûfiler ve Tasavvuf Aleyhtarları”. çev. Salih Çift. Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/1 (2002), 243-264. 

Hoover, Jon R. “Ibn al-Ḥājj al-ʿAbdarī”. Christian-Muslim Relations: A Bibliographical History (1200-1350). ed. David 

Thomas vd. 4/893-896. Leiden: Brill, 2012. 

Irwin, Robert. “Ibn Al-Ḥājj (Eighth/Fourteenth Century)”. Encyclopedia of Arabic Literature. ed. Julie Scott Meisami - 

Paul Starkey. 328-329. London: Routledge, 1998. 

İbn Battûta, Ebû Abdullah Muhammed İbn Battûta Tancî. İbn Battûta Seyahatnâmesi. çev. A. Sait Aykut. İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları, 6. Baskı., 2020. 

İbnü’l-Hâc el-Abderî. el-Medhal. Kahire: Dâru’t-Turâs, 1981. 

Karadaş, Cağfer. “Dine Yabancılaşma Aracı Olarak Bid’at Ve Hurafe”. İlahiyat Akademi Dergisi 3 (Eylül 2016), 23-44. 

Kırıkçı, Recep. Abderi’nin Eğitim Düşüncesi. İstanbul: Binbirdirek Yayınları, 1992. 

Koca, Ferhat. “Takıyüddin İbn Teymiyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 391-405. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1999. 

Köse, Feyza Betül. Hz. Peygamber ve Kadınlar. İstanbul: Beyan Yayınları, 2023. 

https://doi.org/10.21313/hawaii/9780824839789.003.0010
https://doi.org/10.34247/artukluakademi.552394


BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ DERGİSİ – SAYI (25) HAZİRAN 2025 

 

335 
 

Mahfûz, Ali. Kitâbu’l-İbdâ‘. Kahire: Dâru’l-İ‘tisâm, 1956. 

Makdisî, Ebû Şâme el-. el-Bâis alâ inkâri’l-bidaʿ ve’l-havâdis. Kahire: Dâru’l-Hudâ, 1978. 

Makdisî, Ziyâeddin el-. İttibâʿü’s-sünen ve’ctinâbü’l-bidaʿ. Beyrut: Daru İbni Kesîr, 1987. 

Maviş, Nezir. Şîa İmâmiyye’nin Bid‘at Anlayışı. Ankara: Astana Yayınları, 2021.  

Mekkî, Ebû Tâlib el-. Kūtü’l-kulûb. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005. 

Muslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc. Câmiʿu’s-Sahîh. thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî. Kahire: y.y., 1955. 

Özdemir, Ahmet. “Hanefî Fıkıh Kitaplarında Bid‘at Olarak Tanımlanan Başlıca Uygulamaların Tespiti Ve 

Değerlendirilmesi”. Kastamonu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/1 (Eylül 2021), 1-16;  

Özel, Ahmet. “Mevlid: Tarihi ve Dinî Hükmü”. Divan: Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi 12 (2002), 235-246. 

Saklan, Bilal. “Kûtü’l-kulûb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 26/501-502. İstanbul: TDV Yayınları, 2002. 

Saffet Sancaklı, “Hadîsler Bağlamında Bid'at Olgusu ve Bid'atle Mücadelenin Gerekliliği”. İslâmî İlimler Dergisi 11/1 

(2016), 30-35.  

Sofuoğlu, Cemal. “Regâib Namazı Üzerine Bir Münazara”. Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7 (1992), 

13-45. 

Şahin, Nihat. Vehhabilikte Bid’at Anlayışı. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2005. 

Taştekin, Osman. “İbnü’l-Hacc el-Abderî”. Klasik İslam Eğitimcileri. ed. Mustafa Köylü - Ahmet Koç. 472-514. 

İstanbul: Rağbet, 2016. 

Toksarı, Ali. “Hz. Peygamber Devrinde Kadın”. Diyanet İlmi Dergi 29/4 (1993), 67-80. 

Ukeles, Raquel M. “Jurists’ Responses To Popular Devotional Practices In Medieval Islam”. Islamic Law in Theory: 

Studies on Jurisprudence in Honor of Bernard Weiss. ed. A. Kevin Reinhart - Robert Gleave. 177-195. Leiden: 

BRILL, 2014. 

Vadet, Jean-Claude. “Ibn al-Ḥād ̲j̲d ̲j ̲”. The Encyclopaedia of Islam (Second Edition). 3/779-780. Leiden: BRILL, 1979. 

Yalçın, Ahmet. “İbn Teymiyye’de Selefî Düşünce-Tasavvuf İlişkisi”. Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 9/1 

(2019), 139-156. 

Yalçın, Mehmet Fatih. Bahrî Memlükler Döneminde Dımaşk Kâdılkudatları. İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Ph.D., 2016. 

Yaran, Rahmi. “Bid‘at”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/129-131. İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 

Yazıcı, Muhammed. “İslâm Düşünce Geleneğinde ‘Her Yenilik Bid’attir’ Hadisine Yaklaşımlar”. Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19 (2003), 138-188. 

Yiğit, İsmai̇l. “Ayni’yi Yetiştiren Memlukler Dönemi İlmi Hareketine Genel Bir Bakış”. Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 11-12 (1997), 27-45. https://doi.org/10.15370/muifd.40068 

https://doi.org/10.15370/muifd.40068

