BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

BUIFD

BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI

JOURNAL OF BINGOL UNIVERSITY FACULTY OF THEOLOGY

Ibni'l-Hac el-Abderi (6. 737/1336) Zaviyesinden Memliiklerin 1k Asrinda Bid’at
Tartismalar

Bid'ah debates in the first century of the Mamluks from the perspective of Ibn al-Hajj al-
‘Abdari (d. 737/1336)

Peyman UNUGUR TEKIN

Dr. Ogretim Uyesi, Ankara Yildirim Beyazit Universitesi, [lahiyat Fakiiltesi, Hadis Anabilim
Dali

Assist. Prof., Ankara Yildirim Beyazit University, Faculty of Theology, Department of Hadith
e-posta: peyman.unugur@gmail.com

Orcid: https://orcid.org/0000-0001-6572-8770

Makale Bilgisi | Article Information
Makale Tiirii / Article Type: Arastirma Makalesi/Research Article

Gelis Tarihi / Date Received: 22 Subat / 22 February 2025
Kabul Tarihi / Date Accepted: 11 Haziran / 11 June 2025
Yayin Tarihi / Date Published: 25 Haziran / 25 June 2025

Atif / Citation: Uniigiir Tekin, Peyman. “Ibnii'l-Hac el-Abderi (6.
737/1336) Zaviyesinden Memliiklerin Ik Asrinda Bid’at Tartismalar1”.
Bingdl Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 25 (Haziran 2025), 316-335.
https://doi.org/10.34085/buifd.1644867

Intihal: Bu makale, ithenticate yaziliminca taranmustir. Intihal tespit
edilmemistir. Plagiarism: This article has been scanned by ithenticate. No
plagiarism detected. web: https://dergipark.org.tr/tr/pub/buifd

316


https://dergipark.org.tr/tr/pub/@mharunkiylik
https://orcid.org/0000-0001-6572-8770
https://doi.org/10.34085/buifd.1644867

BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

Ibnii'l-Hac el-Abderi (6. 737/1336) Zaviyesinden Memliiklerin Ilk Asrinda Bid’at

Tartismalart”

Oz

Hicri 8. asir Memliik Kahiresi’'nde kaleme aldig1 Medhal adli eseriyle meshur olan Ibnii'l-Hac bu eserinde, kaybolmaya yiiz tutan
stinnetlerin ihyasina ve bunlarin yerini aldig: diisiiniilen bid’atlarla miicadeleye odaklanmaktadir. Bu bakimdan onun bu eseri -
her ne kadar daha ziyade egitim sahasinda yapilmis calismalara konu olsa da- bid’at karsit1 literatiir{in de dnemli bir parcasidir.
Bu calisma, eserdeki siinnetlerin ihyasi-bid’atlarin ilgas1 kapsamindaki zengin igerikten hareketle miiellifinin géziinden dénemin
bid’at tartismalarina 1s1k tutmay1 amaglamaktadir. Bizi bunu yapmaya sevk eden, yazarin hemen her baslik altinda bid'atin
giindelik hayattaki uygulamalarina dair ayrintili 6rnekler vermesidir. Bu yoniiyle Medhal, ddnemine dair bir sosyal tarih anlatist
ingast i¢in oldukga elverisli bir kaynaktir. Calismada eserin satir aralarinda sakli, dogrudan déneme 1s1k tutan tanikliklar tespit
ve tahlil edilmistir. Miiellif dort ciltlik eserinde bid’at kapsaminda ¢ok fazla konuya degindigi icin sinirlandirabilmek amaciyla
bu konulardan, miiellifin yasadig1 tarihi baglamla daha kolay iligkilendirilebilecek olanlar segilmistir. Bu dogrultuda segilen
bagliklara dair miiellifin goriislerinin ortaya konmasimin yam sira ibnir'l-Hac'in detayli anlatimlarindaki tarihi arka plandan
hareketle Memliikler’in ilk asrinda bunlarin hangi gerekgelerle bid'at tartismalarina konu oldugu irdelenmistir.

Sonug olarak yasadigi dénemdeki siyasi, mezhebi, cografi vb. konjonktiiriin, Ibnii’l-HAc'm bid’at anlayisini sekillendirmede
kayda deger bir roliiniin oldugu, Medhal’in sadece miiellifinin goriislerini yansitmakla kalmayip déneminin bid’at tartismalarma
151k tutabilecek tarihi verileri icerdigi tespit edilmistir. Bu baglamda Ibnii'l-Hac'm Mevlid kutlamalar1 ve Regaib namazina karst
seleflerinden ¢ok daha kat1 bir tutum takinmasimn arka planinda i¢inde yasadigi Memliik Kahiresi'nde bu giinlerin son derece
ihtisamli kutlanmasinin rol oynadigini sdylemek yanlis olmaz. Nitekim verdigi detaylar ihtisamin boyutlarim gozler dniine
sermektedir. Kanaatimizce Ibniil-Hac'n eserinin en 6zgiin kismi kadilara ayirdigi boliimlerdir. Kadinlarin evden digar
¢ikmalar: neticesinde bir¢ok bid'atin zuhur ettigini diisiinen miiellif bunu bir¢ok farkli bashik altinda temellendirmeye ¢alisir.
Miiellifin konuyla ilgili detayli anlatimlarindan, kendi déneminde kadmlarin goriintirliigiiniin artmasinin basta kendisi olmak
iizere ulema arasinda bir hassasiyeti tetikledigi anlasilmaktadir. Medhal, bu dénemde artan hassasiyetin sebepleri hakkinda da
bize veriler sunmaktadir.

Anahtar Kelimeler: Siinnet, Bid’at, ibnii’l-Hac, Medhal, Memliikler, Sosyal tarih.

Abstract

Ibn al-Hajj, renowned for his Madkhal, a work written in Mamluk Cairo during the 8th century hijri, focuses on the revival of the
sunnahs that were at risk of being lost and the opposition to the bid'ahs that were seen as their replacements.In this context, his
work is a significant component of the anti-bid'ah literature, although it is predominantly the subject of studies in the field of
education. The present study aspires to illuminate the bid'ah debates of the era through the lens of the author, drawing upon the
comprehensive content of the work within the scope of the revival of sunnahs and the abolition of bid'ahs.The impetus for this
study stems from the author's provision of exhaustive illustrations of the applications of bid'ah in daily life under nearly every
category. In this regard, Madkhal emerges as a highly favourable source for constructing a social history narrative of the period.
In this study, the testimonies embedded within the text have been identified and analysed, with a focus on topics related to bid'ah.
Given the comprehensive nature of the author's four-volume work, which encompasses numerous topics related to bid'at, a
selection of those more readily associated with the historical context of the author's era has been made. In this direction, in addition
to unveiling the author's perspectives on the selected subjects, the historical underpinnings in Ibn al-Hajj's meticulous accounts
have been scrutinised to ascertain the basis upon which they became the focal point of bid'ah discourses in the first century of the
Mamluks. It has been determined that the political, doctrinal (madhhabi), geographical, etc. conjuncture of his time played a
significant role in shaping Ibn al-Hajj's understanding of bid'ah. Madkhal not only reflects the views of its author but also contains
historical data that can shed light on the bid'ah debates of his time. In this context, it is noteworthy that Ibn al- Hajj's stricter stance
on the observance of the Mawlid and the prayer of Ragha'ib, in comparison to his predecessors, was influenced by the fact that
these days were celebrated with great opulence in the Mamluk Cairo where he resided. Indeed, the details he provides offer

insight into the extent of this opulence. The most original part of Ibn al- Hajj's work is arguably the chapters devoted to women,

* Makalenin taslak versiyonunu okuyan ve kiymetli 6nerileriyle katkida bulunan Dog. Dr. Ayse Uzun ve Ars. Gor. Biisra Betiil
Punar’a, yazim siirecinde goriislerinden istifade ettigim ve aym zamanda makalenin son okumasini yapan Yasin Tekin’e tesekkiir
ederim.

317



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

in which the author, expressing concern over women's increased visibility and consequent impact on society, seeks to justify this
phenomenon from various perspectives. The author's detailed narratives on the subject reveal a sensitivity among the ulama,
particularly himself, towards the increased visibility of women in his period. Madkhal also provides data on the reasons for the
increased sensitivity during this period.

Key Words: Sunnah, Bid ‘ah, Ibn al- Hajj, Madkhal, Mamluks, Social History.

Giris

Uzerinde uzlagsilan bir tanimi olmayan bid’at, erken donemlerden itibaren siinnetin karsisinda
konumlandirilmais;' temelde Hz. Peygamber sonrasinda ortaya ¢ikan ve kendisiyle miicadele edilmesi
gereken seyleri ifade eden olumsuz bir anlama sahip olmusgtur. Bununla birlikte neyin bid’at kapsamina
girecegi konusunda 6teden beri bazi tartismalar yasanagelmistir.2 Tartismalari, bu alana has bir sekilde
tesekkiil eden bid’at literatiirii iizerinden takip etmek miimkiindiir. Tartismalar1 ortaya ¢ikaran ana
etmenlerden biri farkh stinnet anlayislaridir. Zira siinnetin karsisinda konumlandirilmas: bakimindan
bid’atin simirlarinin siinnete tayin edilen simrlar dogrultusunda sekillenecegi aciktir.? Bununla
baglantili olarak bid’at anlayisinin mezhebi mensubiyetle son derece alakali oldugunu séylemek yanlis
olmayacaktir. Zira mezheplerce ortaya konan siinnet tasavvurlari, mensuplarinin siinnet anlayislarina
rengini veren temel faktorlerden biridir# Yine iginde bulunulan tarihi baglam da mutlaka
zikredilmelidir: Donemin siyasi ve ictimai yapisi, yasanan 6nemli hadiseler, cografya vb. hususlar

bir¢ok seyi oldugu gibi bid’at anlayislarinin sekillenmesinde kayda deger bir role sahiptir.

Ibnii'l-Hac'in Medhal'i iizerine yapilan calismalara bakildiginda, daha ziyade egitim sahasinda
yazilmus bir eser olarak degerlendirildigi, hoca-talebe iliskisi baglaminda ele alindig: goriiliir.> Ancak
Medhal’in tamamina yayilan bid’at odakli sdylem, eserin ayni zamanda bid’at karsit1 literatiir® icerisinde
degerlendirilmesini gerektirmektedir. Medhal’i dogrudan bid’at literatiiriiniin bir parcasi olarak
inceledigini tespit edebildigimiz en kapsamli ¢alisma bir doktora tezidir.” Yazar, bu calismasinda
Medhal’in yaninda dénemin bir bagka miiellifi Ibnii'n-Nahhas'in (6. 814/1411) yine bid’at karsit1 eseri
Tenbihu'l-Gdfilin’inini Memliikler doneminde gelenek ve yenilik baglaminda karsilastirmali olarak

incelemistir. Bunu yaparken kullandig1 yontem her iki eserden sectigi ayni konulara dair sinirh pasajlar

1 Ramazan Altintas, “islam Anlayisinda Bid'at Ve Hurafenin Cergevesi”, Dini Arastirmalar 6/16 (2003), 116..

2 Kadir Giirler, “Bid’at Kavram Uzerine”, Dinbilimleri Akademik Aragtirma Dergisi 3/4 (2003), 64 vd; Saffet Sancakli, “Hadisler
Baglaminda Bid'at Olgusu ve Bid'atle Miicadelenin Gerekliligi”. Isldmi [limler Dergisi 11/1 (2016), 30-35..

3 Cagfer Karadas, “Dine Yabancilasma Araci Olarak Bid’at Ve Hurafe”, flahiyut Akademi 3 (Eyliil 2016), 23-44.

4 Zaman igerisinde mezheplerin bid’at olarak tanimladiklari seyler farklilasmistir. Bununla ilgili bazi ¢alismalar igin bk. Ahmet
Ozdemir, “Hanefi Fikih Kitaplarinda Bid‘at Olarak Tanimlanan Baglica Uygulamalarin Tespiti Ve Degerlendirilmesi”, Kastamonu
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 5/1 (Eyliil 2021), 1-16; Nezir Mavis, Sla Imamiyye'nin Bid‘at Anlayist (Ankara: Astana
Yayinlari, 2021); Nihat Sahin, Vehhabilikte Bid’at Anlayis: (istanbul: Marmara Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans
Tezi, 2005).

5 Bazi galigmalar igin bk. Recep Kirikgi, Abderi'nin Egitim Diigiincesi (Istanbul: Binbirdirek Yayinlari, 1992); Osman Tastekin,
“Ibnii’l-Hacc el-Abderi”, Klasik Islam Egitimcileri, ed. Mustafa Koylii - Ahmet Kog (1stanbul: Ragbet, 2016), 472-514; Mehmet
Faruk Bayraktar, “Ibniil Hacc el Abderi’ye Gore Ogretmen Nitelikleri”, Uluslararast Islam Egitimi Kongresi Bildiriler Kitabt, ed.
Hafsa Nur Aslanoglu - Sibel Ozil (istanbul: YEKDER, 2019), 301-312.

¢ Bid’at kargit1 literatiir ibaresi, eserini bu dogrultuda telif ettigini belirten miielliflerin ifadelerinden ve eser isimlerinden hareketle
kullanilmaktadir. Ancak makalede isaret edildigi tizere bid atin kapsami tartismali oldugundan bahsi gegen literatiirdeki her
bir eserin bid’atlara kars1 konumlanisinin da farklilik arz edecegi géz 6niinde bulundurulmalidir.

7 Nick Chatrath, Tradition and Innovation in the Mamluk Period: The Anti-bid’a Literature of Ibn al-Hajj (University of Oxford, Ph.D.,
2013). Onu bid’at karsit1 literatiir icerisinde degerlendiren bir diger calisma icin bk. Raquel M. Ukeles, “Jurists’ Responses To
Popular Devotional Practices In Medieval Islam”, Islamic Law in Theory: Studies on Jurisprudence in Honor of Bernard Weiss, ed. A.
Kevin Reinhart - Robert Gleave (Leiden: BRILL, 2014), 181.

318



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

tizerinden ayrintili analizlere girismektir. Sectigi pasajlar ise dogrudan dini meselelerle alakali olmay1p
sosyal hayatin merkezindeki firinci, kasap ve sarraflarla ilgilidir. Bu makalede ise dogrudan dini

konularla iliskilendirilen 6rnekler merkeze alinacaktir.

Dogrudan bid’atlara kars: telif edilen eserlerin tarihi oldukg¢a geriye gitmektedir. Endiiliislii
Maliki hadis hafizi Ibn Vaddah’tan itibaren baslarda daha ziyade bid’atla ilgili ayet ve rivayetlerin ilgili
basliklar altinda toplanmasi seklinde ilerleyen literatiir, zamanla daha sistematik bir yapiya kavusmaya
baslamus; Satibi'nin el-I"tisain bi’s-suiine adli eseriyle birlikte ok daha sistemli hale gelmistir.s Tbnii’l-
Hac'in Medhal’inin klasik bid’at literatiiriinden ayrilan yonleri bulunmaktadir. Kitapta bid’at kabul
edilen hususlar, sirayla ve ayri basliklar altinda ele alinmaz. Dogrudan bazi bid’atlarin 6n plana
cikarildigr ve ele alindigr bashiklar bulunsa da bir¢ok baslikta dogrudan bir bid’at vurgusuna
rastlanmaz. Ne var ki, bu durum yaniltic1 olabilir. Zira eserin hemen tamaminda 6n plana ¢ikan bir
sdylem daha mevcuttur: Terk edilen siinnetlerin tespiti ile bunlarin ihyasi. Bu séylem, Ibnii'l-Hac'in
bid’at1 siinnetin tam karsisinda konumlandirmasindan otiirii bid’at karsiti sdylemden bagimsiz
diisiiniilemez. Dolayisiyla o bir¢ok baslikta terk edilen siinnetlerden bahsederken aslinda aym
zamanda bunlarin terk edilmesiyle yerlerini alan bid’atlara vurgu yapmaktadir. Ibnii'l-Hac'mn
Medhal’ini klasik bid’at karsit1 literatiirden ayiran en temel 6zellik, onun hemen her baslik altinda pratik
hayattaki bid’atlara giindelik hayattan ayrintili 6rnekler vermesidir. Miiellifin bircok meseleyi ele
alirken yasadig1 doneme dair kendi tanikliklarinin detayli tasvirlerine yer vermesi, Medhal’den sosyal
tarih alaninda istifade edilip edilemeyecegi hususunu giindeme getirir. Nitekim eserdeki tasvirler,
siradan bir tarih kitabinda ayni donem ve cografyaya dair bulunmasi pek miimkiin olmayan bilgiler
icermektedir.® Tevarih eserlerinin birer siyasi tarih anlatis1 olmaktan 6teye gecmemesi de Medhal gibi
aslinda tarih kitab: olarak tasarlanmayan ancak yazildig1 doneme dair siyasi anlatiy1 asan tasvirler
sunan eserleri, daha kapsaml bir tarih anlatis1 kurmak agisindan degerli kilmaktadir. Ancak burada
dikkatli olunmasi gereken bir husus vardir. Ibnii’l-Hac'in kitabinda sundugu biitiin tasvirler kendi
donemine mi aittir? Yoksa bunlardan bazilar1 6nceki bazi eserlerden 6diing anlatilar midir? Chatrath’a
gore, kitapta verilen bilgilerin her zaman bizzat Ibnii’'l-Hac'in tamkliklarina dayandigindan emin
olamayacagimiz gibi, destekleyici karutlarla bu bilgilerin saglamasi ¢ogu zaman yapilamamaktadir.!0
Buna ragmen, kanaatimizce eserde anlatilan bir¢ok sey, Ibnii’l-HAc'm yasadigi zaman diliminde
gerceklesmis olup donemin bid’at tartismalarina 1sik tutma potansiyeline sahiptir. Goriilecegi lizere
miiellif bir¢ok yerde, bahsettigi hususlarin kendi doneminde yasandigina kuvvetli sekilde isaret eden

ifadeler kullanmaktadair.

Bu calisma Medhal’de bid’at baglaminda verilen detayli bilgilerden hareketle miiellifin
zaviyesinden dénemin bid’at tartismalarina 1sik tutmay1 amaglamaktadir. Bunun igin 6ncelikle Tbnii’l-
Hac'in yasadigt donemin dini, siyasi, i¢timai gergevesi, onun bid’at anlayisina etki etmesi muhtemel
yonleri bakimindan irdelenecektir. Yine mesele Ibnii'l-Hac'in zaviyesinden ele alinacag: igin onun

siinnet ve bid’at anlayiglar1 da genel hatlariyla ortaya konmaya galigilmistir. Son kisimda ise Ibnii’l-

8 Chatrath, Tradition and innovation, 354; Abdulvehhab Goziin, “Bid‘at Literatiiriiniin Hikayesi -Bes Klasik Eser Ozelinde-", Artuklu
Akademi 6/2 (2019), 271.

9 Robert Irwin, “Ibn Al-Hajj (Eighth/Fourteenth Century)”, Encyclopedia of Arabic Literature, ed. Julie Scott Meisami - Paul Starkey
(London: Routledge, 1998).

10 Chatrath, Tradition and innovation, 354-355.

319



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

Hac'in bid’at baglaminda vurgulu bir sekilde tizerinde durdugu bazi meseleler incelenecektir. Burada
amag, Ibnii'l-Hac'in bu meselelere dair goriislerini ortaya koymanin &tesinde, miiellifin tarihi veri
mahiyetindeki tanikliklarindan hareketle bu konulara dair, yasadigi donemdeki yaklasim ve
tartismalarin tasvirini ortaya koymaktir. Bu bakimdan ilgili kisimlarin satir aralarinda tespit edilen ve
hicri 8. asrin ilk geyregindeki tarihi baglama dogrudan 1sik tutan ifadeler, sz konusu tasviri yapmada
belirleyici olmustur. Dort ciltlik kapsamli bir eser olan Medhal’de bid’atla iliskilendirilen biitiin
meselelerin bir makale kapsaminda ele alinmasi miimkiin degildir. Bu nedenle konular segilirken
bunlarin, ilk boliimdeki Memliikler donemi panoramasinda sunulan mezhebj, etnik, kiiltiirel gesitlilikle
baglantis1 kuvvetli konular olmasina 6zen gosterilmistir. Nitekim Ibnii’l-Hac’in bu meselelerin {izerine
hassasiyetle egilmesi, bunlarin kendi doénemiyle yakindan baglantili ve tartismalara medar meseleler
oldugunu gostermektedir. Bu bakimdan erken donemlerden itibaren bilhassa mezhebi yaklasim
farkindan dolay1 tartismalara konu olan Mevlid kutlamalar1 ve Regaib namazinin Memliikler donemi
bid’at tartismalarindaki yeri incelenecek ilk baslik olacaktir. Bid’at literatiiriinde ¢ok sik
rastlanmamasina ragmen Ibnii’l-Hac'in oldukga genis bir yer ayirdigi kadinlarin ev digina ¢ikmast ile
ilgili hususlarin neden bir Memliikler donemi eserinde bid’at kapsamina alindigi; yine erken
donemlerden itibaren yogun sekilde tartisilmis tasavvufi temalarin Medhal’de kendisine nasil bir yer

buldugu inceleme konusu yapilacaktir.

1. Bir Memliik dénemi alimi olarak Ibnii’l-Hac

Ibnii'l-Hac aslen Fasli olup yaptigi bir dizi ilmi seyahat sonrasinda, yirmili yaslarinda Kahire'ye
yerlesen bir Maliki fakihidir. Burada kendini yetistirdikten sonra tedris faaliyetlerinde bulundugu
disinda hayatia dair ¢ok ayrntili bilgi bulunmamaktadir.! Tbnii'l-Hac'in yerlesmek igin Kahire'yi
se¢mesi bir tesadtif degildir. Dogu’da Mogol saldirilari, Bati’da ise Hagh seferleri ¢ok sayida Miisliimaru
bulunduklar1 yerden goge zorlarken Kahire'nin bu dénemde hem siradan halk hem de ulema igin bir
cazibe merkezi haline geldigi anlasilmaktadir. Nitekim bunun bir sonucu olarak Memliikler dénemi
Kahiresi, zamanin 6nde gelen alimlerinin yetistigi ve ilme yon veren eserlerin telif edildigi bir merkez

olma vasfini birkag asir boyunca muhafaza etmistir. 12

Uzun bir 6miir gegiren ibnii’1-HAc, Memliikler’in ilk asrinin énemli bir kismina taniklik etmistir.
Tarniklik ettigi bu donem, siyasi oldugu kadar sosyal agidan da son derece ¢alkantilidir. Mogol ve Hacli
tehdidinin tam ortasinda kalan Memliikler'in bolgede istikrar1 saglamasi hi¢ de kolay olmamustir.
Disaridaki bu miicadeleye ek olarak gulam kokenli Tiirklerden olusan Memliik sultanlari, iceride de
mesruiyet miicadelesi verecektir. Zira onde gelen Safil ulemanin, bir kolenin mesru bir sultan
olamayacagini sdyleyerek ona biat etmemesi, Memliik sultanlari i¢in yerel halkin destegini kaybetmek
anlamina gelmektedir. Bu riski goze alamayan Memliik sultanlari, halk iizerinde biiyiik etkiye sahip

Safil ulemanin gonliinii hos tutma yoluna gitse de ulemanin bu etkin roliinii zayiflatmanin kendi

11 Jean-Claude Vadet, “Hamdtin Ibn al-Hadjdj”, The Encyclopaedia of Islam (Leiden: BRILL, 1979), 779-780; Jon R. Hoover, “Ibn al-
Hajj al-*Abdar1”, Christian-Muslim Relations: A Bibliographical History Volume 4, (1200-1350), ed. David Thomas vd. (Leiden: Brill,
2012), 893-896.

12 Bilgi igin bk. Ismail Yigit, “Ayni'yi Yetistiren Memlukler Dénemi {lmi Hareketine Genel Bir Bakis”, Marmara Universitesi [lahiyat
Fakiiltesi Dergisi 11-12 (1997), 108; Hatice Giiler, Memliikler (Istanbul: Selenge, 2021), 108; Fatih Yahya Ayaz, Memliikler (1250-1517)
(1star1bu1: iISAM, 2015), 26-28, 115-117, 120-122; Reuven Amitai, “The Impact of the Mongols on the History of Syria: Politics,
Society, and Culture”, Nomads as Agents of Cultural Change: The Mongols and Their Eurasian Predecessors, ed. Reuven Amitai - Michal
Biran (Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2014), 233-234.

320



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

yararlarina olacagini ok gegmeden fark edeceklerdir. ik sultanlardan Baybars, 663/1265 yilinda daha
once Ornegine rastlanmamis bir uygulamaya imza atar ve Safii mezhebinden olmak kosuluyla bir tane
kadiilkudat belirlemek yerine dnde gelen dort mezhebin her birinden dort kadiilkudat atama
uygulamasini baglatir.’® Bu uygulamanin, Safil ulema arasindan atanan bas kadinin otoritesini
zayiflatmak gibi siyasi olarak Memliik sultanlarina birtakim avantajlar sagladigi muhakkaktir.!*
Meseleye ilmi agidan bakildigindaysa bu karar, basta Hanefilik olmak {izere Malikilik ve Hanbeliligin,
Safil mezhebinin hakim oldugu bolgede gii¢ kazanmasina hizmet ederek ilmi bir hareketlilik yaninda
rekabeti de dogurur. Bir Maliki fakihi olan Ibnii’l-Hac'i Memliik Kahiresi'ndeki ilmi faaliyetleri bu
zaviyeden degerlendirilmelidir. Hem halk hem ulema diizeyindeki karsilasmalarin artmasinin, mezhep
mensuplar1 arasinda bir rekabeti ortaya ¢ikarmis olmasi son derece olasidir. Bilhassa ulema
diizeyindeki bu rekabeti ortaya koyan ¢alismalar yapilmis olup Safii ve Hanefi mezheplerine mensup
Ibn Hacer ile Ayni arasindaki tartismalar bunun en bilinen drneklerindendir. Farkli mezheplerin
karsilasmasmin ilmi rekabeti asan yonlerini de hesaba katmak gerekir. Bu baglamda mezhep
imamlarinin yorum farkina bagli olarak ortaya ¢ikan bazi uygulamalar, bunu garipseyen farkli mezhep
mensuplarinca bid’at kapsaminda degerlendirilebilir. Kanaatimizce Ibnii'l-Hacin Memliik

Kahiresi'nde sahit oldugu ve bid’at olarak nitelendirdigi bazi seyler bunun bir tezahiirii olmalidur.

[bnii'l-HAcin ilmi hayatini gegirdigi tarihsel baglam séz konusu oldugunda bahsi gegen gog
dalgalarinin sosyal hayata etkileri mutlaka g6z oniinde bulundurulmalidir. Bilhassa Memliikler'in
baskenti Kahire genis capli gocler nedeniyle demografik bakimdan biiyiik degisime ugrar. Etnik koken,
kiiltiirel arka plan, mezhebi kimlik vb. bakimlardan farkli ¢ok daha fazla insana ev sahipligi yapmaya
baslayan bolgede, her bir farkliligin halk tabaninda birtakim gatismalari beraberinde getirmesi
kacinilmazdir. Demografik yapidaki en esashi degisim ise Memliikler'in hakimiyetiyle birlikte Tiirk
niifusun ciddi oranda artmasidir.’® Sehre yerlesen Tiirkler yerel halktan oldukga farkl: bir kiiltiiriin yani
sira bolgedeki cogunlugun aksine Hanefi mezhebine mensuptur. Bu durumun Safii mezhebine mensup
Arap ya da Araplasmis yerel halk ile aralarinda bir gerilim yarattigini tahmin etmek zor degildir. S6z
konusu toplumsal yapinin bid’at algisini ve aralarinda Ibnii'l-Hac'in Medhal’inin de bulundugu
literatiirtinii nasil etkiledigi tizerinde durulmalidir. Zira bilhassa iki etnisitenin tasidig kiiltiirel kodlar
toplumsal hayatta ¢ok farkli tutum ve uygulamalarin ortaya ¢ikmasina sebep olurken, sonradan
Miisliiman olan Tiirkleri bid’at suglamalariyla karsi karsiya getirebilecek bir mahiyet arz eder.
Makalenin ilerleyen kisimlarinda daha ayrintili deginilecek olan her iki kiiltiirde kadina bakisin
farklilig1 burada 6rnek olarak zikredilebilir. Nitekim Ibnii’l-Hac Medhal’de kadinlarin sosyal hayattaki

goriintirliiklerinin yol actigini diisiindiigii bid’atlara genis yer ayirmistir.

Memliikler doneminde bid’at tartismalariyla giindeme gelen alanlardan bir digeri tasavvuftur.
Bu donemde son derece gii¢ kazandig1 anlasilan tasavvuf hareketi, bilhassa vahdet-i viicut tartismalari

baglaminda Ibn Teymiyye (0. 728/1328) gibi dénemin énde gelen bazi alimlerinin ciddi elestirilerine

13 Ayaz, Memliikler (1250-1517), 87; Burak Gani Erol, “Meml{ikler Déneminde Baskadilarin Tayin ve Azillerindeki Usulsiizliikler”,
Sosyal Bilimler Arastirmalari Dergisi 15/1 (2020), 185.

14 Mehmet Fatih Yalgin, Bahri Memliikler Déneminde Dimagk Kadilkudatlar: (Istanbul: Marmara Universitesi Sosyal Bilimler
Enstitiisti, Ph.D., 2016), 27-29.

15 Ayaz bu dénemde dort milyonluk Kahire niifusunun yaklasik bir milyonunu Tiirklerin olusturdugunu ifade eder: Ayaz,
Memliikler (1250-1517), 117.

321



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

mubhatap olur. Hem ilmi y6nii hem de aktivist kisiligiyle 6n plana ¢ikan Ibn Teymiyye, basta fikih ve
kelam olmak {izere Islami ilimlerin hemen her alaninda kendini yetistirmis; bilhassa Mogollara karsi
yapilan savaglara bizzat katilmig hatta bazilarimin diizenlenmesine 6n ayak olmustur. [lmi anlamdaki
yetkinligi ve miicadeleci kisiligiyle genis bir taraftar kitlesine sahip olan alimin fikirleri hem dénemine
hem de sonrasina etki etmistir.!6 Ibn Teymiyye hayatinin biiyiik bir kisminda vahdet-i viicud anlayist
ve bunu kabul eden tasavvufgularla miicadele etmis, vahdet-i viicud anlayisinin, Allah’in beserde
tezahiirii anlamindaki hulul ile ayn1 anlama geldigini savunmustur. Bid’at karsitligiyla 6n plan ¢ikan
Ibn Teymiyye'nin, vahdet-i viicud anlayis gibi birtakim tasavvufi goriisleri, karsi oldugu bid’atlarin

merkezine yerlestirdigi anlasilmaktadir.?”

Esasinda Ibn Teymiyye 6ncesinde de bolgede yasamis ve tasavvufi birtakim anlayis ve
uygulamalar1 bid’at ile iliskilendiren ve buna yonelik eserler telif eden alimler mevcuttur. Dolayisiyla
[bnii'l-Hac'1n yasadig1 donem ve cografyada dteden beri tasavvufa karsi elestirel bir damar mevcuttur.
Diger yandan Memliikler doneminde iktidarin mutasavviflar1 destekleyici politikalar benimsedigi
goriiliir. Rifaiyye, Sazeliyye, Bedeviyye, Dusukiyye gibi birtakim tarikatlar Memliikler doneminde
kurulmus; bazi Memliik sultanlar1 bu tarikatlarin miiritleri arasinda yer almis, bolgedeki tasavvuf
ehline tahsis edilen ve gorevlileri bizzat sultanlar tarafindan atanan tekke, ribat ve zaviye benzeri
yapilarin sayisi artmistir.’8 Netice itibariyle hem tasavvufi anlayisin son derece canli olmasi hem de
buna yonelik giiclii bir elestirel damarin varligl, tasavvufi bazi goriis ve tutumlarin, aralarinda

Medhal’in de bulundugu bid’at literatiiriinde tartisilmasini beraberinde getirmistir.

2. ibnii’l-Hac’a gore bid’atin tanimi ve kapsam1

Ibnii'l-Hac'a gore “dinin asli”, Medhal’deki kendi ifadesiyle “cok¢a ibadet ve zikirden Once
bid’atlerden dini korumaktir.”? Dolayisiyla temel motivasyonunun, Memliikler’in ilk asrinda Islam
diinyasinin merkezi sayilabilecek bir konuma yerlesen Kahire’de son derece yaygin oldugunu
diisiindiigii bid’atlarla miicadele oldugunu sdylemek yanlis olmayacaktir. fbnii’l-Hac'm bid’atlarla
miicadeleyi bu denli 5Snemsemesinin arka planinda Maliki mezhebine mensubiyetinin etkisi s6z konusu
edilebilir. Malikilik, Hiristiyan niifus ile ciddi bir etkilesimin yasandig1 Endiiliis Miisliimanlarinin ana
mezhebi olmustur. Maliki alimlerin, s6z konusu etkilesim sonucu Miisliiman toplumda ortaya ¢ikmasi
muhtemel birtakim uygulamalara kars: tetikte olmasi ve bunlara 6n almaya ¢alismasi beklenen bir
durumdur. Nitekim bid’at literatiiriine erken dénemden itibaren katkida bulunan ibn Vaddah, Ebu'
Bekir et-Turtusj (0. 520/1126) ve Sgtibi (0. 790/1388) gibi bir¢ok Maliki miiellifin bulunmasi bunun bir
tezahiirtidiir. Bu baglamda Maliki gelenekten tevariis ettigi bid’at hassasiyeti, son derece farkli dini ve
kiiltiirel arka plana sahip bir toplumda ilmi faaliyetlerini siirdiiren Ibnii’l-HAc’1 harekete gecirmis
olmalidir. Zira boyle bir toplumda yeni ve dinin aslindan olmadigini diistindiigii bircok uygulamayla

karsilasacagina stiphe yoktur.

16 Ferhat Koca, “Takiy{iddin Ibn Teymiyye”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari, 1999), 391-392.
7Th Emil Homerin, “Memliklar Dénemi Misir'inda Stifiler ve Tasavvuf Aleyhtarlar1”, cev. Salih Cift, Uludag Universitesi ilahiyat
Fakiiltesi Dergisi 11/1 (2002), 250; Ahmet Yalgin, “ibn Teymiyye’'de Selefi Diislince-Tasavvuf Hi§kisi”, Kirikkale Universitesi Sosyal
Bilimler Dergisi 9/1 (2019), 139-156.

18 Yigit, “Ayni'yi Yetistiren Memlukler Dénemi [Imi Hareketine Genel Bir Bakis”, 35, 42-42.

19 {bni’l-HAc el-Abderd, el-Medhal (Kahire: Daru’t-Turas, 1981), 1/80.

322



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

Ibnii’l-Hac’a gore siinnetin yerine ihdas edilen her sey bid’attir. Zira eserinde insanlarin Hz.
Peygamber’in bir¢ok siinnetini terk ettiklerini bunun yerine kendi adetlerini siinnetin yerine ikame
ettiklerini vurgular. Dolayisiyla onun bid’at anlayisini tespit etmek icin Oncelikle sitinnetten ne
anladigina bakilmalidir. Medhal’de verdigi bilgilerden anlasildig1 kadariyla, Ibnii’l-Hac’a gore siinnet,
Nebi'nin emir ve nehiyler hususundaki tasarruflaridir. Nebi'nin yaptig1 veya isaret ettigi her seyin
Rabbinden oldugunu diisiinen Ibnii’l-HAc, bunlardan bazilarinin farz kilindigini, bazilarininsa farziyet

ifade etmeyip slinnet oldugunu belirtir. Dolayisiyla ona gore siinnet, Nebi'nin adeti ve yoludur.2

Bir fakih olan Ibnii'l-Hac'in siinneti fikihgilarin genel yaklasimma uygun olarak Hz.
Peygamber’in farz olmayan tasarruflar1 olarak tanimlamasi oldukc¢a dogaldir. Burada iizerinde
durulmasi gereken birka¢ husus goze ¢arpar. Bunlardan birincisi onun stinneti Hz. Peygamber’in emir
ve nehye y&nelik tasarruflariyla smirh tutmasidir. Bagka bir deyisle Ibnii'l-Hac, Hz. Peygamber’in yapip
ettiklerinin tiimiinii stinnet kapsamina almamaktadir. Burada akla siinnetin kapsamiyla ilgili
tartismalar gelmektedir. Hz. Peygamber’in her tasarrufunu siinnet olarak degerlendirenlere gore
siinnetin kapsami ¢ok daha genisken, Hz. Muhammed’in yalmzca peygamber sifatiyla yaptig:
tasarruflar1 siinnet kabul edenlere gore bu kapsam daralir. Ibnii’l-Hac'mn bu tartismanin tam olarak
neresinde oldugunu séylemek gii¢se de onun siinneti emir ve nehiy tasarruflariyla iliskilendirerek bir
anlamda kapsamu daraltmasi, meseleye yaklasimina dair bir fikir verir. Tekrar onun kurdugu siinnet-
bid’at dikotomisine dondiigiimiizde Hz. Peygamber’in emir ya da nehiy yoluyla aktardig:

siinnetlerinin yerine ikame edilen her sey Ibnii'l-Hac’a gére bid’at kapsamina girmektedir.

Tbnii’'l-Hac'n Medhal’de yaptig1 bir bagka siinnet tamiminda yine siinnet-bid’at karsithigi ortaya
konur. Buna gore stinnet 6ncekilerin uygulamasinin takip edilmesi, bunun disindaki bid’atlerin terk
edilmesidir.?! Her iki stinnet taniminda siinnet-bid’at karsitlig1 ortak olmakla birlikte birinci tanimda
Hz. Peygamber’in uygulamalarina atif varken ikincisinde stinnet bunu asan bir sekilde oncekilerin
uygulamalarina tesmil edilir. Oncekilerin uygulamalarinin ehemmiyetini vurgulamak igin “Asirlarin
en hayirlist benim asrimdir, sonra onlar: takip edenler, sonra da onlar takip edenlerdir.”?? hadisini delil
getirir. Clinkii ona gore en sakincal1 bid'atlerin gogu bu ilk asir ve ondan sonra gelen iki nesilden sonra
ortaya c¢ikmistir? Burada ilk olarak iizerinde durulmasi gereken, Ibnii'l-Hac'in &ncekilerin
uygulamalarini siinnet kapsamina dahil ederken neyi kastettigidir. Bu ifadesine gore o, ilk nesillerin de
tipki Hz. Peygamber gibi Miisliimanlarin uymasi gereken siinnetler ihdas edebilecegini mi
diisiinmektedir? Ik tarimda siinneti sadece Hz. Peygamber’e nispet etmesi de gdz oOniinde
bulundurularak Ibnii’l-Hac'm ilk nesillerin uygulamalarina atfettigi onemin, bu uygulamalarin Hz.
Peygamber’in stinnetini muhafazadaki roliiyle alakali oldugu sdylenebilir. Buna gore Hz. Peygamber’in
siinnetine yakin olmalar1 ve bunu dogru bir sekilde hayata gecirmeleri bakimindan ilk nesillerin
uygulamalarinin bilinmesi énem arz eder. Bu yaklasim onun Maliki mezhebine mensubiyetiyle
iliskilendirilebilir. Medine ehlinin amelini dini bir delil olarak 6n plana ¢ikaran Imam Malik, bunu dine

kaynaklik bakimindan hadis rivayetlerinin {izerinde konumlandirir. Oyle ki, ona gore amelu ehli

20 {bniv’'l-Hac, Medhal, 1/300.

21 {bniv'l-Hac, Medhal, 2/267

2 Eb{i Abdillah Muhammed b. ismail Buhari, el-Cdmi ‘u’s-sahih. thk. Mustafa Dib el-Boga (Sam: Daru Ibn Kesir/Daru’l-Yemame,
1414/1993), “Sehadat”, 9 (No: 2509); “Fedail”, 1 (No: 3451).

23 {bniv’'l-Hac, Medhal, 1/ 300

323



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

Medine’ye muhalefet eden rivayetler kabul edilmez. Imam Malik’in amelu ehl-i Medine’ye verdigi
deger, Hz. Peygamber’in vefatindan sonra onun siinnetine bizzat taniklik eden sahabenin ve sahabe
sonrasi burada yasayan iki neslin, ¢ogunlugun uygulamas: yoluyla aktarilan siinnete muttali
olmalariyla alakalidir. Ona gore bu sekilde ayni nesilden ¢ok sayida insanin uygulama yoluyla bir
siinneti aktarmasi tek kisinin haber vermesi suretiyle aktarmasindan daha giivenilirdir. Ibnii’l-Hac'm
da Malik’in bu yaklasimini benimsedigi anlasilir. Eserin mubhtelif yerlerinde?* Malik’in amelu ehl-i
Medine teorisine yonelen elestirilere cevap vermesi bunun gostergesidir. Yine verdigi bu cevaplardan
birinde Malik’in “Amel s6zlerden (hadislerden) daha saglamdir.”?’ séziinii alintilamasi da bu baglamda
degerlendirilebilir. Zira bu ifadeden anlasildig1 iizere amelden ve dolayisiyla ilk nesillerin
uygulamasindan kastedilen, Hz. Peygamber’in siinnetinin aktarimidir. Netice itibariyle bnii’l-Hac’a

gore ilk ti¢ neslin bilip yapmadigi, onlardan sonra ortaya ¢ikan her sey bid’at kapsamina girmektedir.

Ibnii’l-Hac'in kendi dilinden bir bid’at tamiminin varlig1 meseleye yaklagimini anlamada isimizi
kolaylastirir. Medhal’de bid’at tanimi olarak degerlendirilebilecek iki ifade mevcuttur. Bunlardan
miiellifin dogrudan kendi ifadesi olan birinci tanima gore Seriatin aslinda olmayan, bilinmeyen her sey
bid’attir, her bid’at dalalettir ve kabul edilmez.2 Ikinci tanim ise dogrudan kendisine ait olmayip
alimlere nispet edilir: “Alimlere gore bid'at, kisinin kendiliginden icat ettigi ve daha dnce bagkalar
tarafindan yapilmamus bir seydir.”?” Bu iki tanim esasinda tarih boyunca bid’at baglaminda s6z konusu
olan iki yaygin yaklasima tekabiil etmektedir. Birinci yaklasim sahipleri bid’atin sadece Kur'an ve
siinnetle sabit olmus konularda ortaya cikabilecegini savunur. Dolayisiyla bunlar diginda kalan
meselelerde ortaya ¢ikan yeniliklerin bid’at baglaminda degerlendirilemez. Bu grubun ekseriyetle
bid’at karsit1 eserler telif eden Maliki ve Hanbeli ulemadan tesekkiil ettigi anlagilmaktadir.?s Ikinci
yaklagima gore ise bid’at, Hz. Peygamber sonrasindaki siirecte ortaya ¢ikan her tiirlii yeniligi kapsar.
Bu ikinci yaklasim sahiplerinin kelime manasindan ¢ok da uzak olmayan bir bid’at tanim
benimsedikleri soylenebilir. Ancak her tiirlii yeniligi i¢ine alan ikinci bid’at tanimi birtakim problemleri
beraberinde getirir. Yeni her seyin bid’at sayilmas: kaginilmaz olarak insanlarin yararina olan birgok
seyin de bu kapsama alinmasina neden olabilir. Bu ¢ikmazin fark edilmesiyle erken donemden itibaren
bid’at1 olumlu ve olumsuz olmak tizere ikiye ayrima cabalar1 s6z konusu olur. Bu ayrimi ilk yapanin
Imam Safii oldugu kabul edilir. Esasinda ilk goriis siinnet olarak kabul edilen uygulamalar baglaminda
olmadig1 ya da onlarin yerine ikame edilmedigi miiddetge yeni ortaya ¢ikan seyleri bid’at kapsaminda
degerlendirmedigi icin yeni her seye kars1 degildir. Dolayisiyla ikinci goriis sahiplerinin olumlu bid’at
kapsaminda kabul ettigi bircok seye bid’at-1 hasene gibi bir nitelemede bulunmasalar da kars:
olmadiklarini sdylemek miimkiindiir.?? Iki yaklagimin ayristigi en temel nokta, bilhassa siinnetle

belirlenmis alanda ortaya ¢ikan yeniliklere kargi tutumun nasil olacagidir. {lk grup bu alanda ortaya

2 fbni’l-Hac, Medhal, 1/128,179; 2: 39, 244, 268.

2 {bniv’'l-Hac, Medhal, 1/128.

2 {bniv’'l-Hac, Medhal, 4/258.

27 {bniv’'l-Hac, Medhal, 4/259.

28 Rahmi Yaran, “Bid’at”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islém Ansiklopedisi (1star1bu1: TDV Yayinlari, 1996), 6/129.

2 Ebli Bekr Ahmed b. el-Hiiseyn Beyhaki, Mendkibu’s-Sifii, thk. Ahmed Sakr (Kahire: Daru’t-Turas, 1970), 1/469; Ali Mahffiz,
Kitabu'l-ibda’ (Kahire: Daru’l-ItisAm, 1956), 25-32; Yaran, “Bid‘at”, 6/129; Muhammed Yazici, “Islam Diisiince Geleneginde ‘Her
Yenilik Bid’attir’ Hadisine Yaklagimlar”, Atatiirk Universitesi flahiyut Fakiiltesi Dergisi 19 (2003), 147-162; Abdulvehhab Goziin,
Siinnet Bid’at Tartismalarimin Mahiyeti ve Degerlendirilmesi (Rize: Recep Tayyip Erdogan {iniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisi,
Doktora Tezi, 2017), 137-171.

324



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

¢ikan her yeniligin olumsuz bid’at baglaminda degerlendirilmesi gerektigini savunurken, Safiiler ise
daha ilimh bir tavir sergileyerek temel dini asillara muhalefet etmeyen yeni uygulamalarin bid’at-1
hasene kapsamina alinabilecegini kabul eder. Bu baglamda Malikiler Mevlid kutlamalari, Regaib gecesi
namazi gibi sonradan ortaya ¢ikan yeni uygulamalara kars: ¢ikarken, Safil alimler bunlar1 genellikle
bid’at-1 hasene kapsaminda degerlendirmistir. Ibnii’l-Hac'in da Malikilerin bid’at konusundaki genel
yaklasimini benimsedigi anlasilmaktadir. Kitap boyunca bid’at-1 olumlu ve olumsuz seklinde ikili
tasnife tabi tuttuguna dair bir ifadesine rastlanmaz. O bid’at1 hep miinker,* kabih, mekriih, batil3! gibi
olumsuz sifatlarla niteler. Hatta Regaib namazi 6rneginde bunu bid’at-1 hasene olarak kabul eden
ulemaya siddetle karsi ¢ikar. Burada dogrudan kendi ifadelerine yer vermek tepkisinin siddetini

anlamaya yardimc1 olacaktir:

“Peygamber (s.a.v.) sdyle buyurmustur: “Beni nasil namaz kilarken gordiiyseniz 6yle namaz
kilin.” Her kim farz olan namaza bir sey eklerse onun fiilini asmis olur. Boyle bir ziyade yasaklanmistir
ve bir seyin yasaklanmasi onun hi¢ hos karsilanmadig1 anlamina gelir ki bir seyin hos karsilanmamasi
da hasen olmanin ziddidir. Oyleyse bir kimse nasil olur da alimlerin her birinin bunu hasen bir bid'at
olarak nitelendirdigine hitkmedebilir? Alimler kemerler, okullar, kpriiler ve benzerlerini insa etmek

gibi seyleri bid’at-1 hasene olarak nitelemislerdir.”3

Bilhassa son ciimle Ibnii’l-Hac'in bid’at meselesine yaklagimim ortaya koymasi bakimindan
mithimdir. O, Regaib namazi 6rneginde siinnetle belirlenmis bir konuda yeni bir sey ihdasmin asla
bid’at-1 hasene olarak goriilemeyecegini net bir sekilde ortaya koymanin yaninda sayet yeni bir sey
hasen bir bid’at olarak nitelenecekse, verdigi drneklerden de anlasildig: iizere, bunun ancak siinnet

kapsami disinda bir sey olabilecegini ifade eder.

Ibni'l-Hacn ikili bir bid’at anlayisim benimsememekle birlikte kendisinden &nce yapilmis
bid’atin begli tasnifine yer vermesi onun bid’at anlayistyla ilgili baz1 soru isaretlerine yol agabilir. ik
defa Izzeddin b. Abdisselam (6. 660/1262) tarafindan yapilan bu besli taksimde bid’atlar amellerin dini
hiikiimlerine uygun sekilde taksim edilir. Bu baglamda alimlerin bid’at1 bese ayirdiklarini aktaran
Ibnii’l-Hac bunlar1 uygulanmasi bakimindan vacip, miistehab, miibah, mekruh ve muaharrem bid’atlar

seklinde siralamaktadir.

Uygulanmasi vacip bid’ata ilmin yazilmasini, miistehab olan bid’atlara su kemerleri, kopri,
medrese ve ribatlarin insa edilmesini, yollarin temizlenmesini, miibah bid’atlara elek kullanimai ve elleri
temizlemek i¢in ¢oven otu kullanimini, mekruh bid’atlara masa tizerinde yemek yemeyi ve son olarak
haram (muharrem) bid’atlara kadinlarin ‘giyinik ¢iplaklar” gibi giyinmesini, topuzlarini deve horgiicii

gibi yapmalarini 6rnek verir.3

[k asamada miiellifin bu begli taksimi, katilmadigini belirtmek ve elestirmek igin aktardig1 akla
gelir. Ancak taksimi aktardiktan sonra Ibnii’l-Hac'in buna dair herhangi olumsuz bir degerlendirmede

bulunmamasi, bu taksimi benimsedigi seklinde de yorumlanabilir. Kitabin genelinde bid’ata olumlu bir

30 fbni’l-Hac, Medhal, 1/140; 4/259.
31 {bniv’'l-Hac, Medhal, 4/259.
32 {bniv’'l-Hac, Medhal, 4/259.
33 {bnir’'l-Hac, Medhal, 2/257.

325



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

anlam yiiklemekten kaginan, bid’at-1 hasene tabirini elestiren Ibnii’l-Hac’in burada miibah, miistehab
hatta vacib bid’atlardan bahsetmesi ve bunlara ornekler getirmesi basta bir geliski gibi goziikse de
esasinda onun yukarida sunulan bid’at anlayisinda bir sapmaya tekabiil etmez. Zira verilen 6rneklere
bakildiginda -muharrem bid’at disindakilerin- Hz. Peygamber’in dini mahiyet arz eden siinneti degil
orf ile alakali hususlar oldugu goriiliir. Ibnii'l-Hac bid’att Hz. Peygamber’in dini mahiyetteki
uygulamalarina muhalif, dogrudan olumsuz bir sey olarak kabul ettigi icin bunlar disinda kalan orfe
dair yeniliklerin ona gore zaten bid’at kapsaminda olmadig1 belirtilmisti. Dolayisiyla Ibnii’l-Hac burada

her ne kadar besli bid’at taksimine yer verse de bunu kendi bid’at anlayisina uyarlayarak yapar.

3. Memliikler donemi bid’at tartismalarinin Medhal’deki yansimalar:

Medhal’in muhtevasi, Ibnii'l-HAc'in kendi zamaninda yaygin oldugunu diisiindiigii bid’atlara
kars1 bir miicadele iginde oldugunu, isin sadece teorik boyutunu degil pratik boyutunu da ziyadesiyle
onemsedigini net bir sekilde ortaya koyar. Kitabin tamaminda karsimiza ¢ikan bid’atlarla miicadele
vurgusu, Ibnii'l-Hac'in s6z konusu miicadelede ne gibi bir yontem 6nerdigi sorusunu akla getirir.
Burada da yine onun Maliki arka plani devreye girer. Imam Malik’in “Her y1l daha fazla bid'at ve daha
az siinnet ortaya ¢ikmaktadir.” sdziine atif yapan Ibnii’l-Hac'in ilk {i¢ nesil Medine ehlinin amelinin
esas alinmasini, bid’atlara kars1 ¢dziim olarak gordiigii anlasilmaktadir. Bagka bir ifadeyle o, stinneti en
dogru sekilde muhafaza ettigini diistindigii ilk {i¢ nesil Medine ehli amelini canlandirmanin, bid’atlarla
en etkili miicadele yolu oldugunu diisiinmektedir. Bu baglamda “Islam garib bagladi garib devam
edecek, garibleri miijdele” rivayetine®* atif yapar. Kendi doneminde bid’atlarin siinnetlere iistiin
geldigini belirten Ibnii'l-Hac, bu bakimdan hadiste gecen Islam’in garip devam ettigi dénemin kendi
donemi oldugunu, miijdelenen gariblerin de bidatlerin yayildigi bu dénemde siinnetleri yeniden
canlandirmaya ¢alisanlar oldugunu ifade eder.® Kitabin kayda deger bir kismi bid’atlarla miicadelede

basi ¢eken kimselerin nelere dikkat etmesi gerektigi meselesine ayrilmistir.3

fbnii'l-Hac'n bid’atlarla miicadele igin teorik bir alt yapi sunmakla kalmayip isin pratik
boyutunu da onemsediginin kayda deger gostergelerinden biri, onun kitabinda kendi zamaninda
yaygin olan bid’atlara dair detayli anlatimlara yer vermesidir. O bid’at olarak gordiigii hususlar1 bu
sekilde detaylandirarak onlara kars1 daha etkili bir miicadele yiiriitecegini diisiinmiis olmalidir. Kitabin
bu hususiyeti -6nceden de zikredildigi {izere- onu bid’at literatiirii kadar sosyal tarihe kaynaklik eden
eserler arasma dahil etmeyi de gerekli kilar. Miiellifin detayli anlatimi hangi meselelerin kendi
doneminde bid’at baglaminda daha fazla 6n plana ¢iktigini anlamaya da yardimci olur. Bu baglamda
Ibnii'l-HAc'1n bid’at olarak niteleyerek ayrintili olarak ele aldig1 konular arasinda Mevlid kutlamalari
ve Regaib namazi basta olmak iizere 6zel kabul edilen giin ve gecelerde yapilan bazi uygulamalar,
kadinlarin ev dis1 ortamlardaki ¢ogu tasarrufu, ehl-i kitaba ait olup Miisliimanlar tarafindan
benimsenen bazi merasimler, mescid adabina aykir1 gordiigii birtakim uygulamalar ve tasavvuf ehliyle

0zdeslesen sema ile raks 6n plana ¢ikar.

Ibni'l-Hac'in bid’at baglaminda degerlendirdigi Mevlid kutlamalar1 devlet eliyle ilk defa

Fatimiler doneminde gergeklestirilmis, Eyytibiler zamaninda kesintiye ugrasa da Memliikler devrinde

3 Ebii'l-Hiiseyn Miislim b. el-Haccac Muslim, Cidmi ‘u’s-Sahih, thk. Muhammed Fuad Abdiilbaki (Kahire: y.y., 1955), “Iman” 232.
35 [bni’l-Hac, Medhal, 1/66, 301.
36 fbnii’l-Hac, Medhal, 1/85, 112-113, 121, 129, 146; 2/163-164, 263, 266, 276.

326



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

kutlamalar ¢ok daha ihtisamli bir hal almistir.” Ibnii’l-Hac Hz. Peygamber’in dogdugu giinii faziletli
kabul etmek ve bu giinde orug tutarak hayirli islerde bulunmakta ise bir problem gérmez. Mevlid’de
orug tutmay1 Hz. Peygamber’in kendi dogdugu giin oldugunu belirterek pazartesi giinii orug tutmay
tavsiye ettigi bir rivayete, bu giinde hayir islemeyi ise Hz. Peygamber’in insanlarin en ¢ok hayir isleyeni
olmasina dayandirir.?® Yoksa Mevlid'e has bir orug ya da hayirli amel oldugunu diisiinmemektedir.
Zira bid’at olarak gordiikleri tam da Mevlid'e has kilinan bazi uygulamalardir. Her ne kadar bunu iyi
bir bid’at kabul eden alimler varsa da* Hz. Peygamber donemi ve sonrasindaki ilk nesillerde boyle bir
kutlamanin bulunmamasindan dolay1 bunu bid’at kabul eden genel Maliki egilime uygun olarak Ibnii’l-
Hac, Mevlid kutlamalarini bid’at kapsamina dahil eder. Miiellifin bu meselelere deginirken degindigi
ayrintilar, o dénemde bid’at baglaminda nelerin tartisildigina dair fikir vermektedir. Ornegin miizik
aletlerinin ¢alinmasina dair ayrintili aciklamalarda bulunarak o déonemde kullanilan miizik aletlerini
stralayan Ibnii’l-Hac'm bu meselenin iizerinde titizlikle durmasi, bagka bir kesim tarafindan bu miizik
aletlerinin yaygin sekilde kullanildigimin ve kullaniminin bid’at olarak goriilmediginin ifadesidir.
Dolayisiyla miizik aletlerinin kullanimi baglaminda bu dénemde farkli goriislerin s6z konusu oldugu
anlagilmaktadir. Bunu bid’at kapsamina alan Ibnii’'l-Hac, Malik, Ibn Salah gibi ulemaya atif yaparak

goriisiinii desteklemeye caligir.+

Ibni'l-Hac'n  bid’at kapsamina aldigi mevlid uygulamalari arasinda kadinlarin kabir
ziyaretinde bulunmasy* miizikli kutlama yapmaktan ka¢inan bazilarmin bunun yerine seslerini
yiikselterek toplu zikirde bulunmalary,# yine bazi kimselerin Mevlid kutlamalar1 sirasinda Sahih-i
Buhdri veya bagka hadis kitaplarin1 okumasi,** Mevlid okutmanin insanlardan para toplama araci olarak
goriilmesi,* kendisi dogrudan bir bid’at olan kissaciligin bu kutlamalar esnasinda son derece canli bir
hal almasi* vb. hususlar yer almaktadir. Bunlarin her biri esasinda mdiiellifin doneminde Mevlid
baglaminda nelerin insanlar arasinda bid’at tartismalarina yol actigina dair fikir vermektedir. Onun
zikrettigi hususlarin kendi dénemine has olmayip bunlarin 6teden beri yapilagelen ve bid’at olup
olmadi1 tartisilan uygulamalar olabilecegi akla gelebilir. Bu bakimdan Ibnii’l-Hac'in kendi déneminde
bu uygulamalar mevcut olmadig1 halde bunlar1 naklen eserine almis olabilecegi ihtimali bir kenara
birakilmamalidir. Bununla birlikte miiellifin satir aralarina gizledigi bazi ipuglar1 bu uygulamalarin tam
da onun doneminde mevcut olduguna isaret etmektedir. Bu uygulamalardan bazilarina bizzat
kendisinin sahit olduguna delalet eden kelimeler kullanmasi,* bazilarinin yasadig1 sehir Kahire'de

gergeklestigine delalet eden belirli yer isimleri vermesi#” bu baglamda zikredilebilir. Yine kissacilarin

3 Ayrintili bilgi icin bk. Ahmet Ozel, “Mevlid: Tarihi ve Dini Hiitkmii”, Divan: Disiplinleraras: Calismalar Dergisi 12 (2002), 235-246.
3 Ibnii’l-Hac, Medhal, 2/2-3.

3 Ozel, “Mevlid”, 244-245.

40 {bniv'l-Hac, Medhal, 2/2.

41 {bniv'l-Hac, Medhal, 2/16-18.

42 {bniv'l-Hac, Medhal, 2/24-25.

4 Hadis okumanm en &nemli ibadetlerden oldugunu belirten Ibnii'l-Hac'in burada bid’at olarak degerlendirdigi husus bunun
Mevlid kutlamalaria has bir uygulama olarak yapilmasidir: Ibnii'l-Héac, Medhal, 2/25. Mevlidde Sahih-i Buhdri veya bagka hadis
kitaplarinin okunmasi adetinin Ibnii’l-Hac'i déneminde mi yoksa daha dncesinde mi ortaya giktigini tespit etmek zordur.

4 {bniv'l-Hac, Medhal, 2/25-26.

4 {bniv'l-Hac, Medhal, 2/12-14.

46 “Haza nusahiduhu” ifadesi buna ornektir: Ibniv’1-Hac, Medhal, 2/16.

47 Kadinlarin ziyaret ettikleri mekanlar arasinda Hz. Hiiseyin'in basinin medfun olduguna inamilan “Seyyid Hiiseyin” Camii ve
Hz. Ali'nin soyundan gelen “Seyyide Nefisenin tiirbesini zikretmesi drnek verilebilir: Ibni'l-Hac, Medhal, 2/17.

327



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

faaliyetine dair dogrudan kendi déneminden verdigi bir rnek dikkat gekicidir. Ibnii’l-Hac kissacilik ile
ilgili hususlara degindikten sonra doneminin muteber seyhlerinden birinin, kissaci bir kadina evinin
kapilarini agtig1 ve insanlarin orada onu dinlemeye geldigine dair bir malumatin kendisine ulastigin
isim vermeden belirtir.## Burada bunu yapan kisinin bir seyh oldugu bilgisi mithimdir. Zira bu bilgi
onun yasadig1 ilmi muhitteki biitiin ilim ehlinin kissacilig1 bir bid’at olarak degerlendirmediginin agik
bir ifadesidir.

Ibnii’l-Hac baz1 gecelere zel ibadetlerin bid’at oldugunu, bu konularda varit olan hadislerin
zayif olup bunlardan hareketle bu gecelerde biiyiik camilerde cemaatle kiliman namazlarin
mesrulagtirilamayacagini savunur.® Belirli gecelerde yapilan ibadetlerin bid’at oldugu kabulii Ibnii’l-
Hac 6ncesinde de mevcuttur. Bid’at litaratiirii alaninda miistakil eser veren ilk Safii miiellif kabul edilen
Ebu" Sgme el-Makdisi (6. 665/1267) el-Bais ala” inkati’l-bide’ ve’l-havailis adli eserinde Berat ve Regaib
gecelerinde kilinan namazlar: miinker bid’atlar kapsamina dahil eder.? Regaib namazina siddetle kars1
¢ikan ve bunu tartismasiz bir bid’at kabul eden alimlerden bir digeri, ayn1 zamanda besli bid’at
taksiminin nispet edildigi izzeddin b. Abdisselam’dir. O Regaib namazina dair goriislerini, bu namazin
iyi bir bid’at oldugunu savunan Ibn Salah ile yaptig1 bir miinazarada ayrintili bir sekilde dile getirir.
Ona gore Regaib namazinin agik bir bid’at oldugunun en acik delili, Seriat’a ve ahkama dair her seyi
derleyen ve bu alandaki temel eserleri veren sahabe, tabiun ve tebe-i tabiun neslinden hi¢ kimsenin bu
namaz hakkinda herhangi bir bilgiyi aktarmamasidir. Yine sonraki donemlerde de uzunca bir miiddet
bu namazin kilindigina dair bir bilgi s6z konusu degildir.5! Ibn Abdisselam Turtusi’den nakille Regaib
namazinin Kudiis'te hicri 480 yilinda kilinmaya baslandigi bilgisini paylasir. Yine onun Regaib
namazina karsi ¢ikarken dile getirdigi hususlar arasinda bu namazin siinnet olan namazin kilinisina
aykir1 bir surette eda edilmesi gelir. Zira bu namazin kilinis sekli namazin siinnetlerinden olan husu ile
edaya imkan vermedigi gibi yine cemaatle camide kilinmasi sebebiyle nafile namazin evde kilinmasi
siinnetine de aykiridir.5 Ibnii’l-Hac &ncesi Regaib namazim bid’at kapsaminda degerlendiren ulemaya
mukabil Tbn Salah gibi bunu kétii bid’atlar kapsaminda degerlendirmeyip halkin ona tevecciihiinden
dolay1 bu namazin kilinmasini olumlu karsilayan alimler de mevcuttur. Ibnii’l-Hac'in eserinde Regaib
namazina oldukga genis yer ayirmasi, kendi zamaninda da bu meselede ciddi tartismalar yasandiginin

gostergesi olarak degerlendirilebilir.

Ibnii'l-Hac’a gére Regaib namazinin bir bid’at oldugunun delili onun 5. asirda ortaya cikan,
oncesinde bilinmeyen bir sey olmasidir.>® Bu goriistinii desteklemek icin kendinden 6nceki ulemanin
sozlerine atif yaptig1 alimler arasinda imam Malik ve Nevevi (6. 676/1277) bulunmaktadir. Bunlardan
Imam Malik'in Regaib namazini mekruh olarak niteledigini belirtmesi* Regaib namazina dair

tartismalarin oldukca eskiye dayandigim gostermektedir. Ulemanin ekseriyetle bunu mekruh bir bid’at

48 {bniv'l-Hac, Medhal, 2/13.

99 {bniv'l-Hac, Medhal, 1/291 vd.

50 Ebti Same el-Makdisi, el-Bdis ald inkiri’l-bida’ ve’l-havddis (Kahire: Daru’l-Hud3, 1978), 44.

51 Cemal Sofuoglu, “Regaib Namazi Uzerine Bir Miinazara”, Dokuz Eyliil Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 7 (1992), 20-21, 23.
Sofuoglu, Izzeddin b. Abdisselam ile Ibn Salah arasindaki s6z konusu miinazaramn yer aldig1 risalenin sahsi kiitiiphanesindeki
yazma bir eserin igerisinde yer aldigin fark ederek bunu nesretmistir.

52 Sofuoglu, “Regaib Namazi Uzerine Bir Miinazara”, 21.

53 {bnii’'l-Hac, Medhal, 4/254.

54 {bniv’'l-Hac, Medhal, 4/294.

328



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

olarak kabul ettigini belirten miiellif, konuya dair Nevevi’den uzunca bir alintida bulunur. Memliiklerin
erken doneminde etkinlik gosteren bir alim olmas1 hasebiyle Nevevi'nin konuya dair ifadelerine goz
atmak faydali olacaktir. Nevevi Receb aymin ilk Cuma giinii kilinan Regaib namazinin siinnet mi,

fazilet mi, yoksa bid'at mi olduguna dair soruya su cevabi verir:

“Bu sorunun cevabir gsudur: Bu namaz son derece ¢irkin bir bid’attir ve i¢cinde bir¢ok kabul
edilemez sey barindirir. Bu yilizden onu terk etmek, ondan kaginmak ve onu igleyeni kinamak gerekir
ve idareci -Allah onu basarili kilsin- insanlar1 onu yapmaktan alikoymalidir, ¢iinkii o bir ¢gobandir ve
her goban siiriisiinden sorumludur. Alimler bu bid'at1 ve failini kinama, kotiileme konusunda kitaplar
telif etmislerdir. (Diger yandan) Bir¢ok beldede bu bid'at1 isleyen insanlarin ¢oklugu veya bu bid'atin
KiitiiI-kulib, Thydu ulumi’d-din ve benzeri kitaplarda zikredilmesi onu aldatmamalidir. Ciinkii bu bid'at
gecersiz (batil) bir bid'attir.”5

Nevevi'nin ifadelerinde Regaib namazina dair tartismalara 1s1k tutacak bilgiler yer alir. Regaib
namazi sahih bir rivayete dayanmadig1 ve bir¢ok alim tarafindan kotii bid’atlar kapsamina dahil
edildigi halde Memliikler doneminde bunun genis halk kesimlerince camilerde yaygin sekilde eda
edilmesinin ardinda, gli¢lii bir tasavvufi damar oldugu anlasilmaktadir. Zira Nevevi'nin insanlarin
tizerindeki tesirini ima ederek zikrettigi kitaplardan Kiitii'l-kuliib, Ebt Talib el-Mekki'nin (6. 386/996)
telif ettigi tasavvufl igerikli bir eserdir. Hicri 4. asirda tasavvufi hareketin sistematize edilmesinde rol
oynayan mutasavviflardan el-Mekki'nin Kiitii'I-kulfib’u sonraki siiregte telif edilen tasavvuf eserlerinin
onde gelen kaynaklarindan biri olmustur. Nevevi'nin zikrettigi diger eser olan Gazzalinin [hydst
bunlardan biridir.* Tasavvufi yonii agir basan Ihyd'nin -zaman zaman elestirilere muhatap olsa da-
Islam diisiincesi {izerindeki tesiri cok daha derin olmustur. Tesir giicii yiiksek her iki eserde de Regaib
gecesi namazini destekleyecek malumata yer verilmesi,” bu namazin insanlar arasinda

yayginlasmasinda tasavvufi hareketin miithim bir rol oynadigini gostermektedir.

Ibnii'l-Hac'in Regaib namazina karsi en temel delili Hz. Peygamber’in siinnetinde boyle bir
namazin bulunmamasidir. Bu baglamda o Hz. Peygamber’in kildig1 ve kilinmasini emrettigi namazlar
iki bayram namazi, tutulma namazi, korku namazini, yagmur duasi namazi, tehecciid ve hasta
namazini olarak siralar. Ona gore Hz. Peygamber biitiin namaz gesitlerini agiklamais, hi¢ kimseye onlara
bir sey ekleme veya onlardan bir sey ¢ikarma imkani birakmamustir. Eger onun yaptigindan daha
fazlasini dine ilave etmek haramsa, Regaib namazinda oldugu gibi bir namaza 6zel bir isim ve zaman
verilmesi bu isin haramligini arttirir. Ibnii’l-Hac’a gore 5. asirdan itibaren yayginlasan bu namazin

camilerde cemaatle kilinmasinin mesruiyetine dair herhangi bir ser’i delil bulunmamaktadir.5

55 {bnii’'l-Hac, Medhal, 4/259.

5 Bilal Saklan, “Katii'l-kultb”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islém Ansiklopedisi (1stanbul: TDV Yayinlari, 2002), 26/501-502; Mustafa
Cagria, “Thyaii Ulimi’d-Din”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari, 2000), 22/10-13.

57 El-Mekki Kiitii'l-kulfib’da faziletli giinlerin ihyas1 baglaminda bu giinlerin hangileri oldugunu sayarak her rekatinda ihlas
suresinin on kez okundugu bir tiir namazdan bahseder. Ancak o bu faziletli giinler arasinda Recep ayinin ilk, on bes ve yirmi
yedinci gecelerini sayarken Regaib gecesine denk geldigi diisiiniilen ilk Cuma gecesinden bahsetmez: Ebti Talib el-Mekki, Kiitii’l-
kulib (Beyrut: Daru’l-Kiitiibi’l-ilmiyye, 2005), 114.Gazzali ise el-Mekki’den aktardigi anlagilan bu bilgilere ilaveten dogrudan
Recep ayinin ilk Cumast kilinan on iki rekatlik namazla ilgili Hz. Peygamber’e isnad edilen rivayeti nakleder. Ancak o bu namaza
Regaib degil Receb namazi der: Muhammed b. Ahmed el-Gazzali, fhyﬁ i ‘uliimi’d-din (Beyrut: Daru’l-Ma'rife, 1982), 1/202, 361.
58 Ibnii'l-Hac, Medhal, 4/259-260.

329



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

Kadinlarin ev digina gikarak farkli ortamlarda bulunmalari ibnii’l-Hac'in bid’at baglaminda
tizerinde en fazla durdugu konularin arasinda yer alir. Oyle ki o bu konuyu “Zaruret Halinde
Kadinlarin Nasil Disar1 Cikmasi Gerektigine Dair Siinnet” baslig1 altindaki ¢ok sayida alt baslikta ele
almaktadir. Ibnii’'l-Hac acikca ser’i bir zaruret bulunmadikca kadinlarin disari ¢ikmalarmin caiz
olmadigin ifade eder.® Mecbur kalip disariya ciktiklarindaysa uymalar1 gereken siinnetten habersiz
olduklarini savunur ve kendi zamanindaki genel panoramay1 tasvire girisir. Ona gore siinnet kadinlarin
disarida kenardan, duvar dibinden yiiriimeleridir. Bununla ilgili Ebti Davud rivayetini delil getirir.60
Ancak kendi zamaninda durumun bundan oldukga farkli oldugunu diisiinmektedir. Zira kadinlar
siislenerek disar1 ¢tkmakta ve yolun ortasindan yiirtimektedir. Bu da takvaya riayet etmeyen erkeklerin
onlarla ihtilatina sebebiyet vermektedir. Miiellif Ebi Davud rivayeti disinda herhangi bir muteber hadis
kaynaginda yer almayan rivayetlerle de goriisiinii desteklemeye calisir. Ona gore bu konuda ideal olani
selefin dile getirdigi tlizere bir kadinin Omrii boyunca ii¢ kez disar1 ¢ikmasidir: Kocasiyla
nikahlandiginda onun evine giderken, anne ve babasmin cenazesi igin ve kendi 6liimiinde kabre
defnedilmek {izere.®! Ibnii'l-HAc'in dayanaklari son derece tartismaya acik bu goriisii, bagka bir
calismanin konusudur. Burada, Hz. Peygamber zamaninda sahabe kadinlara dair aktarilan birgok
rivayette onlarin ev diginda hayatin hemen her alaninda varlik gosterdikleri nakledilirken bnii’'l-Hac
gibi ilk nesillerin uygulamasini siinnet baglaminda son derece 6nemseyen bir miiellifi, kadinlarin disar:

¢ikmasi konusunda bu derece kat1 bir tutum sergilemeye neyin sevk ettigi tizerinde durulacaktir.

Medhal’in satir aralarinda kullanilan baz: ifadeler, konunun tarihi arka planini netlestirmeye
yardimct olur. Ornegin Ibnii’l-Hac'in cokca disartya ¢ikan ve ev disinda bir¢ok mekanda bulunan
kadinlari, kocalar1 evde otururken diikkanlarda alim satim yapan Frenk (ifrinc) kadinlarina benzetmesi
bunlardan biridir.®* Onun, ihtiyaglarini karsilayacak birileri varken ¢esitli sebeplerle disariya ¢ikan
kadinlar1 Frenk kadinlarina benzetmesi, Miisliiman kadinlarin onlardan etkilendigine dair bir ima tasir.
Nitekim Hagl seferleri sonrasi bolgeye gelerek yerlesen ve Frenk olarak adlandirilan Hiristiyanlarin
varlig1 diisiintildiigiinde sosyal hayatin birgok alaninda cesitli etkilesimlerin olmas1 muhtemeldir.
Kadinlarin sosyal hayattaki goriiniirliigiiniin az oldugu bir ortamda ev disinda varlik gosterenlerin
sayisi arttikca bunun diger kadinlar1 da tesvik edecegini diistinmek yanlis olmayacaktir. Kanaatimizce
fbnii’'l-Hac'in temel problem olarak gordiigii tam da bu goriindirliiktiir. Kadinlarin deniz kenarinda
ikametine dair bashk altinda degindigi hususlar bu kanaati desteklemektedir. Miiellife gore deniz
kenar1 insanlarin ve gemilerin gecis giizergahinda bulundugundan kadinlarin deniz kenarindaki
evlerde ikamet etmeleri durumunda buradan gegenlerin onlar1 gérmeleri kuvvetle muhtemeldir.
Dikkat edilecegi lizere bu Ornekte kadinlar disariya ¢ikmadiklari halde baskalarinin onlar1 gérme
ihtimali bulunan bir evde oturmalari, dolayisiyla goriiniir olma ihtimalleri dahi Ibnii’l-Hac’1 harekete
gecirmeye yetmistir. Bu sekilde bir kadin1 gorerek begenen kisi, rizasiyla ya da zorla ona ulasmaya
calisabileceginden bu durum biiyiik bir kotiiliigiin ortaya ¢ikmasina neden olur. Dolayisiyla kadinlarin

deniz kenarinda ikametine miisaade edilmemelidir. Tbnii'l-Hac buna dair goriislerini de hadislerle

5 {bniv’'l-Hac, Medhal, 2/18.

¢ Siileyman b. el-Es‘as es-Sicistani Ebi Daviid, es-Siinen, thk. Suayb Arnatt (Beyrut: Daru’r-Riséle, 2009), “Edeb”, 179.
61 fbnii’l-Hac, Medhal, 1/244-246.

62 Bilgi i¢in bk. Ali Toksari, “Hz. Peygamber Devrinde Kadin”, Diyanet [lmi Dergi 29/4 (1993), 67-80.

6 Frenk kadinlar i¢in “Nisaii'l-ifrinc” ifadesi kullamilir: ibnii'l-Hac, Medhal, 1/146.

330



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

desteklemeye calisir. Ancak onun burada yer verdigi rivayetler dogrudan basliktaki konuyla alakali
degildir. Ornegin deniz kenarina ev yapilmamasini Hz. Peygamber’e isnat edilen “yollarda oturmayin”
emrine baglar. Ona goére deniz kenarinda oturmak da yollarda oturmak gibidir, zira buradan da bir¢ok
tekne gecer. Denizden gecen teknelerdeki kimseler ise bu evlerdeki gormemeleri gereken seyleri
gorebilir.# Miiellifin konuyu hadislerle dolayisiyla “siinnet” ile desteklemeye c¢alismasi, onun
kadinlarin deniz kenarinda ikametini bid’at olarak degerlendirdigini gostermektedir. Daha 6ncesinde
bunu bid’at baglaminda degerlendiren baska bir miiellif tespit edilememistir. Ibnii’l-HAc'in bdyle bir
yasag1 baglamindan kopuk rivayetlerle desteklemeye calismasi, yer yer makul kabul edilemeyecek bir
soylem benimseyerek® bunu savunmasi dikkat ¢ekicidir. Biitiin bunlar onun kadinlarin gériintirliigiine
dair -ulemanin genel tutumunu asan-® bir hassasiyet gelistirdiginin gOstergesi olarak
degerlendirilebilir.#” Bunun sebeplerini ortaya koymak icin miiellifin yasadig: tarihi baglama daha
yakindan bakmak gerekir. Dénemin tarihi verilerinden hareket eden bir¢ok calismada ortaya kondugu
tizere Memliikler donemi Misir'inda kadinlar sosyal ve siyasi hayatta kayda deger bir etkinlige sahiptir.
Esasinda Medhal’de verilen bilgiler dahi tek basina bunu anlamak icin yeterlidir. Bunun cesitli
sebeplerinden soz edilebilir. Hagl1 seferleri ve Mogol istilasi ile farkli etnik, dini ve kiiltiirel kokenlere
sahip insanlarin bu bolgeye yerlesmesi bunlar arasindadir. Yine Misir bolgesinin sonradan Araplasan
bir bolge olmas1 gozden kagirilmamalidir. Burada daha 6ncesinde mevcut ve sonraki siirecte de iistii
ortiili sekilde varligini siirdiiren yerel kiiltiirlerin sosyal ve kiiltiirel yapida etkili olmasi kaginilmazdir.
Yine Memliiklerin Tiirk kokenli olmasi, onlar doneminde bolgede Tiirk niifusunun artmasim
beraberinde getirmistir. Nihai olarak bu bolgede bir araya gelen etnik, dini ya da kiiltiirel biitiin
kimlikler, kendilerine has bir kadin ve mahremiyet anlayisina sahiptir. Bu mozaigin kadinin sosyal
hayattaki konumunda daha 6nce asina olunmayan bazi degisiklere sebep olmasi 6ngoriilebilir bir
sonugtur. Déneme dair tanikliklarina eserinde yer veren Ibn Batt{ita’nin (6. 770/1368-9) Tiirk kadininin
erkeklerin bulundugu ortamlarda varlik gosterdigine ve bundan ¢ekinmedigine dair aktarimlari®, yine
bnii’l-HAc'in Frenk kadinlara dair aktardiklar: bunu desteklemektedir. Iste kanaatimizce Ibnir’l-Hac'1,
kadinin sosyal hayattaki goriiniirltigii konusunda harekete geciren de bu degisimdir. Degisime kars:
gelistirdigi hassasiyet onu, kadinin sosyal hayattaki nereyse biitiin varligini bid’at kapsamina almaya

sevk etmis gibi goziikmektedir.

¢4 Tbnit’l-Hac, Medhal, 1/246. Tbnii’l-HAc'in baglamindan kopuk olarak aktardig1 diger rivayetler icin bk. Ibnii’l-Hac, Medhal, 1/247-
249.

% Deniz kenarindan gegerken bir kadini goren bir erkegin ona rizasi olmadan zorla ulasma ihtimalinden dolay1 erkekleri bundan
menetme konusunda ciddi dnlemler almanin degil de kadinlar1 buralardaki evlerde oturmaktan menetmenin gerekliligine
hiikmetmesi bunun ¢arpici bir 6rnegidir.

¢ Bid'at literatiiriiniin Medhal 6ncesi 6rneklerinde kadinlarla ilgili bid’atler baglaminda kadin ve erkegin halvet durumunda
bulunmaktan kaginmast ve bazi merasim/kutlamalarin kadinlar ve erkeklerin ihtilatina sebebiyet vermesi hususlar
tartisilmaktadir. Yoksa kadinlarin digart gikmasimin yasaklanmasia varacak bir anlayisin izlerine rastlanmaz. Ornek olarak bk.
Makdisi, el-Bdis ald inkari’l-bida’ ve’l-havddis, 109-110; Ziyaeddin el-Makdisi, [ttibé ‘u’s-siinen ve’ctindbii’l-bida ‘ (Beyrut: Daru ibni
Kesir, 1987), 40-46.

¢ Memliikler déneminde bahsi gegen gerekgelerden dolay1 baska alimlerde de benzer hassasiyetlerin gelistigi gozlemlenir.
Anlagilan o ki her literatiirde bunun yansimalari farkli olmustur. Ornegin hadis serhlerinde bu hassasiyet kendini mahremiyet
algisindaki bir yaklasim degisikligi olarak gosterir.

68 Ebi Abdullah Muhammed ibn Battiita Tanci ibn Battita, ibn Battiita Seyahatndmesi, cev. A. Sait Aykut (Istanbul: Yap1 Kredi
Yayinlari, 2020), 1/284, 328, 400.

331



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

Ibnii’l-Hac tasavvuf ve tarikatlar baglaminda deginmek istedigi bircok konuyu “Sema ve
keyfiyeti” basliginda ele alir. Bunlar arasinda tarikatlarda rastladigi ve bid’at baglaminda
degerlendirdigi hususlar kadar tarikat ve tarikat ehlinde olmasi gerektigini diisiindiigi dogru
nitelikleri de siralamaktadir. Otuz dokuz alt baslikta topladig1 ve bid’at kapsamina aldig1 meseleler
incelendiginde kendi doneminde tarikat ehli arasinda ortaya ¢ikan oldukga spesifik bazi tutumlar giin
yliziine ¢tkmaktadir. Elestirdigi ve bid’atla iliskilendirdigi uygulamalar arasinda -mescitlere saygisizlik
olarak degerlendirdigi- mescitlerde sema yapmak,® hususi ya da umuma agik yerlerde sarki dinlemek
ve aslinda sarki dinlemeyip Allah’1 isittiklerini iddia etmek,” bazi kimselerin bir tarikata girmek
isteyenlerden ahit almasi ve bu baglamda onlarin saglarini tiras etmesi,” ahit alma isini daha ileriye
gotiiren bazilariinsa bir kisi ahit verdiginde mali, esi ve cani tizerindeki biitiin tasarruf yetkisini

seyhine devretmesini sart kosmalar1,”? yine bazi kimselerin tesbihlerini boynuna asmas1”? sayilabilir.

Ibnii'l-HAc'1n tarikat ve ehline yonlendirdigi ¢ok sayida elestirinin yaninda onlara yol gdsterir
mahiyette bazi hususlara da deginmesi gézden kagmamalidir. Bu durum onun tasavvuf ve tarikatlara
degil bunlar baglaminda ortaya ¢tkan ve yanlis oldugunu diisiindiigii uygulamalara karsi olmasindan
kaynaklanir. Nitekim tarikat ileri geleni oldugu anlasilan bazi kimseleri “seyyidim”7# olarak nitelemesi,
kendisinin de doneminin sufi hareketleriyle bir sekilde baglantili oldugunun gdostergesidir. Bu
baglamda gergek bir siiltk icin gerekli seyleri orug tutmak, cok yememek ve igmemek, sehvetlerden
uzak durmak, Allah1 anmak disinda gerekmedikge susmak, inziva hali ve énemsiz seylerle mesgul
olmay1 reddetmek olarak siralayan Ibnii'l-Hac, kendi dénemindeki siiluk anlayisinin ise bundan gok
uzaklastigini diistinmektedir. Yasadig1 donemde siilukun sart1 olarak kabul edilen seylerin ¢okga bir
araya gelmek, semaya katilmak ve onda raks etmek oldugunu belirten Ibnii’l-Hac, hayra yénelmek
isteyen kimsenin bunlardan uzak durmasi gerektigini vurgular. Bazi kimselerin sema ve raks ile gaybin
kendilerine acgildigini iddia ettiklerini ifade ederek bunlarin kisiyi Allah’a yaklastirmak ve gaybin

kendilerine agilmasini saglamaktan son derece uzak olduklarinin altini gizer.”

Sonug

Bid’at kargit literatiiriin kendine has bir 6rnegi olan Ibnii’l-Hac'in Medhal’i, genis hacmi ve
detayli anlatimiyla déneme dair ¢alismalar yapan arastirmacilar icin kiymetli bir kaynaktir. Bu
yonleriyle kitap, donemin tarihine 1sik tutan veriler sunmaktadir. Ibnii’l-Hac'in siinnet ve bid’at
anlayisini merkeze alarak yapilan bu ¢alismada -Medhal’in bu hususiyetleri dikkate alinarak- yalnizca
miiellifinin stinnet ve bid’at anlayis1 ortaya konmak yerine bunlar, sekillendigi tarihsel baglam icerinde
onun bir pargasi olarak ele alinmaya calisiimistir. Bunu yaparken de temelde Ibnii’l-Hac'in kitapta yer
verdigi bid’atlara dair yine satir aralarindaki tarihi soylem ve arka planin tespit ve tahlil edilmesi

hedeflenmistir. Bu baglamda ¢alismada ulastigimiz 6nemli sonuglardan biri, bir sosyal tarih kaynagi

6 {bniv’'l-Hac, Medhal, 3/98.

70 {bnir'l-HAc, Medhal, 3/107.

71 {bni'1-HAc, Medhal, 3/204-205.

72 {bni’1-HAc, Medhal, 3/207.

73 Bu kimselerin bu yaptiklarini mesrulastirmak igin Temim ed-Dari'nin de boynuna tesbih astigina dair bir rivayeti
kullanmalarim elestiren miiellif, Temim ed-Dari’nin bunu insanlara Seriat hiikiimlerini hatirlatmak igin yaptigim kendi
déneminde ise bunun gosteris ve siis i¢in yapildigini ifade eder. Ibnii’l-Hac, Medhal, 3/205.

74 Bilhassa Ebti Muhammed el-Mercani’ye (6. 699/1300) siklikla atif yapmaktadir.

75 {bni’1-HAc, Medhal, 3/93.

332



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

olabilecegi Oteden beri tartisilan Medhal’in, donemin dini yaklasimlarinin tasvirini olustururken
yararlarulabilecek bir kaynak oldugudur. Ibnii’'l-Hac'in verdigi bilgilerin daha énceki bilgilerin tekrart
olabilecegi ihtimalinden dolay1 verilen bilgilerin ancak az bir kisminin gercekten kendi zamanina ait
olabilecegi goriisiine mukabil satir aralarinda miiellifin kullandig1 baz: ifadelerden hareketle kitabin

¢ok daha biiyiik bir kisminin kendi donemiyle ilgili isabetli veriler sundugu kanaati hasil olmustur.

Konuya dair yapilan tarihi arka plan calismasinda, Ibnit’'l-HAc'In ve dénemindeki diger
ulemanin bid’at anlayislarini sekillendirmesi kuvvetle muhtemel bir¢ok husus tespit edilmistir. Hagli
Seferleri ve Mogol saldirilar1 sonras: yasanan ve bolge demografisini degistiren go¢ dalgalari, Tiirklerin
kurdugu Memliik devletinin mezhebi politikalar1 yaninda yine bolgedeki Tiirk niifusunun artmasi,
devletin destegini arkasina alan tarikatlarin bu donemde gii¢ kazanmasi1 gibi faktorler bunlarin
baglicalaridir. Tbnii’l-Hac'in mensubu oldugu Maliki mezhebi her ne kadar onun siinnet anlayisi ve
bid’atlara yaklasiminin sekillenmesinde en etkili faktor gibi goziikse de yasadig1 donem ve cografyanin
da bilhassa bid’atlara yaklasimini sekillendirmede kayda deger bir rolii oldugu tespit edilmistir. Bu
baglamda 6nceki donemlerde de hem Maliki ulema hem diger bazi alimlerce bid’at kapsaminda
goriilen Mevlid kutlamalar1 ve Regaib namazina karsi Ibnii’l-Hac'in ¢ok daha kat1 bir tutum takindigt
ve bunlarla daha etkili bir miicadeleyi gerekli gordiigii anlasilmaktadir. Bunda Memliik Kahiresinde
doruk noktasina ulagsan 6zel giinlere has kutlama kiiltiiriiniin rolii oldugunu sdylemek yanlis olmaz.
Onun tasavvuf ve tarikatlara yaklasiminda da benzer bir durum gegerlidir. Erken dénemlerden itibaren
kendileriyle 6zdeslesen bazi uygulamalardan dolay1 bid’at ithamlariyla karsilasan tasavvuf ehli bu
donemde devlet destegiyle giiclenmis ve sayisi artan tarikatlardaki bid’at baglamina dahil edilebilecek
uygulamalarda artis yaganmustir. Ibnii’l-Hac'm naklettigi birtakim carpict drnekler bunu ortaya
koymaktadir. Kendisi her ne kadar tasavvufi harekete dogrudan karsi olmasa da sahit oldugu bu tarz

uygulamalar bid’at miicadelesi baglaminda harekete gecirmis gibi goziikmektedir.

[bnii'l-HAc'1n eserinin en dzgiin kismi, onun kadinlara tahsis ettigi boliimlerdir. Kadinlarin ev
disina ¢ikmalar1 sonucu bir¢ok bid’atin ortaya ¢iktigini diisiinen ve bunu bir¢ok ayri baslik altinda
temellendirmeye calisan Ibnii’l-Hac, 6ncesindeki bid’at literatiiriinde drnegine pek rastlanmayan bir
sekilde zikrettigi bid’atlarin ortaya ¢tkmamasi i¢in kadinlarin zaruret hali disinda evden ¢ikmamalar:
yoniinde goriis belirtmektedir. Kanaatimizce Memliikler doneminde Miisliimanlarin kadin algisinda
bir kirilma yasanmis olup Ibnii’l-Hac'in s6z konusu hassasiyeti -bu denli kati olmasa da- Memliik
doneminde yasayan bagka alimlerde de mevcuttur. Medhal bize s6z konusu donemde gelisen
hassasiyetin nedenleriyle ilgili de veriler sunar. Miiellifin konuya dair detayli anlatimlarindan
anlasildig1 kadariyla yasadigr déonemde kadin goriintirliigiiniin artmasi, kendisi basta olmak iizere

ulema arasinda bu konuda bir hassasiyeti tetiklemis gibi gozitkmektedir.

333



BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

Kaynakc¢a

Altintas, Ramazan. “Islam Anlayisinda Bid’at Ve Hurafenin Cergevesi”. Dini Aragtirmalar 6/16 (Haziran 2003), 111-
123.

Amitai, Reuven. “The Impact of the Mongols on the History of Syria: Politics, Society, and Culture”. Nomads as
Agents of Cultural Change: The Mongols and Their Eurasian Predecessors. ed. Reuven Amitai - Michal Biran.
228-251. Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2014.
https://doi.org/10.21313/hawaii/9780824839789.003.0010

Ayaz, Fatih Yahya. Memliikler (1250-1517). Istanbul: ISAM, 2015.

Bayraktar, Mehmet Faruk. “Ibniil Hacc el Abderi’ye Gore Ogretmen Nitelikleri”. Uluslararas: Islam Egitimi Kongresi
Bildiriler Kitabr. ed. Hafsa Nur Aslanoglu - Sibel Ozil. 301-312. Istanbul: YEKDER, 2019.

Beyhaki, EbG Bekr Ahmed b. el-Hiiseyn. Mendkibu’s-Safii. thk. Ahmed Sakr. Kahire: Daru’t-Turas, 1970.

Buhari, Ebti AbdilldAh Muhammed b. Ismail. el-Cdmi ‘u’s-sahih. thk. Mustafa Dib el-Boga. Sam: Daru ibn
Kesir/Daru’l-Yemame, 5. Basim, 1414/1993.

Chatrath, Nick. Tradition and Innovation in the Mamluk Period: The Anti-bid’a Literature of Ibn al-Hajj. Oxford:
University of Oxford, Doktora Tezi, 2013.

Cagrici, Mustafa. “Thyaii Ultimi’d-Din”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi. 22/10-13. Istanbul: TDV Yayinlars,
2000.

Ebi Daviid, Stileyman b. el-Es’as es-Sicistani. es-Siinen. thk. Suayb Arnafit. Beyrut: Daru’r-Risale, 2009.

Erol, Burak Gani. “Memliikler Doneminde Bagkadilarin Tayin ve Azillerindeki Usulsiizliikler”. Sosyal Bilimler
Aragtirmalart Dergisi 15/1 (2020), 179-193.

Gazzall, Muhammed b. Ahmed el-. fhyzi i ‘ulfimi’d-din. Beyrut: Daru’l-Ma'rife, 1982.

Goziin, Abdulvehhab. “Bid‘at Literatiiriiniin Hikayesi -Bes Klasik Eser Ozelinde-". Artuklu Akademi 6/2 (2019), 253-
278. https://doi.org/10.34247/artukluakademi.552394

Goziin, Abdulvehhab. Siinnet Bid’at Tartismalarinin Mahiyeti ve Degerlendirilmesi. Rize: Recep Tayyip Erdogan
tiniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Ph.D., 2017.

Giiler, Hatice. Memliikler. Istanbul: Selenge, 2021.
Girler, Kadir. “Bid’at Kavrami Uzerine”. Dinbilimleri Akademik Arastirma Dergisi 3/4 (Agustos 2003), 57-78.

Homerm, Th Emil. “Memliklar Dénemi Misir'inda Stfiler ve Tasavvuf Aleyhtarlar1”. cev. Salih Cift. Uludag
Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 11/1 (2002), 243-264.

Hoover, Jon R. “Ibn al-Hajj al-‘Abdar1”. Christian-Muslim Relations: A Bibliographical History (1200-1350). ed. David
Thomas vd. 4/893-896. Leiden: Brill, 2012.

Irwin, Robert. “Ibn Al-Hajj (Eighth/Fourteenth Century)”. Encyclopedia of Arabic Literature. ed. Julie Scott Meisami -
Paul Starkey. 328-329. London: Routledge, 1998.

fbn Battiita, Ebi Abdullah Muhammed Ibn Battiita Tanci. Ibn Battilta Seyahatnimesi. gev. A. Sait Aykut. Istanbul:
Yap1 Kredi Yayinlari, 6. Baski., 2020.

Ibniv’'1-HAc el-Abderi. el-Medhal. Kahire: Daru’t-Turas, 1981.
Karadas, Cagfer. “Dine Yabancilasma Aract Olarak Bid’at Ve Hurafe”. llahiyat Akademi Dergisi 3 (Eyliil 2016), 23-44.
Kirikel, Recep. Abderi'nin Egitim Diisiincesi. Istanbul: Binbirdirek Yayinlari, 1992.

Koca, Ferhat. “Takiyiiddin Ibn Teymiyye”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi. 391-405. Istanbul: TDV
Yayinlari, 1999.

Kose, Feyza Betiil. Hz. Peygamber ve Kadinlar. Istanbul: Beyan Yayinlari, 2023.

334


https://doi.org/10.21313/hawaii/9780824839789.003.0010
https://doi.org/10.34247/artukluakademi.552394

BINGOL UNIVERSITESI ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI - SAYI (25) HAZIRAN 2025

Mahfiiz, Ali. Kitdbu'I-Ibdd’. Kahire: Daru’l-I'tisam, 1956.

Makdisi, Ebt Same el-. el-Bdis ald inkdri’l-bida ‘ ve'l-havddis. Kahire: Daru’l-Huda, 1978.

Makdisi, Ziyaeddin el-. [ttibd ii’s-siinen ve’ctindbii’l-bida ‘. Beyrut: Daru Ibni Kesir, 1987.

Mavis, Nezir. Sia Imamiyye nin Bid‘at Anlayisi. Ankara: Astana Yayinlari, 2021.

Mekki, Eb@i Talib el-. Kitii'l-kuliib. Beyrut: Daru’l-Kiitiibi'l-llmiyye, 2005.

Muslim, Ebii’l-Hiiseyn Miislim b. el-Haccac. Cdmi ‘u’s-Sahih. thk. Muhammed Fuad Abdiilbaki. Kahire: y.y., 1955.

Ozdemir, Ahmet. “Hanefi Fikih Kitaplarinda Bid‘at Olarak Tamimlanan Baglica Uygulamalarin Tespiti Ve
Degerlendirilmesi”. Kastamonu Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 5/1 (Eyliil 2021), 1-16;

Ozel, Ahmet. “Mevlid: Tarihi ve Dini Hitkmii”. Divan: Disiplinleraras: Calismalar Dergisi 12 (2002), 235-246.
Saklan, Bilal. “Katii'l-kultib”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi. 26/501-502. Istanbul: TDV Yaynlari, 2002.

Saffet Sancakli, “Hadisler Baglaminda Bid'at Olgusu ve Bid'atle Miicadelenin Gerekliligi”. Islami [limler Dergisi 11/1
(2016), 30-35.

Sofuoglu, Cemal. “Regaib Namazi Uzerine Bir Miinazara”. Dokuz Eyliil Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 7 (1992),
13-45.

Sahin, Nihat. Vehhabilikte Bid’at Anlayis. stanbul: Marmara Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans
Tezi, 2005.

Tastekin, Osman. “Ibnii'l-Hacc el-Abderi”. Klasik Islam Egitimcileri. ed. Mustafa Koylii - Ahmet Kog. 472-514.
Istanbul: Ragbet, 2016.

Toksari, Ali. “Hz. Peygamber Devrinde Kadmn”. Diyanet Ilmi Dergi 29/4 (1993), 67-80.

Ukeles, Raquel M. “Jurists’ Responses To Popular Devotional Practices In Medieval Islam”. Islamic Law in Theory:
Studies on Jurisprudence in Honor of Bernard Weiss. ed. A. Kevin Reinhart - Robert Gleave. 177-195. Leiden:
BRILL, 2014.

Vadet, Jean-Claude. “Ibn al-Hadjdj”. The Encyclopaedia of Islam (Second Edition). 3/779-780. Leiden: BRILL, 1979.

Yalcin, Ahmet. “Ibn Teymiyye’de Selefi Diisiince-Tasavvuf Mliskisi”. Kirikkale Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi 9/1
(2019), 139-156.

Yal¢in, Mehmet Fatih. Bahri Memliikler Doneminde Dumask Kidilkudatlar:. Istanbul: Marmara Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii, Ph.D., 2016.

Yaran, Rahmi. “Bid‘at”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi. 6/129-131. Istanbul: TDV Yaynlari, 1996.

Yazici, Muhammed. “Islam Diisiince Geleneginde ‘Her Yenilik Bid’attir’ Hadisine Yaklasimlar”. Atatiirk
Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 19 (2003), 138-188.

Yigit, Ismail. “Ayni’yi Yetistiren Memlukler Dénemi Ilmi Hareketine Genel Bir Bakis”. Marmara Universitesi [lahiyat
Fakiiltesi Dergisi 11-12 (1997), 27-45. https://doi.org/10.15370/muifd.40068

335


https://doi.org/10.15370/muifd.40068

