
Cihannüma 
Tarih ve Coğrafya Araştırmaları Dergisi 

Sayı XI/2 – Aralık 2025, 41-62 
Doi: 10.30517/cihannuma.1645610 

Araştırma Makalesi 

 
Makale Geliş Tarihi / Received Date: 23.02.2025 Makale Kabul Tarihi / Acceptance Date: 02.12.2025 
 

 
 
 

İÇ ASYA’NIN KÜLTÜREL KÖPRÜSÜ: UYGURLARIN 
MOĞOLLARLA ETKİLEŞİMİ 

 
 
 
 
 
 

  
Başak Kuzakçı* 

 

 
 

Öz 
Uygurların tarihsel yolculuğu, farklı dönemlerin birbiriyle ilişkisiz bir şekilde 
ele alınması nedeniyle çoğu zaman parçalı bir görüntü sunar. Ancak 
Uygurların köklü geçmişini anlamak için bu dönemler arasında bir bütünlük 
kurmak ve onları birleştiren temel unsurları keşfetmek gereklidir. Orta 
Çağ’da yaşadıkları dönüşüm, yalnızca kültürel ve siyasi bir değişim değil, aynı 
zamanda kimliklerini şekillendiren çok yönlü bir süreçtir. Konar-göçer Türk 
gelenekleriyle başlayan Uygur tarihi, Kağanlık dönemiyle (MS 744-840) 
önemli bir kırılma noktası yaşar. Bu dönemde, Çin medeniyetinin politik 
etkisi, Soğd tüccarlarının ekonomik ve kültürel nüfuzu ve Maniheizm’in dinî 
öğretileri Uygurların yaşamını derinden etkiler. Fakat Kağanlık döneminin 
sona ermesiyle başlayan diaspora süreci, Uygurların daha geniş bir kültürel 
yelpazeye dahil olduğu, Budizm ve Nesturî Hristiyanlığı gibi farklı inançlarla 
karşılaştığı ve Turfan, Tarım havzasındaki yerel topluluklarla etkileşime 
geçtiği bir dönemdir. Bu çok katmanlı dönüşüm süreci, Uygurların tarih 
boyunca kendilerini yeniden tanımlamalarına olanak tanıyan bir dinamizm 
yaratmıştır. Nihayetinde, Moğol İmparatorluğu’nun yükselişiyle birlikte 
Uygurlar, bu yeni güç merkezinin etkisi altında yeni bir sosyal ve siyasi kimlik 
inşa etmeye başlamıştır. Bu çalışma, Moğol İmparatorluğu’nda Uygurların 
rolüne ve değişimine odaklanmaktadır. Dönemin seyahatnameleri ve tarihî 

 
*  Dr. Öğr. Üyesi, Marmara Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih 

Bölümü Öğretim Üyesi, İstanbul/Türkiye, basakkuzakci@gmail.com, ORCID: 0000-
0002-8730-1898. 



Başak Kuzakçı 

42 

kanıtları üzerinden Uygurların sadece idari rolleri değil kültürel etkileşimi de 
değerlendirilmektedir.  
Anahtar Kelimeler: Uygur, Moğol, İç Asya, Kara Hıtaylar, Cengiz Han, 
Barçuq. 

 
 

The Cultural Bridge of Inner Asia: The Interactıon between 
The Uyghurs and the Mongols 

Abstract 
The historical journey of the Uyghurs often presents a fragmented image, as 
different periods are examined in isolation. However, to understand the rich 
legacy of the Uyghurs, it is essential to establish continuity across these 
periods and uncover the unifying elements of their history. The 
transformation they experienced during the Middle Ages was not merely a 
cultural and political shift but a multifaceted process that shaped their 
identity. The history of the Uyghurs began with their nomadic Turkic 
traditions and reached a critical juncture during the Khaganate period (AD 
744-840). During this time, the political influence of Chinese civilization, the 
economic and cultural impact of Sogdian merchants, and the religious 
teachings of Manichaeism profoundly influenced Uyghur society. However, 
the end of the Khaganate marked the beginning of a diaspora period, where 
the Uyghurs engaged with a broader cultural spectrum. This era saw their 
interaction with diverse faiths, such as Buddhism and Nestorian Christianity, 
and their integration with local communities in the Tarim Basin. This multi-
layered transformation process created a dynamic framework that enabled 
the Uyghurs to redefine themselves throughout history. Ultimately, with the 
rise of the Mongol Empire, the Uyghurs began constructing a new social and 
political identity under the influence of this emerging power center. This 
study focuses on the role and change of the Uyghurs in the Mongol Empire. 
The administrative roles of the Uyghurs and their cultural interactions are 
evaluated through travelogues and historical evidence from the period. 
Keywords: Uyghur, Mongol, Central Asia, Khitans, Genghis Khan, 
Barchuq. 
 
 
 
Giriş 
Uygur Kağanlığı’nın bozkırda dağıldığı dönemde, modern Moğollar üç ana 

gruba bölündü. İç Asya tarihinin bu dönemi özellikle karmaşık bir yapıya sahipti. 
Birçok yönden, 350 yıllık bir kaos dönemi Moğol imparatorluk dönemine yol açtı.1 

 
1  Geng Shimin, “Uighur Kingdom Of Kocho”, History of Civilizations of Central Asia, Vol. 

IV, Ed. M.S. Asimov ve ce. Bosworth, Paris, Unesco, 1998, s.200. 



İç Asya’nın Kültürel Köprüsü: Uygurların Moğollarla Etkileşimi 

43 

Tang Hanedanı2, Uygur Kağanlığı döneminden itibaren gerilemekteydi. 755’te 
başlayıp 769’a kadar süren Çin kırsalını ve ticaret kentlerini derinden etkileyen An 
Luşan İsyanı ve yine ticaret merkezlerinde başlayan ve Tang Hanedanı’nın 
Müslüman dünya ile ticaretini büyük ölçüde saran, Çin’deki sosyal düzeni alt üst 
eden Huang Cao İsyanı (874-884)3 idari düzeni ortadan kaldırdı. İsyan 
dönemlerinin yarattığı kıtlık ve sosyal baskı nedeniyle Tang Hanedanı resmen 907 
yılında çöktü.4 IX. yüzyılın ikinci yarısında İç Asya’daki güç boşluğunun ardından 
Toharlar ve Soğdlar geçici olarak Turfan, Tarım havzasının mirasçıları gibi 
göründüler. Uygurlar, Kağanlığın yıkılması üzerine doğu bölgesine doğru göç 
ettiler. Bu sırada İslamiyet’i kabul eden Türk boyları, İç Asya’nın ve Tarım 
havzasının batı kısmının kontrolünü ele geçirdi. Uygurlar bu artan bölgesel 
karmaşıklığa göre farklı siyasi pozisyonlar aldı ve kimliklerini yeniden 
şekillendirdiler. Onların şekillenen yeni kimliğinde ise üç faktör vardı: Maniheizm, 
Soğd ve Çin kültürleri. Nitekim, Kağanlığın IX. yüzyılın ortasında çöküşünden 
sonra Uygurlar üzerindeki bu etkiler kuvvetlendi ve Tarım havzasındaki Budist, 
Nesturî kültürü, Uygur kültürüyle harmanlandı.  

Uygurların konar-göçer Türk geleneklerinden dönüşümü X. yüzyılda 
şekillendi. Siyasi bakımdan büyük istikrarsızlık içindeki Turfan-Tarım havzası ve 
Gansu koridorundaki Uygur boylarının varlığını sürdürmesi bölgedeki güçlü 
kültürel unsurlarla uyum becerilerine bağlıydı. Yine de bu değişime rağmen 
Uygurlar olarak tanımlanmaya devam ettiler. 1020’lerin ortalarında ve sonlarında ve 
1060’ların sonlarında veya 1070’lerin başlarında Tibet-Burma Tangutları tarafından 
ele geçirilmeden önce, Gansu koridorunda ve biraz batıda Dunhuang’da yaklaşık 
200 yıl yaşadılar. Tangutlar Gansu koridorunun güneybatısındaydı ve XI. yüzyılda 
bölgede hakimiyet kurmaya başladılar. Böylece Uygurlar iki grup olarak adlandırıldı: 
Gansu Uygurları ve Turfan Uygurları. Coğrafi bakımdan birbirlerine çok yakın olan 
bu gruplar, benzer dönüşümler yaşadı. Her iki grup için de asgari düzeyde 
kullanılabilir kaynaklara sahiplerdi.5 Turfan’a yerleşen Uygurlar, Turfan’da mukim 
modern Uygurların tarihi miraslarının bir parçasıdır. Ayrıca, en uzun süre varlığını 

 
2  Herbert Franke ve Denis Twitchett. “Introduction” In The Cambridge History of China, 

Vol. 6: Alien Regimes and Border States, 907-1358, ed. Herbert Franke ve Denis Twitchett, 
ss. 1-42. New York, Cambridge University Press, 1994, s.5. 

3  Nicolas Tackett, The Destruction of the Medieval Chinese Aristocracy, Leiden, Harvard 
University Asia Center, 2014 s. 187-234.  

4  Michael R. Drompp, “Geopolitical Change in East Asia and Inner Asia After the 
Crisis”, Tang China and the Collapse of the Uighur Empire, Leiden, Brill, 2005, s. 197-207. 

5  Michael R. Drompp, Tang China and the Collapse of the Uighur Empire: A Documentary 
History, Leiden, Brill, 2005, s.113-119; Geng Shimin, “Uighur Kingdom Of Kocho”, in 
History of Civilizations of Central Asia, Vol. IV, Pt. Ed. M.S. Asimov ve ce. Bosworth, 
Paris, Unesco, 1998, s.200. 



Başak Kuzakçı 

44 

sürdüren siyasi grup olduğu için Moğol İmparatorluğu’na kadar Uygurlar üzerine 
olan literatürün büyük bölümü Turfan grubuna odaklanmaktadır.  

Uygurların Moğol egemenliğine geçişi bir bakıma Moğol dönemine kadar 
bölgeyi kontrol altına alan Kara Hıtayların gelişiyle başlar.6 Moğol yönetimine 
gönüllü olarak boyun eğen ilk topluluklardan olan Uygurlar, Moğol imparatorluk 
sisteminde kısa sürede hüsn-ü kabul görmüşler ve imparatorluk diplomasisinin ve 
kitabetinin yürütücülerinden olmuşlardır. Edebi geleneğe ve yazılı kültüre sahip 
Uygurların seçkin tabakaları, Uygur kültürünün bazı önemli unsurlarını Moğol 
imparatorluğuna aşılamak ve iletmek için de hizmet ediyordu. Nitekim güçlü bir 
konar-göçer geleneğe sahip olan Moğolları şekillendirme sırası şimdi Uygurlardaydı. 

 
Kağanlığın Ardından Uygurlar: Yeni Bir Çağın Başlangıcı 
840 yılında bozkırdan kaçan en kısa ömürlü grup, Çin’in kuzey sınırına 

doğru hareket edenlerdi. 843’te zayıflamış Tang Hanedanı, sınırda Uygur tehdidini 
söndürmek için büyük bir ordu kurmayı başardı. Çinlilere direnen Uygurlar 
bölündü ve Çin’in çeşitli bölgelerine dağıldı yahut Tang ordusu tarafından dağıtıldı.7 
Uygur boylarının bir kısmının Çin’e doğru göç etmesi, onların Çinlileşme 
düzeylerini ortaya koymaktadır.8 Çinlileşme, Kağanlık döneminde evlilik 
ritüellerinde bir hedef hâline geldi. Uygurlarla evlenen bir Çin prensesi, 
“medenileştirici bir etki” olmayı başaramadığı ve iki güç arasında barışı 
sağlayamadığı için Uygurlardan kurtarıldığında aşağılandığını ifade etmektedir.9 
Barışı sağlamada kısmen başarısız olmuş ve belki de Uygurları tam olarak 
“medenileştirmemiş” olsa da içlerinde bir miktar değişim vardı. Uygurlar, daha 
önce gelen küçük gruplarla yaşanan birkaç küçük çatışma dışında, nispeten barışçıl 
bir şekilde Çinlilerle uyumlu bir siyaseti tercih etmişti. İlginçtir ki IX. yüzyılda 
Çin’in kuzeyine doğru olan ilk göç grubuna Ormizt adında bir şef liderlik ediyordu. 
Bu isim Soğd kökenliydi ve Drompp, bunun “Uygurlar arasında Soğdların ve 
Maniheizm’in büyük etkisini” yansıttığını belirtmişti.10 Böylesine büyük bir grubun 
barışçıl bir şekilde gelişi iki şekilde yorumlanabilirdi. Birincisi, Uygurlar o kadar 
zayıflamışlardı ki Çin sınırına baskın düzenlemenin bir avantajını görememişlerdi. 
Fakat bu çıkarım, aynı dönemde daha küçük Uygur boylarının Çin’e baskın 
düzenlemiş olması nedeni ile geçersizdir. İkincisi muhtemelen Uygurların barışçıl 

 
6  Herbert Franke ve Denis Twitchett, “Introduction” In The Cambridge History of China, 

Vol. 6: Alien Regimes and Border States, 907-1358, ed. Herbert Franke ve Denis Twitchett, 
ss. 1-42. New York, Cambridge University Press, 1994, s.120-121. 

7  Michael R. Drompp, Tang China and the Collapse of the Uighur Empire: A Documentary 
History, Leiden, Brill, 2005, s.118-119. 

8  Colin Mackerras, “Uygur-Tang Relations, 744-840”, Central Asian Survey C.. 19, S. 2, 
2000, ss. 223-234. 

9  Michael R. Drompp, a.g.e., 2005, s.19. 
10  Michael R. Drompp, a.g.e., 2005, s.40-41. 



İç Asya’nın Kültürel Köprüsü: Uygurların Moğollarla Etkileşimi 

45 

bir şekilde gelme kararında konar-göçer Türk geleneğinden uzaklaşma hareketi 
etkendi. Konar-göçer stratejisinin artık Uygur liderliğinin tek yaklaşımı olmadığı 
Uygurların barışçıl bir şekilde gelmesiyle değil, aynı zamanda ilk göç dalgasından 
kısa bir süre sonra gelen bir grup Uygur’un Çinlilere yaptığı iki taleple de karşımıza 
çıkmaktadır.11 Sınıra kaçan ikinci boy grubunun lideri Oga Kağan’ın Çinlilere 
yaptığı ilk talep, bir şehri “ödünç almak” oldu.12 Çinliler, böylesine radikal bir izin 
için tarihsel bir emsalin olmamasını gerekçe göstererek bu talebi reddettiler.13 
Ayrıca Uygurların daha fazla yerleşik hâle gelmesi, Maniheizm’in güçlü 
etkisindendi. Bu talepte Uygurlar, konar-göçer bir yaşam tarzından belirgin bir 
uzaklaşma hareketi gösterdiler. Drompp, Oga Kağan’ın tavrını, göç kampında 
Uygurlarla evli bir Çinli prensese sahip olmalarından kaynaklandığını öne 
sürmektedir.14 Rehin bir prenses bu cesur istekte bir etken olmuş olabilirken aynı 
zamanda Çinlilere de bir şekilde yakın hissetmiş olmalıydılar. Aksi takdirde, ilk 
etapta Uygurlar sığınmak için sınıra kaçmazlardı. Sınırdaki bu olay, Uygur 
dönüşümünün bir yönünü gündeme getirmektedir. Maniheizm’i benimsemenin 
motivasyonunun bir kısmı başlangıçta Çinlilerden bağımsızlık iddia etmek 
olabilirken edebi hayatın ve geleneklerin gelişimi ve yerleşik hayat tarzına yönelik 
etkisi, Uygurları birçok yönden komşularına yakınlaştırdı. Çinlilere yapılan ikinci 
talep, Çin’deki Maniheistler için güvenlik sağlamalarıydı. Muhtemelen bunların 
önemli bir kısmı Uygur veya Soğd kökenliydi. Çinliler bu talebi kabul edilebilir 
görüyorlardı ancak açıkça Uygurlara herhangi bir söz vermediler.15 Söz konusu 
talep, Maniheizm’in Uygur saflarında, en azından üst sınıflar arasında, ilerlemesini 
güçlendirmektedir. Yine de Uygur Kağanlığı sırasında Maniheizm’e geçişin yaygın 
olup olmadığı konusunda tartışmalar hâlâ devam etmektedir. Uygurların Çin 
sınırındaki dönemi kısa sürdü. Ancak Li Deyu’nun yazışmalarının günümüzüe 
ulaşması sayesinde, dönüşümün bazı önemli yönleri anlaşılabildi. Özellikle, 
Çinlileşme, yerleşikleşme ve kağanlık döneminde Maniheizm’in etkisi açıktı. Diğer 
taraftan Çin sınırına göç eden Uygurlar kısa bir süre hayatta kaldığı için diaspora 
sırasında daha fazla dönüşüm gerçekleşmedi. 

İki önemli Uygur göç grubu, Gansu koridoruna ve en batıdaki Dunhuang 
kasabasına taşındı. X. yüzyılın başında bölgede Çin ve Tibet güçleri zayıflamaya 
başladı. Ayrıca onların yönetiminde bir karışıklık vardı ve Uygurlar bu boşluğu 
doldurdu. Fakat, Lilla Russell-Smith, Tibetlilerin başlangıçta Gansu Uygurlarının 

 
11  Ma Fu, “The Tang Legacy on the Silk Road during the Uighur Era: Urbanisation in the 

Eastern Tianshan Region during the Ninth to Thirteenth Centuries.” Journal of the Royal 
Asiatic Society 34/2, 2024, s. 380-383. 

12  Michael R. Drompp, a.g.e., 2005, s.57. 
13  Michael R. Drompp, Tang China and the Collapse of the Uighur Empire: A Documentary 

History, Leiden, Brill, 2005, s.229-231. 
14  Michael R. Drompp, a.g.e., 2005, s.232. 
15  Michael R. Drompp, a.g.e., 2005, s.58. 



Başak Kuzakçı 

46 

gelişinde hâlâ kontrolde olduğunu iddia etmektedir. Nitekim ona göre, Uygurlar 
ancak IX. yüzyılın sonlarına doğru Gansu bölgesi üzerinde hakimiyet sağladılar. 
Tibetliler kuzeybatıda Dunhuang Uygurlarıyla savaştılar.16 Bu dönemde Uygurların 
bölgedeki siyasi varlığını karakterize etmek zordur. Esasında hem Gansu hem de 
Dunhuang bölgeleri Liao Hanedanı’nın (Hıtay) kontrolü altındaydı. Ancak Uygurlar 
bölgeyi fiilen kontrol ediyordu. Liao Hanedanı’nı kuran Çin’in kuzeydoğusunda 
Mançurya’da mukim konar-göçer Hıtay kabileleriydi ve 907’de Çin’in kuzey kısmını 
kontrol altına aldılar. Söz konusu hadise, Tang Hanedanı’nın sonuna işaret 
ediyordu.17 Uygurlar Liao Hanedanı’nı önemli ölçüde etkiledi. Uygur tüccarlar 
imparatorluk başkentinde imtiyazlı bir şekilde ikamete izin verilen yegâne yabancı 
gruptu.18  

Uygurlar, Hıtaylara “kavun yetiştirmeyi”19 öğrettiler, deve kullanımını teşvik 
ettiler ve Liao yazısının yaratılmasına “ilham verdiler”.20 Bu durum, göçebe grupları 
tarıma ve edebîleşmeye doğru etkileyen Uygurların devam eden dönüşümünü doğal 
olarak yansıtmaktadır. Zamanla, Liao Hanedanı da giderek Çinlileşti ve doğal olarak 
Uygurları tabi yöneticiler olarak nitelendirdiler. Liao Hanedanı’nın taşıdığı nispi 
etkilere karşın Çin kültürü, Gansu ve Dunhuang Uygurlarını daha belirgin bir 
şekilde şekillendirmeye devam etti.21 Ayrıca, diaspora sırasında tek bir etnik 
kökenin etkisine atfedilemeyecek en önemli yeni dönüşüm unsuru X. yüzyılda 
başladı: Budizm. Russell-Smith, 980’de Gansu bölgesinden Uygur Budist rahiplerin 

 
16  Lilla Russell-Smith, Uygur Patronage in Dunhuang: Regional Art Centres on the Northern Silk 

Road In the Tenth and Eleventh Centuries. Leiden, Brill, 2005, s.57-58. 
17  Thomas J. Barfield, The Perilous Frontier: Nomadic Empires and China, 221 BC to AD 1757. 

Cambridge, MA: Blackwell Publishers, 1992, s.167-177. 
18  Karl A. Wittfogel ve Feng Chia-Sheng, History of Chinese Society: Liao (907-1125), 

Philadelphia: American Philosophical Society, 1949, s.23. 
19  Karl A. Wittfogel ve Feng Chia-Sheng, a.g.e., 1949, s.23. 
20  Karl A. Wittfogel ve Feng Chia-Sheng, a.g.e., 1949, s.23.  
21  Yang Fu-Hsüeh, “On the Sha-Chou Uighur Kingdom”, Central Asiatic Journal 38, no. 1, 

1994, s.104; Ayrıca Hudûdü’l-Âlem, Dunhuang ve Gansu Uygurları hakkında olası 
bilgileri sunmaktadır. Ancak, kronolojiyi belirlemek için zayıf bir kaynak ve mevcut 
bilgilerde de yanlışlıklar vardır. Uzak “Çinistan” (Çin) topraklarının açıklamaları 
sorunlarla doludur. Çünkü yazar muhtemelen bölgenin benzer şekilde güvenilmez 
kaynaklarına veya ikinci el anlatımlarına güvenmiştir. Dunhuang açıklaması, bölgenin 
“Çin’e ait olduğunu” ve “sakinlerinin zararsız olduğunu ve Mani inancını benimsediğini” 
anlatır. Yerli nüfus kesinlikle Budist ve Çinliydi, bu nedenle isimsiz yazar muhtemelen 
ayrıntıları karıştırmaktadır. Çin’in, İran kadar uzakta bile bilinen ve saygı duyulan bir güç 
olduğu göz önüne alındığında, yazarın Çinlileri zararsız olarak nitelendirmesi alışılmadık 
bir durumdur. O zaman, bölgede “zararsız” ifadesi ile Uygurlardan bahsediyor olması 
mümkündür. Uygurlar, yazar tarafından nüfusun bir unsuru olarak daha az biliniyor 
olabilirdi. Hatta daha Batılı bir bakış açısından Çinlilerle aynı görünmüş olabilirlerdi. 
Dahası, yazar bölgenin “Çin’e ait” olduğunu söylüyor ki bu en iyi ihtimalle belirsiz bir 
konuydu. 



İç Asya’nın Kültürel Köprüsü: Uygurların Moğollarla Etkileşimi 

47 

Dunhuang Uygurlarına geldiğini iddia etmektedir. Bu durum “en azından Gansu 
Uygur nüfusunun bir kısmının o dönemde Budist olduğunun kesin bir işaretiydi”.22 
Budistleştirme süreci, Çin sınırındaki Uygurları etkiledi. Dunhuang’da Mogao 
mağaraları, Budist yerli nüfusun yanı sıra yavaş yavaş dönüşmeye başlayan Uygurlar 
üzerinde derin etkisi olan bir dini sanat ve metin deposuydu. Diğer taraftan, 
Dunhuang’daki el yazmalarının çoğunun Budist ve sadece birkaçının Maniheist 
olduğunu ifade etmek gerekir. Ancak Maniheist olanlar kağanın ve diğer saray 
üyelerinin isimlerini içeriyordu. Uygur sarayı açık bir dinî politikaya sahipti ve 
birçok dinin var olmasına izin verdi ve dinî genişlemeyi teşvik etti.23 İlk Budist 
sutraları bu dönemde Uygur diline çevrildi ve Uygurların din değiştirmeye başladığı 
iddiasını destekledi. Fakat, Tangutlar önce 1020’lerin sonlarında Gansu Uygurlarını 
ve ardından 1060’ların sonlarında Dunhuang Uygurlarını fethettiğinde din 
değiştirme süreci kesildi. Budistleşme ve daha önemli bir dönüşüm, Turfan 
bölgesine taşınan Uygurlarla devam edecekti. Bunlar Moğol dönemine kadar 
varlığını sürdürdü ve Turfan bölgesi artık modern Uygur halkının anavatanı olarak 
kabul edildi. 

Tanrı Dağları’nın güneyindeki Turfan Vadisi “gelişmiş bir tarıma sahip, buğday, 
arpa, pirinç, hububat ve fasulyenin yanı sıra pamuk, üzüm, kavun, susam vb. üreten müreffeh 
bir vaha” idi. Tanrı Dağları’nın ötesinde, hala konar-göçer olan Uygurlar için otlak 
olarak ideal olan geniş bozkır alanları vardı. Ancak, bölge Uygurlar için tamamen 
bilinmeyen bir yer değildi. Kağanlık döneminde başkentleri Karabalgasun’dan “bu 
batı bölgeleri üzerinde zaten bir miktar kontrole sahip”lerdi. Uygurlar geldiler ve 
kış başkentini Kuça’ya ve yaz bozkır başkentini ise Beşbalıg’a kurdular.24 Hudûdü’l-
Âlem’in şüpheli doğruluğu göz önüne alındığında kaynağa göre, Beşbalık’ı yaz 
aylarında İdikutun ikametgahı olarak, Kuça’nın “yönetim merkezi” olduğunu 
belirtir.25 Ancak bu, ikili sermaye sisteminin uzun süre devam etmesi olasılığını göz 
ardı etmemek gerekir. Cüveyni’ye göre, XIII. yüzyılda Uygur İdikutu Barçuq, 
Cengiz Han’a boyun eğdiğinde hâlâ Beşbalık’da ikamet ediyordu.26 Yine de birçok 
Uygur için Kuça’nın, kentleşmeye devam ettikçe yerleşmek için tercih edilen alan 
hâline gelmiş olması muhtemeldir. Bu öneri, XV. yüzyılın sonlarına doğru 

 
22  Lilla Russell-Smith, Uygur Patronage in Dunhuang: Regional Art Centres on the Northern Silk 

Road In the Tenth and Eleventh Centuries. Leiden, Brill, 2005, s.65. 
23  Yang Fu-Hsüeh, a.g.m., 1994, s.93-94. 
24  Geng Shimin, “Uighur Kingdom Of Kocho”, in History of Civilizations of Central Asia, 

Vol. IV, Pt. Ed. M.S. Asimov ve ce. Bosworth, Paris, Unesco, 1998, s.200. 
25  Geng Shimin, a.g.m., 1998, s.202; Takao Moriyasu, “The Sha-chou Uighurs and the 

West Uighur Kingdom”, Acta Asiatica: Bulletin of the Institute of Eastern Culture 78, 2000, 
s.36; Hudud-al-Alam: The Regions of the World, A Persian Geography, 982 AD., çev., ve ed. V. 
Minorsky. Cambridge, UK, University Press, 1982, s.94. 

26  Juvaini, ‘Ala-ad-Din ‘Ata-Malik., Genghis Khan: The History of the World Conqueror, Çev. 
J.A. Boyle. Seattle, University of Washington Press, 1997, s.47. 



Başak Kuzakçı 

48 

Beşbalık’ın kademeli olarak terk edildiğine dair kanıtlarla güçlendirilmiştir. Kuça, 
Golden’ın öne sürdüğü kadar hızlı olmasa da Tanrı Dağları’nın güneyindeki daha 
kalabalık bir kasaba hâline gelmiş olmalıydı.27 

Turfan coğrafyası, Tarım Havzası’ndaki iklim ve ekoloji, konar-göçer 
faaliyete elverişli değildi, Uygurların hayat tarzının dönüşümünde bölgesel 
ekolojinin etkileri bu bakımdan yadsınamazdı. Ancak söz konusu uyum süreci uzun 
vadeye yayılmıştı. Uygur boyları yazları bölgedeki aşırı sıcaklardan kaçınmak için 
Tanrı Dağları’nın kuzey serin yamaçlarına doğru hareket ederek burada kuzey 
başkenti kurdular.28 Turfan, Tarım’daki otokton nüfus ile Çinliler ise yeni gelen 
Uygurların aksine, sıcak dönemde şehirde kalarak evlerinin yeraltında kalan 
bölgelerinde serin alanlar oluşturmayı tercih etmişti. Yerliler ve Uygurlar arasındaki 
sıcaklıkla baş etme yöntemleri arasındaki kültür ve yaklaşım farkının azaldığını, Çin 
hanedanı olan Song İmparatorluğunun elçisi Wang Yan-te’nin raporlarında da 
tespit etmek mümkündür. Wang Yan-te, 982 yılında Uygurları ziyarette bulundu ve 
değişimin kademeli olduğunu ortaya koydu: 

“Bu ülkede ne yağmur yağar ne de kar ve sıcaklık aşırıdır. Her yıl, yazın en sıcak 
olduğu zamanlarda, sakinler yeraltına taşınırlar. Evler beyaz kil ile kaplıdır. Ching-ling 
adlı bir dağ geçidinden akan bir nehir vardır: suları başkentin etrafından geçecek, 
tarlalarını ve bahçelerini sulayacak ve değirmenlerini hareket ettirecek şekilde 
düzenlenmiştir. Ülke beş ana tahıl türünü üretir. Soylular at eti yerken, nüfusun geri 
kalanı koyun eti, ördek ve kaz yer. Erkekler at binmeyi ve okçuluğu sever...”.29 
Turfan bölgesindeki yerleşimin kurak iklime göre düzenlendiğini gösteren 

Wang Yan Te’nin gözlemleri, bütün Maveraünnehir coğrafyasında tipik olarak 
görülen sulama sistemlerinin Turfan coğrafyasında da etkin kullanıldığına delalet 
eder. Zengin ve yerleşik bir medeniyet tasvir edilir. Ürün çeşitliliğine dayalı tarım 
ekonomisine sahip olan Turfan Uygurları, tarlaları sulamak ve değirmenleri 
döndürmek için de teknolojik yeterliliğe sahipti. Samur kürk ticareti bir başka karlı 
ekonomik faaliyetti. Bunun yanı sıra ipekli brokar dokuma ve pamuklu dokuma 
bölgedeki güçlü tekstil geleneğine işaret etmektedir.30 Wang Yan-te, soyluların, 
özellikle Uygurların ve nüfusun geri kalanının beslenme düzenleri arasında bir 
ayrım fark etti. Bu ayrımın etnik kökene değil, sınıfa dayalı olması muhtemeldir. 
Soylular muhtemelen değişimi en yavaş olanlardı çünkü değişim güçlerine sıradan 

 
27  Peter B. Golden, An Introduction to the History of the Turkic Peoples: Ethnogenesis and State-

Formation in Medieval and Early Modern Eurasia and the Middle East. Wiesbaden, Otto 
Harrassowitz, 1992, s.163. 

28  Svat Soucek, A History of Inner Asia. New York, Cambridge University Press, 2000, s.78. 
29  Özkan İzgi, Çin Elçisi Wang Yen-Te'nin Uygur Seyahatnamesi, Ankara, TTK, 2000, s.56-58. 

Svat Soucek, A History of Inner Asia. New York, Cambridge University Press, 2000, s.78-
79. 

30  Geng Shimin, “Uighur Kingdom Of Kocho”, in History of Civilizations of Central Asia, 
Vol. IV, Pt. Ed. M.S. Asimov ve ce. Bosworth, Paris, Unesco, 1998, s.203. 



İç Asya’nın Kültürel Köprüsü: Uygurların Moğollarla Etkileşimi 

49 

Uygurlardan daha fazla direnebiliyorlardı. Uygurlar bölgenin kültürel 
çoğulculuğundan etkilenmeden kalamazlardı. Wang Yan-te açıklamasının başka bir 
bölümünde, Uygurların Çin takvim sistemini kullandıklarını, Turfan halklarının 
müziğe olan sevgisini ve tercih ettikleri enstrümanları da not etti.31 XI. yüzyılda 
yazan Fars tarihçisi Gerdizi32, Uygur liderlerinin “Çin ipek giysileri” giydiğini 
kaydeder ve giyim tarzlarını “uzun, bol ve tüm vücudu kaplayan, kolları geniş ve 
uzun etekler” şeklinde tasvir eder.33 Bu kültürel çoğulculuk, Tarım havzasının dinî 
manzarasını incelerken derin bir düzeyde belirgindir. Gerdizi, Uygur İdikutu’nun 
Maniheist olduğunu, ancak bölgede Hıristiyanlar ve Budistler de olduğunu 
kaydeder. Uygurlar yavaş yavaş Budizm’e geçmeye başladılar. Ancak, Budizm 
baskın hale gelirken, Maniheizm ve Nesturî Hristiyanlığı da devam etti. Budizm’e 
geçiş, muhtemelen kağanlık sırasında Maniheizm’e geçişe benzetilebilecek incelikli 
bir süreçti. Diğer taraftan, Maniheizm’in nüfus içinde ne kadar ilerleme kaydettiği 
belirsizdir. Muhtemelen ilk olarak soylular arasında kendini gösteren Maniheizm, 
diğer toplumsal tabakalara doktrin ve uygulama bakımından esnek yorumlarla 
yayıldı. Wang Yan-te’nin gözlemlerine göre Uygur coğrafyasında “50’den fazla Budist 
manastırı vardır. Onların hepsinde T’ang sülalesi tarafından koyulmuş kitabeler vardır. 
Manastırların içinde Ta-tsang-chung [Budist Kanunları] ve Ching-Ying [Budizm Sözlüğü] 
bulunmaktadır”.34 Buna karşın “Burada Ch’ih-shu-lou [İmparatorluğa ait fermanların 
saklandığı kule] vardır. Bu kulede Tang [devrinin] imparatorları Tang Taizong (627-649) ve 
Tang Xuanzong’dan (712-756) gelen ferman ve mektuplar arşivlenmiştir. Bu kulenin 
arkasında bir Moni [Mani] manastırı vardır. P’o-ssu (Pers) rahipleri kendi kanunlarının 
tarafını tutarlar. [Kendi kanunlarının dışındakilere] Wai tao [rafizi] derler”35 ifadesiyle 
elçilik heyetinin seyahatini gerçekleştirdiği 981’de Turfan yakınlarında Kao-Ch’ang 
şehrinde Maniheizm’in belli ölçüde etkisine işaret ederken Budist literatürüne dair 
temel eserlerin varlığı ve manastır sayısı Turfan coğrafyasında Budizm’in gücüne 
işaret ederdi.36 Wang Yan-te’nin İran coğrafyasından gelen rahiplerin dinî ayinlerine 
ve doktrine kuvvetli şekilde bağlı olduklarına dair gözlemleri bölgede Fars 
(muhtemelen Soğd) kültürünün varlığını sürdürdüğünü ortaya koymaktadır.37 
Tarım Havzası’ndaki Uygurlar, IX. yüzyılın sonlarından XIII. yüzyılın başlarına 
kadar Budizm’e maruz kaldılar. Ayrıca, Uygur Kağanlığı’nın soylularına ulaşmaya 
çalışan Maniheist Soğd tüccarların aksine, Uygurlar artık ağırlıklı olarak Budist 

 
31  Geng Shimin, a.g.m., 1998, s.203. 
32  Wilhelm Barthold, Turkestan Down to the Mongol Invasion. New Delhi: Munshiram 

Manoharlal Publishers, 1992, s.20-21. 
33  Geng Shimin, a.g.m., 1998, s.7. 
34  Özkan İzgi, Çin Elçisi Wang Yen-Te'nin Uygur Seyahatnamesi, Ankara, TTK, 2000, s.60-61.  
35  Özkan İzgi, Çin Elçisi Wang Yen-Te'nin Uygur Seyahatnamesi, Ankara, TTK, 2000, s.61-62. 
36  Özkan İzgi, Çin Elçisi Wang Yen-Te'nin Uygur Seyahatnamesi, Ankara, TTK, 2000, s.27-28. 
37  Samuel N.C. Lieu, Manichaeism in Central Asia and China. Leiden, Brill, 1998, s.91. 



Başak Kuzakçı 

50 

tesirler altındaydı. Budizm sadece üst tabakalarda değil sıradan Uygurlar arasında da 
daha görünür hâle geldi ve dönüşüm sürecinde merkezî rollerden birini oynadı.38 

Geng Shimin, Uygurlar ve diğer Türk gruplarının bölgedeki sayısal çoğunluk 
olduğunu öne sürmüştür.39 Söz konusu iddia, bölgenin dilsel olarak kademeli olarak 
Türkleştirilmesi gerçeğiyle desteklenen tartışmalı bir öneridir. Yine de bu nokta, 
yerli-otokton nüfusların uzun geçmişi ve Çinliler ile Tibetlilerin son zamanlarda 
Türklerle birlikte bölgeye dahil olması göz önüne alındığında yeterli değildir. 
Bölgeyi karakterize etmenin en kesin yolu, çok kültürlü ve çok etnikli olarak 
belirlenmesidir. Bu çeşitlilik esasen Uygur liderlerinin yerli kitlelerin dinine 
geçmeleri için önemli bir motivasyon faktörüdür. Bu sayede bölge üzerindeki 
kontrollerinde güç ve yeni bir meşruiyet unsuru kazanmışlardır. Artan birlik 
umudu, Uygurların batıdaki komşularıyla ilişkilerinde de rol oynamış olabilirdi.40 
Dîvânu Lugâti’t-Türk’e göre, 1070’lerde Mahmud el-Kaşgari’nin Türkçe 
sözlüğünün bir koleksiyonu olan Uygurlar “kâfirlerin en güçlüsü” idi.41 
Karahanlılar, Doğu Tarım Vadisi’nde Uygur topraklarının batısında İslam’a geçmiş 
olan Türklerdi. Uygurların Doğu ile Batı arasındaki alışverişlerde kültürel aktarıcı ve 
aracı olarak artan rolünü anlamak önemlidir. Doğu Tarım Havzası’nın kontrolünü 
ele geçirdiklerinde kağanlık döneminin kuzey bozkırının aksine, İpek Yolu’nun 
ticaret rotalarının tam ortasındaydılar. Bu durum onların dönüşümünün yönü 
açısından önemliydi. Ancak, Soğdlar Uygurların gelişine kadar bu rolde hâlâ 
egemendi. Diğer taraftan İslam’ın yeni varlığı Soğdya’nın düşüşüne sebep oldu ve 
Soğd kültürü IX. yüzyılda krize girdi. Batıdaki Soğd etkisi ortadan kalkıyordu ve 
doğu Tarım Havzası’nda Soğd ağı, Çin’den doğu Tanrı Dağları’na kadar uzanan 
bölgesel bir Uygur ağına dönüştü.42 İslamiyet’in batıda yükselişi, Uygurların 
Budizm’e geçiş sürecini etkilemekle kalmamış, aynı zamanda Doğu ile Batı 
arasındaki kültürel alışverişte önemli aracılar olarak yükselişlerinde de rol oynamıştı. 

 
 

38  Wang Yan-te’nin anlatımları değişkenlik gösterir, ancak 50 Budist tapınağına karşılık 
sadece bir Maniheist tapınağından bahseder. Wang Yan-te’nin 982 yılında ziyaret ettiği 
sırada Maniheizm’in gözden düşüp düşmediği belirsizdir. Bölgeyi ziyaret eden diğer 
seyyahlarda ise Maniheist tapınakların var olduğunu belirtilmiştir. Maniheizm varlığının 
bölgede azaldığı veya güçlü olmadığı olasılığı olarak belirtilmeye değerdir. Uygurlar 
bölgeye yerleştiğinde ise Budizm çoğunluğun inancıydı. Detaylı bilgi için bkz. Svat 
Soucek, A History of Inner Asia. New York, Cambridge University Press, 2000, s.79; 
Özkan İzgi, Çin Elçisi Wang Yen-Te'nin Uygur Seyahatnamesi, Ankara, TTK, 2000, s.27-28. 

39  Geng Shimin, “Uighur Kingdom Of Kocho”, in History of Civilizations of Central Asia, 
Vol. IV, Pt. Ed. M.S. Asimov ve ce. Bosworth, Paris, Unesco, 1998, s.205. 

40  Svat Soucek, A History of Inner Asia. New York, Cambridge University Press, 2000, s.79. 
41  Mahmud al-Kashgari, Compendium of the Turkic Dialects (Diwan Lughat at-Turk) Part I, çev. 

Robert Dankoff, Duxbury, MA: Harvard University Printing Office, 1982, s.140. 
42  Étienne de la Vaissière, Sogdian Traders: A History, çev. James Ward. Leiden, Brill, 2015, 

s.289. 



İç Asya’nın Kültürel Köprüsü: Uygurların Moğollarla Etkileşimi 

51 

Moğol Egemenliği Altında Uygurlar: Bir Dönemin Başlangıcı 
Doğu Tarım Havzası’nın istikrarı, Jurchen Jin Hanedanı, Liao Hanedanı’nı 

yendikten sonra çökmeye başladı. Liao’lardan bazıları batıya kaçtı ve Tarım 
havzasında, Tanrı Dağları’nın kuzeyinde ve Pamir Dağları’nın batısında yeni ve 
güçlü bir varlık oluşturdu. Bu halka Kara Hıtaylar denmeye başlandı ve yaklaşık 
1141’den 1218’de Moğollar tarafından ele geçirilene kadar bölgede hüküm 
sürdüler.43 Kara Hıtayların, çoğunluğu İslamiyet’i benimsemiş Doğu Tarım 
bölgesindeki yönetimi, Çin hanedanlarının hakimiyet dönemlerinin aksine, asla 
merkezîleştirilmedi.44 Bu merkezî kontrol eksikliği ve Kara Hıtay başkentinin Issık 
Göl’e yakın olması nedeniyle, Kara Hıtay yönetiminin doğu ucundaki Uygurlar, 
çoğunlukla özerk bir yönetime sahipti. Gürhanlara45 vergilerini ve haraçlarını 
ödedikleri sürece kendi ordularını bile kurma ve idame ettirme hakkına sahiptiler. 
Kara Hıtay yönetiminin en önemli valileri, mali yetkililerdi.46 Uygur İdikut Barçuq, 
yaklaşık 70 yıl sonra, onlara olan sadakatlerini değiştirmeye karar verdi.47 Kara Hıtay 
yönetimini terk ederek doğudaki büyüyen Moğol gücüne yöneldi. Varlıklarının son 
üçte birinde prestij ve güçlerinde yavaş yavaş düşüş yaşandıktan sonra, 1218’de, İç 
Asya bölgesindeki çoğu güç gibi, Kara Hıtaylar da Moğollar tarafından ortadan 
kaldırıldı.48 

Uygurların Moğol yönetimine olan sadakatlerindeki değişimin birkaç nedeni 
vardı. En önemlisi, Kara Hıtayların güç kaybettikçe doğudaki vassal Uygurlardan 
ağır vergiler ve haraç almaya başlamalarıydı. Sadakatlerdeki değişim, kısmen Kara 
Hıtayların azalan gücünden de kaynaklanmış olabilirdi. Ayrıca Kara Hıtayların 
batısında, Harzemşahlar büyüyen bir tehdit oluşturuyordu ve bu durum Uygurların 
Müslüman hükümdarlar tarafından boyunduruk altına alınma korkusuna yol açmış 
olabilirdi. Ağır vergiler ve Kara Hıtayların azalan gücü ve Müslüman yönetiminin 
tehdidi, Uygurların Moğollara boyun eğme kararının bir parçasıydı. Doğuda 
Moğollar prestij kazanıyordu. Moğollar potansiyel olarak Uygurlar için hem Kara 
Hıtaylardan hem de Müslüman Harzemşahlarından korunma sağlayabilirdi. 

 Moğol elçilerinin teslimiyetten önce Uygur kuzey başkenti Beşbalık’a 
çoktan ulaştığına dair kanıt mevcuttu. Eğer bu elçiler geldiyse büyük olasılıkla 

 
43  Michal Biran, The Empire of the Qara Khitai in Eurasian History: Between China and the Islamic 

World. New York: Cambridge University Press, 2005, s.1.  
44  Michal Biran, a.g.e., 2005, s.93-131.   
45  Kara Hitay liderinin “evrensel han” anlamına gelen unvanı için Gürhan veya “büyük 

han”, bkz. Emil Bretschneider, Medieval Researches from Eastern Asiatic Sources, Vol. 1 ve 2. 
n.p.: Adamant Media Corporation, 2005, s. 225. 

46  James A. Millward, Eurasian Crossroads: A History of Xinjiang. New York, Columbia 
University Press, 2007, s.57. 

47  Juvaini, ‘Ala-ad-Din ‘Ata-Malik., Genghis Khan: The History of the World Conqueror, Çev. 
J.A. Boyle. Seattle, University of Washington Press, 1997, s.45. 

48  Michal Biran, a.g.e., 2005, s.60-86.  



Başak Kuzakçı 

52 

Uygurların tepkisine bağlı olarak Cengiz Han’ın elinde büyük ödüller, refah veya 
yıkım vaatleri getirmiş olmaları muhtemeldi. Moğollar tarafından teslim olanları 
kayırma ve direnenleri yok etme politikası Moğol fetihleri boyunca sürdürüldü ve 
en açık şekilde Reşideddin tarafından 1250’lerde Cengiz Han’ın torunu olan sonraki 
Moğol hanı Möngke ile Yakındoğu arasında geçen bir diplomaside kaydedildi: 

“Eğer kendi isteğinizle gelip ordumuzu adam ve erzakla desteklerseniz, ülkeleriniz, 
ordularınız ve haneleriniz sizinle kalacak ve bizim adımıza yaptığınız çabalar hoş 
karşılanacaktır. Fakat eğer emri yerine getirmede ihmalkarlık yaparsanız, o zaman biz, 
Tanrı’nın gücüyle, onları [Suikastçıları] bitirdiğimizde, biz, mutlaka sizin yönünüze 
doğru ilerleyeceğiz ve haneleriniz ve ülkelerinizle, onlara davrandığımız şekilde size 
davranacağız”.49 
Tüm bu faktörler Uygurların Moğollar lehine Kara Hıtay egemenliğinden 

vazgeçme kararında rol oynadı. 1211’de, Kerulen Nehri boyunca resmî teslimiyetle 
Uygurlar, Avrasya’daki bu hızla yükselen güce olan vassallıklarını mühürlemişlerdi. 
1209 baharında Moğollara teslim olma arzularını çoktan fark etmişlerdi. Barçuq 
hizmetlerini sundu ve “ona [Cengiz Han’a] beşinci oğul gibi olacağım ve ona tüm gücümü 
vereceğim” dedi.50 Nitekim Moğolların en önemli kaynağı olan Gizli Tarih, bu 
noktada Cengiz’in kızlarından birine evlenme teklif ettiğini ve bunun sonucunda 
Cengiz Han’ın “beşinci oğlum olsun” dediğini ileri sürer.51 Ancak diğer kaynaklar, 
bu nişanın Barçuq’un 1211’de Cengiz’in huzuruna çıkana kadar gerçekleşmediğini 
ifade eder. Buna rağmen Uygurların teslimiyeti, Moğollara tabi bir konuma getirilen 
uzun bir konfederasyon serisinin ilkiydi. Ayrıca ilk olmaları da Moğol 
imparatorluğundaki önemli yetkiler hususunda Uygurlar için rol oynadı. İlk teslim 
olan olmanın önemi, Kubilay’ın 1270’te Koryo hükümdarına yaptığı ve Yuan Shi’de 
kaydedilen bir belgede yer almaktadır:“Sen [Kore hükümdarı] daha sonra teslim oldun, bu 
yüzden prensler (wang) arasında düşük bir sıradasın. Bizim T’ai-tsu’muzun [Cengiz Han] 
saltanatı sırasında, ilk teslim olan Iduq qut oldu, buna göre prensler arasında birinci sırada 

 
49  Thomas T. Allsen, “The Yuan Dynasty and the Uighurs of Turfan in the 13 Century”. 

In China Among Equals: The Middle Kingdom and Its Neighbors, 10-l4 Centuries, ed. Morris 
Rossabi. ss. 43-79. Berkeley: University of California Press, 1983, s.244. 

50  The Secret History of the Mongols, The Origin of Chingis Khan, Adapted by Paul Kahn. Boston: 
Cheng and Tsui Company, 1998, s.135; Moğol İmparatorluğu’nun kuruluş süreci 
hakkında genel bir değerlendirme için bkz. İlyas Kemaloğlu, “Büyük Moğol 
İmparatorluğu”, Avrasya’nın Sekiz Asrı Çengizoğulları, haz. Hayrunnisa Alan, İlyas 
Kemaloğlu, İstanbul, 2016, s.29-68. 

51  The Secret History of the Mongols, The Origin of Chingis Khan. Adapted by Paul Kahn. Boston: 
Cheng and Tsui Company, 1998, s.247; Emil Bretschneider, Medieval Researches from 
Eastern Asiatic Sources, Vol. 1 ve 2. n.p.: Adamant Media Corporation, 2005, s.2. 



İç Asya’nın Kültürel Köprüsü: Uygurların Moğollarla Etkileşimi 

53 

olması emredildi. Arslan [A-ssu-lan] daha sonra teslim oldu, bu yüzden [o]da sıralandı”.52 Bu 
belgede yer alan diplomasi yaklaşımının Uygurların teslimiyetinden yaklaşık 60 yıl 
sonra yapılmış olması, Moğolların kendi toprakları dışında gönüllü olarak sadık 
tebaalarına ne kadar değer verdiklerini ortaya koymaktadır. 

Ch’ang Ch’un, 1220’lerin başlarında Cengiz Han’a batı bölgelerine yaptığı 
seyahatlerde eşlik eden bir Çinli gezgindi.53 Seyahatinin raporları, Uygur halkının 
Moğol egemenliğinde ne denli gelişme gösterdiğine dair bir resim oluşturulmasına 
yardımcı oldu. Uygurlar, doğu Tarım havzasında potansiyel olarak tahribat 
yaratabilirlerdi. Ancak bunun yerine, kentsel Hint-Avrupa Budist toplulukları ile 
yavaş yavaş dönüşen Uygurlar arasında kademeli bir kaynaşma meydana geldi. 
Konar-göçer Türk geleneklerinin bazı belirtilerini hâlâ gösteren Uygurlar, 
kağanlıklarının kuruluşundan itibaren bu geleneklerden kademeli olarak 
uzaklaşmışlardı. Moğol maiyeti Cengiz Han’a eşlik ederken Tanrı Dağları 
eteklerindeki doğu Tarım Havzası’na vardıklarında Uygurlar onları karşılamak için 
dışarı çıktılar ve Uygur hükümdarı “[onlara] üzüm şarabı, seçkin meyveler, büyük kekler, 
kocaman soğanlar ve İran keteninden kumaşlar” getirdi.54 

Uygur topraklarının kenarındaki bu küçük kasaba, onlara konar-göçer bir 
beslenmenin önemli temel gıdalarını, yani et ve sütü, hayvancılığa dayalı bir 
ekonominin ürünlerini sunmuyordu. Ancak, bu sunular tarımda güçlü bir 
ekonomik temel olduğunu ima ediyordu. Ayrıca, İran keteni bölgede devam eden 
kültürlerarası alışverişi ve Turfan Uygurları için dönem boyunca ticaretin önemini 
vurguluyordu. Moğol grubu bu küçük kasabadan ayrıldıktan sonra Beşbalık’a doğru 
ilerledi. Yolda, Ch’ang Ch’un hububat tarlalarının sulandığını ve su kemerleri 
aracılığıyla su getirildiğini kaydetti. Sulama, bölge üzerindeki Uygur yönetimi 
sırasında zarar görmedi veya yok edilmedi. Esasında su kemerleri bu dönemde inşa 
edilmedi veya genişletilmediyse bile en azından Moğol hakimiyetinde Uygurlar 
tarafından korundu. Bu, Turfan Uygur hükümetinin iyi gelişmiş bir altyapıya sahip 
olduğunu göstermekteydi. Beşbalık’a vardıktan sonra, yukarıda belirtilenlere benzer 
besinler ve üzüm bağları olmasının yanı sıra çok sayıda “Budist ve Taoist [muhtemelen 
kıyafetlerinin daha sonraki bir tanımına göre Maniheist] rahip” şehrin dışında onları 
karşılamaya geldi. Bölgede yer alan çok kültürlü karakter, çeşitli dinlerin varlığıyla 
bu dönemde de devam etti. Ayrıca, kaynaklar oldukça yetersiz olsa da Avrupalı 

 
52  Thomas T. Allsen, “The Yuan Dynasty and the Uighurs of Turfan in the 13 Century”. 

In China Among Equals: The Middle Kingdom and Its Neighbors, 10-l4 Centuries, ed. Morris 
Rossabi. ss. 43-79. Berkeley: University of California Press, 1983, s.247. 

53  Ch’ang-Ch’un, Travels of an Alchemist. Translated by Arthur Waley. London, George 
Routledge and Sons Ltd., 1931, s.79. 

54  Ch’ang-Ch’un, a.g.e., 1931, s.79. 



Başak Kuzakçı 

54 

Hristiyan elçi William Rubruck, XIII. yüzyılın ortalarında İç Asya’ya seyahat 
ettiğinde Nesturî Hristiyanlığının bölgede hâlâ canlı olduğuna şahitilik etti.55 

 
Moğol İmparatorluğu’nda Uygur Kültürünün İzleri 
Uygurlar hızla yükselen Moğol gücüne ilk boyun eğen kişiler olması 

nedeniyle önemsenen bir halktı. Bu durumun bir örneği, Moğolların daha sonra 
imparatorlukta, İç ve Doğu Asya Moğol siyasi sistemine dağılmış olan Uygurların 
çoğunun Uygur anavatanına dönmesine izin vermesiyle gösterildi. Söz konusu 
yaklaşım, Moğollar için nadir bir izindi.56 Ayrıca Uygurlara verilen önemin, Uygur 
dilinin ve yazısının o zamana kadar okuma yazma bilmeyen Moğollara oynadığı 
rolde de görülebilirdi. Uygurlar ayrıca imparatorluğun ilk ilerlemelerinde yardımcı 
birlikler olarak önemli rollere sahipti ve imparatorlukta yönetici, sivil memur, 
tercüman ve çevirmen olarak görev aldılar. Uygurlar kısa sürede Moğollar içerisinde 
ciddi bir yol kat etmişti. Nitekim onlar, Moğol imparatorluğunda kritik bir rol 
oynayacaklar ve hem kültürel hem de idari olarak gelişmekte olan imparatorluk 
üzerinde güçlü bir etki yaratacaklardı. 

Moğol imparatorluğu kurulmadan önce bile Uygurlar diğer Moğol 
boylarında idari roller üstlenmişti. Cengiz Han 1204’te Moğol Nayman boyunu ele 
geçirdiğinde Uygur katiplerini ve yöneticilerini de beraberinde getirdi. Bunların en 
dikkat çekeni, Nayman vergi toplama sisteminden sorumlu bir Uygur olan Tatar 
Tonga’ydı.57 Cengiz Han ile Tatar Tonga arasındaki bir görüşme, Moğolların 
herhangi bir yazı sistemi geliştirmediğini ortaya koymaktadır. Yuan Shi’ye göre, 
Tatar Tonga’ya “Cengiz’in oğullarına ve tüm Moğol prenslerine Uygurca yazılı ve sözlü dilini 
öğretmesi emredildi”.58 Nitekim büyüyen bir imparatorluğu yönetmek, yazı biçiminde 
iletişim gerektirdiğinden bu Moğollar için kritik bir adımdı. Ayrıca Moğollar 
tarafından Uygur alfabesini benimsemek hem Uygurların geçirdiği dönüşümü hem 
de yeni Moğol hükümdarları üzerindeki etkilerini ortaya koymaktaydı. Doğu 
bozkırındaki ortak dil Farsça değil, Türkçe olduğundan Uygurlar yalnızca 

 
55  Christopher Dawson, Mission to Asia. Toronto: University of  Toronto Press, 1980, 

s.137-138; “Rehberimiz, onun ordusunun en önemli adamlarından biri olan Coiac adlı bir 
Nesturiye gitti” detaylı bilgi için bkz. Willem van Ruysbroek, The journey of  William of  
Rubruck to the eastern parts of  the world, 1253-55. London Hakluyt Society, 1900, s.101-106. 

56  Thomas T. Allsen, “The Yuan Dynasty and the Uighurs of Turfan in the 13 Century”. 
In China Among Equals: The Middle Kingdom and Its Neighbors, 10-l4 Centuries, ed. Morris 
Rossabi. ss. 43-79. Berkeley: University of California Press, 1983, s.248. 

57  Michael Brose, “Uighurs and Technologies of Literacy”, In Religion, Customary Law, and 
Nomadic Technology, ed. Michael Gervers and Wayne Schlepp, ss.15-25. Toronto: Joint 
Centre for Asia Pacific Studies, 2000, s.19. 

58  Michael Brose, a.g.m., 2000, s.20; Yuan Shi, Moğol yönetimindeki Yuan Hanedanlığının 
tarihçesidir. 



İç Asya’nın Kültürel Köprüsü: Uygurların Moğollarla Etkileşimi 

55 

yöneticiler olarak değil, aynı zamanda İç Asya’nın her yerinde tercümanlar ve 
çevirmenler olarak da güçlendirildiler.59 

Uygurlar ayrıca Kara Hıtayların sonlarına doğru fiilî hükümdar olan Kuçlug’a 
karşı Moğollara asker ve istihbarat da sağladı. Reşidüddin, Barçuq’un Kuçlug’a karşı 
savaşta 500 askere liderlik ettiğini kaydederken Cüveyni 300 askere liderlik ettiğini 
kaydetti.60 Bu durum Moğol ordusunun 20 ila 30 bin asker arasında olduğu tahmin 
edilen küçük bir kısmıydı. Ancak Kara Hıtayları yok etme çabasına Uygurların 
askerî olarak yardımı göz ardı edilemezdi. Diğer taraftan Uyguların, Moğollara nasıl 
bir istihbarat sağladığına dair dönemin kaynakları sessiz kalmaktadır.61 Bununla 
birlikte Thomas Allsen, Uygur ordusunun Moğol imparatorluğundaki rolüne dair 
yeni bir iddia daha geliştirdi. İlk olarak, XIII. yüzyıl Müslüman bir yazara dayanarak 
“güçlü savaşçılar olarak ünlendiklerinden” bahsetti.62 Bu bilgi, Kaşgarlı’nın XI. yüzyılda 
Uygurları “en iyi nişancılar” olarak nitelendirmesi ile eşlemektedir.63 

Moğollar Kara Hıtayları geçip Harezm’e saldırdığında Barçuq’un onlara 
10.000 Uygur askeriyle eşlik ettiği ve bu birliklerin çoğunlukla piyade olduğu Yuan 
Shi’de yer almaktadır.64 Bir piyade ordusu, Uygurların konar-göçer kökenlerinin at 

 
59  Elizabeth Endicott-West, “The Yüan Government and Society”, The Cambridge History of 

China, Vol. 6: Alien Regimes and Border States, 907-1358, ed. Herbert Franke and Denis 
Twitchett, ss. 587-615, New York: Cambridge University Press, 1994, s.611. 

60  Emil Bretschneider, Medieval Researches from Eastern Asiatic Sources, Vol. 1 ve 2. n.p.: 
Adamant Media Corporation, 2005, s.611. 

61  Juvaini, ‘Ala-ad-Din ‘Ata-Malik., Genghis Khan: The History of the World Conqueror, Çev. 
J.A. Boyle. Seattle, University of Washington Press, 1997, s.47. 

62  Emil Bretschneider, Medieval Researches from Eastern Asiatic Sources, Vol. 1 ve 2. n.p.: 
Adamant Media Corporation, 2005, s.279. 

63  Mahmud al-Kashgari, Compendium of  the Turkic Dialects (Diwan Lughat at-Turk) Part I, çev. 
Robert Dankoff, Duxbury, MA: Harvard University Printing Office, 1982, s.140; Ahmet 
Bican Ercilasun ve Ziyat Akkoyunlu, Kâşgarlı Mahmud Dîvânu Lugâti’t-Türk: Giriş-Metin-
Çeviri-Notlar-Dizin, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 2014, s.54-55; “Uygur: Beş 
şehirli bir vilayetin adı. Zülkarneyn orayı, Türk hakanı ile barıştığı zaman kurdu. 
Muhammed Çakır Tonka oğlu Nizamü’d-din İsrâfîl Togan Tigin babasından naklen 
bana dedi ki; Zülkarneyn Uygur illerine geldiğinde Türk hakanı ona 4000 kişi 
göndermiş, tulgalarına takılan kanatlar şahin kanatları imiş. Bunlar öne ok attıkları gibi 
arkaya da ok atarlarmış. Zülkarneyn bunlara şaşa kalmış نانیا دنرخذوخ ’  ‘huz-hurend 
inan’demiş. “Bunlar kendi kendilerine geçinirler... çünkü bunların elinden av 
kurtulmaz...” demek istemiş ve bu vilayete ‘ رخذوخ ’ huzhur/ Willem uzxur adı verilmiş. 
Sonraları خ harfi ا (elif)’e çevrilmiştir... O vilayet beş şehirdir; halkı, en şiddetli kâfirler ve 
en iyi ok atıcılarıdır.” Bkz. Besim Atalay, Divanü Lûgat-it-Türk Tercümesi. C.I, İstanbul. 
Türk Dil Kurumu Yayınları, 1992, s.111-113.  

64  Thomas T. Allsen, “The Yuan Dynasty and the Uighurs of Turfan in the 13 Century”. 
In China Among Equals: The Middle Kingdom and Its Neighbors, 10-l4 Centuries, ed. Morris 
Rossabi. ss. 43-79. Berkeley: University of California Press, 1983, s.265. 



Başak Kuzakçı 

56 

kültürünün sembolü değildi. Yine de bu Moğol imparatorluğu içindeki karma 
birimlere katılma veya onlarla birlikte hizmet etme geleneğinin sadece başlangıcıydı. 
Moğol imparatorluğunda yöneticiler ve sivil memurlar olarak Uygurlar da yeni 
mevkilere ulaştı. Moğollar tarafından kullanılan üç temel vergiden ikisinin kökeni 
muhtemelen Uygur vergi sistemlerinden geliyordu. Kopçur65 resm-i ağnam 
statüsünde konar-göçerlerin hayvanlarından alınan bir vergiydi ve kalan bir tarım 
vergisiydi.66 Bu durum, Turfan Uygurlarının ve Uygur Kağanlığının konar-göçer 
geleneğinin bazı kalıntılarını ortaya koymaktadır. Ayrıca Moğollarda da dönüşüm 
kademeliydi ve bu dönemde bu konar-göçer Türk geleneğiyle uyumlu bazı 
özelliklerin belirtileri vardı. 

Moğolların imparatorluk güçlerini korumaya yönelik stratejisinin Uygurların 
etkilemiş olabileceği başka bir yönü daha vardı: Posta sistemi ve bunun hızlı iletişim 
yöntemi olarak kullanımının önemi.67 Bir başka önemli nokta ise Uygur kültüründe 
bir miktar Çinlileşmenin devam etmesiydi. Bazı araştırmacılar Uygurların, Çin ve 
Moğol kültürü arasındaki boşluğu kapatmada önemli olduğunu ileri sürmektedir.68 
Yuan Shi’de belirtilen 277 daragha69da Moğollar (104), kuzey Çinliler (46) ve 
Uygurlar (34) kişiydi.70 Diplomasi ilişkileri hususunda Moğollar, Uygurlara saygı 
duyuyorlardı. Nitekim Cüveyni’ye göre, Moğollar “Uygur dili ve yazısını bilgi ve 
öğrenimin zirvesi olarak görüyordu”.71 Ancak, Uygur kültürünün bir kısmı Çinlilerle 
ilişkiler tarafından şekillendirilmişti ve “chin-shih derecesi”ne sahip Batı ve İç 

 
65  Kubçiri, kopçur, kobçır gibi çeşitli telaffuzları olan bu vergi Uygur sisteminden Moğol 

düzenine oradan da Çağatay ve İlhanlı gibi Moğol bakiyesi teşekküllerde yaygınlıkla ve 
titizlikle uygulanmıştır. Kubçiri vergisi hakkında detaylı bilgi için bkz. Ahmet Caferoğlu, 
“Uygurlarda Hukuk ve Maliye Istılahları”, Türkiyat Mecmuası, 4/1, 1934, s.40-41; Özkan 
İzgi, Uygurlardaki Vergilere Ait Bazı Düşünceler”, IX. Türk Tarih Kongresi'nden ayrıbasım. 
Ankara: Türk Tarih Kurumu, 1988, s.584. 

66  Thomas T. Allsen, a.g.m., 1983, s.263-264. 
67  Thomas T. Allsen, “The Yuan Dynasty and the Uighurs of Turfan in the 13 Century”. 

In China Among Equals: The Middle Kingdom and Its Neighbors, 10-l4 Centuries, ed. Morris 
Rossabi. ss. 43-79. Berkeley: University of California Press, 1983, s.263-264.  

68  Uygurların, Çin ve Moğol diplomasi trafiğini yönetmesine dair tartışmalar için detaylı 
bkz. Elizabeth Endicott-West, “The Yiian Government and Society”, The Cambridge 
History of China, Vol. 6: Alien Regimes and Border States, 907-1358, ed. Herbert Franke and 
Denis Twitchett, ss. 587-615, New York: Cambridge University Press, 1994, s.611; 
Çin’de devlet memurluğu sınavlarını başarıyla geçenlere chin-shih derecesi veriliyordu 
Ayrıca bkz. Endicott-West, a.g.m., 1994, s. 611. 

69  Daragha kavramı “Fethedilen topraklardaki en önemli Moğol yetkilisi” demektir. 
Detaylı bilgi için bkz. David Morgan, The Mongols. Maiden, MA, Blackwell Publishers, 
Ltd., 1990, s.109. 

70  Thomas T. Allsen, a.g.m., 1983, s.267. 
71  Juvaini, ‘Ala-ad-Din ‘Ata-Malik., Genghis Khan: The History of the World Conqueror, Çev. 

J.A. Boyle. Seattle, University of Washington Press, 1997, s.7. 



İç Asya’nın Kültürel Köprüsü: Uygurların Moğollarla Etkileşimi 

57 

Asyalıların çoğunluğu Uygurlardı. Bu, Çinlileşmiş Uygurların Çin ve Moğol 
kültürleri arasında köprü kurmasına izin verdi. Moğollardaki Uygur varlığı, hızla 
genişleyen ve gelişen imparatorluğun şekillenmesinde muazzam bir etkiye sahip 
oldu.72 

 
Sonuç 
Uygurlar üzerine literatür büyük ölçüde Uygurların izole edilmiş bir grubuna 

veya dönemine odaklanır. Tarih alanı, zaman içindeki değişimi anlamakla ilgilidir ve 
bu belirli ve izole çalışmalar Uygurlar hakkında bir bağlam ve bir halk olarak anlayış 
geliştirmemiştir. Bu çalışma Uygurların konar-göçer Türk geleneğindeki 
köklerinden Moğol imparatorluğunun kültürlü yöneticilerine kadar geçirdiği 
dönüşüme yeni bir ışık tutar. Uygur dönüşümünü anlamanın ilk adımı, kökenlerini 
keşfetmektir: VI. ila VIII. yüzyıllardaki Türk Kağanlığı’nda bir boy olduklarında 
başlayan konar-göçer Türk geleneği. Uygurların konar-göçer kimliği kısmen Türk 
Kağanlığı’nın tarihi aracılığıyla anlaşılabilirdi. Bu, boy yapısı, konar-göçer yaşam 
tarzı, konar-göçer stratejisi ve son olarak şamanik dinî gelenekten oluşurdu. 
Nitekim bu dönem, daha sonra Moğol imparatorluğunda kültürlü yöneticiler olarak 
rollerine yol açan tüm dönüşümlerle karşılaştırılabilecek çalışma için temel 
oluşturmaktaydı. 

Kuzey bozkırındaki Türk Kağanlığı’nın kalıntılarından, 744 yılında Uygurlar 
modern Moğolistan bozkırında kendi kağanlıklarını kurdular. Uygurlar kökenlerini 
İç Asya bozkırlarının konar-göçer Türk geleneğine dayandırırken dönüşümlerine bu 
dönemde başladılar. Türk Kağanlıkları yabancı dinlerle, Soğd kültürüyle ve Çin 
kültürüyle karşılaşsa da bunlar büyük ölçüde geçiciydi. Ancak Uygur Kağanlığı’nda, 
kademeli olarak özümsedikleri üç temel yabancı etki vardı: güneyde ve doğuda Çin 
etkisi, güneybatıda ve batıda Soğd kültürü ve Soğdlar tarafından getirilen Maniheist 
din. Uygurlar, Çinlilerden ayrı bir kimlik iddia etme çabalarına rağmen yavaş yavaş 
Çinlileştiriliyordu. Soğdlar aracılığıyla Maniheizm yavaş yavaş doğuya doğru hareket 
etti ve burada Uygur liderlerinden bazıları tarafından desteklendi. Uygurların resmî 
dinî statüsüne rağmen dönüşümün mutlak olmasını engelleyen bazı önemli 
komplikasyonlar vardı. İlk olarak, sarayda Maniheizm’e karşı karışık bir tepki vardı. 
Bu karışık tepki, Uygur soylularının tutarsız ve eksik desteği anlamına geliyordu. 
İkinci olarak, dönüşüm süreci de genellikle nesiller alır ve Uygur Kağanlığı din 
geldikten sonra yalnızca 78 yıl sürdü. Geniş çaplı dönüşüm için yeterli zaman 
yoktu. Son olarak, Maniheizm dinî göçebe Türk geleneğiyle büyük ölçüde 

 
72  Elizabeth Endicott-West, “The Yiian Government and Society”, The Cambridge History of 

China, Vol. 6: Alien Regimes and Border States, 907-1358, ed. Herbert Franke and Denis 
Twitchett, ss. 587-615, New York: Cambridge University Press, 1994, s.611; Çin’de 
devlet memurluğu sınavlarını başarıyla geçenlere chin-shih derecesi veriliyordu Ayrıca 
bkz. Endicott-West, a.g.m., 1994, s.271-272. 



Başak Kuzakçı 

58 

uyumsuzdu. Ancak Maniheizm, Çinlilerden ayrı ve farklı bir din olma avantajına 
sahipti. Ayrıca, bu dini Uygurlara tanıtan güçlü Soğdlu tüccarlarla olan ilişkiyi de 
güçlendirdi. Maniheist inancın dönüştürücü unsurlarını, Uygurları da şekillendiren 
Soğd ve Çin etkilerinden ayırmak zordu. Yine de hepsinin Uygur Kağanlığı içindeki 
dönüşüm sürecinde bir rol oynadığı açıktır. Bu etkiler, bir düzeyde 
entelektüelleşme, yerleşikleşme, atlı-göçebe kültürünün genel olarak yumuşaması ve 
sonunda Uygur Kağanlığı içinde bir miktar bölünmeye yol açtı. Bu faktörlerden 
bazıları, Uygurların terk etmeye başladığı atlı-göçebe Türk geleneğini sürdüren 
Kırgızlar tarafından nihai olarak yok edilmelerinde rol oynadı. 

Kağanlığının düşüşü üzerine üç gruba ayrılan Uygurlar, farklı düzeylerde ve 
türlerde dönüşümler yaşadı. Tarihî süreçleri ayrışmasına rağmen mevzu bahis 
gruplar Uygur olarak adlandırılmaya devam etti. Yüksek düzeyde kültürlerarası 
temas, etnik karışım, yerleşikleşme ve yabancı dinlerin etkisiyle karşı karşıya 
kalmalarına rağmen Uygur kimliği direncini sürdürdü. Uygurlar, Tibet, Çin ve Soğd 
varlığının İç Asya’da giderek gerilemeye başlamasına rağmen onların tarihsel izlerini 
ve bu kültürel çeşitliliği deneyimledi ve Uygur kimliği bu etkiler altında şekillendi. 
Diasporaları döneminde, bazı Uygurlar kağanlık döneminde karşılaştıkları güçlü 
kültürel, dinî ve siyasi yapılarla etkileşimi sürdürdü: Maniheizm ve Soğd ve Çin 
kültürü. Bunlardan başka, Uygur gruplarının bazıları Tarım Havzası’nda Budizm, 
Nesturîlik ve Hint-Avrupa kültürü tarafından şekillendirilmeye başlandı. Uygurların 
göçebe Türk geleneğinden dönüşümü bu dönemde daha da derinleşip kalıcı hâle 
geldi. 

Çin’e giden Uygur mültecileri bölgede hayat alanı bulamadı ve 843’te Tang 
Çin orduları onları yok etti. Sonraki iki grup, on birinci yüzyılda Tangutlar 
tarafından etkisizleştirilmeden önce Gansu koridorunda ve en batıdaki Dunhuang 
kasabasında yaklaşık iki yüz yıl yaşadılar. Sürekli Çinlileşmenin yanı sıra Budizm’in 
artan etkisiyle de karşılaştılar. Son olarak, en uzun süre varlığını sürdüren Uygur 
grubu, Uygurların bugün yaşamaya devam ettiği Turfan çöküntüsüne taşındı ve 
Turfan Kağanlığı’nı kurdu. Turfan Uygurları, Hint-Avrupalı Toharlar ve Çin 
yerlileriyle karıştıklarında bölgedeki din ve kültürün koruyuculuğunu üstlendiler. 
Ayrıca tamamen yerleşik ve kentli Uygur grubu hâline geldiler. Turfan Uygurları 
Moğol hakimiyetine direniş göstermedi ve imparatorluk içinde gözde bir grup 
hâline geldi. Moğol İmparatorluğu içinde yazılı kültürün, bürokrasinin ve 
diplomasinin temsilciliğini üstlenen Uygurlar, Moğol idare tarzının ve yönetim 
geleneğinin sistematik hâle gelmesinde öncülüğü üstlenmiştir.  

  
  

 
 
 
 



İç Asya’nın Kültürel Köprüsü: Uygurların Moğollarla Etkileşimi 

59 

Kaynaklar 
 
Allsen, T. Thomas, “The Yuan Dynasty and the Uighurs of Turfan in the 13 Century”, 

China Among Equals: The Middle Kingdom and Its Neighbors, ed. Morris Rossabi, ss. 43-
79, Berkeley, 1983. 

Atalay, Besim, Divanü Lûgat-it-Türk Tercümesi, C.I, İstanbul, 1992. 
Barfield, Thomas, The Perilous Frontier: Nomadic Empires and China, 221 BC to AD 1757, 

Cambridge, 1992. 
Barthold, Wilhelm, Turkestan Down to the Mongol Invasion, New Delhi, 1992.  
Beckwith, I. Christopher, The Tibetan Empire in Central Asia, Princeton, NJ, 1987. 
Biran, Michal, The Empire of the Qara Khitai in Eurasian History: Between China and the Islamic 

World, New York, 2005. 
Bretschneider, Emil, Medieval Researches from Eastern Asiatic Sources, London, 2005. 
Brose, Michael, “Uighurs and Technologies of Literacy”, Religion, Customary Law, and 

Nomadic Technology, ed. Michael Gervers and Wayne Schlepp, ss.15-25. Toronto, 
2000. 

Caferoğlu, Ahmet, “Uygurlarda Hukuk ve Maliye Istılahları”, Türkiyat Mecmuası, 4/1, 1934, 
ss. 1-43. 

Ch’ang-Ch’un, Travels of an Alchemist. Translated by Arthur Waley. London, 1931. 
Dawson, Christopher, Mission to Asia, Toronto, 1980. 
Drompp, R. Michael, Tang China and the Collapse of the Uighur Empire: A Documentary History, 

Leiden, 2005.  
Endicott-West, Elizabeth, “The Yiian Government and Society”. In The Cambridge History of 

China, Vol. 6: Alien Regimes and Border States, 907-1358, ed. Herbert Franke and Denis 
Twitchett, ss. 587-615, New York: 1994. 

Ercilasun, B. Ahmet, Akkoyunlu, Ziyat, Kâşgarlı Mahmud Dîvânu Lugâti’t-Türk: Giriş-Metin-
Çeviri-Notlar-Dizin, Ankara. 2014.  

Franke, Herbert, Twitchett, Denis, “Introduction” In The Cambridge History of China, Vol. 6: 
Alien Regimes and Border States, 907-1358, ed. Herbert Franke ve Denis Twitchett, ss. 
1-42. New York, 1994. 

Fu-Hsüeh, Yang, “On the Sha-Chou Uighur Kingdom”, Central Asiatic Journal 38, no. 1, ss. 
80-107, 1994.  

Fu, Ma, “The Tang Legacy on the Silk Road during the Uighur Era: Urbanisation in the 
Eastern Tianshan Region during the Ninth to Thirteenth Centuries.” Journal of the 
Royal Asiatic Society 34/2, 2024, ss.377-393.  

Golden, B. Peter, An Introduction to the History of the Turkic Peoples: Ethnogenesis and State-
Formation in Medieval and Early Modern Eurasia and the Middle East. Wiesbaden, 1992. 

Hudud-al-Alam: The Regions of the World, A Persian Geography, 982 AD., Çev., ve ed. V. 
Minorsky. Cambridge, 1982.  

İzgi, Özkan, “Uygurlardaki Vergilere Ait Bazı Düşünceler”, IX. Türk Tarih Kongresi'nden 
ayrıbasım. Ankara, 1988.  

İzgi, Özkan, Çin Elçisi Wang Yen-Te'nin Uygur Seyahatnamesi, TTK Yayınları, Ankara, 2000. 



Başak Kuzakçı 

60 

Juvaini, ‘Ala-ad-Din ‘Ata-Malik, Genghis Khan: The History of the World Conqueror, Çev. J.A. 
Boyle. Seattle, 1997.  

Kemaloğlu, İlyas, “Büyük Moğol İmparatorluğu”, Avrasya’nın Sekiz Asrı Çengizoğulları, haz. 
Hayrunnisa Alan, İlyas Kemaloğlu, ss. 29-68, İstanbul, 2016.  

Lieu, N.C. Samuel, Manichaeism in Central Asia and China, Leiden, 1998. 
Mackerras, Colin, “Uygur-Tang Relations, 744-840”, Central Asian Survey C.. 19, S. 2, 2000, 

ss. 223-234. 
Mahmud Al-Kashgari, Compendium of the Turkic Dialects (Diwan Lughat at-Turk) Part I, çev. 

Robert Dankoff, Duxbury, 1982. 
Millward, A. James, Eurasian Crossroads: A History of Xinjiang, New York, Columbia 2007.  
Morgan, David, The Mongols. Maiden, MA, 1990.  
Moriyasu, Takao, “The Sha-chou Uighurs and the West Uighur Kingdom”, Acta Asiatica: 

Bulletin of the Institute of Eastern Culture 78, 2000, ss. 28-48.  
Russell-Smith, Lilla, Uygur Patronage in Dunhuang: Regional Art Centres on the Northern Silk Road 

In the Tenth and Eleventh Centuries. Leiden, 2005.  
Shimin, Geng, “Uighur Kingdom of Kocho”, in History of Civilizations of Central Asia, Vol. 

IV, Pt. ed. M.S. Asimov ve CE. Bosworth, Paris 1998.  
Soucek, Svat, A History of Inner Asia. New York, 2000. 
The Secret History of the Mongols, The Origin of Chingis Khan. Adapted by Paul Kahn. Boston: 

1998. 
Twitchett, Denis ve Tietze, Klaus Peter, “The Liao”, In The Cambridge History of China, Vol. 

6: Alien Regimes and Border States, 907-1368, ed. Herbert Franke ve Denis Twitchett, 
ss. 43-153, New York, 1994. 

Vaissière, de la Étienne, Sogdian Traders: A History, çev. James Ward, Leiden, 2005.  
Ruysbroek, Willem van, Woodville, Rockhill William, Giovanni, da Pian del Carpine, The 

journey of William of Rubruck to the eastern parts of the world, 1253-55, London 1900. 
Wittfogel, A. Karl, Chıa-Sheng Feng, History of Chinese Society: Liao (907-1125), Philadelphia: 

1949. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



İç Asya’nın Kültürel Köprüsü: Uygurların Moğollarla Etkileşimi 

61 

Extended Summary 
During the period when the Uyghur Khaganate was disintegrating in the 

steppe, modern Mongols were divided into three main groups. This period 
of Inner Asian history was particularly complex. In many ways, a 350-year 
epoch of turmoil led to the Mongol imperial period. The Tang Dynasty was 
already in decline under the Uyghur Khaganate. The Tang Dynasty officially 
collapsed in 907, following the decline of the influence of the Uyghurs and 
Tibetans. In the power vacuum in Inner Asia in the second half of the ninth 
century, the Tochars and Sogdians temporarily appeared as the heirs of the 
Turfan Tarim basin. Upon the collapse of the Khaganate, the Uyghurs 
migrated towards the eastern region. Meanwhile, Turkic tribes who 
converted to Islam took control of Inner Asia and the western part of the 
Tarim basin. The Uyghurs took different political positions and reshaped 
their identity according to this growing regional complexity. Their new 
identity was shaped by three factors: Manichaeism, Sogdian, and Chinese 
culture. Indeed, these influences on the Uyghurs strengthened during the 
diaspora period, and Buddhism, Nestorians, and Indo-European culture in 
the Tarim basin blended with Uyghur culture. 

The transformation of the Uyghurs from nomadic Turkic traditions took 
shape in the tenth century. In the politically unstable Turfan-Agricultural 
basin and the Hexi corridor, the Uyghur tribes’ survival depended on their 
ability to adapt to the powerful cultural elements in the region. Yet despite 
this change, they continued to be identified as Uyghurs. They lived in the 
Gansu corridor and a little to the west in Dunhuang for about 200 years 
before being conquered by the Tibetan-Burma Tanguts in the mid to late 
1020s and late 1060s or early 1070s. The Tanguts were southwest of the 
Gansu corridor and began to dominate the region in the eleventh century. 
Thus, The Uyghurs were divided into Gansu Uyghurs and Turfan Uyghurs. 
The two Uyghur groups were geographically very close to each other and 
survived for almost the same era. They also experienced similar 
transformations and had minimal available resources for both groups. 
Finally, the most extended surviving Uyghur group moved to the Turfan 
region. It established the Turfan Khaganate, which did not fall until 1284, 
seventy years after its submission to the Mongol empire. The Turfan 
Uyghurs are part of the historical heritage of the modern Uyghurs residing in 
Turfan. Moreover, much of the literature on the Uyghurs until the Mongol 
empire focused on the Turfan group, as it was the longest-surviving political 
group. The transition of the Uyghurs to Mongol rule began, in a sense, with 
the arrival of the Kara Hıtays, who controlled the region until the Mongol 
period. As the first community to voluntarily submit to Mongol rule, the 
Uyghurs quickly gained favor in the Mongol imperial system and became the 
executors of imperial diplomacy and literacy. In a way, this is to ignore the 
character of the Uyghur population. Only exceptional Uyghurs were able to 
assume administrative roles. However, these exceptional Uyghurs also 
instilled and transmitted some critical elements of Uyghur culture to the 
Mongol empire. Indeed, it was now the Uyghurs’ turn to shape the Mongols, 
who embodied the nomadic tradition. Most studies on the Uyghurs focus on 



Başak Kuzakçı 

62 

an isolated group or period of the Uyghurs. The field of history is about 
understanding change over time, and these specific and isolated studies have 
not developed a context and understanding of the Uyghurs as a people. It 
sheds new light on the transformation of the Uyghurs from their roots in the 
nomadic Turkic tradition to the cultured rulers of the Mongol empire. The 
first step in understanding the Uyghur transformation is to explore their 
origins: the nomadic Turkic tradition that began when they were a tribe in 
the Turkic Khaganate in the sixth and eighth centuries. The nomadic identity 
of the Uyghurs could be understood in part through the history of the 
Turkic Khaganate. This consisted of the tribe structure, the nomadic 
lifestyle, the nomadic strategy, and the shamanic religious tradition. Indeed, 
this period was the basis for the study that could then be compared with all 
the transformations that led to their role as cultured rulers in the Mongol 
empire. 

Upon the fall of the Uyghur Khaganate, they split into three main groups 
and dispersed. Each group achieved varying degrees of success in their 
survival and experienced different levels and transformations. Although 
these groups transformed in various ways and did not survive, they all 
identified as Uyghurs and faced increasing intercultural contact, ethnic 
mixing, sedentarization, and the influence of foreign religions. The period of 
the Uyghur diaspora was complicated by the gradual decline of Tibetan, 
Chinese, and Sogdian presence in Inner Asia, leaving a complex and diverse 
cultural imprint. Uyghurs experienced this cultural diversity, which shaped 
their identity. During their diaspora, some Uyghurs continued to experience 
the influences they had encountered during the kaganate: Manichaeism, 
Sogdian, and Chinese culture. However, some Uyghur groups began to be 
shaped by Buddhism, Nestorianism, and Indo-European culture in the 
Tarim basin. During this period, the Uyghur transformation from the 
nomadic Turkic tradition became more profound and permanent. 

 
 

 
 


