Arifoglu, Yunus. “18. Yiizyil ingiliz Tarih Yaziciliginin Bir Kaynag;
Universal History, From The Earliest Account of Time to the Present Adli Eserde Hz. Peygamber ve Anlatisi”.
Cesm-i Cihan: Tarih Kdiltiir ve Sanat Arastirmalari E-Dergisi, 12/1 (Temmuz 2025), 31-44

. L]

Ceym—L Cilon
Cesm-i Cihan:

Tarih Kultur ve Sanat Arastirmalari E - Dergisi
ISSN: 2149-5866
Sayi: 12 (Temmuz 2025), 31-44, TURKIYE
DOI: 10.30804/cesmicihan.1648086
Aragtirma Makalesi

18. YUZYIL INGILIZ TARIH YAZICILIGININ BiR KAYNAGI;
‘UNIVERSAL HISTORY, FROM THE EARLIEST ACCOUNT OF
TIME TO THE PRESENT’ ADLI ESERDE
HZ. PEYGAMBER ve ANLATISI*

Yunus ARIFOGLU™

0z: Tarih anlatisi, her millet igin bir éneme sahiptir ve bunun iginde “6teki’nin tarihi de kayda degerdir. Sémiirgecilikle birlikte
Batr’da diger toplumlarin tarihine karsi bir ilgi olusmaya baslamis ve s6z konusu ¢ercevede Islam ve tarihi yogun bir ilgi odag: haline
gelmistir. Bu siirecte ingilizler, islam diinyasiyla kurduklar iliskiler sonucunda islam tarihi ve kiiltiiriine dair derin bir merak
gelistirmisler ve bu hususta 6nemli ¢alismalar yiiritmislerdir. Mezkiir konuda oncelikle Arapga egitimine 6nem vermisler ve
bununla birlikte islam tarihi kaynaklarini toplamaya ve bunlari tetkike, nesre baslamislardir. Bu cergevede, Universal History adh
eser, 6nemli bir tarih yaziciligi kaynag olarak éne cikmaktadir. Eserde, Islam tarihine genis bir yer verilmekte ve Hz. Peygamber’in
yasami ile 6gretileri cesitli bakis acilariyla ele alinmaktadir. Bu calismada éncelikle Bati merkezli tarih anlatis, tarih yazimi ve Ingiliz
tarih yazicihg ele alinmakta; ardindan ingiltere’de erken dénem islam tarihi iizerine gerceklestirilen calismalar incelenmektedir.
Ozellikle séz konusu eserde Hz. Peygamber’in anlatimi ve algisi odak noktasi yapilmakta; bu cercevede yazarin basvurdugu
kaynaklar ve bakis agis1 degerlendirildikten sonra, miiellifin Hz. Peygamber’e dair algis1 detayli bicimde analiz edilmektedir.
Anahtar Kelimeler: Tarihcilik, Sarkiyatcilik, ingilizler, Hz. Peygamber, Universal History, Modern Zaman.

THE PROPHET MUHAMMAD AND HIS NARRATIVE IN
‘UNIVERSAL HISTORY FROM THE EARLIEST ACCOUNT OF
TIME TO THE PRESENT’, A SOURCE OF 18TH CENTURY
ENGLISH HISTORIOGRAPHY

Abstract: The narrative of history is of significant importance to every nation. Within this context, the histories of "the other"—
referring to various cultures and societies beyond one's own—are equally noteworthy. With the advent of colonialism, interest in
the histories of diverse societies, particularly those of the Islamic world, surged, becoming a focal point of intense scholarly inquiry.
As a result of their interactions with the Islamic world, various English intellectuals developed a profound curiosity about Islamic
history and culture, leading to significant academic endeavors in this field. They prioritized the teaching of Arabic, gathered Islamic
historical texts, and focused on their analysis and publication. In this context, the work titled Universal History emerges as an
important source of historical writing. The text dedicates substantial space to Islamic history, actively exploring the life and
teachings of the Prophet Muhammad from various perspectives. This study primarily examines Western-centric historical
narratives and their writing, alongside English historiography. Subsequently, it investigates works on early Islamic history
conducted in England. The portrayal of the Prophet Muhammad, as presented in this work, is also analyzed in this study. Here, the
sources utilized by the author and the perspective taken will be scrutinized, followed by a detailed analysis of the author’s
perception of the Prophet Muhammad.

Keywords: Historiography, Orientalism, The British, The Prophet Muhammad, Universal History, Modern Part.

Basvuru/Submitted: 27 Subat 2025 Kabul/Accepted: 9 Haziran 2025

" Bu calisma Eskisehir Osmangazi Universitesi Bilimsel Arastirma Projeleri Koordinasyon Birimi tarafindan
SBA-2023-2702 no’lu proje kapsaminda desteklenmistir.

" Dog¢. Dr., Eskischir Osmangazi Universitesi Insan ve Toplum Bilimleri Fakiiltesi Tarih Bolimii, ORCID:
0000-0001-7931-8617, ynsarfglu@gmail.com.



Giris

Tarih anlatisi, sahip olunan hikayeyi yeni nesillere tasiyici, kendini anlamanin en 6nemli
aracidir. Bu yazim tiirtinde 6tekinin hikayesi de dikkate deger bir yer tutmaktadir; zira bu
anlatilar hem merak uyandiricidir hem de bireyin kendini kiyaslamasina imkan tanimaktadir.

Tarih anlatis1 gibi yazimi da kadim bir ge¢mise sahiptir. Destansi anlatinin yani sira tasa
kazinan bir hikdye de mevcuttur. Tarihin ilmi bir saikle ele alinisi Antik Yunan dénemine
tarihlendirilmektedir. Dogu Akdeniz Havzasr'nda ise Islamiyet’le birlikte sahici ve ilmi bir yazim
da dikkat cekmektedir. Bununla birlikte, tarih yaziminin giintimtzdeki ilmi seviyesi, 19. yiizyilda
sanayi devrimiyle baslayan modern dénemin bir neticesidir.

Milletlerin tarih anlatis1 genellikle ben-merkezlidir; zira tarih, kimlik insasinda belirleyici,
kiiltiirel aktarimda ise tasiyia bir isleve sahiptir. Otekiye ise ¢ogunlukla kurulan temaslar
neticesinde yer verilir. Bu baglamdaki anlatiya ittifaklar veya ihtilaflar da sekil vermektedir.

Cografi kesifler ve pesi sira gelen somiirgecilik Bati’da yeni bir tarih anlatisini ve yazimini
ortaya c¢ikarmistir. Aydinlanma Cagi olarak bilinen 18. yiizyilda o6tekinin tarih yazimina ilgi
artmistir. Bu dénemde tarih yazimiyla ilgilenen toplumlardan biri de ingilizlerdir. Nitekim tiim
bu gelismelere Ingiliz tarih yaziminda da rastlanmaktadir. Universal History, from the Earliest
Account of Time to the Present adli anonim eser de bu ylizyilda ele alinmistir. Mezk{r eser, Antik
Cag’dan kaleme alindig1 déneme kadar olan tarihsel siireci kapsamakta ve bu ¢ercevede Islam
tarihine de genis bir yer ayrilmaktadir.

Bu calisma, 6zellikle s6z konusu eser ve anonim yazarin Hz. Peygamber’e dair anlatisi ile
tarih yazimina iliskin algisina odaklanmaktadir. Konunun daha iyi anlasilmasi adina, Bati
merkezli tarih anlatis1 ve yazimi, Ingiliz tarih yaziciligi cercevesinde ele alinarak genis bir
baglamda degerlendirilmistir. Yine bu minvalde Ingiltere’de erken dénem Islam tarihi iizerine
yapilan calismalar da incelenmistir. 18. yiizyll Ingiliz tarih yazicihginin énemli érneklerinden
biri olan Universal History from the Earliest Account of Time to the Present, hem kaynak kullanimi
hem de tarihsel olaylar1 ele alis bicimi acisindan analiz edilmistir. Hz. Peygamber’e dair anlaty,
eserin oryantalist yaklasimlarla sekillenen diinya goriisiiniin bir parcasi olarak ele alinmis; bu
cercevede, 18. Yiizyll Ingiliz tarih yazichginin islam tarihine yonelik yaklasimini belirleyen
unsurlar ortaya konulmustur.

1. Bat1 Merkezli Tarih Anlatis1 ve Yazimi

“Tarihin Sonu ve Son Insan” (Fukuyama, 2016) adl eserin yaklasimi hususunda Giingér,
(2018) “diinya, nihayetinde batinin tahakkiimii altina girdi ve tarih bu sayede amacina, goriip
gorebilecegi en iyi noktaya ulasti”, yorumunda bulunmakta, b6ylece Fukuyama’nin tezinin Bati
medeniyetinin ideolojik ustlnliigline ve liberal demokrasinin tekdmiiliine isaret ettigini
vurgulamaktadir. S6z konusu yorum, hem Fukuyama'nin eserine yonelik elestirel bir bakis
acisinl yansitmakta hem de tarihin dogrusal ve Bati merkezli bir ilerleme anlayisina dayandigina
dikkat ¢ekmektedir. Fukuyama'nin “tarihin sonu” nitelemesi modern liberal demokrasinin
evrensel bir deger olarak kabul gérdiigii tezine dayanmakta ve 6zellikle kiiresel siyasi diizenin
Bati'nin liderliginde sekillendigi diisiincesini genel bir kabul haline getirmektedir. Ancak bu
diisiincenin cihangiimul olusu ve mutlakligl, Glingor (2018) gibi elestirmenlerce sorgulanmasi,
tarihin sonunun gergekten bir “son” olup olmadig1 hususunda derin bir tartisma zeminini ortaya
cikarmaktadir. Eserin “tarihin sonu” seklinde isimlendirilmesine ragmen, aslinda “son”
kavraminin burada tarihin nihayeti degil, insanlik tarihinin ulasabilecegi en ytliksek amag ya da
gaye anlaminda kullanildigini belirtmekte; bu ¢ercevede Fukuyama'nin kavramsal yaklasiminda
“tarihin sonu” ifadesinin, tarihsel siirecin tamamlanmasindan ziyade en nihai hedefine ulasmasi
olarak anlasilmasi gerektigi diisiincesindedir. Mezkir hususta Giingér, Fukuyama'nin
nazariyesini, liberal demokrasinin insanlik tarihinde erisilebilecek en yiiksek siyasi dlizen olarak
sunmasinin ardindaki felsefi temellere dikkat g¢ekmektedir. Fukuyama'ya gore, ideolojik
catismalarin sona erdigi ve liberal demokrasinin zafer kazandig1 bir diinyada, tarihin ilerleyisi

32



artik nihayete ermistir. Ancak Giingér, bu durumu, tarihin evrensel ve dogrusal bir ¢izgide mi
ilerledigi yoksa her medeniyetin ve kiiltiiriin kendine 6zgii bir tarihsel gelisim ¢izgisine mi sahip
oldugu yoniindeki temel bir sorunsal olarak degerlendirmektedir.

Glingor (2018), “The Rise of The West: A History of Human Community” (Mcneill, 2009)
eserde ise “Bati’'nin dilinya tarihi boliimlemesini lice ayirdigini; Eski Cag, bu donemin Roma’ya
kadar olan zamani ihtiva ettigini, Ortacag’in, Ronesans’a kadar olan zamani ve Modern Cag'in ise
sonrasini kapsadigin1” belirtmekte, bu tarihsel tasnifin Bati merkezli bir perspektiften
sekillendigine isaret etmektedir. Bati'nin yiikselisinin, bu ddnemlendirme iizerinden ele
alindigim vurgularken, diinya tarihinin Bati'nin tarihsel istiinliigiine gore incelendigini ifade
etmektedir. Bu cercevede, genel anlamda Dogu diinyasinin, 6zelde ise Tiirk ve Islam
medeniyetlerinin, tarihsel siirecin yalnizca sinirli bir boliimiinde yer aldig1 goriilmekte; soz
konusu tarih yaziminda Dogu medeniyetlerinin etkileri ve katkilarinin, Bati merkezli bir bakis
acisiyla biiyiik 6lciide goz ardi edildigi anlasilmaktadir. Bati’'nin tarihsel iistiinliigiinii vurgulayan
bu perspektif, Dogu’yu Bati’'nin ilerleyisine zemin hazirlayan bir arka plan olarak gérmekte ve
Tiirk ile Islam diinyasinin medeniyet tarihine olan katkilarini yok saymaktadir. Bu durum,
Bati’'nin kendi tarihsel siirecini evrensel bir model olarak konumlandirma egilimiyle ortlisen bir
cerceve sunmaktadir.

Akbaba, (2021) “Bati’da Aydinlanma Cagi olarak adlandirilan siirecte aydinlanma
felsefesini gelistiren diisiiniirler, 17. ve 18. yiizyillarda tarih yaziciliginin seyri agisindan biiyiik
rol oynamislardir”, ifadesiyle bu donemin diisiinsel temellerine dikkat cekmektedir. Buna gore,
Aydinlanma diisliniirlerinin tarih anlayisinin; akilcilik, ilerleme ve insan dogasinin evrenselligi
gibi kavramlar etrafinda sekillendigi ve tarih yaziminda sekiilerlesmenin etkili oldugu yeni bir
paradigmanin olusumuna zemin hazirladig1 soylenebilir. S6z konusu diisiiniirlerin; “diinyay1
karmasik bir yer olarak gordiklerini ve diinyanin yalnizca yonetimde bulunan seckinler ile
aciklanamayacagini savunduklarim” (2021) belirtmektedir. Boylece toplumsal ve siyasi olaylari
anlamak icin ¢ok yonlii bir bakis acisinin gerekli oldugu vurgulanmaktadir. Bu baglamda,
Aydinlanma disliniirlerinin tarihsel siirecleri ele alirken toplumlarin alt katmanlarina,
bireylerin 6zgiir iradelerine ve farkli giic odaklarinin etkilerine daha fazla 6nem verdikleri,
sadece siyasi seckinlerin degil, halkin, ekonominin ve kiiltiirel yapilarin da tarihin akisinda
belirleyici unsurlar olduguna dikkat ¢ektikleri goriilmektedir. Hasily, tarihin cografyayla, iklimle,
ekonomiyle, toplumun yapisiyla ve milletlerin farkli hususiyetleri dikkate alinarak arastirilmasi
gerektigi fikrinin bu doénemde o6ne cktg gorilmektedir. Benzer duruma ingiltere’de de
rastlanilmaktadir. Burada da ilahi temellere dayanan tarih anlayisi, Aydinlanma Cagi'nin
etkisiyle degisim gostermeye baslamistir. Bu baglamda gelisen tarih yaziciliginin daha kapsamli
olarak ele alindig1 goriilmektedir (Akbaba, 2022).

18. ylizy1l tarihciligine iliskin genel kanaat, bu donemdeki arastirmalarin, tarihte sabit ve
evrensel yasalar kesfetmeyi amacglayan rasyonalist bir anlayisin triinii oldugu ydniindedir. Bu
yaklasim, ayni zamanda 18. yiizyll diisiincesinin en belirgin 6zelliklerinden biri olarak kabul
edilmektedir. Bu baglamda, “Avrupali olmayan toplumlara ve kiiltiirlere énem verilmistir”,
ifadesi 6ne ¢ikmaktadir. Ancak Edward Said (2017), Michel Foucault (2016), (2015) ve John M.
Hobson (2004) gibi diisintrler; Aydinlanma diislincesinin, Avrupa merkezli bir paradigma
olarak sekillendigini ve bu baglamda Avrupali olmayan topluluklarin ve kiiltiirlerin genellikle
“geri kalmis” ya da “ilkel” olarak degerlendirildigini belirtmektedirler. Hakeza Avrupali olmayan
kiltiirlere yonelik ilgi bulunsa bile bu ilginin ¢ogunlukla Bati kiltiirtiniin istinligiini
pekistirme amaci tasidigini ve bu nedenle, Avrupali olmayan milletlere verilen 6nemin,
Avrupa’nin kendi kiiltiirel ve entelektiiel tistiinliigiinii vurgulama ¢abasi olarak gormektedirler.

Hiilasa, Bati merkezli ortaya ¢ikan tarih yaziminda, 6tekilerin tarihine yardimci bir 6ge
olarak yer verilmistir. Aslolan denizi temsil eden bati olup, 6tekinin rolii ona su tasiyan
nehirlerden 6teye gecememistir. Said’'in (2017) Sarkiyatcilik adli eserinde belirttigi lizere,
denizlerin 6tesindeki diisman bir “Oteki” diinya olarak konumlanan Asya, Avrupa disi bir yer
olarak ancak Avrupalinin hayal giicli araciligiyla ses bulabilmistir.

33



2. Ingiliz Tarih Anlatisi

Ingiliz Tarihi; Anglo-Sakson kralhigindan emperyalist doneme kadar uzanan siireci;
parlamenter demokrasi, ticaret toplumu ve sanayi devrimiyle sekillenen, krizlerden muaf,
baris¢il ve siirekli olarak miikemmellesen bir tarih olarak goériilmektedir. Bu tarihsel siireci
olusturan olay ve olgularin, Ingiliz tarihine 6zgii bir ilerleme cizgisi icerisinde ve teleolojik bir
nedensellik cercevesinde anlamlandirilmasi gereken bir bilgi birikimi olusturdugu yontinde
yaygin bir anlayis bulunmaktadir (Burrow, 2008, 2-11-, 12-35). Bu baglamda Ingiliz tarihgisine
yiklenen gorev de bu modern ilerleme c¢izgisini anlamak ve mesrulastirmak olmustur
(Butterfield, 1965, 9-33). Bu yaklasim dogrultusunda, tarih¢inin temel amaci, yasadigi dénemi
merkez alarak gecmis olgular1 degerlendirmek olmalidir seklinde bir diisiince 6ne ¢ikmaktadir
(Evans, 1998, 64-70).

18. yiizy1l Ingiliz tarih yazicihgl, Aydinlanma diisiincesinin etkisiyle sekillenmis ve 6zellikle
rasyonel yaklasimin o6ne ¢iktigi bir donem olmustur. Tarihgiler, “insan toplumlarina dair
evrensel yasalar bulmayr amacglayan bilimsel bir tarih yazimina ydnelmislerdir”, goriisiini
burada da bulmak miimkiindiir (Pocock, 1975, 49-55). Ayn1 donemde, romantik tarih yazicilig
da gelismeye baslamis ve 6zellikle ingiltere’nin Anglo-Sakson kokenleri gibi mitolojik unsurlara
odaklanan koken arastirmalari gibi ¢alismalar da yapilmaya baslanmistir (Burrow, 2008, 108-
115). Bunlar, genellikle ulusal kimligin insasiyla ve ge¢cmisin idealize edilmesiyle baglantilidir
(Colley, 2008, 12-19). Tarih yazimindaki bu iki yaklasim, Bati merkezli bir diinya gortsi
gelistirirken, Avrupali olmayan milletlere ve kiiltiirlere genellikle ya asagilayic1 bir gozle ya da
istiinliik iddiasiyla bakildig1 diisiincesi 6ne cikmaktadir (Said, 2017; Russell, 1994; Pocock,
1975). Britanyali tarihgilerin bu kiiltiirlere yonelik yaklasimlarini ve ideolojik egilimlerini ortaya
koyan, Avrupa merkezli bakis acisinin diger kiiltiirler lizerindeki etkilerini derinlemesine analiz
eden calismalar s6z konusudur (Akbaba, 2022)

Ingiliz tarih yaziminda énemli bir yer tutan Whig tarihgiliginin amaci, “bu karmasik
anlatinin genel etkisi tiim dini zihinlerde minnettarlik, tiim vatanseverlerin gogsiinde umut
uyandiracaktir. Zira son yiiz altmis y1l boyunca ilkemizin tarihi, fiziksel, ahlaki ve entelektiiel
gelisimin tarihidir. Kendi d6énemlerini yalnizca hayal giiclerinde var olan bir altin ¢agla
kiyaslayanlar ¢liriime ve bozulmadan bahsedebilirler: ama gecmis hakkinda dogru bilgiye sahip
olan hi¢ kimse, mevcut durumu karamsar veya umutsuz bir sekilde degerlendirmeye egilimli
olmayacaktir”, (Talbot, 2017) seklinde betimlenmekte ve bu yaklasim, ge¢misi ilerlemeci bir
perspektifle degerlendirip bugilinkii basarilari mesrulastiran bir tarih yazimi olarak o6ne
cikmaktadir.

2.1. Ingiltere’de Erken Dénem islam Tarihi Calismalan

17. yiizyilda Avrupa’da, 6zellikle Ingiltere’de, Arapca 6grenimi 6nemli 6lgiide yayginlasmis
ve bu alanda Bodleian Kiitiiphanesi 6énemli bir merkez haline gelmistir. Kiitiiphane 1602 yilinda
kuruldugunda sadece bir elyazmasi Kur’an’a, bir Fars¢a ve bir de Tiirkce kitaba sahipti. William
Laud’un ¢abalar1 ve dogu kiiltiiriine yonelik ilgisi sayesinde, kiitiphanedeki doguya ait kitap ve
materyal koleksiyonlarinin giderek arttifi gozlemlenmistir. Ozellikle 1640 yilina gelindiginde,
Laud’un bagislar kiitiiphanenin dogu dillerine ait eser zenginligini 6nemli 6l¢ciide artirmistir.
1720'lerde Tiirkce, Farsca ve Arapg¢a eserlerin toplam sayisi 1.500'ii asmis; giliniimiize
gelindiginde kiitiiphane, 2.350 Arapca, 2.530 Farsca ve 480 Tiirkce elyazmasi gibi genis bir
koleksiyona sahip olmustur. Bu, Avrupa’daki dogu dilleri ve kiiltiirlerine yoénelik ilginin
derinlestigini, Bodleian Kiitiiphanesi'nin ise bu alanda basat bir merkez haline geldigini
gostermektedir (Altun, 2015, 77; Apaydin, 2019, 12-16).

Islam tarihiyle ilgili literatiir, yalmzca Bodleian Kiitiiphanesi'yle sinirh kalmamaktadir; bu
alanda 6nemli katkilarda bulunan sahislar arasinda John Locke da bulunmaktadir. Locke, 1647-
1652 yillar1 arasinda 6nce Westminster'da, ardindan Oxford’da Edward Pococke tarafindan
verilen Arapca ve Ibranice derslerine katilmistir. Bu dénemde Alexander Ross da 1649 yilinda
Fransizcadan Kur’an’in ilk Ingilizce cevirisini gerceklestirmistir. Ancak Kur’an’a yénelik ilgi bu

34



tarihten daha 6ncesine uzanmaktadir (Matar, 1998, 73). Bu noktada, Edward Pococke'nin, 1648
yilinda Grigorius Ebii'l-Ferec Hz. Muhammed’in hayatina dair eserini Latinceye cevirmesi de
dikkat cekicidir; zira bu ceviri, 6zgiin bir Arapca metne dayali olarak yapilmis olup, Ingilizce
literatiirde bir Arapca kaynagin ilk cevirisi olma 6zelligini tasimaktadir. Ayrica, Henry Stubbe,
1674 yilinda yayimladig1 “An Account of the Rise and Progress of Mahometanism with the Life of
Mahomet” (Altun, 2015) adl eseriyle bu literatiire énemli bir katkida bulunmus, Islam tarihine
dair daha genis bir perspektif sunmustur. Bu durum hem Locke’'un hem de Stubbe’nin islam
tarihi ve kiltiiri Gizerine katkilarinin oldugunu géstermektedir.

Islam tarihine artan iltifatin ve entelektiiel merakin neticesinde 1630’lu yillarda hem
Cambridge hem de Oxford iiniversitelerinde kurulan Arapca kiirsiileri sayesinde islam tarihi
kaynaklarinin ana dilden okunma imkani ortaya ¢ikmistir (Matar, 1998, 86; Russell, 1994, 1-16;
Holt, 1994, 20-29)

Miisliimanlarla ilk temaslar, cogunlukla sémiirgecilik ve ticaret cercevesinde gerceklesmis
olmasina ragmen, bu etkilesimlerin Aydinlanma disiiniirleri acisindan yarattigi etki, farkh
kiltirler ve uygarliklar {lizerine yeni bir ilgi ve arastirma alaninin dogmasina zemin
hazirlamistir. ingiliz Aydinlanma hareketinin éncesinde yasanan entelektiiel gelismeler, benzer
bir merak ve arastirma egiliminin Islam’a yénelik olarak da ortaya ciktigini gézler éniine
sermektedir. Islam’in diinya iizerindeki zaferine dair efsanevi yorumlar, ingiliz toplumunun
kiiltiirel hayal giiciinde kalici bir miras yaratmustir. Bu baglamda, islami etkilerin 6zellikle
Katolik Kilisesi disinda kalan kesimler tarafindan biiyiik bir ilgiyle karsilandig1 goriilmektedir.
Bu minvalde, islam’in hem kiiltiirel hem de dini boyutlariyla Aydinlanma diisiincesinin evrimine
olan katkisinin ne denli belirleyici oldugu acik bir sekilde ortaya koyulmaktadir. islam’in zengin
kiiltirel miras1 ve derin dini temelleri, Aydinlanma doéneminin entelektiiel tartismalarini
besleyerek, diisiinsel ¢erceveler icerisinde yerini almis ve bu siirecte 6nemli bir referans noktasi
olusturmustur (Garcia, 2012, 11; Altun, 2015, Apaydin, 2019). Hasili, Aydinlanma’nin yalnmzca
Bat1 merkezli bir déniisiim olarak degil, aym1 zamanda islam’in fikir diinyasindaki derinliklerle
de sekillenen ¢ok katmanl bir anlayis olarak degerlendirilmesi gerektigi anlasilmaktadir.

Islamiyet'in, Aydinlanma Cag1 ve 6éncesinde yalnizca “6teki” olarak varlik géstermesinin
otesinde, Ingiliz toplumunun kimlik ingas1 ve zihinsel diinyasinin sekillenmesinde derin izler
biraktig1 goriilmektedir.

Ingilizlerin Miisliimanlarla dogrudan kurduklar1 temaslar neticesinde Islam’a dair algilar: -
hem olumlu hem de olumsuz- sekillenmistir. Bilhassa Osmanh Imparatorlugu ile kurulan iliskiler
ve Hindistan’daki Ingiliz sémiirge idaresi Ingilizlerin Islam algisinin olusumunda kayda deger bir
etkiye sahip olmustur. Bu yogun etkilesimler, onlarin islam’a dair bakis agilarimi klasik Bati
merkezli perspektiften ayirarak kendilerine 6zgii bir tutum gelistirmelerine yol agmistir (Garcia,
2012, 2-11; Altun, 2015; Apaydin, 2019).

3. An Universal History from the Earliest Account of Time Adh Eserin
Kaynaklari ve Yaklagimi

1730’da kaleme alinan An Universal History from the Earliest Account of Time adli eserde
Islam tarihine genisce yer verilmektedir. Genis bir yazar kadrosu tarafindan anonim olarak
yazilan bu eser, Islam tarihine yonelik ilginin bir neticesi ve bu alana gésterilen iltifatin bir
geregi olarak ortaya cikmistir. Bu baglamda yazar, “Peygamberin dogumundan ve Bagdat'in
diisiisiine kadar bu harika milletin tarihi tamamlanmad1”, ifadesiyle bu konudaki eksiklige dikkat
cekmektedir. Yine bu meyanda, “okuyucularimizin, bu kitapta yer alan (Hz.) Muhammed'in
hayatinin, simdiye kadar herhangi bir Avrupa dilinde yayinlanmis en eksiksiz ve miikemmel eser
oldugunu goreceklerinden siiphemiz yoktur”, ibareleriyle kapsamh bir Islam tarihi yazim
iddiasinda bulunmaktadir (Universal History, Modern Part, 1730, I/5).

An Universal History from the Earliest Account of Time adl eser; Antik ve Modern Zaman
olmak iizere iki ana kissmdan meydan gelmektedir. Islam tarihi modern béliimden
baslamaktadir. Ancak yazar, Hz. Peygamberin hayatini modern boéliimden baslatmasina ragmen

35



bu doénemin ilk modern Arap tarihi kapsaminda degerlendirilemeyecegi goriisiindedir
(Universal History, Modern Part, 1730, 1/5).

Islam tarihi béliimiinii yazan miiellif, Taberi, Cennabi, Kudai, Ebii'l-Ferec, Ebi'l-Fid3,
Zemahseri, Gazzall ve el-Amid/El-Mekkin gibi ge¢ donem Islam tarihgilerinden énemli élgiide
yararlanmistir. Eser sahibi burada biitlin kaynaklar1 zikretmeye gerek de gérmemektedir. Bu
anlamda ¢ogunlukla Ebii'l-Fida’'nin anlatisini takip etmesi dikkat cekmektedir. S6z konusu bu
yazarlar i¢cin; Muhammedi yazarlar, Muhammediler, Miislimler, Mislim yazarlar, Arap yazarlar
ve tarihgiler tabirlerini kullanmaktadir. islam tarihcilerinin yani sira ismini vermedigi Yunan
miiellifleri ve D’Herbelot gibi Hiristiyan yazarlar1 da kullandigini belirtmektedir.

Yazar, calismasi baglaminda 6zellikle Hz. Peygamber donemine iliskin olarak, “en kati
tarafsizlikla ve gercege en yiiksek saygiyla yapmaya calisacagiz; bu yakin bagliligin, iyi bir
tarihcide esasen gerekli bir nokta oldugunu diisiiniiyoruz”, ifadesiyle, kendi tarih anlayisini
ortaya koyma cabasi icerisindedir (Universal History, Modern Part, 1730, [/118). Ancak buna
karsin bazi ¢ikarimlarinda Hiristiyan algisindan kurtulamadigi da gézden kagmamaktadir.

Miellif, eserde Hz. Peygamber ve sonrasina dair bilgilerin titizlikle derlendigini ifade
etmektedir. Bu minvalde, “okuyucularin burada yalnizca yukarida belirtilen dénemde bize
aktarilanlarin 6ztyle degil, ayni zamanda Avrupa’nin bu béliimiinde daha 6nce hi¢ duyulmamais
baz1 dogu yazarlarindan alintilarla da karsilasacaklar”, beyaniyla eserin kiymeti hakkinda
diislincesini ortaya koymaktadir.

Yazar, kaynaklarinin temini siirecine deginirken, bazi Arapca kaynaklarin kendisinden
onceki c¢ozimlemelerini takdirle anmakta ve bu durumun s6z konusu kaynaklan
kullanabilmesine olanak tamidigimi ifade etmektedir. Ozellikle Oxford ve Cambridge
liniversitelerindeki akademisyenlerin islam kroniklerini incelemeleri ve bu konuda koleksiyon
olusturmalari, mezkir kitap calismalarini 6nemli 6lciide kolaylastirmistir. Dr. Hunt'un Oxford
Universitesi’'ndeki calismalar1 ve Bodleian Kiitiiphanesi’'ndeki yazmalar1 derlemesi, yazarin
arastirmasini siirdlirebilmesi agisindan 6énemli bir imkan sunmustur. Sicilya gibi daha hususi
tarihi olaylara dair bilgilerin ise baz1 sahislar araciliiyla edinildigini dile getirmekte; ancak bu
bolgelerle ilgili kaynaklarin gercek derleyicisinin kim oldugu ya da ne kadar giivenilir oldugu
konusunda ayrintili bir incelemeye girmeyecegini belirtmektedir. Buna karsin, Carufus'un
iddiasinin aksine, Sicilya ve Kayrevan’daki Miisliiman yilliklarin1 derleyen kisinin Muhammed
Abdiilaziz ibn Sedad Temim el-Senbeci olmadigini diisiindiigiinii vurgulamaktadir. Bu baglamda,
“tarihimizin biiytik govdesinde, Sicilya’daki Arap meselesine dair, baska yerlerde de
bulunabilecek kadar fazla ayrinti icermeyen, gizli kalamayacak Cambridge Chronicon Siculum’u
one cikardigimizi ifade etmek yerinde olacaktir” seklindeki degerlendirmesiyle yine de derin bir
kaynak analizi yaptigina vurgu yapmaktadir (Universal History, Modern Part, 1730, [/2). Ayrica,
bu konudaki hakliliginm1 desteklemek adina hem Ebii’l-Fida'nin hem de Kadi1 Sehabeddin Ebu Ali
Hemevi'nin sozlerinin, Marcus Dobelius ve M. Reifke tarafindan terciime edilen Cambridge
Chronicon Siculum ile hi¢bir sekilde 6rtiismedigini vurgulamaktadir.

Kaynak analizini titizlikle ve kapsamli bir sekilde gerceklestiren yazar,

Samimi okuyucularimiza, Araplarin bu modern tarihinin, metnin ilgili boliimlerini agiklamay1
amaglayan, sayfanin altina yerlestirilmis elestirel, filolojik ve agiklayici notlarla desteklendigini
bildirmek icin ayrica izin rica ediyoruz”, beyaninda bulunmaktadir. S6z konusu tarihin 6nemi
baglaminda, “bu notlarin genis kapsaml faydasi, onlar1 okuyan herkese acik¢a goériinmelidir,
¢inki bunlar yalnizca Araplarin ve komsu milletlerin dehasi, yonetimi, dini, dili, 6grenimi,
gelenekleri, basarilari, tavirlar ile ilgili olmakla kalmayip ayni zamanda dogu edebiyatinin
hemen hemen her baska daliyla da ilgilidir.

Goritstyle ilgili konuya dair daha kapsaml bir anlayisa sahip oldugunu géstermektedir.

Miellif, Hz. Peygamber donemi baglaminda, “calismamizin bu boliimiinde, Dr. Pocock’un
diizelttigi Ebt’l Ferec’in Latince versiyonunu ve Rahip John Swinton’in elinde bulunan bazi
onemli elyazmasi notlarn ile birka¢ elyazmasi notunu da aktardik” seklindeki aciklamasiyla

36



kaynak analizini kapsaml ve derinlemesine yaptigini ortaya koymaktadir. Ayrica, “el-Tevarih”
veya kroniklerin kisitlilig1 olarak tasnif ettigi Fars Kronigi'nin yazar1 Mucireddin el-Hanbel’den?
ve bu cografyada ¢ok az taninan diger Dogulu yazarlardan birka¢ elyazmasi alintisina da yer
verdigini belirterek, s6z konusu metinlerin ilgili alandaki kaynaklarini zenginlestirdigini ifade
etmektedir.

Miellifin kaynak baglaminda arkeolojik verilerle ortaya cikan sikkelerden de yararlandigi
gorilmektedir. Bu hususta,

1722 yilinda, Baltik Denizi kiyisinda, Dantzig’den ¢ok uzak olmayan Stegen yakinlarinda
bulunan ve M. Kehr tarafindan 1724 yilinda Leipzig'de yayinlanan tiim o eski Arap sikkelerinin
ustaca agiklamasi da bu tarihgeye eklenmistir; bunlara birkag¢ baskasminkileri de ekledik ve bazi
durumlarda bu sikkelerin, tipki Yunan ve Roma madalyalarinin Yunan ve Roma yazarlarinin
otoritesini desteklemesi gibi, dogu tarihcilerinin otoritesini destekledigini gordiik.

Beyaninda da bulunmaktadir.

Yukarida bahsi gegen buluntuyla ilgili, “Avrupa dillerinde simdiye dek ortaya konulan
benzer tiirdeki her calismaya tercih edilebilecegini diisiiniiyoruz”, diyerek esere biiyiik bir
anlam yiiklemekte ve yasadigi dénemde ortaya ¢ikan bu verilerin sahip oldugu tarihl 6nemleri
hususunda kayda deger bir yaklasim ortaya koymaktadir.

Eserinin 6zglinliigii hususunda, “okuyucularimiz dogal olarak, Araplarin modern tarihinin
Fransizcadan ceviri ya da derlemelerden bir derleme olup olmadigini soracaklardir, ancak
sayfanin altinda siirekli olarak alintilanan en iyi {ine sahip neredeyse sonsuz sayida orijinal
dogulu yazarlardan iktibaslar yapildigin1 anlayacaklardir,” ibareleriyle 6zgiin kaynaklara atifta
bulunarak konunun derinlemesine incelendigini belirtmektedir.

Yazar, Kkendilerinden oOnce yapilan calismalara atifta bulunarak, “orijinallere
ulasabildigimiz her durumda, bu yazarlarin herhangi bir modern versiyonunu takip etmekten
kacindik. Ne “Erpenius’un, ki hatali oldugu kabul edilmelidir, ne el-Mekin/ibnii’l-Amid’in Latince
versiyonuna ne de Unli Dr. Pocock’'un Ebii'l Ferec cevirisine giiven duyduk” seklindeki
aciklamasiyla mevcut literatiirdeki eserlerin analizini yaparak eksikliklerine dikkat cekmekte ve
bunlar1 gidermeye yonelik kendi katkilarini ortaya koymaktadir. Bu iki tarih¢inin Arapga
metinlerinin izlerini biiyiik bir titizlikle siirdiirdiiklerini ve hatta birka¢ noktada diizeltmeler
yaptiklarini ifade etmektedir. Bazi kaynaklar konusunda ise, Carufus tarafindan yayimlanan
Cambridge Chronicon Siculum’un Latince cevirisini, tinli F. Allemani tarafindan gozden
gecirilmis olmasina ragmen, zaman zaman diizelttiklerini; hatta Arapg¢a orijinalin birgok
kisminda dogru okunuslari bile revize ettiklerini belirtmektedir.

M. L'Abbé De Marigny'nin, en iyi Dogulu yazarlardan gercekleri dogru bir sekilde
cikardigini kabul etmekle birlikte, yazar hakkinda elestirilerde bulunarak onu, “zeki, ancak
oldukga sathi ve hatali bir derleyici” olarak tanimlamaktadir. De Marigny'nin, 6zellikle halifelerin
yonetimindeki Arap tarihini biiyliik oOl¢clide D'Hebrelot ve daha ge¢ dénem modern Batili
tarihcilerden derledigini belirterek, kaynak analizini titizlikle slrdiirdigiini de
vurgulamaktadir. Ayrica, bu baglamdaki kaynak incelemesini Halifeler boliimiine biraktigini
eklemektedir (Universal History, Modern Part, 1730, 1/6-9).

Miiellif Islam tarihi kaynaklar1 hususunda da baz celiskilere dikkat cekmektedir. Ozellikle
Hz. Peygamberin soyagaci konusunda birtakim sorunlara deginmektedir. Bu baglamda,

Muhammed’in soyagacindaki ilk nesil gecisleri doganin akisina uymamaktadir. Bu soyagaci
yalnizca dokuz nesil icerir, ki bu sayi, ibrahim ile Adnan arasindaki genis zaman dilimi goz
oniine alindiginda oldukga diisiiktiir. ibrahim ile Muhammed arasindaki yaklasik iki bin yil
boyunca sadece otuz neslin var oldugunu iddia etmek, tarih ve kronoloji bilgisine sahip hi¢bir
kisinin kabul edemeyecegi bir durumdur.

LEbii’l- Yumn el-Uleymi’yi kastetmis olmas: muhtemeldir. Ancak yazarla ilgili yapilan biyografi calismalarinda
Tevarih adinda bir ¢alismasina rastlanilmamaktadir (Ozaydin, 1994, 10/352-353).

37



Seklindeki degerlendirmesiyle, ana kaynaklara yonelik elestirel bir perspektif de
sunmaktadir. Bu yaklasimiyla mevzunun daha derinlemesine anlasilmasina katkida bulunmayi
amacladigi goriilmektedir (Universal History, Modern Part, 1730, 1/15).

Yazar, Islam tarihcilerinin soyagaci konusundaki yanlislarim ve sunduklar1 bilgilerin
tutarsizligini sorgulamaktadir. Kronolojik dogrulugun, en iyi Miisliiman tarihcilerden bile
beklenemeyecegini ifade etmekle birlikte Ebi’'l-Fidd'nin doganin akisina ve dolayisiyla
gerceklere bu kadar uzak kalmasimi sasirtict bulmadigini da eklemektedir. Ge¢gmis donem
tarihcilerini bu baglamda anlayisla karsilamakla birlikte, kendi ¢agdaslar1 Bay Gagnier’i ve Bay
Sale’i ayn1 sekilde mazur gérmedigini bilhassa belirtmektedir. Ayrica, Islam tarihi iizerine
calisan 6nceki Batili tarihgilerin de yanildigini ifade etmektedir.

Yukaridaki kaynak analizine, “Okuyucularimiz burada, Hz. Muhammed’in Medine’ye biiytik
girisini, daha 6nce de belirtildigi gibi, Rebiiilahir ayinin on altisinda yaptigini, Dr. Prideaux’nun
ima ettigi gibi on ikisinde olmadigin1 go6zlemleyeceklerdir”, agiklamasini 6rnek olarak
vermektedir (Universal History, Modern Part, 1730, 1/52).

3.1. A Universal History from the Earliest Account of Time Adh Eserde Hz.
Peygamber Anlatisi

Miiellif, Hz. Peygamber i¢in kanun koyucu demekte ve akabinde sanki Hiristiyan inancinin
geregi olarak ona pek ¢ok olumsuz yakistirmalarda bulunmaktadir. “Tarihte, belki de Araplarin
kanun koyucusu ve Miisliiman iktidarinin kurucusu (Hz.) Muhammed kadar farkli yorumlanan
baska bir figiir yoktur” seklinde itirafiyla yazar, Hz. Peygamber’in cesitli bakis agilariyla ele
alindigim vurgulamaktadir. Bu noktada, miellifin Hz. Peygamber’in ¢ok yonlii kimligini dikkate
alarak, ona dair tarihsel ve edebi anlatilarda karsilasilan celiskili ve karmasik tasvirinin nedenini
anlamaya gayret ettigi gozlemlenmektedir. Baz1 Hiristiyan yazarlarin Hz. Peygamber’i hem
bedensel hem de zihinsel kusurlar1 olan ve koti ahlaka sahip bir kisi olarak tasvir ettigini
belirtirken, bazi yazarlarin ise onu diinyanin en seckin kanun koyucularindan biri olarak
nitelendirmekten cekinmediklerini ifade etmektedir. S6z konusu yazarlardan bazilar1 (Hz.
Peygamber icin) “en iyi entelektiiel donanimlarla bezenmis, her tiirlii sosyal erdemi uygulayan,
engin kapasitesi ve kurumlarinin miikemmelligi ile ayn1 derecede fnlidiir’, seklinde
tanimlayarak, onun Kkisisel niteliklerine ve liderlik vasiflarina dikkat ¢ekmektedir. Burada
muhtemelen Stubbe? ve benzerlerine atifta bulunmaktadir.

Yazar yine, “bunlardan bazilar1 hem dogal hem de vahyedilmis dinin ilkelerini yeterince
kolay benimsemis gibi goriiniiyorlar, hatta ima ediyorlar ki, Hiristiyanligin tiim temel unsurlari,
hicbir bozulma olmaksizin, Kur’an’a aktarildiginda, onun dini sistemi, Tellus'un kendi diizenini
bile miikemmellestirmek i¢in génderilen son biiyiik peygamber olmasa bile, en azindan Incil’inki
kadar Tanr’'ya layik goriiniiyor”, ifadesiyle Islam’in bu dogal ve dini ilkeleri tamamlayici bir rol
oynadig1 diisiincesini serdetmekle birlikte ihtirazi kaydini da diismektedir. Yine bu hususta,
“Ama bir yandan, (Hz.) Muhammed'in diger pek ¢ok insan gibi ¢cok 6nemli bir yetenege ve iyi ve
kotii yeteneklerin bir karisimina sahip oldugu inkar edilmemelidir; 6te yandan, kesinlikle yanlis
olan vahiyler ve Tanri’'nin Kendisiyle goriismeler yaptigini iddia ederek, kendisinin bir sahtekar
ve kesinlikle ¢ok koti bir sefil oldugunu kanitladigi kabul edilmelidir”, ifadeleriyle
peygamberligini kabul etme noktasinda ciddi bir kusku tasidigini gostermektedir.

Miiellif, “Kuran’in 6gretilerine gelince, bazi son ddnem yazarlarinin Kuran lehine haksiz
yere ényargih davrandiklar halde, bir insanin bunlar Incil’in yiice 6gretileriyle aym seviyeye
koyabilmesi i¢in 6ncelikle sagduyusunu, dindarligin1 ve dinini kaybetmesi gerekir”, ifadesiyle,
Kur'an ve Incil karsilastirmasina yonelik elestirel bir tutum sergilemektedir. Bu yaklasim,
Kur’an’in ahlaki ve dini degerler acisindan Incil ile mukayese edilmesini reddetmekte; boyle bir
karsilastirmanin rasyonel bir temele dayanmadigini ve Hristiyan inanc acgisindan kabul
edilemez oldugunu ortaya koymaktadir. Yine bu minvalde, “sonu¢ olarak, Kur’an’da ne kadar

2 Henry Stubbe i¢in bkz. (Altun, 2015, s. 138).
38



dogru bulunursa bulunsun, bir¢cok sacmalik icerdigi her akli basinda insan tarafindan kabul
edilecektir”, yorumuyla Kutsal kitabin niizuliine dair kabul siirecinde derin bir tereddiit yasadig
gorilmektedir.

Hz. Peygamberin basaris1 hususunda;

Ne 6gretilerinin miitkemmelligi ne de yetenekleri, onun diinyanin bu kadar genis bir bélimiine
tanitilmasina, Muhammed'in ilk kez ilahi bir misyon {istlendigi sirada Araplarin iginde
bulundugu ruh hali, Yunanlilarin genel liiks ve kadinsiligi, Perslerin gerileyen durumu, o
doénemde Hiristiyanligin yozlasmis ve daginik durumu ve bunlara ek olarak, bu tarihin sonunda
ayrintili ve ayrintili bir sekilde anlatilacak olan diger eszamanli nedenler kadar katkida
bulunmamistir.

[bareleriyle Islamiyet’in indigi déneme dair kapsamh bir tarih bilgisine sahip oldugunu
gostermektedir. Hz. Peygamber’in muvaffakiyetinin sadece sahsi 6zelliklerine ve 6gretilerinin
miikemmelligine dayanmadigini, bunun yani sira déonemin sosyo-kiiltiirel ve tarihi kosullarinin
da bu hususta biiyiik bir rol oynadigini vurgulamaktadir.

Yazar, Dogulu kaynaklara gore Hz. Muhammed’in, Hz. Ibrahim’in oglu Ismail’'in soyundan,
dolayisiyla dogrudan Hz. ibrahim’in neslinden geldiginin kabul edildigini belirtmekte ve
akabinde biitiin secereyi zikretmekte, ancak bu bilgilerin dogru olabilecegini diisinmemektedir.
Ciinkii zaman araliginin ¢ok fazla oldugunu belirtmektedir. Araplarin Adnan zamaninda kabile
ve ailelerinin ayrimim1 korumak amaciyla, soy kiitiiklerinin yonelik belirli kurallar
benimsediklerini ve ciddi bir soy ilmine vakif olduklarimi ifade etmektedir. Bu nedenle,
kabilelerinin atasi olarak kabul edilen Adnan’dan yukariya dogru soyagaglarinin nadiren
gosterilmesinin sasirtici olmadigini, buna karsilik Adnan’dan sonraki soy zincirinin ise oldukca
kesin ve tartismasiz bicimde aktarildigini belirtmektedir.

Araplarin soy ve tarih hususunda dogru verilere sahip olmalarini su 6rnekle izah
etmektedir. “Ayni sekilde Araplar da Babil krali Buhtunnasr’'in veya Nebukadnezar’in yasadig
zamani dogru tespit etmislerdir; bu da onlarin kronolojideki biiyiik dogruluk ve becerilerinin
yeni bir kanit1 olarak kabul edilmelidir”, tespitiyle Araplarin tarihi bilgiye olan vukufiyetini
tasdik etmektedir. Buna gore, Araplarin tarihi olaylar1 dogru bir bicimde kaydetme ve aktarma
konusundaki yetkinliklerinin, yalnizca kendi tarihsel birikimlerini degil, ayn1 zamanda diinya
tarihine iliskin 6nemli sahsiyetler ve olaylar hakkindaki anlayislarimi da pekistirdigi
gorilmektedir. Boylece yazar, Araplarin tarih bilinglerinin ve kiiltiirel miraslarinin derinligini
ortaya koyarken, ayni zamanda tarihi bilgiyi aktarimindaki titizliklerini dile getirmektedir.

Yazar, Hz. Peygamberin koékeni lzerinde durmakta ve bu konuyu ayrintili bicimde
irdelemektedir. Kaynaklarin bu husustaki ifadelerini tek tek ele alarak, kokeninin saglamligina
iliskin tartismalara yer vermekte; ayrica Hz. Peygamber’in hem baba hem de anne tarafindan
soyunu kronolojik bir diizende agiklamaktadir (Universal History, Modern Part, 1730, 1/9-11).

Muiellif, bazi ilgin¢ anekdotlar1 da paylagsmaktadir. Misal, Araplara gore Kab, haftanin sabit
giinii olan cuma giiniiniin eski adi olan arubabi (ar(ibe)3 cuma olarak degistirmistir. Miellif, bu
kelimelerden ilkinin eglence, nese veya kamusal eglence giiniinii; ikincisinin ise toplanti veya
cemaat giiniini ifade ettigini belirtmektedir. Yine Mekke’deki idari isleyis ve kabilelerin
roliinden bahsetmektedir.

Yazar, ilging bir tespitte bulunmakta; Miisliimanlarin peygamberlik nuru ile peygamberlik
armaganini birbirinden ayirdiklarini ve bu ayrimda, peygamberlik armaganini peygamberlik
nurundan ¢ok daha ytice ve degerli bir lituf olarak kabul ettiklerini ifade etmektedir (Universal
History, Modern Part, 1730, 1/13). Misliimanlarin, Peygamberlik nurunu, insanlari aklin
emirlerine uymaya sevk eden ve onlar aklin daha miikemmel bir sekilde kullanilmasina geri
dondiiren icsel bir durtii olarak gorduklerini ifade etmektedir. Buna karsin, peygamberlik

3 Bu hususta bkz. (Fayda, 1991, 422).
39



armaganini ise insanlara vahyedilmis bazi eski, ihmal edilmis ya da unutulmus gercekleri
bildirmek icin olaganiistii bir gérevden ibaret saydilar, ifadesinde bulunmaktadir.

Hz. Peygamberin i¢in; “Araplarin yasa koyucusu ve Miisliiman giiciiniin kurucusu olan ve
takipcileri tarafindan Tanri’'nin Elcisi gibi gérkemli bir unvanla onurlandirilan (Hz.) Muhammed,
daha dnce de belirtildigi gibi Fil doneminin baslamasindan kisa bir stire sonra, Miladi 578 yilinda
Mekke'de dogmustur”, ifadesiyle klasik goriisiin aksine bir tarih vermektedir (Universal History,
Modern Part, 1730,1/16).

Yazar, Mislimanlarin Peygamber'e atfettikleri —mucizeleri dile getirmemizi
yadirganmamasi gerektigini vurgular; bunu, Peygamber'in onlar {izerindeki etkisini agiklamak
amaciyla yazdigini belirtmektedir (Universal History, Modern Part, 1730, 1/17). S6z konusu
mucizelerin dogal olaylarin neticesi oldugunu eklemeyi de ihmal etmemektedir. Yazar,
Halime’'nin Hz. Peygamber’i annesine geri gétiirme kararini, ya hipokondriyak bir rahatsizliktan
duydugu endiseye ya da seytani bir illiizyondan korkmasina baglamaktadir.# Bazi Batili tutarsiz
ve spekiilatif bicimde benimsedikleri Hz. Peygamberin sara hastas1 yoniindeki goriisiin izlerine,
s6z konusu yazarin ifadelerinde de rastlanmaktadir.> Bu hususta, “Miisliiman yazarlarin higbiri
bize Muhammed'in yakalandig1 hastalik hakkinda acik ve belirgin bir aciklama yapmadi; ancak,
onlarda ve Kuran'da karsilasilan birka¢ ipucundan, bunun epilepsi veya diisme hastalig1 olmasi
muhtemel goriiniiyor”, ifadesinde bulunmakla birlikte buna dair spekiilasyondan da geri
durmamaktadir.

Yazar, pek ¢ok dini tartismay1 da siirdiirmektedir. islamiyet'in gelisi ve meleklerle ilgili
gorislerini serdetmektedir. Mira¢ olayinin Kudiis’e kadar bedensel bir yolculukla baslayip
ardindan manevi bir boyuta gegisini konu alan zengin Islamf anlatilara derinlemesine vakif olan
yazar, Islam tarihinin seyrini de bu kaynaklar 1518inda kapsamh bir sekilde ele almaktadir. Bu
hususta, “bdylece merakli okuyucularimizi, Ebii'l-Fid4, Buhari ve Ebu Hiireyre’ye atfedilen
rivayetlere istinaden Hz. Muhammed'in cennete yaptig1 gece yolculuguna dair ayrintili bir
bilgiyle memnun ettik”, ifadesiyle Hz. Peygamber'in Mirac olayinin c¢esitli kaynaklardan elde
edilen verilerle daha derinlemesine anlasilmasina katkida bulundugunu vurgulamaktadir.
Miiellif, boylelikle, okuyucularina sadece rivayetlerin icerigi hakkinda bilgi vermekle yetinmeyip,
ayni zamanda cesitli rivayetlerle mukayese yapma imkani1 da vermektedir (Universal History,
Modern Part, 1730, [/45)

Yazar, Demirl’nin “Hayvanlar Tarihi” adli eserinden yaptigi bir iktibasla, giivercinin
Misliimanlar arasinda kutsal sayilan bir hayvan oldugunu, “¢linkii Allah’in, (Hz.) Muhammed'i,
magarada bulundugu sirada onu almak i¢in magaray1 kusatan kafir Araplardan, iki giivercin
araciliglyla mucizevi bir sekilde kurtarmaktan hosnut oldugunu anlatir”, ibareleriyle giivercinin
Islam tarihinde tasidign sembolik 6énemi ortaya koymaktadir. Bu durum, giivercinin yalnizca
fiziksel varligiyla degil, ayni zamanda manevi ve sembolik degeriyle bir koruma ve huzur unsuru
olarak konumlandigin1 gostermesi agisindan énemlidir. Yazarin bu ifadesi, giivercinin Islam
tasavvufundaki yerini pekistirirken, ayn1 zamanda Hz. Peygamber’in hayatindaki énemli bir
olayin, giivercinler araciligiyla anlamlandirilmasini gézler oniine sermektedir. Bu baglamda,
yazar, giivercinin sadece bir hayvan degil, aym1 zamanda inan¢ ve kurtulus simgesi olarak
Misliimanlarin indindeki konumunu da géstermektedir. Bu tiir tarihi ve dini anlati, okuyucuya,
Islam kiiltiiriiniin derinliklerine dair bir anlayis kazandirmasinin yani sira birlikte sembolizmin
dini anlatida nasil islevsellik kazandigini géstermesi bakimindan da énemli bir yere sahiptir
(Universal History, Modern Part, 1730, 1/52). Cennabi ve diger Miisliman tarihcilerin, Hz.
Muhammed’'in Sevr Magarasi’'nda pek ¢ok mucize sergiledigini ve bu mucizelerin derin ve
olumlu etkiler dogurdugunu kaydettiklerini belirten yazar, Ebii'l-Fida'nin ise s6z konusu
mucizeleri 6nemsemedigini ifade etmektedir.

4 Miisliimanlar acisindan s6z konusu hadise sadece epik bir 6neme sahiptir Bkz. (Arslan, 2019).
5 Islamiyet’in reddi baglaminda ele alinan bu ve benzeri pek ¢ok iddianin asilsizlig1 {izerine yapilan ¢ok sayida
caligma s6z konusudur (Hamidullah, 2007; Kazanci, 1997, 117-158).

40



Hz. Peygamberin Medine’ye Hicreti ve bu esnada yaptigr ilk mescit hususunda Islam
kaynaklariyla mutabik olup onlarin anlatisini takip etmektedir.

Mescidi Nebi'nin insa edildigi yerle ilgili olarak, “(iki yetimin veya Benu el Neccar'in)
miilkii olsun ya da olmasin, Dr. Prideaux bu eyleme karsi ¢cikmakta ve bunu ag¢ik bir adaletsizlik
ornegi olarak nitelendirmektedir; zira kendi iddiasina gére Hz. Muhammed, bu zavalli yetimleri
—alintiladig1 bir yazarin marangoz olarak tanimladig bir zanaatkarin ogullarini— bu topraktan
zorla mahrum etmis ve boylece ibadetin ilk yapisini, dinini kurarken sergiledigi haksizliklarla
insa etmistir”, iktibasini paylasmaktadir (Universal History, Modern Part, 1730, 1/53) Bu
hususta Bay Sale’nin, “Muhammed'in ilk gelisinde boylesine politik olmayan bir sekilde hareket
etmesinin pek olasi olmamasinin yani sira, Misliiman yazarlar bu meseleyi tamamen farkli bir
151k altinda ele aliyorlar”é goriisiiniin yeterli cevap oldugunu disiinmektedir.

Hz. Peygamberin Yahudilerle ittifak kurdugunu ve onlara dini 6zgiirliik konusunda da
garanti verdigini belirtmektedir. Yahudilere yénelik baslatilan savaslarla ilgili olarak islam
tarihgilerinin farkl tarihler vermelerine dikkat cekmektedir.

Miiellif, belirli pasajlarda Islam tarihgisinin derinlikli ve analitik iislubunu benimseyerek
kaleme aldig1 metinlerde, tarihi olaylara ve figiirlere dair kapsamli bir perspektif sunmaktadir.
Yine Hz. Peygamberin hastalig1 siirecine dair, Azrail'in gelip ona 6liimii mii yoksa yasamini mi1
tercih ettigini sordugu an1 da kapsayan son derece detayli bir anlati sunmaktadir (Universal
History, Modern Part, 1730,1/116).

Hz. Peygamberin yasam siiresi hakkinda, “Ona altmis bes yil verenler dogumunu ve
6limiini iki yil olarak hesaplamakta, altmis yil verenler ise yalnzca yuvarlak rakamlarla bir
degerlendirme yapmaktadir; dolayisiyla, bu yazarlarin belki de benzer bir durumu kastettikleri
soylenebilir” ifadesinde bulunmaktadir (Universal History, Modern Part, 1730, [/117). Bu
baglamda, kadim Miisliman anlatilarina acik¢a aykir1 diisen goriislere glivenilmemesi
gerektigini savunmaktadir; zira bu tiir gorisler, en saygin Arap tarihgilerinin ¢ogunlugu
tarafindan kabul goren bazi tarihl gercekleri inkar etmekte ve bu yoniiyle tarihsel anlatilarin
mesruiyetini zedeleyerek bilgi edinme stirecine siiphe diisiirmektedir. Yazar, bu nedenle, s6z
konusu tarihgilere karsi temkinli bir tutum benimsenmesi gerektigini hatirlatmaktadir.

Hz. Ali'nin hazirladig1 duanin, ya da en azindan 6ziiniin, Cennabi tarafindan korundugunu
soylemekte ve duay1l buraya alacak kadar detaya inmeyecegini de belirtmektedir (Universal
History, Modern Part, 1730, 1/118). Yazar, Hz. Peygamberin sahsiyeti hakkinda; “(Hz.)
Muhammed orta boylu ve kizil tenliydi. Biiyiik bir kafas1 ve giir bir sakal vardi”, Yine, “Giildigi
zaman disleri kiiciik beyaz inciler gibi goriiniirdii. Iyi bir kulag ve giizel, giir bir sesi vardr”,
tasviriyle onun semaili hakkinda detaya sahip oldugunu goéstermektedir. Bununla birlikte,
yalnizca bir Miisliiman yazar, bu derinlikte s6z konusu tasvirleri yapabilir.

Yazar peygamberlik miihrii hakkinda, “burada, Miisliimanlarin uydurdugu, Muhammed'in
omuzlar1 arasinda belirdigi sdylenen peygamberlik miihriinden bahsetmeyi ihmal etmemeliyiz;
Arap yazarlar bunun tizerinde 1srarla durmaktadirlar” ifadelerine yer vermektedir. Ayrica, Ebii'l-
Fida'dan aktardigi, “bu, beyazimsi veya kirmizi renkte, etrafi killarla ¢evrili ve bir glivercin
yumurtasi biiytikligiinde bir et cikintisi idi”, mezkdr tarihciden alintilayarak yaptig: tasvirle Hz.
Peygamber hakkinda derin bir bilgi ve kavrayisa sahip oldugunu géstermektedir.

Hz. Muhammed'in dehasi ve mizacina iliskin degerlendirmelerinde, “miintesipleri
lizerinde gasp ettigi hiakimiyet, onun ihtiraslarinin acik bir deliliydi; tipki, ¢ok esliligi onun
sehvetinin bir gostergesi olmasi gibi” ifadelerini kullanarak olumsuz yakistirmalarda
bulunmaktadir (Universal History, Modern Part, 1730, 1/119)

Yazar, Hz. Peygamber icin, “bu, dogrudan dogruya Kur’an'in altinci suresindeki ifadelerden
giicli bir sekilde, Allah hakkinda yalan uyduran ve diinyaya sahte bir vahiy yayinlayandan daha

6 S6z konusu hususta bir tartisma olmadig1 goriilmektedir. Ayrint1 igin bkz. (Bozkurt-Kiigiikase1, 2004, 29, 281-
290).

41



zalim kimsenin olamayacagin ileri siirmektedir,”” demektedir. Buna karsin, “Ote yandan, onun
gidiileri ne olursa olsun, Muhammed, girisimini basarmak icin gerekli olan kisisel
yeterliliklerden yoksun goriinmiiyor. Muhammedi yazarlar, onun dini ve ahlaki erdemlerinden
cokca bahsederek, onun ovgiilerinde asiriya kaciyorlar”, ibareleriyle yazar, Hz. Peygamber’in
yetkinliklerini takdir etme ¢abasi ile bu yetkinlikleri sorgulayan elestirel bir bakis a¢is1 arasinda
denge kurma arzusunu yansitmaktadir.

Sonug

18. yiizyll Ingiliz tarih yazicilligy, Aydinlanma diisiincesinin etkisi altinda bicimlenerek
rasyonel yaklasimin belirgin bir sekilde 6n plana ¢iktig1 bir dénemi temsil ettigi malumdur. Bu
dénemde, Ingilizlerin Islam tarihine yénelik yogun ilgi goéstermeye basladiklar1 ve bu baglamda
cesitli calismalar gerceklestirerek koleksiyonlar olusturduklari1 goriilmektedir. Bu g¢alismalari
neticesinde Britanya’da islam tarihine dair daha biitiinciil bir bakis agis1 gelistirme imkan
dogmus ve bu cercevede genis kapsamli eserler ortaya ¢cikmistir.

Ingilizlerin Miisliiman toplumlarla kurduklar1 temaslar, islam'a dair algilarinin
sekillenmesinde hem olumlu hem de olumsuz y6nleri barindiran karmasik bir etkilesim siirecini
ortaya ¢ikardign goriilmektedir. islam cografyasiyla kurduklar1 yogun iliskiler sayesinde onlar
klasik Bati merkezli perspektiften uzaklastiklar1 gézlemlenmektedir. Bu durumun ise onlarin
kendilerine 6zgii bir tutum gelistirmelerine zemin hazirladig1 sdylenebilir.

1730 yilinda kaleme alinan Universal History adl eser, bu baglamda Islam tarihine duyulan
ilginin bir yansimast ve bu alana yonelik gosterilen iltifatin bir geregi olarak
degerlendirilmelidir. Yazarin, Hz. Peygamber ve onu takip eden donemlere iliskin olarak titiz bir
derleme yaptig1 acik¢a goriilmektedir. Bu baglamda, Ingiltere'deki onemli Arapca, Farsca ve
Tiirkce yazma koleksiyonlarinin Oxford ve Cambridge gibi tiniversitelerde toplanmis olmasi, s6z
konusu eserin kaleme alinmasini kolaylastiran bir unsur olarak dikkati cekmektedir.

Miellif, kendisinden onceki tarihsel birikimden faydalanmakla birlikte, bu kaynaklar
oldugu gibi aktarmak yerine, mevcut hatalar1 diizelterek daha saglam bir metin ortaya koymay1
tercih ettigi eserinde agik¢a goriilmektedir. Bu durum, yazarin kaynak analizi konusundaki
titizligini ve derinlemesine inceleme yetenegini gézler oniine sermektedir. Ayrica yazar, 10.
yiizyildan itibaren ge¢ donem Islam tarihi kaynaklariyla birlikte mevcut literatiirii ve gesitli
arkeolojik verileri de kullanarak zengin bir perspektif sundugu dikkat ¢ekmektedir. Bu
cercevede eserin tarihsel anlatinin derinligi ve kapsami agisindan kayda deger bir katk: sagladigi
gorilmektedir.

Yazar, Hz. Muhammed'in tarihi baglamda c¢ok c¢esitli yorumlara tabi oldugunu
vurgulamakta ve Peygamberin kokenini detayli bir sekilde irdeleyerek, kaynaklarin sundugu
bilgileri sistematik bir bicimde degerlendirmektedir. Bu cercevede hem baba hem de anne
tarafindan Hz. Peygamberin soyunun kronolojik bir analizini sunmasi érnek olarak gosterilebilir.
Yine islam kaynaklarina dayanarak oérnegin, Mirac ve Hz. Peygamberin Hicreti gibi énemli
olaylar1 detayh bir sekilde ele almasi ve bu konuda adeta bir islam tarihgisi perspektifiyle
yazmasi da onun ¢alismasinin titizligini yansitmaktadir.

Hiilasa yazarin calismasi, Hz. Peygamber’in tarihsel kimligi tizerine saglikli bir tartisma
ortami sunarken, tarafli ifadeleri ve yanh elestirileri nedeniyle dikkatli bir okuma ve ¢ok boyutlu
bir degerlendirme yapilmasini da gerektirmektedir.

Kaynaklar
Akbaba, Yusuf. Britanya Tarihgiliginde Eski Tiirk Bozkir Devletleri. Eskisehir: Eskisehir
Osmangazi Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2021.

7 Miiellif burada En’Am Siiresi’nin 21. (&2l &8 ¥ 43 4l X 51 LR a e o1 pae allsl Ba5 Yalan sozlerle
Allah’a iftira edenden veya O’nun ayetlerini yalan sayandan daha zalimi kimdir? (En’am, 6/21). Ayetin bir
kismina atifta bulunmaktadir. Ancak siirenin tamamina bakildiginda niizul sebebinin yazarin iddiasina dayanak
olmayacagi ortadadir (Isik, 1995, 11, 169-170).

42



Akbaba, Yusuf. “Britanya Marksist Tarih Geleneginde Konar-Gogerlerin Yeri”. Sosyal, Beseri
ve Idari Bilimler Alaninda Uluslararas: Arastirmalar XVII. ed. Murat Bas. 32-340. Konya: Egitim
Yayinevi, 2022.

Alpaydin, Yusuf. Erken Modern Dénemde Osmanli-Islam Bilimi ve Oxford Universitesi. PDF:
[lmi Etiidler Dernegi, 2019. https://www.ilem.org.tr/images/2019/10/2019-ilem-acilis-
konferansi-kitapcik.pdf

Altun, Muhsin. Ingiliz Aydinlanma Diisiiniirlerinde “Islam” Algis1. Liberal Diisiince Dergisi
77,(2015), 133-164.

Arslan, Thsan. “Mitolojik Anlati: Sakku’s-Sadir”. Recep Tayyip Erdogan Universitesi Sosyal
Bilimler Dergisi 5/10, (Aralik 2019), 120-160. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-
file/912813

Bozkurt, Nebi.-Kiiciikas¢i, Mustafa Sabri. “Mescid-i Nebevi”. Tiirkiye Diyanet Ansiklopedisi.
Erisim 11 Haziran 2025. [stanbul: TDV Yayinlari, 2004.
https://islamansiklopedisi.org.tr/mescid-i-nebevi

Burrow, John Wyon. Liberal Descent: Victorian Historians and the English Past. Cambridge:
Cambridge University Press, 2008.

Butterfield, Herbert. The Whig Interpretation of History. New York: The Norton Library,
1965.

Colley, Linda. Britons: Forging the Nation 1707-1837. New Haven: Yale University Press,
2008.

En’am, Kur’an’t Kerim. https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/sure/6-enam-suresi; (Erisim,
09.10.2024).

Evans, Richard. In Defence of History. New York: Granta Books, 1998.

Fayda, Mustafa. “Ariibe”. Tiirkiye Diyanet Ansiklopedisi. Erisim 10 Haziran 2025. istanbul:
TDV Yayinlari, 1991. https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/mustafa-fayda

Foucault, Michel. Bilginin Arkeolojisi. ¢ev. Veli Urhan. istanbul: Ayrint1 Yaynlari, 2016.

a.mlf. Kelimeler ve Seyler. cev. Mehmet Ali Kilicbay. Ankara: Imge Kitabevi, 2015.

Fukuyama, Francis. Tarihin Sonu ve Son Insan. gev. Ziilfii Dicleli. Istanbul: Profil Yayinlari,
2016.

Garcia, Humberto. Islam and the English Enlightenment. Baltimore: The Johns Hopkins
University Press, 2012.

Giingor, Tahsin. “Diinya Tarihini Yeniden Okumak”. Konferans Notlari. haz. Fatih Dogan.
Istanbul: ISIF Kuliibii Etkinligi, 2018.

Hamidullah, Muhammed. [k Islam Devleti 1. cev. ihsan Siireyya Sirma. istanbul: Beyan
Yayinlari, 2007.

John M. Hobson. Bati Medeniyetinin Dogulu Kékenleri. cev Esra Ermert. Istanbul: Yap1 Kredi
Yayinlari, 2004.

Holt. Peter Malcolm. “The Background To Arabic Studies In Seventeenth-Century England”.
The Arabick Interest of the Natural Philosophers of the Seventeenth Century England, ed. G.A.
Russell. Leiden: E.]. Brill, 1994.

Kazanci, Ahmet Liitfi. Cesitli Yénleriyle Niibiivvet Kavrami. Istanbul: Marifet Yayinlar,
1997.

Isik, Emin. “En’Am”. Tiirkiye Diyanet Ansiklopedisi. Erisim 3 Haziran 2025. Istanbul: TDV
Yayinlari, 1995. https://islamansiklopedisi.org.tr/enam-suresi

Matar, Nabil. Islam in Britain, 1558-1685. Cambridge: Cambridge University Press, 1998.

Mcneill, William. The Rise of The West: A History of Human Community. Chicago: University
of Chicago Press, 2009.

Ozaydin, Aabdiilkerim. “Ebii’l- Yumn el-Uleymi”. Tiirkiye Diyanet Ansiklopedisi. Erisim 3
Haziran 2025. istanbul: TDV Yayinlari, 1994. https://islamansiklopedisi.org.tr/ebul-yumn-el-

uleymi

43


https://www.ilem.org.tr/images/2019/10/2019-ilem-acilis-konferansi-kitapcik.pdf
https://www.ilem.org.tr/images/2019/10/2019-ilem-acilis-konferansi-kitapcik.pdf
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/912813
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/912813
https://islamansiklopedisi.org.tr/mescid-i-nebevi
https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/mustafa-fayda
https://islamansiklopedisi.org.tr/enam-suresi
https://islamansiklopedisi.org.tr/ebul-yumn-el-uleymi
https://islamansiklopedisi.org.tr/ebul-yumn-el-uleymi

Pocock, John Greville Agard. The Machiavellian Moment: Florentine Political Thought and
the Atlantic Republican Tradition. New Jersey: Princeton University Press, 1975.

Russell, G.A. “The Seventeenth Century: The Age Of Arabics”. The Arabick Interest of the
Natural Philosophers of the Seventeenth Century England. ed. G.A. Russell. Leiden: E.J. Brill, 1994.

Said, Edward. Sarkiyatcilik, Bati'min Sark Anlayislar1. cev. Berna Yildirim. Istanbul: Metis

Yayinlari, 2017.
Talbot, Michael. “Ingiliz Whig Tarihgiligi ve Thomas Carlyle”. Erisim 20 Eylil 2024.
https://gala.gre.ac.uk/id/eprint/22009/3/22009%20TALBOT Thomas Carlyle 2017.pdf
Universal History: From the Earliest Account of Time to the Present. “The Modern Part I”.

London: 1730.

44


https://gala.gre.ac.uk/id/eprint/22009/3/22009%20TALBOT_Thomas_Carlyle_2017.pdf

