wolests

e
MOLESTO: Edebiyat Arastirmalar: Dergisi

OLUMSUZ OYKUSU’NE IMGESEL BAKIS ACISINDAN BiR YAKLASIM
VISION DEL CUENTO EL INMORTAL DESDE LA PERSPECTIVA DE LO

IMAGINARIO

THE SHORT STORY THE IMMORTAL FROM THE PERSPECTIVE OF THE

IMAGINARY

Makale Bilgisi

Gonderildigi tarib:
05.03.2025

Kabul edildigi tarib:
17.07.2025

Yaymlandygs tarib:
29.07.2025

Article Info

Date submitted:
05.03.2025

Date accepted:
17.07.2025

Date published:
29.07.2025

Diana Maria RIOS HOYOS'!
DOT: 10.33406,/molesto.1651991

Oz

Sembolik imgesel alanda, sanat, kiltiir ve toplum araciligiyla gindelik yasama yanstyan
pek cok arketipsel sembol bulunmaktadir. Bu sembollerin edebiyattaki yansimalarint
ortaya koymak amactyla, bu makalede Jorge Luis Borges’in Oliimsiiz adli 6ykiisi
incelenmekte; metnin ve kelimelerin Gtesine gegen anlamlar, sanatsal ifadenin bir pargast
olarak mercek altina alinmaktadir.

Bu baglamda makale, okuyucunun séz konusu ykiye, temel olarak Gilbert Durand
tarafindan 6nerilen imgesel bakis agistyla yaklasmasini saglamayr hedeflemektedir.
Dolayisiyla, 6ykii boyunca 6ne ¢tkan semboller incelenmekte ve imgesel dinyanin
gindiiz ve gece rejimlerinin bir pargast olan unsurlar belitflenmektedir. Ayni zamanda,
geleneksel Slumstizlik fikri sorgulanarak, yazarin bu temaya iliskin kisisel yaklasimi
ortaya konulmaktadir.

Anahtar Kelimeler: O/Zimsz‘iz/d,é, Kabraman, Giindiiz, Gece, Oliim, Zaman

Resumen

En el imaginario simbolico existen una setie de simbolos arquetipicos que se reflejan en
la cotidianidad del dia a dia a través de diferentes expresiones artisticas, culturales y
sociales. Como parte de la expresion artistica se ha tomado el cuento E/ inmortal, de
Jorge Luis Borges para ser visto bajo la lupa que nos permite encontrar significado mas
alla del texto y de las palabras como tales.

En general, el presente articulo permite al lector acercarse al cuento E/ inmortal desde la
perspectiva de lo imaginario propuesta principalmente por Gilbert Durand. Durante
este proceso, se escrudifian los simbolos que sobresalen a lo largo del relato y se sacan
a la luz los elementos que hacen parte tanto del régimen diurno como del nocturno del
imaginario. Al mismo tiempo, se explora la idea de la inmortalidad concebida
tradicionalmente para luego encontrar la opinién personal del autor al respecto.
Palabras clave: I[nmortalidad, Héroe, Dinrno, Nocturno, Muerte, Tiempo.

Abstract

In the symbolic imagination, there are a series of archetypal symbols that are reflected in everyday life through different
artistic, cultural, and social expressions. As part of the artistic expression, Jorge Luis Borges' short story E/ inmortal
(The Immortal) has been taken to be seen under a magnifying glass that allows us to find meaning beyond the text and

words as such.

In general, this article allows the reader to approach the short story The Immortal from the perspective of the imaginary
proposed mainly by Gilbert Durand. During this process, the symbols that stand out throughout the story are
scrutinized and the elements that are part of both, the daytime and night-time regimes of the imaginary are brought to
light. At the same time, the idea of immortality as traditionally conceived is explored, and the authot's personal opinion
on the matter is then revealed.

Keywords: Immortality, Hero, Daytime, Night-Time, Death, Time.

I Doctoranda en Lengua y Literatura Espafiola, Instituto de Ciencias Sociales, Facultad de Literatura, Universidad de

Estambul, diana.rioshoyos@jistanbul.edu.tr, ORCID: 0000-0001-7959-3977

528


mailto:diana.rioshoyos@istanbul.edu.tr

wolests

e
MOLESTO: Edebiyat Arastirmalar: Dergisi

I. Introduccion

Con un estilo literario unico, colmado de simbolismo y explotando los limites del
pensamiento humano, el escritor argentino Jorge Luis Borges se permite crear mundos
impresionantes en los que la ficcién y la realidad no disciernen sus limites. Ademas, gracias a su
gran bagaje cultural, sus textos estan enriquecidos de multitud de referencias a obras clasicas,
maneja una intertextualidad literaria tal que exige que el lector sea un sujeto instruido para lograr la

comprension de los mismos.

Jorge Luis Borges publica en 1947 el cuento E/ inmortal en la revista Los Anales de Buenos
Alires’, para después recogerlo con otros cuentos en el libro titulado FE/ Alph en el cual seria el
primero de los textos. Sin lugar a duda, E/ inmortal narra una historia en la que se aborda una de las

cuestiones de las cuales Borges se ocupaba en analizar: el concepto de la inmortalidad.

Dicho concepto, ademas de haber sido estudiado a lo largo de la historia también forma
parte del imaginario colectivo y se ve reflejado al hablar de deidades y seres superiores. Esto no
aplica a la vida humana puesto que el cuerpo perece y el hombre es consciente de su caracter mortal,
por lo cual, se ha explorado en incontables ocasiones las repercusiones que tendria sobre el ser
humano la inmortalidad. Sin embargo, no todos parecen desear vivir para siempre, aun incluso
explorando las connotaciones de la zmortalidad a través de sus historias el mismo Borges dice:
)

“...para mi seria espantoso saber que voy a continuar, seria espantoso pensar que voy a seguir siendo Borges...’

(Borges, Borges oral 8).

Paralelamente, E/ inmortal es un cuento colmado de simbologia que lo convierte en un texto
denso con un significado que va mas alla del sentido literario. Ernst Cassirer, filosofo aleman de la
primera mitad del siglo XX menciona que, de manera incuestionable, las respuestas humanas son
distintas de las reacciones orgdanicas en cuanto estas ultimas se tratan de inmediatez ante un estimulo,
mientras que, las primeras se toman su tiempo y hacen parte de wn proceso lento y complicado de
pensamiento (33). Es entonces cuando se puede situar al ser humano en un universo simbilico reflejado
en las expresiones del lenguaje, el arte y la religiéon, un universo que sobrepasa el fisico donde

estarfan ubicados los demas seres de la naturaleza.

Mas alla de las ideas de Cassirer, Gilbert Durand desarrolla todo un trabajo sobre la
simbologia en la que esta inmerso el hombre y llega a la conclusiéon de que el hombre,

independientemente de su bagaje social o cultural, comparte una coleccién de arquetipos zzaginarios

2 Se puede consultar libremente en https://ahira.com.ar/ejemplares/los-anales-de-buenos-aires-no-12

529


https://ahira.com.ar/ejemplares/los-anales-de-buenos-aires-no-12/

wolests

e
MOLESTO: Edebiyat Arastirmalar: Dergisi

que se ven reflejados en los diversos simbolos de los que se vale el ser humano para representar el
mundo que lo rodea. Estos arquetipos se ubican, segin Durand, en una constante contienda
antagonica entre dos regimenes, a decir, el #égimen dinrno y el régimen nocturno, desde los cuales se
puede llegar a comprender un sentido mas profundo de la realidad (53). Profundizando un poco
en la teorfa, su discipulo, Jean Jacques Wunenburger, presenta en palabras mas claras el concepto
en el que Durand basa su trabajo de esta manera:

[...] lo imaginario representa el conjunto de imagenes mentales y visuales, organizadas

entre ellas por la narracién mitica (el sermo mythicus), por la cual un individuo, una

sociedad, de hecho, la humanidad entera, organiza y expresa simbodlicamente sus

valores existenciales y su interpretacién del mundo frente a los desafios impuestos
por el tiempo y la muerte (9-10).

Es precisamente desde el imaginario y en dicha oposicion de regimenes (diurno y nocturno)
que el ser humano se ha visto a si mismo y ha intentado explicar los fenémenos que experimenta
mediante mitos para ayudarle a comprender y sobrellevar la vida en el planeta. En su obra, Las
estructuras antropoligicas del imaginario, Durand relaciona los regimenes con tres dominantes posturales
bastante diferentes entre si, la dominante postural, la digestiva y la copulativa, las cuales abarcan
todos los sistemas arquetipicos de los simbolos de la humanidad. La primera la relaciona con los
actos de separar y distinguir, mientras que la segunda se caracteriza por confundir y la tercera se

enfoca en confundir (Durand 52).

A la dominante postural pertenece el régimen diurno, su funciéon principal es separar,
distinguir, en otras palabras, presenta una perfecta asimetrfa antitética. Vemos entonces pares
opuestos como arriba-abajo, luz-oscuridad, dia-noche, sérve-monstruo, entre otros. En dichos pares
el primer término, desde este régimen, tiene una connotaciéon positiva puesto que simboliza la
conquista de la verticalidad, mientras que el segundo denota un aspecto negativo ya que se relaciona

con la idea de la caida, el gran temor arquetipico.

En este orden de ideas, en el #égimen dinrno hallamos simbolos como el cetro, la espada, el
sol y las figuras de ascension tales como las escaleras, las alas de las aves o el Aéroe. Esto es debido
a que, como menciona Durand, “/os simbolos ascensionales nos parecen marcados por la preocupacion de la
reconquista de un poder perdido, de un tono degradado por la caida” (136). Ademas, el régimen dinrno también
ha sido llamado el régimen heroico puesto que en él se desarrollan eventos de lucha entre el bien'y
el mal, la luz y las tinieblas, el guetrero contra el monstruo, la vida contra la muerte/ tiempo y una
gran cantidad de antitesis donde se forja una batalla que debe ser ganada por el simbolo de

ascension.

530



wolests

e
MOLESTO: Edebiyat Arastirmalar: Dergisi

Por otra parte, Durand habla de la dominante digestiva en la que enmarca el caracter mistico
del régimen nocturno; el autor propone que es aqui donde el imaginario busca confundir los eventos
y para ello se emplean procesos como la eufemizacion, en la que los eventos negativos del régimen
dinrno cambian de matiz a hechos positivos (52). De esta manera, las tinieblas o la oscuridad dejan
de ser temidas y se tornan en momentos de tranquilidad, de interiorizacién, de paz; y asi, la muerte
pasa a ser un estado de reposo y la tumba un espacio para el renacer (Durand 192). En fin, ya la

muerfe no representa el terror puesto que no existe aqui una lucha contra el tiempo.

Finalmente aparece la tercera dominante, la copulativa. Formando parte también del régimzen
nocturno, Durand establece que es aqui donde los contrarios se armonizan y dejan de oponerse. Para
ello, se hace uso de rituales en los que se concibe el tiempo como un proceso ciclico que nos lleva
a un renacer y a un estado superior. Como reflejo de ello encontramos, por ejemplo, las estaciones
del clima en la naturaleza, las festividades religiosas de cada cultura, los ritos sociales de iniciacion
y el proceso del cultivo en el campo. Basicamente se percibe al tiempo de una manera ciclica en la

que el futuro es superior al presente y la muerte no es temida (Durand 268).

Tomando como eje central el tiempo, cuyo transcurso representa un terror en el imaginario
colectivo, se puede ver claramente que los regimenes que presenta Durand tienen dinamicas
opuestas. Mientras que en el régzmen diurno el tiempo se presenta de manera lineal, mostrando la
noche y la muerte como la temible expresion del fin del tiempo, en el régimen nocturno el tiempo se
desarrolla de manera ciclica, o simplemente deja de existir, y ya no se le teme a la noche ni a la
muerte puesto que éstas se eufemizan y se integran de manera positiva a la vida (Durand 184). Es
bajo la luz de estos regimenes antagonicos que se desarrolla el presente analisis de la simbologfa del

cuento E/ inmortal.

La historia narrada en E/inmortal se desarrolla a modo de memoria en cinco breves capitulos
de un manuscrito en los que el tribuno militar romano Marco Flaminio Rufo emprende una travesia
en busca del rio sagrado que pudiera otorgarle la inmortalidad. Las vivencias descritas en dicho
manuscrito en ocasiones parecen ser las de dos hombres distintos, pero ese no es el objeto del
presente trabajo. Lo que pretendemos aqui es explorar la idea de la transicion, y tal vez oscilacion,
de un régimen de lo imaginario a otro desvelando los simbolos que nos pueden indicar la transicién

o la pertenencia a uno u otro régimen.
II. Vision del cuento EI inmortal desde la perspectiva del imaginario.
En el cuento E/ Inmortal, Borges presenta el anhelo humano de lo inacabable a través del

personaje Marco Flaminio Rufo, un militar romano que logra experimentar -aunque sin ser

531



wolests

e
MOLESTO: Edebiyat Arastirmalar: Dergisi

realmente consciente de ello- una vida sin final. A pesar de enmarcarse en el arquetipo del Aéroe del
régimen dinrno, Marco Flaminio no es un personaje muy exitoso, su espada no logra llevar a cabo su
proposito de batalla para lograr transformarse en arma heroica. Nos encontramos entonces con un

héroe incompleto, un héroe que no pudo “divisar el rostro de Marte” (Borges, E/ inmortal 3).

Durand describe el arma del Aéroe, en el caso de Marco Flaminio, la espada, como un
simbolo arquetipico de la omnipotencia benéfica expuesta a través de las nociones de potencia y
poder (Durand 151). En este sentido, la espada del Aéroe debe cumplir su misién para ratificar el
estatus de su poseedor y reafirmarlo como Aére. Si tenemos en cuenta que ‘L espada es el arma
propia y casi exclusiva de las altas dignidades” (Cirlot 193) y que Marco Flaminio es un /Aéroe cuya espada
no ha cumplido su misién exitosamente, ya no puede este pertenecer al 7égimen diurno dado que le
hacen falta las caracteristicas que le podrian permitir el hacer parte efectiva del mencionado

régimen.

Fue entonces una noche tragica, presenciando la muerte de un jinete, cuando este /Aéroe
incompleto toma la decisién de comenzar un arduo periplo con el fin de llegar a “Va secreta Cindad
de los inmortales”, en otras palabras, lograr un cambio drastico hacia el régimen nocturno. En este
momento, nos encontramos observando la noche desde una perspectiva diurna, es decir, la noche
tiene un sentido negativo, es la ausencia de la luz, el fin del dia, el ocaso del tiempo. En el cuento,
esta noche puede verse como un simbolo de nerviosismo, caos, quiza porque un militar que no se
ha batido en batalla basicamente carece de esencia, no es lo que deberfa ser y, por ende, no esta en
el lugar indicado. El mismo Rufo incluso afirma: “Esa privacion me dolid y fue tal vez la cansa de que yo

me arrojara a descubrir, por temerosos y difusos desiertos, la secreta Cindad de los Inmortales” (Borges, E/ inmortal

3).

Dicho caos, representado en la noche, mas la curiosidad de una vida diferente, son una
especie de “Yamada” que encamina a Marco Flaminio Rufo a emprender una aventura en la que se
oscilara entre horarios diurnos y nocturnos. Joseph Campbell postula que sin importar como fuese
la lamada, esta “levanta siempre el velo que cubre un misterio de transfiguracion |...] El horizonte familiar de la
vida se ha sobrepasado, los viejos conceptos, ideales y patrones emocionales dejan de ser sitiles, ha llegado el momento
de pasar un umbral” (37). Vemos entonces como Marco Flaminio recibe su llamada de un jinete que
llega durante esta noche y muere a sus pies. Inmediatamente, el militar romano acepta la llamada
sin mayor reparo: “Ignoro si cref alguna vez en la Ciudad de los Inmortales: pienso que entonces me bastd la tarea
de buscarla” (Borges, E/ inmortal 3). Resaltemos entonces que toda esta primera parte acontece en la

oscuridad y confusion de la noche, lo cual nos indica que realmente Marco Flaminio Rufo, a pesar

532



wolests

e
MOLESTO: Edebiyat Arastirmalar: Dergisi

de ser un tribuno militar, no contaba con las caracteristicas propias de un /éroe, no eran parte de su

setr “las virtudes precisas para triunfar del caos y de la atraccion de las tinieblas” (Citlot 239).

Al llegar a la ciudad de los inmortales Marco Flaminio Rufo planea encontrar y beber del
agua del “r7io secreto que purifica de la muerte a los hombres” (Borges, E/ inmortal 3). Agua fresca y dulce
de rio, agua purificadora, contraria al agua de mar, salada que no puede saciar la sed de los seres
humanos. Se plantea pues, desde el punto de vista del régimen dinrno, que la muerte es una impureza

que no se desea tener y que puede ser limpiada con el agua de dicho rio secreto.

Después de beber del agua del rio secreto que otorga la inmortalidad, se espera que la muerte
ya no represente un terror y ya no habra que preocuparse por ella porque se habra eufemizado, o,
mejor dicho, eliminado. En otras palabras, se habra logrado una transicion de regimenes, ahora
sera e/ régimen nocturno el dominante. En el trabajo realizado por Durand, se hace una gran
diferenciacion entre /os regimenes dinrno y nocturno; mientras en el primero el paso del tiempo y la
muerfe son una amenaza constante, en el régimen nocturno la concepcion ciclica de los mismos hace
que perdamos dicho temor liberandonos del paso demoledor del tiempo que conduciria a la zuerte
(59, 181). Es posible que, de manera inconsciente, Marco Flaminio Rufo haya sentido la necesidad
de transicionar entre los regimenes y por eso su propia valentia lo llevé a encaminarse en tan

6«

desconocida travesia. Si tenemos presente la advertencia de Jung al afirmar que “.. cuando tienes
miedo, cuando en vex de mirar para adelante miras para atrds, quedas petrificado y mueres antes de tiempo”
(Freeman) entendemos ademas que el tribuno militar vencié a la muerfe en una etapa inicial al

comenzar la singladura de su vida.

Continuando con el cuento, el protagonista parece desplazarse por diferentes paises del
norte de Africa en busca del rio de la inmortalidad, hecho interesante, ya que dichos lugares tienen
algo en comun: la arena. A lo largo de su travesia, la arena se presenta como un elemento distintivo
del paisaje a la vez cambiante. Marco Flaminio Rufo se encuentra con arena negra, roja, amarilla,
arena ignorada, ardorosa e incluso, remolinos de arena. Podriamos entonces pensar en el paso del
tiempo. Como la multitud de los granos de arena, habran pasado los dias, horas y minutos mientras
Marco Flaminio se desplazaba sin una ruta planeada en la busqueda del rio sagrado. Al mismo
tiempo se podria hablar de un proceso de expurgacion, de transformacion, al que se vio sometido

el personaje de la historia, tal como se explica a continuacion.

Habiendo dicho que Marco Flaminio Rufo se dirigfa hacia la ciudad de los inmortales, en
un trayecto que lo llevaria del régimen diurno al régimen nocturno, es entonces comprensible que

experimentara un proceso de purificaciéon y cambio. No podria hacer la transicion de regimenes en

533



wolests

e
MOLESTO: Edebiyat Arastirmalar: Dergisi

un mismo estado. La arena le sirve a nuestro personaje como elemento purificador, igual que en
los rituales de abluciones, cuando escasea el agua, la arena, la tierra seca se transforma en el
elemento de limpieza y ejerce la misma funcién sobre el ser humano. En el mismo sentido,
Chevalier y Gheerbrant argumentan que la arena “es efectivamente como una biisqueda de descanso, de
seguridad, de regeneracion” (137, 138), especialmente porque dada su plasticidad se asimila con el

simbolo de la matriz, la maxima del renacer.

Después del proceso de purificacién proporcionado por la travesia a través de los diferentes
tipos de arena, Marco Flaminio se halla de nuevo en el seno materno, en la matriz que lo hara
resurgir. “... we vi tirado y maniatado en un oblongo nicho de piedra, no mayor que una sepultura comin”
(Borges, E/ inmortal 4) menciona el personaje al despertarse de una pesadilla consecuencia de su
extenuante viaje. Es interesante observar como Marco Flaminio Rufo, mientras esta en este nicho
de piedra no tiene la capacidad de salir de alli, aunque lo quisiera, tal como un bebé en el vientre

materno.

Se encuentra entonces este hombre a punto de llegar al estado de transicién entre los dos
regimenes, parece ser que esta saliendo del régimen dinrno para llegar a hacer parte del régimen nocturno.
Sin embargo, experimenta el simbolo catamorfo de la caida al acometer una accién, que si bien

(13

valiente, también fue imprudente: “...mwe #ré, cerrados los ojos, atadas a la espalda las manos, montaia
abajo” (Borges, E/ inmortal 4) a una altura de treinta pies desde el nicho en que estaba. Marco
Flaminio vive de esta manera una caida, por segunda vez; aunque a diferencia de la primera, ahora
sufre tanto consecuencias fisicas como morales que lo dejan tirado en el suelo. Hay que tener

presente que, en la primera caida fue su orgullo, su razén de ser como Aérve, lo que cayoé y lo

comenzoé a alejar del 7égimen dinrno al que pertenecia.

En el esquema de verticalidad en que se basa el régimen dinrno, caer se plantea como un
esquema verbal que debe evitarse, es la antitesis de subir, acto por el cual se logran alcanzar los
arquetipos sustantivos del Aérve, la cima o el cielo. Desafortunadamente para Rufo, su doble caida
le imposibilita ahora su permanencia en e/ régimen dinrno y se hace ahora imperativa la transiciéon

hacia e/ régimen nocturno.

Se habia mencionado con anterioridad que este pobre tribuno militar habia pasado por dos
tortuosas caidas donde tanto su orgullo, su fisico y su moral sufrieron dolorosas consecuencias. El
dolor ha hecho parte de toda la travesia que lleva hasta ahora este hombre, sin embargo, no se le
permite terminar con su sufrimiento de ninguna manera. Cuanto habra sufrido Marco Flaminio

Rufo que termina narrando su desesperacion de esta manera: “Los frogloditas, infantiles en la barbarie,

534



wolests

e
MOLESTO: Edebiyat Arastirmalar: Dergisi

no me ayndaron a sobrevivir o a morir. En vano les rogué que me dieran muerte” (Borges, El inmortal 3). A
pesar de esto, el sufrimiento no debe contemplarse exclusivamente a partir de una perspectiva
negativa, Eliade menciona que desde la cosmogonia hinda “E/ gue no estd totalmente desprovisto de
inteligencia puede sobrellevar con serenidad los sufrimientos, los dolores, los golpes que recibe, las injusticias de que se
le hace objeto, ete., porque por cada una de ellas resuelve una ecuacion karmica...” (93). En otras palabras, con
el dolor se puede liberar el hombre de sus deudas espirituales transformandose ademas en un motor
de crecimiento interior. Esta idea es ademas reforzada por Jung al mencionar que “Ioda creatividad
en el ambito del espiritu, asi como todo avance psiquico del hombre, surge del sufrimiento del alma, y la causa de ese
Sufrimiento es el estancamiento espiritual o la esterilidad psiquica” (331) Asi, el sufrimiento del tribuno militar
puede comprenderse como una oportunidad donde cada experiencia dolorosa probablemente
representa una leccién que, integrada correctamente, contribuye al equilibrio y al avance del espiritu

de Rufo.

Justo en este momento, habiendo llegado al suelo de golpe, con tanto dolor y por la
urgencia de la sed, el protagonista hundi6 “/z cara ensangrentada en el agua oscura” en un “arroyo impuro”
(Borges, E/ inmortal 4) que corria al pie de la montafia y bebié con toda intensidad. Como podia
esperarse de este liquido, el agua “purifica, cura, rejuvenece y por ende introduce en lo eterno” (Chevalier y
Gheerbrant 55) y, asi sin darse cuenta, Marco Flaminio estaba bebiendo del rio que otorgaba la
inmortalidad, habia logrado renacer y transicionar, de la manera mas ardua y dolorosa, al régimen

nocturno, aunque de manera inconsciente.

En este momento, Marco Flaminio se descubre a si mismo desnudo, tal como los
trogloditas que abundan en el area ahora el tribuno militar carecia de vestimenta. Puede ser también
que hubiera llegado al lugar sin portar prenda alguna y solo ahora se hubiera dado cuenta de su
desnudez. No en vano es en dicho momento que se descubre este hombre desnudo, puesto que es
bastante comprensible que después de haber bebido del tio de la inmortalidad haya experimentado
“una suerte de retorno al estado primordial, a la perspectiva central” (Chevalier y Gheerbrant 412) en la que
todo se encuentra descubierto y expuesto. Se esperaria entonces que al experimentar el estado de
ser inmortal en algin momento se logre alcanzar la plenitud del conocimiento, aquel que, como en

el origen de todas las cosas, disfrutaran en su momento los desnudos Adan y Eva.

Para reforzar aun mas la llegada al 7égimen nocturno y la consecucion de la inmortalidad, el
cuento muestra a Marco Flamino Rufo al borde de la inanicién, lo cual lo llevé a comer su “primera
detestada racion de carne de serpiente” (Borges, E/ inmortal 4). De nuevo, forzado por las circunstancias,

como le ha venido aconteciendo hasta ahora, Rufo se ve en la necesidad de comer serpzente. Con el

535



wolests

e
MOLESTO: Edebiyat Arastirmalar: Dergisi

simbolismo de este animal, se logra eufemizar la muerfe en un renacer, en un cambio de vida. La
serpiente ha sido venerada en diferentes culturas dadas sus caracteristicas fisicas de transformacion
y auto regeneracion, ademas de ser un simbolo ambivalente que puede otorgar a la vez vida o muerte

o incluso, mordiéndose la cola, puede representar el infinito simultineamente.

Ese lugar donde ingiri6 carne de serpiente, el mismo por donde corria aquel arroyo del que
bebi6 al car del nicho de treinta metros de alto, se ubicaba en los umbrales de la tan anhelada
Ciudad de los inmortales. Es entonces que el tribuno militar romano retoma su marcha con la
esperanza de verla por fin y de beber del rio sagrado de cuyas aguas ya tenia sus beneficios sin
saberlo. Desde este momento Rufo se vera acompafiado de un troglodita que practicamente no

hace nada mas que existir pero que hasta cierto punto le da tranquilidad a este Aéroe frustrado.

Este troglodita es mas adelante comparado por Rufo con el perro de Ulises en la Odisea, y
no es de manera arbitraria. Hemos dicho anteriormente que Marco Flaminio es un Aéroe frustrado
que ha aceptado su llamado y ahora se encuentra en busca de la Ciudad de los Inmortales. Como
todo héroe que acepta su llamado, es menester que lo acompafie alguna suerte de ayudante. En
palabras de Campbell “/o gue representa esa fignra es la fuerza protectora y benigna del desting” (47). Para
reforzar esta idea, el troglodita es, a los ojos de Rufo, como el perro Argos, amigo fiel de Ulises. El
simbolo del perro puede interpretarse aqui como el de un “compariero proximo al hombre y el gnardian
que vigila su morada” (Chevalier y Gheerbrant 820). Con €l a su lado, Rufo llega hasta una caverna
desde la que desciende a una serie de laberintos que luego lo conducirian al centro de la Ciudad

anhelada.

De nuevo hallamos el elemento del descenso desde un lugar pequefio y encerrado; pero
esta vez se ven de una manera diferente porque nuestro personaje se encuentra ahora en e/ régimen
nocturno. Notese que ya no se va hacia abajo en forma de caida, la dominante digestiva se ha hecho
cargo de la situacion de Marco Flaminio y este se dirige hacia un lugar bastante inferior, pero ya no
lo hace precipitadamente ni se lastima fisica o emocionalmente. Al contrario, parece ser que baja
de manera tranquila por la escalera del pozo que habia en la caverna en la que se refugiara a causa
del sol. Este “descenso es un eje intimo, fragil y delicado” (Durand 191) que necesita realizar de manera
cautelosa e individualmente, puesto que desde ¢/ régimen nocturno esta ida hacia abajo se entiende

como un regresar a si mismo.

536



wolests

e
MOLESTO: Edebiyat Arastirmalar: Dergisi

En cuanto el protagonista llega a la base de la escalera, nos encontramos con dos elementos
importantes: un laberinto y la Ciudad de los inmortales. El proceso de deambular por los cuartos
del laberinto, desde el punto de vista del régimen nocturno, se puede tomar como parte del proceso
de iniciacion en la que Marco Flaminio ahora experimenta una »zuerfe y resurreccion espiritual. Por

otro lado, al tratarse de un lugar

con nueve puertas, ocho de las
cuales abren hacia el laberinto y
una hacia otra camara, hay
quienes argumentan que se estd
representando el proceso de
gestacion de nueve meses en el

vientre. Sin embargo, se coincide

en que, al salir, Rufo habra

renacido. Ahora bien, la Ciudad

de los inmortales, hallada al lograr

salir de los laberintos, pareciera
no ser aquella con la que hubiera

sonado el tribuno militar.

Carente de una

arquitectura organizada y de una

forma basica, la Ciudad de los
inmortales genera en Marco
Flaminio un tipo de repulsién. El

no logra comprender si la ciudad

es redonda, simbolo de

AMAMBE FoLoh A Vienld.
—r

Fiz. 1. Molina V. Amanda. La ciudad de los inmortales.
Los Anales de Buenos Aires, no. 12, feb. 1947, p. 35. relacionado con la estabilidad; o si

movimiento, ni cuadrada,

tiene algun uso o funcién cada
uno de sus edificios. Es un lugar confuso, no se entrevé que se encuentre en ruinas a pesar de ser
antiquisima, sin embargo, se muestra como un microcosmos de la nada, de una ciudad detenida en
el tiempo. Profundizando en el simbolismo de este lugar,

Segun el analisis contemporaneo la ciudad es uno de los simbolos de la madre con su
doble aspecto de proteccién y de limite. Se emparenta en general con el principio

537



wolests

e
MOLESTO: Edebiyat Arastirmalar: Dergisi

femenino. De la misma manera que la ciudad posee sus habitantes, la mujer contiene
en si a sus hijos (Chevalier y Gheerbrant 310).

Podria ser entonces, mirando desde e/ régimen nocturno mistico, que Marco Flaminio ha
logrado estar en un vientre materno para alcanzar otro nivel de renacimiento. No basté con beber
del agua sagrada, sino que, ahora, era necesario que este pobre hombre volviera a nacer en su
totalidad, que se convirtiera en otro... o quiza, que volviera a ser quien era después de haberlo
olvidado; aunque es el mismo Borges quien nos dice que “Quwizdi lo mds importante es lo que no recordamos

de un modo preciso, quizd lo mas importante lo recordamos de un modo inconsciente” (Borges, Borges oral 10).

Ahora como inmortal, Marco Flaminio pasa gran cantidad de tiempo entregandose al
pensamiento hasta casi olvidarse del mundo fisico. La “perfecta quietud’ que lograban los inmortales
es uno de los simbolos que también se pueden extraer del 7égimen nocturno. Irdnicamente nunca fue
consciente de su zmortalidad hasta que un difa fue herido y se vio en el brazo una gota de sangre.
“Ser inmortal es baladi; menos el hombre, todas las criaturas lo son, pues ignoran la muerte...” (Borges, E/
inmortal 8) es la conclusion a la que llega Marco Flaminio Rufo después de toda su aventura y su
vida como inmortal en la que descubrié que, al final, a todos los hombres inmortales les terminan

pasando todas las cosas posibles.

Verosimilmente, al personaje Marco Flaminio Rufo no se le permiti6 enterarse enteramente
de su caracter inmortal dado que el mismo autor del cuento concibe la inmortalidad de una manera
peculiar, él mismo dijo en una conferencia: “creo en la inmortalidad: no en la inmortalidad personal, pero si
en la cdsmica. Seguiremos siendo inmortales; mas alld de nuestra muerte corporal queda nuestra memoria, y mds alla
de nuestra memoria quedan nuestros actos...” (Borges, Borges oral 10). Por lo tanto, es posible deducir que
Borges pretendia plasmar en este cuento lo poco importante que para él representa la existencia

eterna.

Regresando a su caracter de mortal, el tribuno militar oscila de regreso al régimen dinrno,
ahora es consciente de su muerte, de la debilidad de su carne y del paso del tiempo. Ahora la muerte
para él es algo que “hace preciosos y patéticos a los hombres” (Borges, E/ inmortal 10) puesto que las cosas
logran “e/ valor de lo irrecuperable y lo azaroso” (Borges, E/ inmortal 10). En cambio, reflexiona Rufo, la
vida como inmortal esta llena de ecos de acciones pasadas y presagios de lo que va a suceder, nada

es exclusivo para estos seres.

Finalmente, después de haber experimentado la vida desde ambos regimenes, Marco
Flaminio Rufo termina ubicado en el régimen dinrno. En este momento es consciente de su propia

miuerte, reconoce que el tiempo se acaba y que ¢l mismo dejara de existir... “en breve, seré todos: estaré

538



wolests

e
MOLESTO: Edebiyat Arastirmalar: Dergisi

muerto” (Borges, E/ inmortal 12). 1a serenidad, la desnudez y la calma con la que se desenvolvia en
el régimen nocturno ya no tienen cabida para él en este régimen al que acaba de regresar. Inclusive,
durante las reflexiones péstumas al manuscrito, Rufo parece confundirse con Homero y no logra
dilucidar si su historia corresponde totalmente a sus propias vivencias o si las ha mezclado con las

de Homero.

Bien podria ser que el tiempo haya confundido las palabras empleadas para narrar los
sucesos de Marco Flaminio con aquellas otras representativas de la literatura de Homero dado que,
supuestamente, ambos pasaron bastantes siglos en la zmortalidad. Por otro lado, es posible que
Rufo se haya sumergido “infinitamente” en la lectura de los textos de Homero y haya asimilado el
texto practicamente como vivencias propias nublando de cierta manera sus recuerdos. Es por eso
que puede verse al final la frase “cuando se acerca el fin, ya no quedan imdgenes del recuerdo; solo quedan
palabras” (Botges, E/ inmortal 11). Vemos entonces que la verdadera nmortalidad, en la que cree el
autor de este cuento es otra: “esa inmortalidad se logra en las obras, en la memoria que uno deja en los otros.

Esa memoria puede ser minima, puede ser una frase cualguiera” (Borges, Borges oral 9).
II1. Conclusion

El aspecto de lo imaginario de la psique forma un conjunto de simbolos arquetipicos que
aparecen en cada cultura distribuyéndose entre el régimen dinrno y el régimen nocturno. Todo lo que
pueda percibirse como amenazante en el primer régimen, logra ser de caracter neutro o positivo en
el segundo, es decir, se eufemiza. Es por eso que simbolos tales como la caida, la noche y la wuerte,
en ¢/ régimen dinrno no dejan tranquilo al ser humano y lo obligan a tener una lucha constante contra
el tiempo que se identifica como el enemigo principal de la existencia. Sin embargo, con el proceso
de eufemizacién del que hemos hablado, en el #égimen nocturno la caida se torna un descenso suave,
la noche ya es un momento de paz y sosiego y la muerte llega a percibirse como un suefio tranquilo

de la cual la tumba pasa a verse como cuna, un espacio para el renacer.

Dado lo anterior, solo setfa posible de alcanzar la znmortalidad desde el régimen nocturno,
puesto que ya el tiempo no se percibe como un enemigo contra el cual se deba luchar
constantemente. L.a mencionada inmortalidad, interpretada como el estado en que la vida de un ser
humano es inagotable, ha sido un concepto explorado por muchos, deseado por otros tantos y
temido por unos menos. Jorge Luis Borges, por medio del cuento E/ inmortal ha presentado una
ventana exploratoria a dicha idea en la que hace que su personaje juegue entre los regimenes diurno y

nocturno para dar un giro y terminar en el régimen inicial. Se hace posible identificar la estancia del

539



wolests

e
MOLESTO: Edebiyat Arastirmalar: Dergisi

personaje principal en cada régimen si se miran detalladamente los simbolos que presenta el texto,

siendo los mas significativos el de héroe, en el régimen dinrno y el de inmortal en el régimen nocturno.

Teniendo en cuenta que para Borges la inmortalidad solo se logra al dejar un legado, podria
decirse que todo lo que padece el tribuno militar durante su travesia en busca de la Ciudad de los
inmortales, incluyendo su proceso de purificacion, renacimiento y transicion de un régimen a otro
serfan practicamente en vano si el pobre hombre no deja una huella que pueda plasmarse en la
memoria de la sociedad. Una de las principales formas de dejar dicha huella, son las palabras, los
relatos escritos en los que cada autor puede cristalizar sus ideas y reflexiones dejandolas plasmadas
para la eternidad. Es por eso que, al finalizar el cuento, el personaje Rufo queda tan confundido
que no sabe bien si se ha inmerso tanto en una obra literaria, los textos de Homero, llegandose a

sentir eterno o si ha vivido verdaderamente las experiencias que relata.

En fin, este cuento nos ha permitido ademas examinar diferentes simbolos que nos han
llevado a identificar los regimenes diurno y nocturno manifestados en la narraciéon desde las
concepciones de lo imaginario del autor. Hemos visto como los mensajes develan significados que
van mas alld de las simples palabras y que nos permiten encontrar un trasfondo comun en el
imaginario de la humanidad. Este, conformado por arquetipos universales, se va reflejando en la
manera en que cada cultura percibe y vive su realidad; en nuestro caso, Rufo vivié como tribuno
militar y experiment6 los esquemas de Aéroe, purificacion, renacimiento e znmortalidad para ahora

vivir eternamente como obra literaria.

540



wolests

e
MOLESTO: Edebiyat Arastirmalar: Dergisi

IV. Referencias

Borges, Jorge Luis. E/ inmortal, 1947. Actors-Studio.org, PDF file. Red. 12 de noviembre de 2021.

https://actors-studio.org/web /wp-content/uploads /2024 /01 /jorge luis borges el inmortal.pdf.

Borges, Jorge Luis. “Los inmortales.” Los Anales de Buenos Aires, anio 11, no. 12, feb. 1947, pp. 29—
39. Impreso.

Borges, Jorge Luis. Borges oral, 1979. Docer.com.ar, Red. 23 de noviembre de 2021.

https://docet.com.ar/doc/elne55.

Campbell, Joseph. E/ héroe de las mil caras. México: Fondo de Cultura Econémica, 1949. PDF file.
Red. 23 de noviembre de 2021.

https://jpgentgb.files.wordpress.com/2019/09/campbell.pdf.

Cassirer, BErnst. Antropologia filosdfica: Introduccion a una filosofia de la cultura. Madrid: Fondo de

Cultura Economica, 1945. Impreso.

Chevalier, Jean, y Alain Gheerbrant. Diccionario de los sintbolos. Barcelona: Editorial Herder, 1986.

Impreso.
Cirlot, Juan-Eduardo. Diccionario de sinmbolos. Barcelona: Editorial Labor, 1992. Impreso.
Durand, Gilbert. Estructuras antropoligicas de lo imaginario. Madrid: Taurus, 1981. Impreso.

Eliade, Mircea. E/ mito del eterno retorno: arquetipos y repeticion. Trad. Ricardo Anaya, Alianza

Editorial (por autorizacion de Emecé Editores), Madrid, 1972. Impreso.

Freeman, John, entrevistador. Car/ Jung y la psicologia analitica: 'Cuando tienes miedo quedas petrificado y
muteres antes de tiempo'. BBC News Mundo, 4 de noviembre de 2018. Red. 20 de junio de 2025.
https://www.bbc.com/mundo/noticias-46079630.

Jung, Catl G. Psychology and Religion: West and East. Vol. 11, 2* ed., traducido por R. F. C. Hull,

editado por Gerhard Adler, Princeton University Press, 21 de enero de 1970. Impreso.

Wunenburger, Jean-Jacques. “Prologo.” Lo imaginario, de Gilbert Durand, Ediciones El Bronce,

2000, pp. 9-16. Impreso.

541


https://actors-studio.org/web/wp-content/uploads/2024/01/jorge_luis_borges_el_inmortal.pdf
https://docer.com.ar/doc/e1ne55
https://jpgenrgb.files.wordpress.com/2019/09/campbell.pdf
https://www.bbc.com/mundo/noticias-46079630

wolests

e
MOLESTO: Edebiyat Arastirmalar: Dergisi

Extended summary

The present article, The short story the immortal from the perspective of the imaginary, is the result of an
explorative analysis of one of Jorge Luis Borges’s philosophical and metaphysical works, The
immortal (originally, E/ inmortal). In The Immortal, Borges explores the human desire for eternity
through the journey of Marcus Flaminius Rufus, a Roman soldier who unknowingly lives eternally
while searching for immortality. The story refutes the conventional idea which states that living
forever is a gift by showing immortality as a curse that deteriorates memory, identity and the ability
to appreciate every day’s actions.

Borges describes Marcus Flaminius Rufus as a failed hero whose journey leads him to seek the City
of the Immortals after a tragic night. Having failed in his duty as a daytime hero, he decides to
venture on a journey into the unknown, symbolized by the night, representing chaos and
purposelessness. Once he has reached the immortal life, Rufus indulges in deep thought, almost
completely forgetting the physical world. The wound he suffers one day brings him back to reality,
making him aware of his immortality. He reflects that all creatures, except man, are immortal
because they are unaware of death. As an immortal, he discovers that all human experiences
become repetitive and empty.

At the end of the story, Marcus Flaminius Rufus returns to the diurnal regime, aware of his
mortality. He reflects that death gives value to life, making actions precious and unrepeatable. In
the end, he accepts his mortality, recognizing that time is running out and that soon he will be all
and dead. The confusion between his story and Homert's symbolizes the merging of identities and
experiences over time, concluding that in the end, only words remain, not clear images of memory.

The purpose of this article is to allow the reader to approach the short story The Immortal from the
perspective of the anthropology of the imaginary proposed mainly by Gilbert Durand. During this
process, the symbols that stand out throughout the story are scrutinized disclosing their deeper
meaning as social archetypes so, the elements that are part of both the diurnal and nocturnal
regimes of the imaginary, are constantly brought to light. At the same time, the idea of immortality
as it is generally conceived is explored to later find the authot’s personal opinion on it.

In order to carry out this analysis, the juxtaposition of the diurnal and nocturnal regimes were taken
as a framework to understand the symbols and archetypes that lead to the profound transformation
Rufus undergoes. That is why it is important to keep in mind that the diurnal regime is characterized
by action, light, and heroism, while the nocturnal regime's introspection, darkness, and mysticism
create a sharp contrast between both regimes. Borges skillfully navigates these realms, using Rufus's
journey as a metaphor for the human condition and the eternal quest for meaning. For instance,
the City of the Immortals, with its labyrinthine structure, symbolizes the complexity and often the
futility of this quest. The troglodyte, initially seen as a primitive companion, represents the raw,
unrefined aspects of humanity that persist even in the pursuit of higher knowledge.

After isolating the main symbols of the story and analyzing them, we find out that, by the end of
the story, Rufus's return to mortality is not a defeat but a profound realization. His acceptance of
death underscores the idea that mortality imbues life with significance. Borges, through Rufus’s
journey, invites the readers to ponder the paradox of immortality—that the eternal repetition of
experiences leads to a sense of emptiness, while the finite nature of human life brings depth and
meaning to every moment.

542



