
 

 528 

ÖLÜMSÜZ ÖYKÜSÜ’NE İMGESEL BAKIŞ AÇISINDAN BİR YAKLAŞIM 

VISIÓN DEL CUENTO EL INMORTAL DESDE LA PERSPECTIVA DE LO 

IMAGINARIO 

THE SHORT STORY THE IMMORTAL FROM THE PERSPECTIVE OF THE 

IMAGINARY 

Diana María RÍOS HOYOS 1 

DOI: 10.33406/molesto.1651991 

 

Öz 

 
Sembolik imgesel alanda, sanat, kültür ve toplum aracılığıyla gündelik yaşama yansıyan 
pek çok arketipsel sembol bulunmaktadır. Bu sembollerin edebiyattaki yansımalarını 
ortaya koymak amacıyla, bu makalede Jorge Luis Borges’in Ölümsüz adlı öyküsü 
incelenmekte; metnin ve kelimelerin ötesine geçen anlamlar, sanatsal ifadenin bir parçası 
olarak mercek altına alınmaktadır.  
Bu bağlamda makale, okuyucunun söz konusu öyküye, temel olarak Gilbert Durand 
tarafından önerilen imgesel bakış açısıyla yaklaşmasını sağlamayı hedeflemektedir. 
Dolayısıyla, öykü boyunca öne çıkan semboller incelenmekte ve imgesel dünyanın 
gündüz ve gece rejimlerinin bir parçası olan unsurlar belirlenmektedir. Aynı zamanda, 
geleneksel ölümsüzlük fikri sorgulanarak, yazarın bu temaya ilişkin kişisel yaklaşımı 
ortaya konulmaktadır. 
Anahtar Kelimeler: Ölümsüzlük, Kahraman, Gündüz, Gece, Ölüm, Zaman 
 

Resumen

 
En el imaginario simbólico existen una serie de símbolos arquetípicos que se reflejan en 
la cotidianidad del día a día a través de diferentes expresiones artísticas, culturales y 
sociales. Como parte de la expresión artística se ha tomado el cuento El inmortal, de 
Jorge Luis Borges para ser visto bajo la lupa que nos permite encontrar significado más 
allá del texto y de las palabras como tales. 
En general, el presente artículo permite al lector acercarse al cuento El inmortal desde la 
perspectiva de lo imaginario propuesta principalmente por Gilbert Durand. Durante 
este proceso, se escrudiñan los símbolos que sobresalen a lo largo del relato y se sacan 
a la luz los elementos que hacen parte tanto del régimen diurno como del nocturno del 
imaginario. Al mismo tiempo, se explora la idea de la inmortalidad concebida 
tradicionalmente para luego encontrar la opinión personal del autor al respecto. 
Palabras clave: İnmortalidad, Héroe, Diurno, Nocturno, Muerte, Tiempo. 

Makale Bilgisi 
 
Gönderildiği tarih: 
05.03.2025 
 
Kabul edildiği tarih: 
17.07.2025 
 
Yayınlandığı tarih: 
29.07.2025 

Article Info 
 
Date submitted: 
05.03.2025 
 
Date accepted: 
17.07.2025 
 
Date published: 
29.07.2025 

  Abstract 

 

In the symbolic imagination, there are a series of archetypal symbols that are reflected in everyday life through different 
artistic, cultural, and social expressions. As part of the artistic expression, Jorge Luis Borges' short story El inmortal 
(The Immortal) has been taken to be seen under a magnifying glass that allows us to find meaning beyond the text and 
words as such. 
In general, this article allows the reader to approach the short story The Immortal from the perspective of the imaginary 
proposed mainly by Gilbert Durand. During this process, the symbols that stand out throughout the story are 
scrutinized and the elements that are part of both, the daytime and night-time regimes of the imaginary are brought to 
light. At the same time, the idea of immortality as traditionally conceived is explored, and the author's personal opinion 
on the matter is then revealed. 
Keywords: Immortality, Hero, Daytime, Night-Time, Death, Time. 

                                                           
1 Doctoranda en Lengua y Literatura Española, Instituto de Ciencias Sociales, Facultad de Literatura, Universidad de 
Estambul, diana.rioshoyos@istanbul.edu.tr, ORCID: 0000-0001-7959-3977 

mailto:diana.rioshoyos@istanbul.edu.tr


 

 529 

I. Introducción 

Con un estilo literario único, colmado de simbolismo y explotando los límites del 

pensamiento humano, el escritor argentino Jorge Luis Borges se permite crear mundos 

impresionantes en los que la ficción y la realidad no disciernen sus límites. Además, gracias a su 

gran bagaje cultural, sus textos están enriquecidos de multitud de referencias a obras clásicas, 

maneja una intertextualidad literaria tal que exige que el lector sea un sujeto instruido para lograr la 

comprensión de los mismos. 

Jorge Luis Borges publica en 1947 el cuento El inmortal en la revista Los Anales de Buenos 

Aires2, para después recogerlo con otros cuentos en el libro titulado El Aleph en el cual sería el 

primero de los textos. Sin lugar a duda, El inmortal narra una historia en la que se aborda una de las 

cuestiones de las cuales Borges se ocupaba en analizar: el concepto de la inmortalidad. 

Dicho concepto, además de haber sido estudiado a lo largo de la historia también forma 

parte del imaginario colectivo y se ve reflejado al hablar de deidades y seres superiores. Esto no 

aplica a la vida humana puesto que el cuerpo perece y el hombre es consciente de su carácter mortal, 

por lo cual, se ha explorado en incontables ocasiones las repercusiones que tendría sobre el ser 

humano la inmortalidad. Sin embargo, no todos parecen desear vivir para siempre, aún incluso 

explorando las connotaciones de la inmortalidad a través de sus historias el mismo Borges dice: 

“…para mí sería espantoso saber que voy a continuar, sería espantoso pensar que voy a seguir siendo Borges…” 

(Borges, Borges oral 8). 

Paralelamente, El inmortal es un cuento colmado de simbología que lo convierte en un texto 

denso con un significado que va más allá del sentido literario. Ernst Cassirer, filósofo alemán de la 

primera mitad del siglo XX menciona que, de manera incuestionable, las respuestas humanas son 

distintas de las reacciones orgánicas en cuanto estas últimas se tratan de inmediatez ante un estímulo, 

mientras que, las primeras se toman su tiempo y hacen parte de un proceso lento y complicado de 

pensamiento (33).  Es entonces cuando se puede situar al ser humano en un universo simbólico reflejado 

en las expresiones del lenguaje, el arte y la religión, un universo que sobrepasa el físico donde 

estarían ubicados los demás seres de la naturaleza.  

Más allá de las ideas de Cassirer, Gilbert Durand desarrolla todo un trabajo sobre la 

simbología en la que está inmerso el hombre y llega a la conclusión de que el hombre, 

independientemente de su bagaje social o cultural, comparte una colección de arquetipos imaginarios 

                                                           
2 Se puede consultar libremente en https://ahira.com.ar/ejemplares/los-anales-de-buenos-aires-no-12/   

https://ahira.com.ar/ejemplares/los-anales-de-buenos-aires-no-12/


 

 530 

que se ven reflejados en los diversos símbolos de los que se vale el ser humano para representar el 

mundo que lo rodea. Estos arquetipos se ubican, según Durand, en una constante contienda 

antagónica entre dos regímenes, a decir, el régimen diurno y el régimen nocturno, desde los cuales se 

puede llegar a comprender un sentido más profundo de la realidad (53). Profundizando un poco 

en la teoría, su discípulo, Jean Jacques Wunenburger, presenta en palabras más claras el concepto 

en el que Durand basa su trabajo de esta manera:  

[...] lo imaginario representa el conjunto de imágenes mentales y visuales, organizadas 
entre ellas por la narración mítica (el sermo mythicus), por la cual un individuo, una 
sociedad, de hecho, la humanidad entera, organiza y expresa simbólicamente sus 
valores existenciales y su interpretación del mundo frente a los desafíos impuestos 
por el tiempo y la muerte (9-10). 

Es precisamente desde el imaginario y en dicha oposición de regímenes (diurno y nocturno) 

que el ser humano se ha visto a sí mismo y ha intentado explicar los fenómenos que experimenta 

mediante mitos para ayudarle a comprender y sobrellevar la vida en el planeta. En su obra, Las 

estructuras antropológicas del imaginario, Durand relaciona los regímenes con tres dominantes posturales 

bastante diferentes entre sí, la dominante postural, la digestiva y la copulativa, las cuales abarcan 

todos los sistemas arquetípicos de los símbolos de la humanidad. La primera la relaciona con los 

actos de separar y distinguir, mientras que la segunda se caracteriza por confundir y la tercera se 

enfoca en confundir (Durand 52). 

A la dominante postural pertenece el régimen diurno, su función principal es separar, 

distinguir, en otras palabras, presenta una perfecta asimetría antitética. Vemos entonces pares 

opuestos como arriba-abajo, luz-oscuridad, día-noche, héroe-monstruo, entre otros. En dichos pares 

el primer término, desde este régimen, tiene una connotación positiva puesto que simboliza la 

conquista de la verticalidad, mientras que el segundo denota un aspecto negativo ya que se relaciona 

con la idea de la caída, el gran temor arquetípico.  

En este orden de ideas, en el régimen diurno hallamos símbolos como el cetro, la espada, el 

sol y las figuras de ascensión tales como las escaleras, las alas de las aves o el héroe. Esto es debido 

a que, como menciona Durand, “los símbolos ascensionales nos parecen marcados por la preocupación de la 

reconquista de un poder perdido, de un tono degradado por la caída” (136). Además, el régimen diurno también 

ha sido llamado el régimen heroico puesto que en él se desarrollan eventos de lucha entre el bien y 

el mal, la luz y las tinieblas, el guerrero contra el monstruo, la vida contra la muerte/tiempo y una 

gran cantidad de antítesis donde se forja una batalla que debe ser ganada por el símbolo de 

ascensión.   



 

 531 

Por otra parte, Durand habla de la dominante digestiva en la que enmarca el carácter místico 

del régimen nocturno; el autor propone que es aquí donde el imaginario busca confundir los eventos 

y para ello se emplean procesos como la eufemización, en la que los eventos negativos del régimen 

diurno cambian de matiz a hechos positivos (52). De esta manera, las tinieblas o la oscuridad dejan 

de ser temidas y se tornan en momentos de tranquilidad, de interiorización, de paz; y así, la muerte 

pasa a ser un estado de reposo y la tumba un espacio para el renacer (Durand 192). En fin, ya la 

muerte no representa el terror puesto que no existe aquí una lucha contra el tiempo. 

Finalmente aparece la tercera dominante, la copulativa. Formando parte también del régimen 

nocturno, Durand establece que es aquí donde los contrarios se armonizan y dejan de oponerse. Para 

ello, se hace uso de rituales en los que se concibe el tiempo como un proceso cíclico que nos lleva 

a un renacer y a un estado superior. Como reflejo de ello encontramos, por ejemplo, las estaciones 

del clima en la naturaleza, las festividades religiosas de cada cultura, los ritos sociales de iniciación 

y el proceso del cultivo en el campo. Básicamente se percibe al tiempo de una manera cíclica en la 

que el futuro es superior al presente y la muerte no es temida (Durand 268). 

Tomando como eje central el tiempo, cuyo transcurso representa un terror en el imaginario 

colectivo, se puede ver claramente que los regímenes que presenta Durand tienen dinámicas 

opuestas. Mientras que en el régimen diurno el tiempo se presenta de manera lineal, mostrando la 

noche y la muerte como la temible expresión del fin del tiempo, en el régimen nocturno el tiempo se 

desarrolla de manera cíclica, o simplemente deja de existir, y ya no se le teme a la noche ni a la 

muerte puesto que éstas se eufemizan y se integran de manera positiva a la vida (Durand 184). Es 

bajo la luz de estos regímenes antagónicos que se desarrolla el presente análisis de la simbología del 

cuento El inmortal.  

La historia narrada en El inmortal se desarrolla a modo de memoria en cinco breves capítulos 

de un manuscrito en los que el tribuno militar romano Marco Flaminio Rufo emprende una travesía 

en busca del río sagrado que pudiera otorgarle la inmortalidad. Las vivencias descritas en dicho 

manuscrito en ocasiones parecen ser las de dos hombres distintos, pero ese no es el objeto del 

presente trabajo. Lo que pretendemos aquí es explorar la idea de la transición, y tal vez oscilación, 

de un régimen de lo imaginario a otro desvelando los símbolos que nos pueden indicar la transición 

o la pertenencia a uno u otro régimen. 

II. Visión del cuento El inmortal desde la perspectiva del imaginario.  

En el cuento El Inmortal, Borges presenta el anhelo humano de lo inacabable a través del 

personaje Marco Flaminio Rufo, un militar romano que logra experimentar -aunque sin ser 



 

 532 

realmente consciente de ello- una vida sin final. A pesar de enmarcarse en el arquetipo del héroe del 

régimen diurno, Marco Flaminio no es un personaje muy exitoso, su espada no logra llevar a cabo su 

propósito de batalla para lograr transformarse en arma heroica. Nos encontramos entonces con un 

héroe incompleto, un héroe que no pudo “divisar el rostro de Marte” (Borges, El inmortal 3).  

Durand describe el arma del héroe, en el caso de Marco Flaminio, la espada, como un 

símbolo arquetípico de la omnipotencia benéfica expuesta a través de las nociones de potencia y 

poder (Durand 151). En este sentido, la espada del héroe debe cumplir su misión para ratificar el 

estatus de su poseedor y reafirmarlo como héroe. Si tenemos en cuenta que “La espada es el arma 

propia y casi exclusiva de las altas dignidades” (Cirlot 193) y que Marco Flaminio es un héroe cuya espada 

no ha cumplido su misión exitosamente, ya no puede este pertenecer al régimen diurno dado que le 

hacen falta las características que le podrían permitir el hacer parte efectiva del mencionado 

régimen. 

Fue entonces una noche trágica, presenciando la muerte de un jinete, cuando este héroe 

incompleto toma la decisión de comenzar un arduo periplo con el fin de llegar a “la secreta Ciudad 

de los inmortales”, en otras palabras, lograr un cambio drástico hacia el régimen nocturno. En este 

momento, nos encontramos observando la noche desde una perspectiva diurna, es decir, la noche 

tiene un sentido negativo, es la ausencia de la luz, el fin del día, el ocaso del tiempo. En el cuento, 

esta noche puede verse como un símbolo de nerviosismo, caos, quizá porque un militar que no se 

ha batido en batalla básicamente carece de esencia, no es lo que debería ser y, por ende, no está en 

el lugar indicado. El mismo Rufo incluso afirma: “Esa privación me dolió y fue tal vez la causa de que yo 

me arrojara a descubrir, por temerosos y difusos desiertos, la secreta Ciudad de los Inmortales” (Borges, El inmortal 

3). 

Dicho caos, representado en la noche, más la curiosidad de una vida diferente, son una 

especie de “llamada” que encamina a Marco Flaminio Rufo a emprender una aventura en la que se 

oscilará entre horarios diurnos y nocturnos. Joseph Campbell postula que sin importar como fuese 

la llamada, esta “levanta siempre el velo que cubre un misterio de transfiguración […] El horizonte familiar de la 

vida se ha sobrepasado, los viejos conceptos, ideales y patrones emocionales dejan de ser útiles, ha llegado el momento 

de pasar un umbral” (37). Vemos entonces como Marco Flaminio recibe su llamada de un jinete que 

llega durante esta noche y muere a sus pies. Inmediatamente, el militar romano acepta la llamada 

sin mayor reparo: “Ignoro si creí alguna vez en la Ciudad de los Inmortales: pienso que entonces me bastó la tarea 

de buscarla” (Borges, El inmortal 3). Resaltemos entonces que toda esta primera parte acontece en la 

oscuridad y confusión de la noche, lo cual nos indica que realmente Marco Flaminio Rufo, a pesar 



 

 533 

de ser un tribuno militar, no contaba con las características propias de un héroe, no eran parte de su 

ser “las virtudes precisas para triunfar del caos y de la atracción de las tinieblas” (Cirlot 239). 

Al llegar a la ciudad de los inmortales Marco Flaminio Rufo planea encontrar y beber del 

agua del “río secreto que purifica de la muerte a los hombres” (Borges, El inmortal 3). Agua fresca y dulce 

de río, agua purificadora, contraria al agua de mar, salada que no puede saciar la sed de los seres 

humanos. Se plantea pues, desde el punto de vista del régimen diurno, que la muerte es una impureza 

que no se desea tener y que puede ser limpiada con el agua de dicho río secreto.  

Después de beber del agua del río secreto que otorga la inmortalidad, se espera que la muerte 

ya no represente un terror y ya no habrá que preocuparse por ella porque se habrá eufemizado, o, 

mejor dicho, eliminado. En otras palabras, se habrá logrado una transición de regímenes, ahora 

será el régimen nocturno el dominante. En el trabajo realizado por Durand, se hace una gran 

diferenciación entre los regímenes diurno y nocturno; mientras en el primero el paso del tiempo y la 

muerte son una amenaza constante, en el régimen nocturno la concepción cíclica de los mismos hace 

que perdamos dicho temor liberándonos del paso demoledor del tiempo que conduciría a la muerte 

(59, 181). Es posible que, de manera inconsciente, Marco Flaminio Rufo haya sentido la necesidad 

de transicionar entre los regímenes y por eso su propia valentía lo llevó a encaminarse en tan 

desconocida travesía. Si tenemos presente la advertencia de Jung al afirmar que “… cuando tienes 

miedo, cuando en vez de mirar para adelante miras para atrás, quedas petrificado y mueres antes de tiempo” 

(Freeman) entendemos además que el tribuno militar venció a la muerte en una etapa inicial al 

comenzar la singladura de su vida. 

Continuando con el cuento, el protagonista parece desplazarse por diferentes países del 

norte de África en busca del río de la inmortalidad, hecho interesante, ya que dichos lugares tienen 

algo en común: la arena. A lo largo de su travesía, la arena se presenta como un elemento distintivo 

del paisaje a la vez cambiante. Marco Flaminio Rufo se encuentra con arena negra, roja, amarilla, 

arena ignorada, ardorosa e incluso, remolinos de arena. Podríamos entonces pensar en el paso del 

tiempo. Como la multitud de los granos de arena, habrán pasado los días, horas y minutos mientras 

Marco Flaminio se desplazaba sin una ruta planeada en la búsqueda del río sagrado. Al mismo 

tiempo se podría hablar de un proceso de expurgación, de transformación, al que se vio sometido 

el personaje de la historia, tal como se explica a continuación.  

Habiendo dicho que Marco Flaminio Rufo se dirigía hacia la ciudad de los inmortales, en 

un trayecto que lo llevaría del régimen diurno al régimen nocturno, es entonces comprensible que 

experimentara un proceso de purificación y cambio. No podría hacer la transición de regímenes en 



 

 534 

un mismo estado. La arena le sirve a nuestro personaje como elemento purificador, igual que en 

los rituales de abluciones, cuando escasea el agua, la arena, la tierra seca se transforma en el 

elemento de limpieza y ejerce la misma función sobre el ser humano. En el mismo sentido, 

Chevalier y Gheerbrant argumentan que la arena “es efectivamente como una búsqueda de descanso, de 

seguridad, de regeneración” (137, 138), especialmente porque dada su plasticidad se asimila con el 

símbolo de la matriz, la máxima del renacer. 

Después del proceso de purificación proporcionado por la travesía a través de los diferentes 

tipos de arena, Marco Flaminio se halla de nuevo en el seno materno, en la matriz que lo hará 

resurgir.“… me vi tirado y maniatado en un oblongo nicho de piedra, no mayor que una sepultura común” 

(Borges, El inmortal 4) menciona el personaje al despertarse de una pesadilla consecuencia de su 

extenuante viaje. Es interesante observar como Marco Flaminio Rufo, mientras está en este nicho 

de piedra no tiene la capacidad de salir de allí, aunque lo quisiera, tal como un bebé en el vientre 

materno. 

Se encuentra entonces este hombre a punto de llegar al estado de transición entre los dos 

regímenes, parece ser que está saliendo del régimen diurno para llegar a hacer parte del régimen nocturno. 

Sin embargo, experimenta el símbolo catamorfo de la caída al acometer una acción, que si bien 

valiente, también fue imprudente: “…me tiré, cerrados los ojos, atadas a la espalda las manos, montaña 

abajo” (Borges, El inmortal 4) a una altura de treinta pies desde el nicho en que estaba. Marco 

Flaminio vive de esta manera una caída, por segunda vez; aunque a diferencia de la primera, ahora 

sufre tanto consecuencias físicas como morales que lo dejan tirado en el suelo. Hay que tener 

presente que, en la primera caída fue su orgullo, su razón de ser como héroe, lo que cayó y lo 

comenzó a alejar del régimen diurno al que pertenecía.  

En el esquema de verticalidad en que se basa el régimen diurno, caer se plantea como un 

esquema verbal que debe evitarse, es la antítesis de subir, acto por el cual se logran alcanzar los 

arquetipos sustantivos del héroe, la cima o el cielo. Desafortunadamente para Rufo, su doble caída 

le imposibilita ahora su permanencia en el régimen diurno y se hace ahora imperativa la transición 

hacia el régimen nocturno. 

Se había mencionado con anterioridad que este pobre tribuno militar había pasado por dos 

tortuosas caídas donde tanto su orgullo, su físico y su moral sufrieron dolorosas consecuencias. El 

dolor ha hecho parte de toda la travesía que lleva hasta ahora este hombre, sin embargo, no se le 

permite terminar con su sufrimiento de ninguna manera. Cuánto habrá sufrido Marco Flaminio 

Rufo que termina narrando su desesperación de esta manera: “Los trogloditas, infantiles en la barbarie, 



 

 535 

no me ayudaron a sobrevivir o a morir. En vano les rogué que me dieran muerte” (Borges, El inmortal 3). A 

pesar de esto, el sufrimiento no debe contemplarse exclusivamente a partir de una perspectiva 

negativa, Eliade menciona que desde la cosmogonía hindú “El que no está totalmente desprovisto de 

inteligencia puede sobrellevar con serenidad los sufrimientos, los dolores, los golpes que recibe, las injusticias de que se 

le hace objeto, etc., porque por cada una de ellas resuelve una ecuación kármica…” (93). En otras palabras, con 

el dolor se puede liberar el hombre de sus deudas espirituales transformándose además en un motor 

de crecimiento interior. Esta idea es además reforzada por Jung al mencionar que “Toda creatividad 

en el ámbito del espíritu, así como todo avance psíquico del hombre, surge del sufrimiento del alma, y la causa de ese 

sufrimiento es el estancamiento espiritual o la esterilidad psíquica” (331) Así, el sufrimiento del tribuno militar 

puede comprenderse como una oportunidad donde cada experiencia dolorosa probablemente 

representa una lección que, integrada correctamente, contribuye al equilibrio y al avance del espíritu 

de Rufo. 

Justo en este momento, habiendo llegado al suelo de golpe, con tanto dolor y por la 

urgencia de la sed, el protagonista hundió “la cara ensangrentada en el agua oscura” en un “arroyo impuro” 

(Borges, El inmortal 4) que corría al pie de la montaña y bebió con toda intensidad. Como podía 

esperarse de este líquido, el agua “purifica, cura, rejuvenece y por ende introduce en lo eterno” (Chevalier y 

Gheerbrant 55) y, así sin darse cuenta, Marco Flaminio estaba bebiendo del río que otorgaba la 

inmortalidad, había logrado renacer y transicionar, de la manera más ardua y dolorosa, al régimen 

nocturno, aunque de manera inconsciente. 

En este momento, Marco Flaminio se descubre a sí mismo desnudo, tal como los 

trogloditas que abundan en el área ahora el tribuno militar carecía de vestimenta. Puede ser también 

que hubiera llegado al lugar sin portar prenda alguna y solo ahora se hubiera dado cuenta de su 

desnudez. No en vano es en dicho momento que se descubre este hombre desnudo, puesto que es 

bastante comprensible que después de haber bebido del río de la inmortalidad haya experimentado 

“una suerte de retorno al estado primordial, a la perspectiva central” (Chevalier y Gheerbrant 412) en la que 

todo se encuentra descubierto y expuesto. Se esperaría entonces que al experimentar el estado de 

ser inmortal en algún momento se logre alcanzar la plenitud del conocimiento, aquel que, como en 

el origen de todas las cosas, disfrutaran en su momento los desnudos Adán y Eva. 

Para reforzar aún más la llegada al régimen nocturno y la consecución de la inmortalidad, el 

cuento muestra a Marco Flamino Rufo al borde de la inanición, lo cual lo llevó a comer su “primera 

detestada ración de carne de serpiente” (Borges, El inmortal 4). De nuevo, forzado por las circunstancias, 

como le ha venido aconteciendo hasta ahora, Rufo se ve en la necesidad de comer serpiente. Con el 



 

 536 

simbolismo de este animal, se logra eufemizar la muerte en un renacer, en un cambio de vida. La 

serpiente ha sido venerada en diferentes culturas dadas sus características físicas de transformación 

y auto regeneración, además de ser un símbolo ambivalente que puede otorgar a la vez vida o muerte 

o incluso, mordiéndose la cola, puede representar el infinito simultáneamente. 

Ese lugar donde ingirió carne de serpiente, el mismo por donde corría aquel arroyo del que 

bebió al car del nicho de treinta metros de alto, se ubicaba en los umbrales de la tan anhelada 

Ciudad de los inmortales. Es entonces que el tribuno militar romano retoma su marcha con la 

esperanza de verla por fin y de beber del río sagrado de cuyas aguas ya tenía sus beneficios sin 

saberlo. Desde este momento Rufo se verá acompañado de un troglodita que prácticamente no 

hace nada más que existir pero que hasta cierto punto le da tranquilidad a este héroe frustrado.  

Este troglodita es más adelante comparado por Rufo con el perro de Ulises en la Odisea, y 

no es de manera arbitraria. Hemos dicho anteriormente que Marco Flaminio es un héroe frustrado 

que ha aceptado su llamado y ahora se encuentra en busca de la Ciudad de los Inmortales. Como 

todo héroe que acepta su llamado, es menester que lo acompañe alguna suerte de ayudante. En 

palabras de Campbell “lo que representa esa figura es la fuerza protectora y benigna del destino” (47). Para 

reforzar esta idea, el troglodita es, a los ojos de Rufo, como el perro Argos, amigo fiel de Ulises. El 

símbolo del perro puede interpretarse aquí como el de un “compañero próximo al hombre y el guardián 

que vigila su morada” (Chevalier y Gheerbrant 820). Con él a su lado, Rufo llega hasta una caverna 

desde la que desciende a una serie de laberintos que luego lo conducirían al centro de la Ciudad 

anhelada. 

De nuevo hallamos el elemento del descenso desde un lugar pequeño y encerrado; pero 

esta vez se ven de una manera diferente porque nuestro personaje se encuentra ahora en el régimen 

nocturno. Nótese que ya no se va hacia abajo en forma de caída, la dominante digestiva se ha hecho 

cargo de la situación de Marco Flaminio y este se dirige hacia un lugar bastante inferior, pero ya no 

lo hace precipitadamente ni se lastima física o emocionalmente. Al contrario, parece ser que baja 

de manera tranquila por la escalera del pozo que había en la caverna en la que se refugiara a causa 

del sol.  Este “descenso es un eje íntimo, frágil y delicado” (Durand 191) que necesita realizar de manera 

cautelosa e individualmente, puesto que desde el régimen nocturno esta ida hacia abajo se entiende 

como un regresar a sí mismo. 



 

 537 

En cuanto el protagonista llega a la base de la escalera, nos encontramos con dos elementos 

importantes: un laberinto y la Ciudad de los inmortales. El proceso de deambular por los cuartos 

del laberinto, desde el punto de vista del régimen nocturno, se puede tomar como parte del proceso 

de iniciación en la que Marco Flaminio ahora experimenta una muerte y resurrección espiritual. Por 

otro lado, al tratarse de un lugar 

con nueve puertas, ocho de las 

cuales abren hacia el laberinto y 

una hacia otra cámara, hay 

quienes argumentan que se está 

representando el proceso de 

gestación de nueve meses en el 

vientre. Sin embargo, se coincide 

en que, al salir, Rufo habrá 

renacido. Ahora bien, la Ciudad 

de los inmortales, hallada al lograr 

salir de los laberintos, pareciera 

no ser aquella con la que hubiera 

soñado el tribuno militar. 

Carente de una 

arquitectura organizada y de una 

forma básica, la Ciudad de los 

inmortales genera en Marco 

Flaminio un tipo de repulsión. Él 

no logra comprender si la ciudad 

es redonda, símbolo de 

movimiento, ni cuadrada, 

relacionado con la estabilidad; o si 

tiene algún uso o función cada 

uno de sus edificios. Es un lugar confuso, no se entrevé que se encuentre en ruinas a pesar de ser 

antiquísima, sin embargo, se muestra como un microcosmos de la nada, de una ciudad detenida en 

el tiempo. Profundizando en el simbolismo de este lugar,  

Según el análisis contemporáneo la ciudad es uno de los símbolos de la madre con su 
doble aspecto de protección y de límite. Se emparenta en general con el principio 



 

 538 

femenino. De la misma manera que la ciudad posee sus habitantes, la mujer contiene 
en sí a sus hijos (Chevalier y Gheerbrant 310). 

 Podría ser entonces, mirando desde el régimen nocturno místico, que Marco Flaminio ha 

logrado estar en un vientre materno para alcanzar otro nivel de renacimiento. No bastó con beber 

del agua sagrada, sino que, ahora, era necesario que este pobre hombre volviera a nacer en su 

totalidad, que se convirtiera en otro… o quizá, que volviera a ser quien era después de haberlo 

olvidado; aunque es el mismo Borges quien nos dice que “Quizá lo más importante es lo que no recordamos 

de un modo preciso, quizá lo más importante lo recordamos de un modo inconsciente” (Borges, Borges oral 10). 

Ahora como inmortal, Marco Flaminio pasa gran cantidad de tiempo entregándose al 

pensamiento hasta casi olvidarse del mundo físico. La “perfecta quietud” que lograban los inmortales 

es uno de los símbolos que también se pueden extraer del régimen nocturno. Irónicamente nunca fue 

consciente de su inmortalidad hasta que un día fue herido y se vio en el brazo una gota de sangre. 

“Ser inmortal es baladí; menos el hombre, todas las criaturas lo son, pues ignoran la muerte…” (Borges, El 

inmortal 8) es la conclusión a la que llega Marco Flaminio Rufo después de toda su aventura y su 

vida como inmortal en la que descubrió que, al final, a todos los hombres inmortales les terminan 

pasando todas las cosas posibles. 

Verosímilmente, al personaje Marco Flaminio Rufo no se le permitió enterarse enteramente 

de su carácter inmortal dado que el mismo autor del cuento concibe la inmortalidad de una manera 

peculiar, él mismo dijo en una conferencia: “creo en la inmortalidad: no en la inmortalidad personal, pero sí 

en la cósmica. Seguiremos siendo inmortales; más allá de nuestra muerte corporal queda nuestra memoria, y más allá 

de nuestra memoria quedan nuestros actos…” (Borges, Borges oral 10). Por lo tanto, es posible deducir que 

Borges pretendía plasmar en este cuento lo poco importante que para él representa la existencia 

eterna. 

Regresando a su carácter de mortal, el tribuno militar oscila de regreso al régimen diurno, 

ahora es consciente de su muerte, de la debilidad de su carne y del paso del tiempo. Ahora la muerte 

para él es algo que “hace preciosos y patéticos a los hombres” (Borges, El inmortal 10) puesto que las cosas 

logran “el valor de lo irrecuperable y lo azaroso” (Borges, El inmortal 10). En cambio, reflexiona Rufo, la 

vida como inmortal está llena de ecos de acciones pasadas y presagios de lo que va a suceder, nada 

es exclusivo para estos seres. 

Finalmente, después de haber experimentado la vida desde ambos regímenes, Marco 

Flaminio Rufo termina ubicado en el régimen diurno. En este momento es consciente de su propia 

muerte, reconoce que el tiempo se acaba y que él mismo dejará de existir… “en breve, seré todos: estaré 



 

 539 

muerto” (Borges, El inmortal 12). La serenidad, la desnudez y la calma con la que se desenvolvía en 

el régimen nocturno ya no tienen cabida para él en este régimen al que acaba de regresar. Inclusive, 

durante las reflexiones póstumas al manuscrito, Rufo parece confundirse con Homero y no logra 

dilucidar si su historia corresponde totalmente a sus propias vivencias o si las ha mezclado con las 

de Homero. 

Bien podría ser que el tiempo haya confundido las palabras empleadas para narrar los 

sucesos de Marco Flaminio con aquellas otras representativas de la literatura de Homero dado que, 

supuestamente, ambos pasaron bastantes siglos en la inmortalidad. Por otro lado, es posible que 

Rufo se haya sumergido “infinitamente” en la lectura de los textos de Homero y haya asimilado el 

texto prácticamente como vivencias propias nublando de cierta manera sus recuerdos. Es por eso 

que puede verse al final la frase “cuando se acerca el fin, ya no quedan imágenes del recuerdo; solo quedan 

palabras” (Borges, El inmortal 11). Vemos entonces que la verdadera inmortalidad, en la que cree el 

autor de este cuento es otra: “esa inmortalidad se logra en las obras, en la memoria que uno deja en los otros. 

Esa memoria puede ser mínima, puede ser una frase cualquiera” (Borges, Borges oral 9).  

III. Conclusión  

El aspecto de lo imaginario de la psique forma un conjunto de símbolos arquetípicos que 

aparecen en cada cultura distribuyéndose entre el régimen diurno y el régimen nocturno. Todo lo que 

pueda percibirse como amenazante en el primer régimen, logra ser de carácter neutro o positivo en 

el segundo, es decir, se eufemiza. Es por eso que símbolos tales como la caída, la noche y la muerte, 

en el régimen diurno no dejan tranquilo al ser humano y lo obligan a tener una lucha constante contra 

el tiempo que se identifica como el enemigo principal de la existencia. Sin embargo, con el proceso 

de eufemización del que hemos hablado, en el régimen nocturno la caída se torna un descenso suave, 

la noche ya es un momento de paz y sosiego y la muerte llega a percibirse como un sueño tranquilo 

de la cual la tumba pasa a verse como cuna, un espacio para el renacer. 

Dado lo anterior, solo sería posible de alcanzar la inmortalidad desde el régimen nocturno, 

puesto que ya el tiempo no se percibe como un enemigo contra el cual se deba luchar 

constantemente. La mencionada inmortalidad, interpretada como el estado en que la vida de un ser 

humano es inagotable, ha sido un concepto explorado por muchos, deseado por otros tantos y 

temido por unos menos. Jorge Luis Borges, por medio del cuento El inmortal ha presentado una 

ventana exploratoria a dicha idea en la que hace que su personaje juegue entre los regímenes diurno y 

nocturno para dar un giro y terminar en el régimen inicial. Se hace posible identificar la estancia del 



 

 540 

personaje principal en cada régimen si se miran detalladamente los símbolos que presenta el texto, 

siendo los más significativos el de héroe, en el régimen diurno y el de inmortal en el régimen nocturno. 

Teniendo en cuenta que para Borges la inmortalidad solo se logra al dejar un legado, podría 

decirse que todo lo que padece el tribuno militar durante su travesía en busca de la Ciudad de los 

inmortales, incluyendo su proceso de purificación, renacimiento y transición de un régimen a otro 

serían prácticamente en vano si el pobre hombre no deja una huella que pueda plasmarse en la 

memoria de la sociedad. Una de las principales formas de dejar dicha huella, son las palabras, los 

relatos escritos en los que cada autor puede cristalizar sus ideas y reflexiones dejándolas plasmadas 

para la eternidad. Es por eso que, al finalizar el cuento, el personaje Rufo queda tan confundido 

que no sabe bien si se ha inmerso tanto en una obra literaria, los textos de Homero, llegándose a 

sentir eterno o si ha vivido verdaderamente las experiencias que relata. 

En fin, este cuento nos ha permitido además examinar diferentes símbolos que nos han 

llevado a identificar los regímenes diurno y nocturno manifestados en la narración desde las 

concepciones de lo imaginario del autor. Hemos visto como los mensajes develan significados que 

van más allá de las simples palabras y que nos permiten encontrar un trasfondo común en el 

imaginario de la humanidad. Este, conformado por arquetipos universales, se va reflejando en la 

manera en que cada cultura percibe y vive su realidad; en nuestro caso, Rufo vivió como tribuno 

militar y experimentó los esquemas de héroe, purificación, renacimiento e inmortalidad para ahora 

vivir eternamente como obra literaria.   

  



 

 541 

IV. Referencias 

Borges, Jorge Luis. El inmortal, 1947. Actors‑Studio.org, PDF file. Red. 12 de noviembre de 2021. 

https://actors-studio.org/web/wp-content/uploads/2024/01/jorge_luis_borges_el_inmortal.pdf.  

Borges, Jorge Luis. “Los inmortales.” Los Anales de Buenos Aires, año II, no. 12, feb. 1947, pp. 29–

39. Impreso.  

Borges, Jorge Luis. Borges oral, 1979. Docer.com.ar, Red. 23 de noviembre de 2021. 

https://docer.com.ar/doc/e1ne55. 

Campbell, Joseph. El héroe de las mil caras. México: Fondo de Cultura Económica, 1949. PDF file. 

Red. 23 de noviembre de 2021. 

https://jpgenrgb.files.wordpress.com/2019/09/campbell.pdf. 

Cassirer, Ernst. Antropología filosófica: Introducción a una filosofía de la cultura. Madrid: Fondo de 

Cultura Económica, 1945. Impreso. 

Chevalier, Jean, y Alain Gheerbrant. Diccionario de los símbolos. Barcelona: Editorial Herder, 1986. 

Impreso. 

Cirlot, Juan‑Eduardo. Diccionario de símbolos. Barcelona: Editorial Labor, 1992. Impreso. 

Durand, Gilbert. Estructuras antropológicas de lo imaginario. Madrid: Taurus, 1981. Impreso. 

Eliade, Mircea. El mito del eterno retorno: arquetipos y repetición. Trad. Ricardo Anaya, Alianza 

Editorial (por autorización de Emecé Editores), Madrid, 1972. Impreso. 

Freeman, John, entrevistador. Carl Jung y la psicología analítica: 'Cuando tienes miedo quedas petrificado y 

mueres antes de tiempo'. BBC News Mundo, 4 de noviembre de 2018. Red. 20 de junio de 2025. 

https://www.bbc.com/mundo/noticias-46079630. 

Jung, Carl G. Psychology and Religion: West and East. Vol. 11, 2ª ed., traducido por R. F. C. Hull, 

editado por Gerhard Adler, Princeton University Press, 21 de enero de 1970. Impreso.  

Wunenburger, Jean‑Jacques. “Prólogo.” Lo imaginario, de Gilbert Durand, Ediciones El Bronce, 

2000, pp. 9–16. Impreso. 

  

https://actors-studio.org/web/wp-content/uploads/2024/01/jorge_luis_borges_el_inmortal.pdf
https://docer.com.ar/doc/e1ne55
https://jpgenrgb.files.wordpress.com/2019/09/campbell.pdf
https://www.bbc.com/mundo/noticias-46079630


 

 542 

Extended summary 

The present article, The short story the immortal from the perspective of the imaginary, is the result of an 
explorative analysis of one of Jorge Luis Borges’s philosophical and metaphysical works, The 
immortal (originally, El inmortal). In The Immortal, Borges explores the human desire for eternity 
through the journey of Marcus Flaminius Rufus, a Roman soldier who unknowingly lives eternally 
while searching for immortality. The story refutes the conventional idea which states that living 
forever is a gift by showing immortality as a curse that deteriorates memory, identity and the ability 
to appreciate every day’s actions.  

Borges describes Marcus Flaminius Rufus as a failed hero whose journey leads him to seek the City 
of the Immortals after a tragic night. Having failed in his duty as a daytime hero, he decides to 
venture on a journey into the unknown, symbolized by the night, representing chaos and 
purposelessness. Once he has reached the immortal life, Rufus indulges in deep thought, almost 
completely forgetting the physical world. The wound he suffers one day brings him back to reality, 
making him aware of his immortality. He reflects that all creatures, except man, are immortal 
because they are unaware of death. As an immortal, he discovers that all human experiences 
become repetitive and empty. 

At the end of the story, Marcus Flaminius Rufus returns to the diurnal regime, aware of his 
mortality. He reflects that death gives value to life, making actions precious and unrepeatable. In 
the end, he accepts his mortality, recognizing that time is running out and that soon he will be all 
and dead. The confusion between his story and Homer's symbolizes the merging of identities and 
experiences over time, concluding that in the end, only words remain, not clear images of memory. 

The purpose of this article is to allow the reader to approach the short story The Immortal from the 
perspective of the anthropology of the imaginary proposed mainly by Gilbert Durand. During this 
process, the symbols that stand out throughout the story are scrutinized disclosing their deeper 
meaning as social archetypes so, the elements that are part of both the diurnal and nocturnal 
regimes of the imaginary, are constantly brought to light. At the same time, the idea of immortality 
as it is generally conceived is explored to later find the author’s personal opinion on it. 

In order to carry out this analysis, the juxtaposition of the diurnal and nocturnal regimes were taken 
as a framework to understand the symbols and archetypes that lead to the profound transformation 
Rufus undergoes. That is why it is important to keep in mind that the diurnal regime is characterized 
by action, light, and heroism, while the nocturnal regime's introspection, darkness, and mysticism 
create a sharp contrast between both regimes. Borges skillfully navigates these realms, using Rufus's 
journey as a metaphor for the human condition and the eternal quest for meaning. For instance, 
the City of the Immortals, with its labyrinthine structure, symbolizes the complexity and often the 
futility of this quest. The troglodyte, initially seen as a primitive companion, represents the raw, 
unrefined aspects of humanity that persist even in the pursuit of higher knowledge. 

After isolating the main symbols of the story and analyzing them, we find out that, by the end of 
the story, Rufus's return to mortality is not a defeat but a profound realization. His acceptance of 
death underscores the idea that mortality imbues life with significance. Borges, through Rufus’s 
journey, invites the readers to ponder the paradox of immortality—that the eternal repetition of 
experiences leads to a sense of emptiness, while the finite nature of human life brings depth and 
meaning to every moment. 


