
ANTAKİYAT                              e-ISSN: 2667-4017                              ANTAKIYAT 

Cilt: 8 Sayı: 2 | Aralık 2025                                                                         Volume: 8 Issue: 2 | December 2025 

 

Kûfe Kırâat Geleneğinde Ebû Hanîfe’nin Kırâat Tercihleri Üzerine Bir Değerlendirme  

An Evaluation of Abū Ḥanīfa’s Qirāʾāt Preferences within the Kūfan Qirāʾāt Tradition 

 Ömer Mehmet ULUSOY 

Öğr. Gör., Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Kur’ân-ı Kerim Okuma ve Kıraat İlmi, Kilis/Türkiye 

omerulusoy_80@hotmail.com |  https://orcid.org/0000-0003-3387-4620 

https://ror.org/048b6qs33 

                                              Makale Bilgisi                                                                                      Article Information 

Makale Türü: Araştırma Makalesi 
Geliş Tarihi: 17/03/2025 
Kabul Tarihi: 27/10/2025 
Yayın Tarihi: 23/12/2025 

Article Type : Research Article 
Received : 17/03/2025 
Accepted : 17/10/2025 
Published : 23/12/2025 

 

Atıf 

Ulusoy, Ö. M. (2025). Kûfe Kırâat Geleneğinde Ebû Hanîfe’nin Kırâat Tercihleri Üzerine Bir Değerlendirme, 
Antakiyat, 8(2), 196-221 

 

Citation 
Ulusoy, Ö. M. (2025). An Evaluation of Abū Ḥanīfa’s Qirāʾāt Preferences within the Kūfan Qirāʾāt Tradition, 

Antakiyat, 8(2), 196-221 

 
İntihal | Plagiarism 

Bu makalede intihal taraması yapılmış ve intihal içermediği 
teyit edilmiştir. İntihal.net - Turnitin 

This article has been scanned for plagiarism and it has been 

confirmed that it does not contain plagiarism. İntihal.net - 
Turnitin 

 
Etik Beyan | Ethical Statement 

Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte olup 
kullanılan veriler literatür taraması/yayınlanmış kaynaklar 
üzerinden elde edilmiştir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm 
çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur.  
Ömer Mehmet Ulusoy 

This study does not require ethics committee approval and the 

data used has been obtained from literature review/published 
sources. It is declared that scientific and ethical principles were 

followed during the preparation of the study and all studies 

used were indicated in the bibliography. 

Ömer Mehmet Ulusoy 
 

Hakem Sayısı | Referees Değerlendirme | Review Etik Bildirim | Complaints 

İki Dış Hakem | Two External Referees Çift Kör Hakemlik | Double Blind Referee ilahiyatdergi@mku.edu.tr  

Telif Hakkı & Lisans | Copyright & License 
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve 

çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altında yayımlanmaktadır. 
The authors own the copyright of their work published in the journal 

and their work is published under the CC BY-NC 4.0 license. 

  

mailto:omerulusoy_80@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3387-4620
https://ror.org/048b6qs33
https://intihal.net/
https://www.turnitin.com/
https://intihal.net/
https://www.turnitin.com/
mailto:ilahiyatdergi@mku.edu.tr
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

197 

 

Öz 

Şer‘î delillerin başında şüphesiz Kur’ân-ı Kerîm yer almakta olup, fıkhî mezheplerin kurucu imamları, 

delillerden hüküm çıkarırken onu ilk başvuru kaynağı olarak kabul etmişlerdir. Her ne kadar Kur’ân’ın 

kırâat farklılıkları söz konusu dönemlerde henüz sistematik bir biçimde tedvin ve tasnif edilmemiş olsa 

da mevcut kırâatlerin zaman zaman dikkate alındığı ve fıkhî çıkarımlarda etkili olduğu 

gözlemlenmektedir. Bu çerçevede Ebû Hanîfe’nin Kur’ân’dan hüküm çıkarırken hangi kırâatleri tercih 

ettiği ve bu tercihlerinde hangi sebeplerin belirleyici olduğu çalışmanın temel problemini 

oluşturmaktadır. Zira kırâat farklılıklarının kimi zaman fıkhî çıkarımlara rehberlik ettiği, âyetlerin 

anlamını etkilediği ve sonuç itibariyle verilen hükümleri şekillendirdiği bilinen bir gerçektir. 

Araştırmada, Ebû Hanîfe’nin yaşadığı şehir olan Kûfe’nin ilmî bir merkez olarak taşıdığı konuma yer 

verilmiştir. Şehrin kuruluşundan itibaren kırâat ilminin gelişim seyri, buraya nasıl taşındığı, bölgedeki 

önde gelen kırâat imamlarının katkıları ve Abdullah b. Mes’ûd’un kırâat mirasının sonraki nesiller 

üzerindeki etkisi tartışılacaktır. Bunun yanında İmâm-ı Âzam’ın içinde bulunduğu coğrafi ve kültürel 

ortamın, özellikle de resmî Mushafın Kûfe’ye gönderilişinin, onun kırâat anlayışı üzerindeki yansımaları 

değerlendirilmiştir. İslam ilim geleneğinde dinin doğru biçimde anlaşılabilmesi için Arapçaya vukufiyet 

birincil şart olarak kabul edilmiş, buna ek olarak hoca-talebe ilişkisi de kırâat ilminde önemli bir unsur 

olarak görülmüştür. Ebû Hanîfe’nin yaşadığı dönemde (hicrî 80-150) Kûfe’de kırâat-i aşere 

imamlarından üçü bulunmaktaydı. Onlardan biriyle yakın dostluk kurmuş olması, onun bu ilme 

yönelmesini teşvik etse de Ebû Hanîfe tercihini fıkıh sahasında yoğunlaşmaktan yana kullanmıştır. 

Bununla birlikte naslardan kaynaklanan sebeplerin ve bölgesel kırâat geleneklerinin, özellikle Âsım 

kırâatini benimsemesinde etkili olup olmadığı irdelenmiştir. Çalışmada ayrıca kırâat tercihlerinde 

dikkate alınan dilsel, naklî ve metodolojik kriterler ortaya konulmuş, böylece Ebû Hanîfe’nin kırâat 

farklılıklarına yaklaşımı ve bu yaklaşımın fıkhî hüküm çıkarma süreçlerine etkisi değerlendirilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Kırâat, Tercih, Kriter, Kûfe, Ebû Hanîfe. 

 

Abstract 

Undoubtedly, the Quran stands at the forefront of the shari sources of law, and the founding imams 

of the legal schools regarded it as the primary reference when deriving legal rulings from the evidences. 

Although the variant Quranic readings (qiraat) had not yet been systematically codified and classified 

during the relevant period, it is nevertheless observed that the existing readings were at times taken 

into consideration and played a role in legal reasoning. Within this framework, the central problem of 

this study concerns which qiraat Abu Hanifa preferred when deriving rulings from the Quran and what 

factors determined these preferences. This is because it is a well-established fact that differences in 

qiraat can at times guide juridical reasoning, influence the meaning of verses, and ultimately shape the 

legal rulings derived from them. The study also addresses the position of Kufa, Abu Hanifa’s city of 

residence, as a major center of learning. In this context, the development of the discipline of qiraat 

from the city’s foundation, the manner in which it was transmitted to Kufa, the contributions of 

prominent local authorities of recitation, and the influence of Abd Allah b. Masud’s qiraat legacy on 

subsequent generations are examined. Furthermore, the reflections of the geographical and cultural 

milieu in which al-Imam al-Azam lived—particularly the dispatch of the official mushaf to Kufa—on his 

understanding of qiraat are evaluated. In the Islamic scholarly tradition, mastery of the Arabic language 

has been regarded as a primary prerequisite for the proper understanding of religion, and in addition, 

the teacher–student relationship has been considered a crucial component of the science of qiraat. 

During Abu Hanifa’s lifetime (80–150 AH), three of the imams of the ten canonical readings resided in 

Kufa. Although his close friendship with one of them encouraged his engagement with this discipline, 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

198 

 

Abu Hanifa ultimately chose to concentrate primarily on the field of jurisprudence. Nevertheless, the 

study investigates whether textual factors and regional qiraat traditions played a role, particularly in 

his adoption of the reading of Asim. Finally, the study identifies the linguistic, transmitted, and 

methodological criteria taken into consideration in qiraat preferences, thereby evaluating Abu Hanifa’s 

approach to variant readings and the impact of this approach on his processes of deriving legal rulings. 

Keywords: Qiraat, Preference, Criteria, Kufa, Abu Hanifa. 

GİRİŞ 

Ebû Hanîfe’nin kırâat tercihlerini ortaya koyabilmek için öncelikle onun hicrî birinci 

asrın sonu ile ikinci asrın başlarında, yani kırâat ilminin henüz sistematik hale gelmediği bir 

dönemde yaşadığını belirtmek gerekir. Onun kırâat anlayışıyla ilgili ez-Zehebî’nin “Menâkıb-ı 

İmam Ebû Hanîfe” adlı eseri ve el-Hüzelî’nin “Kitâbü’l-Kâmil’inde” bu konuya dair çeşitli 

bilgilere yer verilmekte fakat bunlar sistematik bir bütünlük arz etmemektedir. Modern 

dönemde ise Fatih Tok tarafından kaleme alınan “Ebû Hanîfe’nin Kur’ân Kırâatlerine Yaklaşımı” 

adlı makalede Ebû Hanîfe’nin kırâat anlayışına ilişkin örnekler sahih ve mevzu ayrımı 

çerçevesinde fıkhî hükümle ilişkili olarak değerlendirilmiştir.1 

Bu çalışmada ise ona nispet edilen kırâat örneklerinin tamamı Tevfik İbrahim Damra 

tarafından el-Hüzelînin “Kitâbü’l-Kâmil’i” temel alınarak hazırlanan “en-Nüketü’l-Latîfe fî 

Kırâati’l-İmam Ebî Hanîfe” adlı eserden hareketle ele alınmıştır. Bu çalışmada söz konusu 

kırâatlerin tercih edilmesinde etkili olabilecek tarihî, coğrafî ve ilmî faktörler analiz edilip, Ebû 

Hanîfe’nin kırâat farklarına yaklaşımı, bu farkları yorumlama biçimi ve söz konusu tercihlerin 

fıkhî hüküm çıkarma sürecine yansımaları ayrıntılı biçimde irdelenmiştir. Bu yönüyle çalışma 

hem klasik literatürde dağınık şekilde bulunan bilgileri sistematik hale getirmeyi hem de 

modern akademik değerlendirmeler ışığında Ebû Hanîfe’nin kırâat anlayışını bütüncül bir 

çerçevede ortaya koymayı hedeflemiştir. 

1. Ebû Hanîfe’nin Doğduğu Şehir Kûfe 

Ebû Hanîfe, İslam tarihinde ilmî ve siyasî açıdan büyük bir öneme sahip olan Kûfe’de 

hicretin 80. yılında dünyaya gelmiş, Abbasî Halîfesi Mansur (ö.158/775) döneminde hicrî 

150/767 yılında Basra’da vefat etmiştir.2 Kûfe, kuruluşundan itibaren İslam medeniyetinin 

önemli merkezlerinden biri haline gelmiştir. Hz. Ali döneminde hilafet merkezi olmasıyla siyasi 

bakımdan kritik bir döneme tanıklık etmiş, aynı zamanda İslam hukukunun, kırâat ilminin ve 

Arap dil bilimlerinin gelişmesinde etkin roller oynamıştır. Dolayısıyla bu şehir birçok önemli 

âlimin yetiştiği bir ilim merkezi haline gelmiştir.3  

Kûfe’nin kuruluş gerekçelerine dair rivâyetlerde, bölgede bulunan asker sahabilerin, 

Medâin şehrinin tozlu havası, karasinek gibi haşerelerinin çokluğu ve benzeri olumsuz iklim ve 

çevre koşullarından rahatsızlık duydukları ifade edilmektedir. Bu durum halife Hz. Ömer’e 

 
1     Fatih Tok, “Ebû Hanîfe’nin Kur’ân Kıraatlerine Yaklaşımı”, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4/6 (2017), 

131-138. 
2  Muhammed Ebû Zehrâ, Ebû Hanîfe, çev. Osman Keskioğlu (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2002), 23. 
3  Casim Avcı, “Kûfe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 26/339-342. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

199 

 

(ö.23/644) bildirilmiş ve neticede onun emriyle Kûfe’nin hicrî 17/637 yılında Sa’d b. Ebî Vakkas 

(ö. 55/675) tarafından bir askeri garnizon şehri olarak inşa edilmesine karar verilmiştir.4 Hz. 

Ömer’in bu yöndeki planlaması, Arapların yarımada dışına çıkarak farklı milletlerle kaynaşma 

sürecini kontrol altına alma düşüncesiyle yakından ilişkilidir. Zira Arapların yeni unsurlarla 

kaynaşarak kendi askeri ve manevi dinamizmlerini kaybetme ihtimali, dönemin yöneticileri 

açısından bir tehdit olarak görülmüştür. 

 Bu düşünceler ve yukarıda belirtilen diğer nedenlerle birlikte Hz. Ömer, Arapları Basra 

ve Fustat gibi askeri garnizonlara ek olarak Kûfe’de de kendilerine ait merkezlerde toplamayı 

planlamıştır.5 Başlangıçta askerî bir garnizon niteliğinde olan Kûfe,6 daha sonra demografik 

yapısı itibariyle heterojen bir yapıya bürünmüştür. İlk dönemlerde nüfusun çoğunluğu 

Araplardan oluşmaktayken zamanla farklı etnik unsurların -aralarında Ebû Hanîfe’nin ailesinin 

de bulunduğu- şehre yerleşmesiyle kozmopolit bir karakter kazanmıştır.7 Bunlara İran asıllı 

başka milletlerin de eklenmesiyle kültürel çeşitlilik daha da artmıştır.8 Askerî garnizon olmanın 

sağladığı güvenlik şartları, insanların buraya akın etmelerinin önemli nedenleri arasında 

sayılabilir. Hz. Ali döneminde başkentin Kûfe’ye taşınması şehir nüfusunun ve kültürel 

çeşitliliğinin daha da artmasında etkili rol oynadığı söylenebilir.9 Böylece Kûfe, başlangıçta 

askeri amaçla kurulmuş olsa da zaman içinde İslam dünyasının en önemli ilmî ve kültürel 

merkezlerinden birine dönüşmüş, özellikle Arap dili çalışmalarında (sarf-nahiv) ve kırâat 

ilminde öncü bir rol üstlenmiştir.10  

2. Kûfe’de Kırâat İlminin Tarihi Seyri 

Hz. Ömer döneminde kurulmasıyla birlikte Kûfe, askerî bir merkez olmasının yanı sıra 

kısa sürede kültürel olarak da gelişme göstermiştir. Bu gelişmenin hız kazanmasında bölgeye 

göç eden Hîrelilerin katkısı büyüktür. Hîre’nin coğrafi olarak Babil, İran, Arap ve Bizans 

kültürlerinin buluşup harmanlandığı bir kesişim noktasında bulunması Hîrelileri farklı 

geleneklerle etkileşime açık hale getirmiştir. Bu durum onların erken dönemde yazıyla 

tanışmalarını zorunlu kılmıştır. Nitekim ilk Arap yazısının teşekkülünde Hîrelilerin önemli 

katkılarının bulunduğu ifade edilmektedir. Ticarî ve ilmî faaliyetler vesilesiyle farklı 

topluluklarla sürekli etkileşim halinde olan Hîreliler, anadilleri olan Arapça’nın yanı sıra 

Süryanîce, Nebatîce ve Rumca gibi dilleri de biliyorlardı. Ayrıca tıp, eczacılık ve felsefe gibi 

alanlarda da varlık göstermeleri onların yüksek kültürel seviyelerini ortaya koymaktadır. 

Kûfe’nin kuruluşuyla birlikte Hîreliler sahip oldukları bu birikimi yeni yerleşim yerine taşımış ve 

şehrin ilmî gelişiminde etkin rol oynamışlardır.11 Böylece Kûfe’nin erken dönemlerde büyük bir 

ilim ve kültür merkezi olmasında, Hîrelilerin diğer kabilelere nazaran daha yüksek düzeyde 

 
4  Ebu’l-Fidâ İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, çev. Mehmet Keskin (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1994), 7/122. 
5  Abdulaziz Dûrî, İlk Dönem İslam Tarihi, çev. Hayrettin Yücesoy (İstanbul: Endülüs Yayınları, 2016), 97-98. 
6  Cafer Acar, İlk İslam Fetihleri (Kahramanmaraş: Samer Yayınları, 2020), 110-112. 
7  Mahfuz Söylemez, “Ebû Hanîfe’nin Yetiştiği Şehir: Kûfe”, İmâm-ı A’zam Ebû Hanîfe ve Düşünce Sistemi Sempozyumu, ed. İbrahim 

Hatiboğlu (Bursa: Kurav Yayınları,2005), 1/35-36 
8  Adem Apak, Ana Hatlarıyla İslam Tarihi (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2014), 2/166. 
9  Apak, Erken Dönem İslam Tarihinde Asabiyet (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2016), 210.  
10  Eyüp Baş (ed.), İslam Medeniyeti Tarihi (Ankara: Grafiker Yayınları,2017), 447. 
11  Hüseyin Ali ed-Dâkûkî, “Hîre”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: 1998), 18/122-123. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

200 

 

sahip oldukları yazıya dayalı kültürün ve gelişmiş medeniyet tecrübesinin büyük bir payının 

olduğunu söylenebilir.12 

2.1. Kûfe’ye Kırâat İlminin Gelişi  

Hz. Ömer, İslam topraklarının genişlemesi ve Kur’ân’ın öğretilmesine olan ihtiyaçların 

artması üzerine yeni kurulan şehirlere hem idari hem de ilmî bakımdan yetkin şahsiyetler 

görevlendirmiştir. Bu çerçevede Ammar b. Yâsir’i (ö. 37/657) yönetici, Abdullah b. Mes’ûd’u 

ise (ö.32/653) Kur’ân muallimi ve vezir olarak Kûfe’ye tayin etmiştir.13 Hz. Peygamber’in 

ağzından yetmiş sûreyi ezberlediği bilinen14 ve ümmetin fakîhi ve kârîsi kabul edilen Abdullah 

b. Mes’ûd, Hz. Peygamber tarafından Kur’ân’a olan vukûfiyeti dolayısıyla kendisinden Kur’ân 

öğrenilebilecek dört sahabe arasında zikredilmiştir.15 Onun derin ilmi birikimi, inen bütün 

âyetlerin hangi olaylar üzerine ve nerede nazil olduğunu bilecek derecede bilgisi,16 Hz. Ömer’in 

bu atamasındaki tercih sebepleri arasında sayılabilir. Buna ek olarak ilk Müslümanlardan ve 

Aşere-i mübeşşereden sayılan Abdullah b. Mes’ûd’un, Hz. Ömer tarafından Kûfe’ye kadılık ve 

beytü’l-mâl idaresi ile görevlendirildiği de ifade edilmektedir.17 İster kadılık ve beytü’l-mal 

idaresi isterse Kur’ân muallimi veya vezir olsun Abdullah b. Mes’ûd’un Kur’ân’a olan bu 

yetkinliğini iyi bilen Hz. Ömer’in, onu diğer görevlerinin yanında Kûfe’ye Kur’ân muallimi olarak 

da tayin etmiş18 olabileceği düşünülmektedir. Kûfe’de kırâati uzun süre tek otorite olarak kabul 

edilen Abdullah b. Mes’ûd’un, yetiştirdiği öğrenciler vesilesiyle kırâat ilmi gelişmiştir. 19 Ebû 

Hanîfe de gelişen bu iklimde yetişmiştir.20 

Genel olarak Iraklılar, özelde de Kûfeliler Abdullah b. Mes’ûd’un kırâatine tabi iken21 

Hz. Osman’ın, Kur’ân’ın istinsah faaliyetinden sonra her bölgeye kırâati, elindeki Mushafa uyan 

bir sahabi ile göndermesiyle birlikte -Kûfe’ye Ebû Abdurrahman es-Sülemî (ö. 73/692) 

gönderilir- yavaş yavaş onun kırâati burada yaygınlık kazanmıştır.22 Buradan hareketle İmam 

Mushafa uymayan şahsî Mushafların bertaraf edilip hem kırâatte hem kitabette birlik 

sağlanmaya çalışılması sonucunda resmî Mushafın, devletin resmî görevlisi vasıtasıyla 

gönderilmesiyle,23 bir bakıma orada önceden yaygınlık kazanan Abdullah b. Mes’ûd’un şahsî 

Mushaf ve kırâatinin,  yerini yeni gelen Mushaf ve kırâate bıraktığı söylenmektedir.24 Ancak 

Abdullah b. Mes’ûd’un kırâati Kûfe’de tamamen ortadan kalkmadığı söylenmektedir. Çünkü 

Âsım (ö.127/745), Hamza (ö.156/773), Kisâî (ö. 189/805), Halef el-Bezzâr (ö. 229/844) ve 

A’meş’in (ö. 148/765) kırâatleri nihâyetinde İbn Mes’ûd’a dayanmakta, şâz olarak 

 
12  Söylemez, Bedevilikten Hadariliğe Kûfe (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2001), 174-175. 
13  Gânim Kaddûri el-Hamed, Muhâdarât fî Ulûmi’l-Kur’ân (Amman: Dâru Ammâr, 1423/2003), 116. 
14  Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, el-Câmiu’s-Sahîh, nşr. Muhammed Fuad Abdulbaki (Lübnan: Daru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1991/1412), “Fedâilü’s-Sahabe”, 4/114 (2462).  
15  “Kur’ân’ı şu dört kişiden öğreniniz: Abdullah b. Mes’ûd, Ebû Huzeyfe’nin azatlısı Sâlim, Übey b. Ka’b ve Muaz b. Cebel.” Müslim, 

“Fedâilü’s-Sahabe”, 4/114 (2464). 
16  Muhammed Hüseyin ez-Zehebî, Tefsir Tarihi, çev. Halil Aldemir (İstanbul: Beka Yayıncılık, 2018), 1/121. 
17  İsmail Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: 1988), 1/114-115. 
18  Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi (İstanbul: M.Ü İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2020), 94. 
19  Cemil Küçük, “Abdullah İbn Mes’ud ve Kırâatı”, Van İlahiyat Dergisi 9/15 (2021), 50. 
20  Eyüp Baş (ed.), İslam Medeniyeti Tarihi (Ankara: Grafiker Yayınları, 2017), 267. 
21  Hacı Önen, Kırâat Tarihi (İstanbul: Rağbet Yayınları,2017), 44. 
22  Muhammed Abdülazîm ez-Zürkânî, Menâhilü’l-İrfân, çev. Halil Aldemir (İstanbul: Beka Yayıncılık, 2018), 1/547; Nihad M. Çetin 

“Arap”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 3/278.  
23  Muhsin Demirci, Kur’ân Tarihi (İstanbul: MÜ İlahiyat Vakfı Yayınları, 2015), 172. 
24  Küçük, “Abdullah İbn Mes’ud ve Kırâatı”, 50. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

201 

 

değerlendirilen rivâyetler dışında onun kırâati mütevatir kırâatler içerisinde varlığını 

sürdürmektedir.25 

Hz. Osman’ın Mushaf nüshalarını ve kurrâ sahabileri Kûfe’nin de dahil olduğu bölgelere 

göndermesindeki amacı iki yönlü olarak değerlendirilebilir: Birincisi, Mushaf ve kırâat birliğini 

sağlayarak İslam beldelerinde ciddi boyutlara ulaşan ihtilafların önüne geçmek; ikincisi ise 

merkezî yönetimle, Kur’ân’ın çoğaltılması aşamasında aralarında problem yaşadığı bazı 

kurrânın nüfuzuna engel olmaya çalışmaktır. Çünkü bölge asabiyeti nedeniyle halk, kendi 

bölgesindeki kurrâyı desteklemişlerdir.26 Humuslular, Şamlılar, Kûfeliler ve Basralılar kendi 

bölgelerinde kırâat okudukları sahabeye nispetle kendi kırâatlerini en hayırlı kırâat olarak 

görme eğiliminde olmuşlardır.27 Hz. Osman’ın, istinsah girişimiyle hem lehçe farklarını ortadan 

kaldırmak hem de anti merkezî anlayışa bir sınır koyarak dinî ve siyasî birliği sağlama amacını 

gerçekleştirmek istediği ifade edilmektedir.28 Bu bilgilerin doğruluğu veya yanlışlığını tam 

olarak ortaya koymak için istinsah faaliyeti öncesinde Hz. Osman’ın Mushaf göndereceği 

şehirlerde devam eden kırâat faaliyetlerine de bir göz atmak uygun görünmektedir. İstinsah 

faaliyetleri öncesinde –bu dönem Hz. Ömer dönemidir- bazı sahabilerin, kendilerine özel 

birtakım Mushaflarının olduğu ve Kur’ân’ın kırâat ve kitabetinin bu sahabilerin Mushaflarına 

uygun olarak devam ettiği bilinmektedir. Übey b. Ka’b (ö. 33/654) Şam, Abdullah b. Mes’ûd 

Kûfe, Mikdad b. Esved (ö. 33/653) Şam, Ebû Musâ el-Eş’arî (ö. 42/662) ise Bağdat yöresinde 

eğitim ve öğretime devam etmişlerdir. Mushafını ve kırâatini Kûfe’de neredeyse herkesin 

kabul ettiği İbn Mes’ûd ile Ammar b. Yâsir (ö. 37/657), Hz. Osman’ın bu özel Mushafların imha 

edilmesi fikrine şiddetle karşı çıkmışlardır.29 Bu bilgilerden hareketle Hz. Osman’ın Kûfe 

haricinde Mushaf gönderdiği diğer merkezlerde daha önce varlığını devam ettiren bütün kurrâ 

ile problem yaşadığını söylemek mümkün görünmemektedir. Hicrî 24 yılında Hz. Ömer’in 

vefatıyla başlayan ve Hz. Osman döneminde istinsah faaliyetlerinin son bulduğu hicrî 30 veya 

31 yılına kadar bu kurrâ sahabiler, kendi bulundukları yerde faaliyetlerine devam etmişlerdir. 

Tarihi kaynaklardan yapılan araştırmalarda Ammar b. Yâsir ve İbn Mes’ûd dışında da diğer 

kurra ile Hz. Osman arasında herhangi bir problemin yaşandığına rastlanmamaktadır. İbn 

Mes’ûd ile Ammâr b. Yâsir, Halife Hz. Osman’ın yukarıda ifade edilen uygulamasına karşı 

çıkmaları nedeniyle Halife tarafından görevden alınmışlar ve merkeze yani Medine’ye 

çekilmişlerdir.30 

2.2. Kûfe’deki Kırâat İmamları ve Ebû Hanîfe’nin Kırâat Hocaları 

Kûfe’nin Hz. Ömer tarafından kurulmasının ardından burada teşekkül eden ilk kırâat 

tabakasını, Abdullah b. Mes’ûd ve onun yetiştirdiği talebeler oluşturmuştur. Hz. Osman’ın 

hilafeti sırasında da Abdullah b. Mes’ûd bu bölgede Kur’ân eğitim ve öğretimine devam 

etmiştir. Ancak Mushafın istinsahıyla birlikte resmî nüshanın Kûfe’ye gönderilmesi ve bu 

 
25  Muhammed Sâlim Muhaysin, Mu’cemu Huffâzi’l-Kur’ân (Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1412/1992), 1/392. 
26  Duri, İlk Dönem İslam Tarihi, 108. 
27  Abdusselam Mukbil el-Mecîdî, Mürâceât fi’l-Cem’il-Osmanî li’l-Kur’âni’l-Mecîd (Hadramevt: ts.), 148. 
28  M. Kemal Atik, “Abdullah b. Mes’ud ve Mushafının Kur’ân Tarihindeki Yeri”, KSÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/. (2005), 16.   
29  Mehmet Emin Maşalı, “Mushaf”, Diyanet İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 31/254. 
30   İbn Ebî Dâvûd, Kitâbu’l-Mesâhif  (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1405/1985), 20-25. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

202 

 

süreçte Ebû Abdurrahman es-Sülemî’nin (ö.73/692) görevlendirilmesiyle merkezi otorite 

tarafından desteklenen yeni kırâat ekolü etkili olmaya başlamıştır. Ebû Abdurrahman es-

Sülemî, Hz. Osman’ın çoğalttığı Mushafı Kûfe’de halka okutan ilk kişidir. Kûfe mescidinde 

yaklaşık olarak kırk yıl boyunca bu Mushafı okutmaya devam etmiş, vefatına (73/692) yakın bir 

dönemde yerine öğrencisi Ebû Bekr Âsım b. Ebi’n-Necûd’u bırakmıştır.31 İmam Âsım, kırâatini 

Ebû Abdurrahman es-Sülemî’den (ö. 73/692) almış, bu yolla Hz. Osman, Hz. Ali, Zeyd b. Sâbit 

(ö. 45/665), Abdullah b. Mes’ûd ve Übeyy b. Ka’b’a ulaşan bir rivâyet zincirine bağlanmıştır. 

Ayrıca Âsım, kırâatini farklı bir kanaldan Zir b. Hubeyş aracılığıyla da tahsil etmiştir.32 Kûfe’de 

ailesiyle beraber yaşayan ve çocukluğunda Kur’ân-ı Kerîm’i ezberlediği ifade edilen33 Ebû 

Hanîfe’nin, kırâatı yedi mütevâtir kırâat arasında kabul edilen Âsım b. Ebi’n-Necûd’dan aldığı 

rivâyet edilmektedir.34 Hz. Osman, Temîm ed-Darî (ö. 40/661), Said b. Cübeyr (ö. 94/713) ve 

bu isimlerle beraber Ebû Hanîfe’nin, bir rekâtta bir hatimle namaz kılan dört kişiden biri 

arasında zikredilmesi onun hıfzının kuvvetini ve Kur’ân eğitimindeki yetkinliğini ortaya 

koymaktadır.35 

3. Ebû Hanîfe’nin Kırâat Tercih Sebepleri 

Ebû Hanîfe, ilim tahsiline yönelirken kelâm, edebiyat, nahiv, kırâat, şiir ve hadis gibi 

farklı alanları değerlendirmiş, bu ilimlerin amaç ve imkânları üzerinde düşündükten sonra 

nihâyet fıkıh sahasında karar kılmış ve fakih kimliğiyle temayüz etmiştir.   Bununla birlikte onun 

diğer ilim dallarına kayıtsız kalmadığı değerlendirilmektedir.36 Ebû Hanîfe, kırâat ilmine 

yönelmeyişinin gerekçesini şu ifadeleriyle dile getirmiştir: “…Sonra kırâat ilmini düşündüm. 

Dedim ki onu elde edersem ne olacak; gençler etrafıma toplanacak, bana okuyacaklar, ben 

dinleyeceğim. Kur’ân-ı Kerîm ve manaları üzerinde söz söylemek güç…”.37 Bu bağlamda her ne 

kadar Ebû Hanîfe, kırâat yönüyle ön plana çıkmış olmasa da verdiği fetvalarda Kur’ân-ı Kerîm’e 

müracaat etmiş, hangi kırâati tercih/takip etmişse ona uygun manalar geliştirmiştir. Bilindiği 

üzere kırâat farklılıklarının bazıları doğrudan anlam üzerine etkili olmuş ve bu da fıkhî 

hükümleri şekillendirmiştir. 

Arapça r-c-h kökünden gelen “tercih” masdarı, tef’îl vezninde “bir şeyi eliyle seçmek”,38 

“iki şeyden hangisinin daha ağır olduğunu tartmak”,39 “bir şeyi diğerine üstün kılmak”40 

anlamlarına gelmektedir. Kırâat ilminde ise tercih veya ihtiyar, “dil bilgisine vakıf güvenilir bir 

kârînin, şeyhlerinden rivâyet ettiği kırâatler arasından gerekçeli bir şekilde birini seçerek 

 
31  Ebû Bekr Ahmed b. Mûsâb. el-Abbas b. Mücâhid et-Temîmî, Kitabu’s-Seb’a fi’l-Kırâa, thk. Şevki Dayf (Mısır: Daru’l-Maârif, 1972), 

68-69. 
32  İbn Mücâhid, Kitabu’s-seb’a, 69-70. 
33  Ebû Zehra, Ebû Hanîfe, 30. 
34  Ebu’l-Abbâs Şihâbuddîn Ahmed b. Muhammed b. Muhammed el-Heytemî es-Sa’dî, Hayrâtu’l-Hisan (Dımaşk: Dâru’lHudâ, 2007/1428), 

73; Ebû Zehra, Ebû Hanîfe, 30; Hacı Önen, Kırâat Tarihi ve Kırâat Farklılıklarının Kur’ân Tefsirine Etkisi (İstanbul: Rağbet Yayınları, 

2017), 59; Mehmet Aslan, Menakıb-ı İmâm-ı A’zam (Sivas: Sivas Belediyesi, 2015), 44. 
35  Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed b. Osman ez-Zehebî, Menâkıbu İmam Ebû Hanîfe, thk. Muhammed Zahid el-Kevserî-Ebu’l Vefa el 

Afganî (Mısır: Daru’l-Kutubi’l-Arabî, ts.), 17. 
36  el-Heytemî, Hayrâtu’l-Hisan, 73. 
37  el-Heytemi, Hayrâtu’l-Hisan, 73; Ebû Zehra, Ebû Hanîfe, 33; Mahfuz Söylemez, “Ebû Hanîfe’nin Yetiştiği Şehir Kûfe”, 43.  
38  Halil b. Ahmed el-Farâhidî, Kitâbu’l-Ayn (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye 1424/2003), 2/99. 
39  Hüseyin ez-Zebîdî, Tâcu’l-Arûs, thk. Hasan Nassar (Kuveyt: Matbaatu Hükûmeti Kuveyt,1369/1969), 6/382-386. 
40  Mütercim Asım Efendi, Kâmûsu’l-Muhît Tercümesi (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2013), 2/1123. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

203 

 

kırâatte kendisine özgü bir sistem oluşturması” şeklinde tarif edilmiştir. Tercih/ihtiyar için 

“birisi şu kırâatı tercih etti” demek, “o vechi seçti” demektir.41  

Kırâatlerde tercih dönemi, genellikle hicrî birinci ve ikinci nesil Müslümanlar dönemi 

olarak bilinen hicrî II. asrın ortalarından başlayıp IV. asrın başlarına kadar devam eden hicrî 

154-310 yılları arasını kapsayan bir süreçtir.42 Her ne kadar tercihin hicrî. II. asrın ortalarından 

başladığını ifade edenler olsa da kırâatler arasında tercih yapılması meselesini sahabe 

dönemine kadar götürenler olmuştur.43 Kırâatlerde tercih meselesini ve bu tercihinin 

gerekçelerini geniş bir biçimde ilk ele alan âlimin İbn Cerîr et-Taberî (ö. 310/923) olduğu ifade 

edilmektedir.44 Ebû Hanîfe’nin yaşadığı dönemde ise kırâat ilminin çerçevesi henüz tam olarak 

şekillenmediği, yedili veya onlu tasnif yapılmadığı, makbul olma şartları belirginleşmediği ve 

Kur’ân ile kırâat iki farklı hakikat olarak telakki edildiği ifade edilmektedir. Bu sebeple 

kırâatlerin mutlak dokunulmazlık atfedilen bir alan olarak görülmediği, kimi zaman isnadına 

bakılmaksızın kıyasıya eleştirildiği görülmektedir.45 Burada dikkat çekilmesi gereken esas 

husus, kırâat imamlarının sistem kurmaları anlamındaki ihtiyar değil, bir fıkhî mezhep kurucusu 

olan Ebû Hanîfe’nin sahih veya şâz kırâatler içerisinden hangi kırâat/leri hangi gerekçelerle 

tercih ettiğidir.  Çünkü tercihler çoğunlukla sahih kırâatler arasında yapılmış, şâz kırâatler 

dikkate alınmamıştır.46 

Ebû Hanîfe’nin hayatını devam ettirdiği Kûfe’de onun tercihlerine etki edebileceği 

düşünülen sebepler; coğrafî-sosyolojik etkenler, hoca-talebe ilişkisi, resmî Mushaf uygulaması 

ve naslara dayalı unsurlar olarak öne çıkmaktadır. Bu sebepler balıklar halinde ele alınmış, Ebû 

Hanîfe’nin kıraat tercihlerine etki edebilecek faktörler ortaya konmaya çalışılmıştır. 

3.1. Coğrafî-Sosyolojik Sebepler 

Şüphesiz ki insanın içinde yaşadığı coğrafî çevrenin, onun hayat şartlarını belirlemede 

önemli rol oynadığı bir gerçektir. İklim, doğal kaynaklar, arazi yapısı ile insanların yaşam tarzları 

arasında doğrudan bir ilişki vardır.47 Bu durum bireyin fiziksel ve toplumsal çevresiyle sürekli 

etkileşim halinde olduğunu göstermektedir. Toplumsal yaşantının insanın davranışları 

üzerindeki tesiri bireyin içinde bulunduğu kültürü ve gelenekleri benimsemesiyle ortaya 

çıkar.48 Ebû Hanîfe, yaşadığı coğrafyanın şartlarından hem etkilenmiş hem de ilmî kişiliğiyle bu 

çevreye yön vermiştir. Onun yaşadığı dönemde İslam dünyasında ilim merkezleri olarak 

özellikle Kûfe ve Basra öne çıkmaktadır. Ebû Hanîfe, çocukluk yıllarını Kûfe’de geçirmiş, burada 

yetişmiş, ömrünün kayda değer bir kısmını da burada ilim tahsil ederek ve talebe yetiştirerek 

 
41  Yavuz Fırat, Tecvid ve Kırâat İlmi Terimleri Sözlüğü (İstanbul: İlk Harf Yayıncılık, 2018), 23-26. 
42  Murat Sülün, (ed.), Kur’ân Vahyi (İstanbul: Kur’ân Çalışmaları Vakfı, 2017), 253. 
43  Muhsin Demirci, Kur’ân Tarihi (İstanbul: Marmara üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yay. 2020), 229. 
44  Naif Yaşar, “Taberî’nin Kırâatlere Bakışı”, Marife 16/1 (Yaz 2016), 60. 
45  Mehmet Emin Maşalı, Tarihî ve Temel Meseleleriyle Kur’ân İlmi (Ankara: Otto Yayınları, 2016), 124-127.  
46  Yonis İnanç, Teşekkkül Sürecinde Nahiv-Kırâat İlişkisi (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2016), 157. 
47  Sulhi Dönmezer, Sosyoloji (Ankara: Savaş Yayınları, 1982), 66-67. 
48  Feriha Baymur, Genel Psikoloji (İstanbul: İnkılap Kitabevi, 1985), 273-274. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

204 

 

devam ettirmiştir.49 Dolayısıyla onun kırâat anlayışında Kûfe’nin ilmî ve sosyal atmosferinin 

belirleyici bir rol oynadığı söylenebilir. 

Kırâatlerin bölgesel dağılımına dair eserlerde Nâfî b. Abdurrahman (ö. 169/785), İbn 

Kesîr (ö. 120/738), Şeybe (ö. 130/748) ve Ebû Ca’fer’in (ö. 130/747-48) kırâatinin Hicaz 

bölgesinde; Âsım (ö. 127/745), Hamza (ö. 156/773), Kisâî (ö. 189/805) ve Ebû Amr (ö. 154/771) 

kırâatinin Irak bölgesinde; İbn Âmir kırâatinin ise Şam bölgesinde yaygınlık kazandıkları 

belirtilmektedir.50 Ebû Hanîfe’nin yaşadığı dönemlerde Kûfe’de Âsım, Hamza ve Kisâî’nin kırâat 

alanında ön plana çıkan şahsiyetler oldukları görülmektedir.51 Bu bağlamda Ebû Hanîfe’ye 

nispet edilen kırâat tercihlerinde yalnızca bu üç imamın mı yoksa başka bölge imamların 

okuyuşlarının da mı etkili olduğu sorusu önem arz etmektedir. 

3.2. Hoca-Talebe İlişkisi 

Ebû Hanîfe’nin yaşadığı dönemde Kûfe, kırâat alanında önemli şahsiyetlere ev sahipliği 

yapmaktaydı. Âsım’ın kırâat hocalığı yaptığı bu şehirde Ebû Hanîfe ile yaşıt ve onun yakın 

arkadaşı olan Hamza da ilim meclislerinde etkin bir konumdaydı.  Kaynaklarda Ebû Hanîfe’nin, 

Hamza’nın Kur’ân ve ferâiz ilminde kendilerinden daha üstün olduğunu dile getirdiği 

aktarılmaktadır.52 İbn Mücâhid’e göre başlangıçta Âsım kırâati Kûfe’de yaygın bir kırâat 

değildir. Bunun sebebi, Kûfelilerin, onun ravilerinden sadece Ebû Bekir b. Ayyâş’a itibar ediyor 

olmalarıdır. Buna mukabil aynı dönemde bölgede en fazla rağbet gören kırâat Hamza’nın 

kırâati olmuştur.53 Ancak Ebû Hanîfe, Hamza kırâati yaygın olmasına rağmen, hocası Âsım’ın 

kırâatini tercih etmiştir. Bunun gerekçesi olarak Âsım’ın kırâatinin “müstakim” yani akıcı ve 

kolay okunur olması, Hamza’nın kırâatinde ise gırtlaktan çıkarılan bazı sesler nedeniyle zorluk 

bulunması gösterilmiştir.54 Ayrıca Âsım ve Nâfî kırâatlerinin, kaynaklarda en güvenilir, senedi 

en sağlam ve Arap dili açısından en fasih kırâatler arasında olduğu ifade edilmiştir.55  

Ebû Hanîfe’nin, tercihini Âsım kırâatinden yana kullanmasının temelinde de bu 

özelliklerin bulunduğu söylenebilir. Onun, hocasının bizzat Âsım olması, kırâatinin dilsel 

fesahat ve akıcılığı, sened bakımından sağlamlığı ve güvenilirliği bu tercihte belirleyici unsurlar 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Ayrıca Âsım’ın hocası es-Sülemî’nin vefatından sonra onun 

yerine geçerek resmî kırâat hocası olması da Ebû Hanîfe’nin kırâati doğrudan Âsım’dan 

almasını kolaylaştıran bir faktör olarak değerlendirilebilir. 

3.3. Nastan Kaynaklanma İhtimali Olabilecek Sebepler 

Naslar, İslam dininde insanların her türlü tercihini sınırlayan, yönlendiren temel 

unsurlar olarak karşımıza çıkmaktadır. İmam Suyûtî (ö. 911/1505), Kur’ân’ın nüzûl keyfiyetini 

 
49  Ebû Zehrâ, Ebû Hanîfe, 29. 
50  Şemsüddîn Ebî Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr el-Makdisî, Ahsenu’t-Tekâsîm fî Ma’rifeti’l-Ekalîm (Beyrut: Dâru’l-

Kutubi’l-İlmiyye,1434/2003), 38. 
51  İbn. Mücâhid, Kitabu’s-Seb’a , thk. 70-79. 
52  Hasan Tahsin Feyizli, Kırâat-i Aşera (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2018), 56. 
53  İbn Mücahid, Kitabu’s-Seb’a, 71. 
54  Fatih Tok, “Ebû Hanîfe’nin Kırâatlere Yaklaşımı”, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4/VI (2017), 127. 
55  Mekkî b. Ebî Tâlib, el-İbâne an Meâni’l-Kırâat, thk. Abdulfettah İsmail Şiblî (Kahire: Dâru’n-Nahda, ts.), 89.  



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

205 

 

anlatırken (ahruf-ı seb’a) yedi harf konusuna temas etmektedir.56 Bu bağlamda Tirmizî’de yer 

alan bir rivâyet ile Ahmed b. Hanbel’in Müsned’inde ardı ardına rivâyetler yer almaktadır. İlk 

rivâyette Hz. Peygamber’in Cebrâil ile buluştuğu ve ona şu şekilde hitap ettiği aktarılır: “Ey 

Cebrail! Ben ümmî olan bir topluma peygamber olarak gönderildim. Onların arasında yaşlısı, 

kadını, erkeği, erkek çocuğu, kız çocuğu ve hiç okumamış kimseler bulunmaktadır. Buna karşılık 

Cebrâil’in cevabı şöyledir: “Ey Muhammed, Kur’ân yedi harf üzere indirilmiştir.”57 Ahmed b. 

Hanbel’in Müsned’inde geçen bir diğer rivâyette şu ilave bulunmaktadır: “Onlardan her kim 

bir harf üzere okursa, nasıl biliyorsa öyle okusun ve bu okuyuştan vazgeçmesin/dönmesin”. 

Yine rivâyetin bir başka tarikinde şu ifade yer almaktadır: “O kırâati bırakıp da başka bir kırâate 

heves etmesin.”58 Bu rivâyetler toplumsal düzeyde bütün kırâat birikimine muttali olmanın 

zorluğunu ortaya koymanın yanı sıra belli bir düzen içerisinde okunmasının önemine işaret 

etmektedir. Ayrıca bu farklılıkların toplumda karışıklık ve ihtilafa yol açmaması gerektiğini de 

ima etmektedir. Dolayısıyla kırâat ilmi, büyük çaba gerektiren ve uzun süreli tahsil gerektiren 

bir alan olduğundan, toplumun bütünü tarafından eksiksiz şekilde elde edilmesi mümkün 

görünmemektedir. Bu sebeple bireylerin içinde bulundukları çevrede yaygın olan ve herkesçe 

kabul gören bir kırâati takip etmeleri, pratik açıdan daha kolaydır. Zira asıl işi veya mesleği 

kırâat olmayan insanların çok ilgili değilse bütün kırâat birikimine vukufiyet kazanmaları 

oldukça zordur. Ebû Hanîfe’nin de yukarıda zikredilen hadislerden haberdar olma ihtimali 

yüksektir. Onun kırâat tercihinde söz konusu rivâyetlerin etkili olduğu düşünülebilir. Çünkü bu 

hadis bir kişinin bir kırâati okurken başka bir kırâati okumaya heves etmemesi gerektiğini 

açıkça ifade etmektedir. Ebû Hanîfe’nin de çoğunlukla hocası Âsım’ı takip etmesi bu bağlamda 

anlaşılabilir. Hocası Âsım vasıtasıyla Hz. Ali ve İbn Mes’ûd’un kırâatlerine muttali olan Ebû 

Hanîfe’nin, sahih kırâatlerin yanı sıra diğer kırâatlerden de istifade ettiği dile getirilmektedir. 

3.4. Resmî Mushafın Tercihteki Rolü 

Kaynaklarda Hz. Osman’ın dört veya yedi Mushaf istinsah ettirdiği ve bunları farklı 

İslam merkezlerine gönderdiği nakledilmektedir. Bu Mushaflardan biri de Ebû Abdurrahmân 

es-Sülemî ile beraber Kûfe’ye gönderilmiştir. Rivâyetlere göre Mushafları istinsahından önce 

Kûfe halkı daha çok İbn Mes’ûd’un kırâati üzere bir yol benimsemekteydi. Bu durum Huzeyfe 

b. Yemân tarafından Hz. Osman’a bildirilmiş ve akabinde halife, Mushafları çoğaltmak üzere 

bir heyet teşkil etmiştir. İş bitirilince de yeni istinsah edilen Mushaflardan birinin aciliyet 

sebebiyle kontrol etmeksizin Kûfe’ye gönderildiği ileri sürülmüştür.59 Bununla birlikte 

nüshaların kontrol edilmeden gönderilmesine dair görüşün doğruluğu tartışmalıdır. Zira 

Mushaf birliğini sağlama amacında olan Hz. Osman’ın, nüshalardan birini incelemeden 

göndermesi düşünülemez. Bu nedenle gönderilen bütün nüshaların kontrol edilip halifeye arz 

edildikten sonra dağıtıldığı görüşü daha makul görünmektedir.60 Hz. Osman’ın hızlı hareket 

etmesinin sebebi, mevcut ihtilafları ivedilikle gidermek ve kırâat farklılıklarının sebep olduğu 

 
56  Ebu’l-Fazl Celalüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el- Hudayrî es-Süyûtî, et-Tahbîr fî İlmi’t-Tefsîr (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1971), 56-57. 
57  Abdullah Parlayan, Sünen-i Tirmizî Tercemesi (Konya: Adım Matbaacılık, 2004), 3/58. 
58  Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, thk. Şuayb Arnaût (Beyrut: 2001), 38/23273. 
59  Ebû Bekr Abdullah b. Ebî Dâvûd Süleymân b. Eş’as es-Sicistânî, Kitâbu’l-Mesâhif (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1985/1405), 43-44. 
60  Ganim Kaddûrî el-Hamed, Muhâdarât (Umman: Dâru Ammâr, 2003/1423), 67. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

206 

 

karışıklıkları ortadan kaldırmaktır. Burada dikkat çeken hususlardan biri de varlığı yukarıda 

zikredilen kırâatle ilgili kargaşanın çözümü için yapılan çalışmanın beş yıl (647-651/652) 

sürmüş olmasıdır. Ne var ki, bu süreçte kırâat ihtilaflarının ne şekilde çözüme kavuştuğuna dair 

kaynaklarda ayrıntılı bilgi bulunmamaktadır. Abdullah b. Mes’ûd’un istinsah faaliyetlerinin 

ardından Medine’ye çağrılmış olması, problemin çözümünün zamana bırakılmış olduğunu 

akıllara getirmektedir. Bu problemlerden bağımsız olarak Ebû Hanîfe’nin de genel itibariyle 

Ebû Abdurrahmân es-Sülemî-Hocası Âsım kanalıyla gelen resmî Mushafa uygun olan kırâati 

takip ettiği söylenebilir. 

3.5. Dilbilimsel Sebepler  

Kur’ân’ın cem’ faaliyetinin yürütüldüğü dönemde Arapça, Kur’ân’la paralel olarak 

zengin bir söz hazinesi ve ifade gücü açısından özel bir öneme sahip olmuştur.  Bu çerçevede 

kırâat ilmi içerisinde Arapçanın/dilin hangi kriter içerisinde belirleyici olması gerektiği hususu 

tâbiîn döneminde gündeme gelmiştir.61 Burada özellikle vurgulanması gereken noktalardan 

biri, genel manada kırâat tercih kriterlerinin neler olabileceğidir.  

Ebû Hanîfe’nin şâz başlığı altında zikredilen okumalarının büyük kısmı dilsel 

sebeplerden kaynaklandığı görülmüştür. “Sahih kategorisinde yer alan kırâatler arasından 

alternatif vecihlerden birini seçme” şeklinde tanımlanan tercih ameliyesi temelde üç başlık 

altında toplanmaktadır: Bunlardan ilki naklî açıdan yapılan tercihtir. Bu tercihte şöhret, ittifak 

ve icmâ belirleyici faktörlerdir. İkinci olarak dilsel açıdan yapılan tercihlerde beliğ-eblağ ve 

fasih-efsah ölçütleri öne çıkmaktadır. Üçüncü olarak dilsel açıdan tercih edilmeyenler 

içerisinde şâz, galat ve hata olarak değerlendirilen dilsel tercihler yer almaktadır. Bu tür 

tercihler, sahih kırâatler içerisinden bazılarını farklı nedenlerle ön plana çıkarmak suretiyle 

gerçekleşmektedir.62  Bu çerçevede kırâatçılar ile dilciler arasında ciddi bir yaklaşım farkı göze 

çarpmaktadır. Genel kabule göre bir kırâatin sahih kabul edilebilmesi için, Arap dilinin ifade 

tarzları açısından güçlü olması, resm-i Mushafa uygunluğu ve senedin sağlam olması gibi 

temelde üç esasa dayanması gerekmektedir. Buna karşılık Sîbeveyh (180/796)63 ve Ferrâ (ö. 

207/822)64 gibi bazı dilciler kırâat tercih ve değerlendirmelerinde dili merkeze almış, dil 

kurallarına uygun olan vecihleri tercih etmiş, uymayanları ise tenkit etmişlerdir.65 Mekkî b. Ebî 

Tâlib (ö.437/1045) ise farklı bir yaklaşım ortaya koyarak, sahih kırâatler arasındaki tercihte 

naklî sahihlik yerine halkın çoğunluğu tarafından kabul görmeyi (icma) öne çıkarmış, bu 

çoğunluktan kastının özellikle Medine ve Kûfe halkı olduğunu belirtmiştir. Ayrıca Arapça 

açısından en fasih kırâatin (bu bir tercih kriteridir) Nâfî ve Âsım’ın ittifak ettikleri kırâatler 

olduğunu ifade etmiştir.66 Bu yaklaşımıyla Mekkî, dilin, sahih kırâatlerin belirlenmesinde 

 
61  Mehmet Dağ, Geleneksel Kırâat Algısına Eleştirel Bir Yaklaşım (İstanbul: İsam Yayınları, 2019), 183. 
62  Mehmet Dağ, “Kırâat İlmindeki Anlam Kaymaları Şâz Kırâat Örneği”, Tarihten Günümüze Kırâat İlmi, ed. M. Emin Özafşar (Ankara: 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2015), 86-87. 
63  Sîbeveyh, Bakara 2/233. âyetinde yer alan تجارة ticeraten kelimesini ticeratun şeklinde okuyarak merfu okumanın daha yaygın olduğunu 

belirtmiştir. Bkz. Sîbeveyh, el-Kitâb, thk. Abdusselâm Muhammed Hârûn (Kahire: Mektebetu’l-Hanci,1988/1408), 2/349. 
64  Ferra, Murselat 77/32. âyette yer alan كا القصر kelimesini kelkasar şeklinde okuyanların Kırâatini beğenmediğini belirtmiş ve kelkasr 

şeklinde okunmasının Arapçada daha fazla kullanıldığını belirtmiştir. Bkz. Ferra, Maâni’l-Kur’ân, thk. Abdulfettâh İsmail Şiblî (Kahire: 

Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye, 1972), 3/224-225.  
65  Esat Özcan, “Dil Kurallarının Kırâat Tercihindeki Etkisi: Kutrub Örneği”, Harran İlahiyat Dergisi 45 (Haziran 2021), 136. 
66  Mekkî, el-İbâne, 89. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

207 

 

belirleyici bir unsur olduğunu fiilen kabul etmiş görünmektedir.67 Bununla birlikte kırâatlerin 

dil kuralları çerçevesinde tercih veya tenkit edilmesi kimi âlimler tarafından eleştirilmiş;68 kimi 

âlimlere göre tenkidin muhatabı Kur’ân değil, kırâatleri yanlış aktaran imamlar ve râvîler 

olduğu belirtilmiştir.69 Dolayısıyla bu şekildeki tenkitler sahih metne değil, aktarım sürecindeki 

varyantlara yöneltilmiş olmaktadır.70 Bir görüşe göre Mekkî’den önce dilin, tespit kriterleri 

içerisinde yer alması gerektiğini söyleyen çok az sayıda âlim bulunmaktadır.71 Subhi Salih ise 

dilin bir kırâati belirlemede tek başına hakem olamayacağını ancak sahih kırâatler arasındaki 

tercihte önemli bir rol oynayabileceğini belirtmiştir.72 Bu nedenle dilin, isnat ve resm-i Mushaf 

gibi temel bir kıstas olmaktan ziyade tercihte dikkate alınan bir ölçüt olduğu belirtilmektedir.73 

Nitekim Tâbiîn döneminde kırâatlerin dilsel açıdan tenkide tabi tutulduğuna dair çok sayıda 

örneğin olması da bu durumu destekler niteliktedir.74 İbn Mücahid (ö.324/936) özellikle yedi 

kırâat imamının dili doğru kullanmaları i’rab ve kırâat vecihlerine vâkıf olmaları ve kırâat 

kusurlarını bilmeleri gibi sebeplerle takip edilmeleri gerektiğini vurgulamıştır.75 Bu olumlu 

vasıfları sebebiyle söz konusu yedi kırâat âliminin, eleştiri oklarına fazla muhatap olmadıkları 

ifade edilebilir. Ebû Hanîfe’nin hocası Âsım’ın kırâatini tercih etmesi, söz konusu kırâatin Arap 

dili açısından en fasihlerinden biri sayılması, dil bilgisi açısından yetkin görülmesi ve ciddi 

eleştirilere fazla maruz kalmamış olması gibi unsurlarla temellendirilebilir.  

4. Ebû Hanîfe’nin Hocası Âsım’dan Farklı Okuduğu Yerler 

Ebû Hanîfe’nin yalnızca rivâyet aktaran bir isim olmadığını aynı zamanda rivâyetleri 

değerlendiren, karşılaştıran ve gerektiğinde hocasının kırâatinden farklı tercihlerde 

bulunabilen bir şahsiyet olduğu görülmektedir. Bu bağlamda Ebû Hanîfe’nin hocasından farklı 

okuduğu yerlerin incelenmesi iki yönden önem arz etmektedir. İlk olarak Ebû Hanîfe’yi Âsım 

kırâatinden farklı bir okuyuşa sevk eden faktörlerin tespit edilmesi, ikinci olarak da Ebû 

Hanîfe’nin tercih ettiği kırâatleri başka hangi imamların okuduğu ve bu tercihlerinin hangi 

kırâat ekolüyle örtüştüğüdür. 

4.1. Kırâat-ı Aşere İmamlarından Herhangi Birisiyle Uyumlu Olan Kırâat Tercihleri 

Bu bölümde Ebû Hanîfe’nin hocası Âsım’dan farklı okumakla birlikte Kırâat-ı Aşere 

imamlarından bir kısmıyla uyumlu olan kırâat tercihleri tasnif edilmektedir. Bu farklılıklar 

arasında kimi zaman usûlî tercihler (işmâm, idğâm vb.), kimi zaman ferşî farklılıklar (tekil-çoğul, 

hareke değişimi, sigaların farklılaşması) yer almaktadır. 

1. Bakara Sûresi 2/11. âyette yer alan  ِق
يلِ  , Hûd Sûresi 11/44. âyette yer alan ِ يض ِغ , gibi 

kelimeleri işmâm ile okurken,76 Kisâî, Nâfî, Ebû Ca’fer, İbn Âmir de işmâm ile okumuşlardır. 

 
67  Mekkî, el-İbâne, 51; Mehmet Dağ, Geleneksel Kırâat Algısına Eleştirel Bir Yaklaşım, 191. 
68  Esat Özcan, “Dil Kurallarının Kırâat Tercihindeki Etkisi: Kutrub Örneği”, 139.  
69  Ali Temel, Dilbilimsel Tefsirlerde Kırâatlere Yaklaşımlar (Ankara: Ankara Okulu Yayınları 2017), 77-83. 
70  İnanç, Teşekkül Sürecinde Nahiv-Kırâat İlişkisi, 161. 
71  Dağ, “Kırâat İlmindeki Anlam Kaymaları Şâz Kırâat Örneği”, Tarihten Günümüze Kırâat İlmi,188. 
72   Subhi Sâlih, Mebâhis fî Ulûmi’l-Kur’ân, (Beyrut: Dâru’l-İlmi li’l-Melâyîn, 1977), 114-116. 

73  Osman Bayraktutan, “Kırâatlerin Tevatürü Bağlamında Tenkid Meselesi”, İlahiyat Araştırmaları Dergisi ?/2 (Aralık 2014), 56-57. 
74  Bayraktutan, “Kırâatlerin Tevatürü Bağlamında Tenkid Meselesi”, 52-55. 
75  İbn Mücahid, Kitâbu’s-Seb’a, 45. 
76  Abdullatîf el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat (Dımeşk: Dâru Sadi’ddîn li’t-Tıbâati ve’n-Neşri ve’t-Tevzî, 2002), 1/44-45. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

208 

 

2. Bakara Sûresi 2/164. âyette yer alan ِ اح 
يِ  ِ ,çoğul kelimesini (er-riyâhi) الرِ 

 
ي    ح  şekilde77 kırâat الرِ 

imamlarından Hamza, Kisâî ve İbn Kesîr ile ittifak ederek tekil olarak okumuştur.78 Bu 

tercih ise ferşî bir farklılık yani kelimenin değişmesiyle meydana gelen değişikliktir. 

“Rüzgârlar” yerine “rüzgâr” kelimesinin kullanılması, kelimenin tekil-çoğul olarak 

değişmesi dışında manaya herhangi bir etki etmemiştir. 

3. Bakara Sûresi 2/205. âyette yer alan  ِِلِ ه ِي  ِ و
 
ِِِك

 
ِرِ ح ِال

 
ِِِوِ ِِث

 
ِالن لِ س   (veyühlikel harse vennesle) 

şeklindeki kelimeleri ve  ِل س 
 
الن ِ و  ِ

 
ث ر  ح 

 
ال ِ

 
ك
َ
ل ه  ي    ِ şeklinde okumuştur.79 و 

 
ك ل 

ه  ِ-ي 
 
ك
َ
ل
 
 şeklindeki ه

okumanın Arap dili açısından şâz bir bir okuma olduğu belirtilmiştir.80 Nasb halindeki 

birinci okuyuşta “ لِ  س 
 
ِالن ِو 

 
ث ر  ح 

 
mef’ul konumunda iken, ikinci okuyuşta ise ”ال ِِ ل  س 

 
ِالن ِو 

 
ث ر  ح 

 
ال  ِِ

şeklinde merfu’ olarak telaffuz edilmektedir. Merfu’ halindeki mana hars ve neslin 

yeryüzündeki ifsat çabasının bir sonucu olarak kendiliğinden helak olmayı açıklayan bir 

anlamı ifade eder. 

4. Bakara Sûresi 2/245. âyette yer alan ِ
 
ِيِ ف

 
ِاع ِض

 
ِف
 
ه  (feyudaifehu) kelimesini Ebû Amr, Nâfî, 

Hamza, Kisâî, İbn Kesîr ve Halef bu şekilde okumuştur. Ebû Hanîfe’nin de bu imamlarla 

ittifak halinde aynı şekilde okuduğu belirtilse81 de atfedilen yerlerde bu yönde bir bilgiye 

rastlanmamıştır. 

5. Bakara Sûresi 2/280. âyette yer alan ِ
 
ِت ِص 

 
ِد
 
واق  (tesaddeku) şeklindeki kelimeyi ِ واِِ

 
ق
 
د ص 

 
ت  

(tessaddeku) şeklinde şeddeli olarak okuduğu belirtilse82 de ilgili yerde bu kayda 

rastlanılmamıştır. 

6. Âl-i İmrân Sûresi 3/158. âyette yer alan  ِِم
 
م ِت  (müttüm) kelimesini, Nâfî, Hamza, Kisâî ve 

Halef ِ م
 
ت م ِ mittum olarak okumuşlar,83 Ebû Hanîfe de söz konusu kelimeyi bu م 

 
ت  şeklinde م 

okumuştur.84ِِ Görüldüğü kadarıyla emir sigasının iki farklı kullanımından biri tercih 

edilmiştir. 

7. En’âm Sûresi 6/160. âyette  ِع ِ
ِِش  

َ
ِمِ ا

 
ِالِ ث

اِه   (aşru emsaliha) ifadesini اِ ه  ال 
 
ث م 
َ
ِا ٌ

ش   ع   (aşrun emsaluha) 

şeklinde sıfat-mevsuf ilişkisine uygun okuyuşu tercih etmiştir. Kırâat imamlarından sadece 

Ya’kûb böyle okumaktadır. Diğer kırâat imamları ِ  
ش    kelimesini muzaaf kabul ederek ع 

tenvinsiz olarak okumuşlardır.85 

8. A’râf Sûresi 7/57. âyette yer alan ا ً
ش   ا kelimesini ب  ً

ش  
 
 şeklinde okuduğu dile getirilse de86  ن

ilgili yerlerde87 bu kıraatin Ebû Hanîfe’ye ait olduğuna dair bir bilgiye rastlanılmamıştır. 

Damra’nın naklettiği okuyuş, kıraat imamları arasında Hamza ve Kisâî ile Halef ve A’meş 

tarafından benimsenmiştir.88 

 
77  Ebü’l-Kasım Yusuf b. Ali b. Cübâre el-Hüzelî, el-Kâmil fi Kırâati’l-Aşr ve’l-Erbaine’z-Zâidete Aleyhâ, thk. Cemal b. Seyyid b. Rifâî eş-

Şâyib (Müessesetü Sema li’n-Neşr ve’t-Tevzî, 1427/2007) 502. 
78  Mekkî b. Ebî Tâlib, el-Keşf an Vücûhi’l-Kırâati’s-Seb’ ve İlelühâ ve Hucecühâ, thk. Muhyiddin Ramazan (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

1404/1984), 333. 
79  Hüzelî, el-Kâmil, 502. 
80  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 1/281. 
81  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe fi Kırâati’l-İmam Ebî Hanîfe (Umman: el-Mektebetü’l-Vataniyye, 2014), 14. 
82  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 14. 
83  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 1/608. 
84  el-Hüzelî, el-Kâmil, 521. 
85  el-Hüzelî, el-Kâmil, 550; el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 2/597. 
86  Tevfik İbrahim Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 16. 
87  el-Hüzelî, el-Kâmil, 553; Abdullatîf el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 3/76-78. 
88  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 3/78. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

209 

 

9. Tevbe Sûresi 9/30. âyette yer alan ِ
 
ض ِهِ اي 

 
ِؤ
 
ن  kelimesini ِ

 
ض ِي 

 
ون ه   şeklinde okuduğunu belirttiği 

yerde89 Ebû Hanîfe’nin bu okuyuşu tercih ettiğine dair bir bilgiye rastlanmamıştır. 

10. Tevbe Sûresi 9/66. âyette yer alan ِ ف  ع 
 
ِ ,ن ب 

ِّ
ذ ع 
 
,ن ِِِ
 
ة
 
ف اء 

 
ط kelimelerini ِ ف  ع  ِ ,ي  ب 

ِّ
ذ ع 
 
ِ ,ت
ٌ
ة
 
ف ء 
َ
 şeklinde    طا

okuduğu belirtilmiştir. Fakat Hüzelî’den kaynak gösterilen yerde bu okuyuşun Ebû 

Hanîfe’ye ait olduğu belirtilmemiştir.90 Âsım’ın dışındaki tüm kırâat imamları burayı 

yukardaki şekilde okumuşlardır.91 

11. Yunus Sûresi 10/35. âyette yer alan ِى
ِّ
د ه 
ى kelimesini ي 

ِّ
د ه   şeklinde okuduğu ي 

gösterilmektedir.92 İbn Âmir, İbn Kesîr, Ebû Amr ve Verş de burayı aynı şekilde 

okumuştur.93 

12. Hûd Sûresi 11/42. âyette yer alan  ِ َ
ن   ب  اِ ِِّ kelimesini ي  َ

ن   اِب   şeklinde yâ’nın kesresiyle okuduğu ي 

belirtilmesine rağmen94 ilgili yerde95 bu okumanın Ebû Hanîfe’ye ait olduğunu gösterir bir 

delile rastlanmamıştır. 

13. Yusuf Sûresi 12/30. âyette yer alan ا ه 
 
ف
 
غ
 
ِش

 
د
 
ا kelimesini ق ه 

 
ف
 
غ
 
ش
 
 şeklinde idgamlı (usulî fark) ق

olarak okuduğu belirtilmiştir.96 Burada yazar yanlışlıkla ا ه 
 
ف
 
غ
 
ش
 
د
 
 şeklinde gayn harfiyle ق

yazılan asıl nüshadaki ifadeyi ا ه 
 
ف ع 

 
ش
 
د
 
 olarak yazmıştır.97 Ebû Amr, Kisâî ve Hamza da aynı ق

kelimeyi idgamlı olarak okumuştur.98 Fakat Damra bu kırâatte Ebû Hanîfe’nin on kırâat 

imamından ayrıldığını belirtse de99 görüldüğü kadarıyla zikredilen üç kıraat imamıyla 

ittifak halinde olduğu görülmektedir. 

14. Hicr Sûresi 15/59, Ankebût Sûresi 32 ve 33. âyetlerde sırasıyla ِ م
 
وه ج 

 
ن م 
َ
– ل م ِِِ

 
وه ج 

 
ن م 
َ
ل , ِ

 
ه
 
ن ي  جِّ

 
ن
 
ن
َ
 -ل

ِ
 
ه
 
ن ي  ج 

 
ن
 
ن
َ
ِ ,ل

 
وك ج 

 
ن -م  ِِِ

 
وك ج 

 
ن م  şeklinde okuduğu belirtilmiştir. Kisâî ve Hamza’nın da bu şekilde 

okuduğu bilinmektedir.100 

15. Nahl Sûresi 16/33. âyette yer alan ِ م ه  ي  ت 
 
ا
 
م ِ kelimesini Ebû Hanîfe ت ه  ي  ت 

 
ا  şeklinde Hamza ي 

kırâatine uygun şekilde okuduğu belirtilse de101 gösterilen kaynakta102 Ebû Hanîfe’nin 

böyle okuduğuna dair bir bilgiye rastlanmamıştır. 

16. İsrâ Sûresi 17/41. âyette yer alan ا
 
ن
 
ف صَ   ِ

 
د
 
ق
َ
ل ا kelimesini و 

 
ن
 
ف صَّ  

 
ق
َ
ل  şeklinde idgam ile و 

okumuştur.103 Ebû Amr, Hamza, Kisâî ve Halef de burayı aynı şekilde idgamlı (usulî fark) 

okumuştur.104  

17. Kehf Sûresi 18/94. ve Enbiyâ Sûresi 21/96. âyette yer alan ِ وج ج 
 
ا ِم  ِو  وج  ج 

 
ا ِِ kelimelerini ي  وج  اج  ي 

وج ِ اج  ِم   şeklinde ibdâl ile okuduğu belirtilmesine rağmen Ebû Hanîfe’nin, verilen kaynakta و 

 
89  el-Hüzelî, el-Kâmil, 562. 
90  el-Hüzelî, el-Kâmil, 563. 
91  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 3/420. 
92  el-Hüzelî, el-Kâmil, 568. 
93  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 3/545-546. 
94  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 17. 
95  el-Hüzelî, el-Kâmil, 450. 
96  el-Hüzelî, el-Kâmil, 340. 
97  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 18. 
98  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 4/237. 
99  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe Hanîfe, 18. 
100  el-Hüzelî, el-Kâmil, 542. 
101  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 18. 
102  el-Hüzelî, el-Kâmil, 550. 
103  el-Hüzelî, el-Kâmil, 340. 
104  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 5/67. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

210 

 

burayı bu şekilde okuduğuna dair bir kayda rastlanmamıştır.105 Bu âyeti buraya almamızın 

sebebi Âsım’ın dışındaki tüm kurrânın burayı ibdâl ile okumasıdır.106 

18. Tâhâ Sûresi 20/114. âyette yer alan ِ
 
ك ي 

َ
ل ِ ا 

ض  
 
ق ِ kelimesini ي 

 
ك ي 

َ
ل ا  ِ  

ض 
 
ق
 
 şeklinde Hamza’nın ن

kırâatine uygun olarak okumuştur.107 Bu kırâatte meçhul fiil yerine malum fiil kullanılmış, 

onunla da kalmayıp azamet ifade eden108 fâil çoğul zamiri kullanılmış, bu kelimenin 

meçhul okunması nedeniyle nâib-i fâil olan ِ
 
ه ي  ح  ِ kelimesi ise و 

 
ه ي  ح   şeklinde mansub و 

okunmuştur. 

19. Kasas Sûresi 28/29. âyette yer alan  ِة
ذو  ةِ  kelimesini ج 

ذو   şeklinde cîm harfini kesralı ج 

olarak okuduğu belirtilmektedir.109 Damra’nın kaynak gösterdiği yerde bu okuyuşun Ebû 

Hanîfe’ye ait olduğuna dair bir delil görülememiştir.110 Ancak İbn Kesîr, Ebû Amr, Kisâî, 

İbn Âmir, Ebû Ca’fer, Nâfî ve Ya’kûb  ِة
ذو   .şeklinde kırâat etmişlerdir ج 

20. Ahzâb Sûresi 33/4. âyette ve Mücâdele Sûresi 58/2 ve 3. âyetlerde yer alan نِِِِ ر  اه 
َ
ظ
 
ت

kelimesiniِ
 
ون ر 

 
اه

َ
ظ
 
ِِت  şeklinde okuduğu belirtilmektedir.111 Ancak gösterilen kaynakta bu 

okuyuşun Ebû Hanîfe’ye ait olduğuna dair bilgiye rastlanılmamıştır.112 Bu kelimeyi 

Hamza, Kisâî ve Halef de aynı şekilde okumuşlardır.113 

21. Ahzâb Sûresi 33/21. ve Mümtehine 60/4 ve 6. âyetlerde yer alan ِ
ٌ
ة و  س 

ُ
ِ kelimesini ا

ٌ
ة و  س   ا 

şeklinde okuduğu ifade edilmesine114 rağmen kaynak gösterilen yerde bu bilgiye 

rastlanılmamıştır. Ayrıca Damra bu kelimeyi sadece Nâfî’nin böyle okuduğunu ifade etse 

de Âsım’ın dışında tüm kırâat imamları bu kelimeyi ِ
ٌ
ة و  س   şeklinde okumuşlardır.115 ا 

22. Ahzâb Sûresi 33/40. âyette yer alan ِ م
 
ات
 
م ِ kelimesini خ ات 

 
 şeklinde okuduğu belirtilse116 de خ

kaynak gösterilen yerde bu bilgiye rastlanılmamıştır.117 Burayı Asım, Ebû Amr ve Ebû 

Ca’fer’in dışındaki kurrâ ِ م ات 
 
 .şeklinde118 okumuşlardır خ

23. Ahzâb Sûresi 68. âyette yer alan اِ ً ير ب 
َ
ا kelimesini  ك ً ير  ث 

َ
ِِِك şeklinde okumuştur.119 Bu âyeti İbn 

Kesîr, Ebû Amr, Nâfî, Hamza ve Kisâî de ا ً ير  ث 
َ
 şeklinde okumuşlardır.120ِِك

24. Câsiye Sûresi 45/23. âyette yer alan ِ
 
ة او 

 
ش ِ kelimesini غ 

 
ة و 

 
ش
 
 şeklinde okumuştur.121 Burayı غ

Hamza ve Kisâî de aynı şekilde okumuşlardır.122 

25. Mücâdele Sûresi 58/11. ayette yer alan ِِِ س  ال 
ج  م 
 
ل
َ
ا kelimesini ِ س  ل 

ج  م 
 
ل
َ
 şeklinde Nâfî kırâatine ا

uygun olarak okuduğu belirtilmesine rağmen, 123 zikredilen yerde124 bu kırâati Ebû 

 
105  el-Hüzelî, el-Kâmil, 391. 
106  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 5/299. 
107  el-Hüzelî, el-Kâmil, 600. 
108  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 5/501. 
109  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 20. 
110  el-Hüzelî, el-Kâmil, 614. 
111  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 20. 
112  el-Hüzelî, el-Kâmil, 619. 
113  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 7/246. 
114  el-Hüzelî, el-Kâmil, 398. 
115  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 7/269. 
116  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 20 
117  el-Hüzelî, el-Kâmil, 620. 
118  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 7/292-293. 
119  el-Hüzelî, el-Kâmil, 621. 
120  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 7/320. 
121  el-Hüzelî, el-Kâmil, 636. 
122  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 8/465. 
123  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 22. 
124  el-Hüzelî, el-Kâmil, 646. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

211 

 

Hanîfe’nin böyle okuduğuna dair bilgiye rastlanılmamıştır. Fakat bu kelimeyi sadece Nâfî 

değil, Âsım’ın dışında tüm kurrâ ِ س  ل 
ج  م 
 
ل
َ
 şeklinde tekil okumuştur.125 ا

26. Tebbet Sûresi 111/4. âyette fethalı şekilde yer alan ِ
 
ة
َ
ال م  ِ kelimesini ح 

 
ة
َ
ال م   şeklinde tâ-i ح 

marbûtayı dammeli şekilde okumuştur.126 Burada da bu kırâatin Ebû Hanîfe’ye nispetine 

dair bilgiye rastlanılmamıştır. Âsım, Ebû Ca’fer, Ya’kûb ve Halef de burayı dammeli 

şekilde haber olarak okumuşlardır.127 

Ebû Hanîfe’nin bu kırâat tercihleri incelendiğinde şu sonuçlar öne çıkmaktadır. Bazı 

tercihlerinde usûl farklıkları söz konusudur. Kimi yerlerde tekil-çoğul, hareke değişikliği, sigalar 

arasında seçim gibi dilsel tercihler görülmektedir. Birkaç örnekte ise on kırâat imamının dışında 

kalan okuyuşlar tercih ettiği rivâyet edilmiştir. Bazı kırâatler Ebû Hanîfe’ye atfedilmekle 

birlikte, kaynaklarda bu nispetin teyit edilemediği anlaşılmaktadır. 

4.2. Kırâat-ı Aşere İmamlarından Herhangi Birisiyle Uyumlu Olmayan Kırâat 

Tercihleri (Şâz Olarak Kabul Edilen Kırâat Tercihleri) 

Ebû Hanîfe, sonraki dönemlerde bazı sebeplerle şâz olarak değerlendirilen kırâatlerden 

şer’î hüküm çıkarma konusunda dikkat çekici bir tavır sergilemiştir. Ona göre adil ve sikâ bir 

ravi tarafından nakledilen şâz kırâat, Hz. Peygamber’den rivâyet edilen bir haber hükmünde 

olup, delil olarak kullanılabilir.128 Bu yaklaşımı Ebû Hanîfe’nin kırâat anlayışında hem rivâyeti 

esas alma hem de fıkhî istidlâl için kullanma yönünü göstermektedir. Bu bağlamda Ebû 

Hanîfe’nin şâz okuyuşları tespit edilirken şu sorular etrafında değerlendirme yapılabilir. 

Okuyuşta imlâ değişikliği olmamasına rağmen anlamda değişiklik oluşturmuş mudur? 

Kelimenin suretinin değişmeyip harflerin ve anlamın değiştiği vecih var mıdır? İmlanın değişip 

anlamın değişmediği yerler var mıdır? Hem imla hem de mana değişmiş midir? Takdim tehir 

var mıdır? İmlada fazla veya eksik kelime var mıdır? Bu sorular ışığında Ebû Hanîfe’ye nispet 

edilen ve kaynaklarda şâz olarak kaydedilen kırâat tercihleri şunlardır: 

1. Bütün Mushaflarda elifsiz olarak yazıldığı129 belirtilen ِ ك  ل 
 ,kelimesini İmam Âsım (melik) م 

ِ ين 
ِّ
لد
َ
ا ِ م 

و  ي  ِ ك  ال 
ِ şeklinde okumuş, fakat Ebû Hanîfe’nin bu âyeti (mâliki) م  ين 

ِّ
الد ِ م  ِيو 

 
ك
َ
ل  olarak م 

ِ ك  ال 
 .kelimesini fiil-i maziye çevirerek okuduğu rivayet edilir.130 Hz. Ali’nin131 ve Enes b م 

Mâlik’in (ö. 93/711-712) de aynı şekilde okuduğu belirtilmektedir.132 Bu okuyuşta lafız 

değişmiş, dönüşmüş ve başka bir manaya aktarılmış olmaktadır.133 Anlamı ise “ki O, din 

gününün hakiki sahibi oldu” şeklindedir. İbn Cinnî (ö. 392/1002) kırâatleri kategorilere 

 
125  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 9/374. 
126  el-Hüzelî, el-Kâmil, 663. 
127  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 10/631. 
128  Muharrem Önder, “Şâz Kırâatler ve İslâm Hukuku Açısından Değeri”, İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi 13 (2009), 185. 
129  Ebû Dâvûd Süleymân b. Necâh, Muhtasaru’t-Tebyîn li Hecâi’t-Tenzîl (Medine: Mecmau’l-Melik Fahd, 1423/2002), 2/41. 
130  Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, thk. Âdil Ahmed Abdilmevcûd-Ali Muhammed 

Muavviz (Riyad: Mektebetu’l-Ubeykân, 1418/1998), 1/115.   
131  Mekkî, el-İbâne, 121. 
132  Ebû Abdullah Hüzeyin b. Ahmed b. Hâleveyh el-Hemezânî, İ’râbü’l-Kırâati’s-Seb‘ ve İlelühâ, thk. Abdurrahman el-Useymin (Kahire: 

Mektebetü’l-Hancî,1413/1992), 1/48. 
133  Ebû Amr ed-Dânî, Câmiü’l-Beyân fi’l-Kırâati’s-Seb‘ (Birleşik Arap Emirlikleri: Câmiatü’ş-Şârika, 1428/2007), 1/108. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

212 

 

ayırdığı yerde bu okuyuşu senedi sahih olmayan kırâatler içerisinde yani şâz kırâatler 

içerisinde zikretmiştir.134 

2. Fatiha Sûresinin 1/4. âyetinde yer alan ِ م 
و  ِ kelimesini de ي  م   şeklinde nasb okumuştur. Enes يو 

b. Mâlik, Hz. Ali, Cübeyr b. Mut’im (ö. 59/648), Yahyâ b. Ya’mer (ö. 89/708?), Ebû Hayve 

(ö. 158/775) gibi sahabî ve tabiîn isimlerinin de ayeti bu şekilde okuduklarının tespit 

edilmesi,135 Ebû Hanîfe’nin bu okuyuşunda yalnız olmadığını ortaya koymaktadır. 

3. Bakara Sûresi 2/14. âyette yer alan ِ
َ
ِل
 
واق  kelimesini ِ

 
لِ اعِ ف  vezninde ِ

 
ِل
 
اوِِ ق  şeklinde 

okumuştur.136 

4. Bakara Sûresi 2/124. âyette yer alan  ِذِ ا ِِِو
ِابِ 
 
ِت
َ

اِ ل ِ
ِيهِ رِ بِ 

ِب رِِ ِِم 
 
ه  cümlesinde bütün kurrâ İbrahim 

kelimesini nasb ile ve Rabbuhu kelimesini de raf ile okumuştur. İbn Abbas (ö. 68/687-688), 

Ebu’ş-Şâ’sâ (ö. 93/711-712), Ebû Hanîfe, ve Ebû Hayve ise İbrahim kelimesini raf ile ve 

Rabbuhu kelimesini ise nasb ile okumuşlardır.137 İbnü’l-Cevzî burada mananın “İbrahim, 

Rabbini duasına cevap verip vermeyeceğini ve kendisini dost edinip edinmeyeceğini 

tecrübe etmek istedi” şeklinde olduğunu ifade etmektedir.138 

5. Bakara Sûresi 2/282. âyette yer alan  ِِت
ِارِ ج 

 
ِِةِ ِ ح  ِاصَ  

 
ة  (ticeraten hadiraten) kelimesini, ِ

ٌ
ة اصَ    ِح 

ٌ
ة ار  ج   ت 

şeklinde okuduğu ifade edilse139 de verilen kaynaklarda bu bilgi teyit edilememiştir. 

Sîbeveyh (ö. 180/796), Bakara 2/233. âyette yer alan ِ
 
ة ار  ج  ِ kelimesini (ticeraten) ت 

ٌ
ة ار  ج   ت 

(ticeratun) şeklinde merfu okumanın daha yaygın olduğunu belirtmiştir.140Buradaki daha 

yaygın olmasından kastının diğer kırâat imamlarının -yani İmam Âsım hariç- burayı ref ile 

okumaları olmalıdır.141 ِ
ٌ
ة اصَ    ح  ِ

ٌ
ة ار  ج  اِ şeklinde okunduğunda (ticeratün hâdıratün) ت  ه 

 
ون ير  د 

 
 ت

(tüdîrûnehâ) kelimesi haber olmaktadır.142 

6. Âl-i İmrân Sûresi 3/18. âyette yer alan ِ
 
ِاِبِ مًِاءِ ق

 
ِقِ ال

ِس  ط   “Allah adaleti ayakta tutarak” (kaimen 

bil kıst)taki kaimen kelimesini ِ
 
امًِيِِّق  “Allah adaleti değerli kılarak” anlamı vererek kayyimen 

şeklinde okumuştur.143 

7. Âl-i İmrân 3/178. âyette yer alan ِ
َ
ِا
 
ِمِ ن

 
ن ِمِ اِ ل   (ennema) edatını ِِا م 

 
ن  şeklinde (innema) ا 

okumuştur.144 Yahyâ b. Vessâb’ın (ö. 108/721) da bu edatı ِِا م 
 
ن  innema şeklinde okuduğu ا 

belirtilmiştir.145  

8. En’âm Sûresi 6/158. âyette yer alan ِ
 
ِيِ ِِل

 
ِن
 
ِِِعِ ف

 
ِن
 
ِيمِ اِاِ سًِف

 
اه ِان  cümlesini (lâ tenfeu nefsun imânuhâ) 

şeklinde okumuş, “nefis imana fayda vermez” şeklinde bir manayı ifade etmiştir. Fakat 

Ebû Hanîfe’nin bu okuyuşunun iman kelimesinin müzekker olması nedeniyle hatalı olduğu 

belirtilmiştir.146 

 
134  Ebü’l-Feth Osman b. Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vucûh-i Şevâzzi’l-Kırâat ve’l-Îzâhu Anhâ, thk. Muhammed Abdülkadir Atâ (Beyrut: 

Dâru’l-kütübi’l-ilmiyye,1419/1998), 1/26. 
135  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 1/10. 
136  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 1/47. 
137  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 1/187; el-Hüzelî, 491. 
138  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 1/187. 
139  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 15. 
140  Sibeveyh, el-Kitab, 2/349. 
141  İbn Mücâhid, Kitâbu’s-Seb’a fi’l-Kırâat, 193. 
142  İbn Hâleveyh, İ’râbü’l-Kırâati’s-seb‘ ve ilelühâ, 65. 
143  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 1/462; el-Hüzelî, el-Kâmil, 514. 
144  el-Hüzelî, el-Kâmil, 379. 
145  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 1/628. 
146  el-Hüzelî, el-Kâmil, 550. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

213 

 

9. A’râf Sûresi 7/57. âyette yer alan  ِش ِايِ عِ م  kelimesi, Hârice, Ebû Gurra da Nâfî’den, A’meş ve 

Ebû Hanîfe tarafından ِ ش ائ 
ع   şeklinde okunduğu rivayet edilmektedir. Bununla birlikte  م 

diğer bütün kurrâ aynı kelimeyi ِ اي ش
ع   olarak tilavet etmiş, bunun gerekçesi olarak fiilin م 

çoğul kalıbınاي ل
 
ف ِِم   formunda değil de ل اع 

 
ف  kalıbında geldiğini kabul etmeleridir.147 İbn م 

Mücâhid, kelimenin ِ ش  ائ 
ع   şeklinde okunmasını galat yani hata olarak değerlendirmiştir.148 م 

Medineliler bu kıraati Nâfî’den almaları nedeniyle hemzeli okuyuşu tercih etmişlerse de, 

bu kısım haricinde Nâfî’den gelen bütün rivâyetlerin sika olduğunu belirtmişlerdir. 

Kurranın çoğunluğu ise hemzeli okuyuşu lahn olarak görmüş, hatta Sîbeveyh’in de hemzeli 

okuyarak yanıldığını ifade etmişlerdir. Bununla birlikte bazı âlimler, uzak bir ihtimal de olsa 

hemzeli okumanın bir vecih teşkil ettiğini ileri sürmüşlerdir. Ebû Hayyân ise, “Basralı 

nahivcilerin sözlerine tapacak değiliz.” diyerek hemzeli okuyuşu reddetmiştir.149 Güvenilir 

ravilerden rivayet edilmesine rağmen Arap dil kurallarına uymayan, sehiv, hata ve 

rivayetteki zayıflıktan kaynaklanan bir okuma olması nedeniyle Nâfî’ye atfedilmesinin 

doğru olmadığı kimi âlimlerce özellikle vurgulanmıştır.150  

10. Yunus Sûresi 10/10. âyette yer alan ِ
 
د م  ح 

 
ل
َ
ا ِ ن 

َ
ِِ kelimesinin ا ِِ

 
د م  ح 

 
ل
َ
ا ِ
 
ن
َ
ا  şeklinde nun harfini 

şeddeli olarak okuduğu belirtilmektedir.151 Damra burada hamd kelimesini yazarken 

muhtemelen kaynak olarak aldığı yerden farklı yazmıştır. Zira verilen kaynakta152 ِ
 
د م  ح 

 
ل
َ
ِا
 
ن
َ
 ا

şeklinde yazılmış olmasına rağmen kendi kitabında ِ
 
د م  ح 

 
ل
َ
ا ِ
 
ن
َ
 şeklinde fethalı olarak ا

kaydetmiştir.153 Söz konusu kelimeyi kesra ile okuyanlar, fetha ile okuyanların aksine 

burayı fiil cümlesi yapmamışlar, isti’nâf (başlangıç) cümlesi olarak değerlendirmişlerdir. 

Fetha ile okuyanlar ise bu tercihlerinde nimetlerin sayılmasına veya onların tefekkür 

edilmesine yönelik bir tenbih maksadını gözetmişlerdir.154 

11. Yunus Sûresi 10/92. âyette yer alan ِ
 
ك ن 

 
د ب  بِ 

 
يك جِّ

 
ن
 
ِ kelimelerini ن

 
ك ن 

َ
دا بِ 

َ
ا بِ 
 
يك حِّ

 
ن
 
 şeklinde okuduğu ن

belirtilmiştir. Fakat Damra, asıl kaynak gösterdiği metinde155 ِ
 
ك ان 

 
د ب 
َ
ا  şeklinde yazılan bu ب 

kelimeyi yanlışlıkla ِ
 
ك ن 

َ
دا ِب 

َ
ا ِ şeklinde yazmıştır.156 İbn Mes’ûd’un da daha önce ب 

 
ك ان 

 
د ب 
َ
ا  olarak ب 

okuduğu bu kıraat Ebû Hanîfe tarafından da benimsenmiş olabilir.157 Birinci okuyuşta 

anlam “senin bedenini kurtaracağız” şeklinde iken ikinci okuyuşta “seni koruyan kalkan 

namına ne varsa hepsinden uzaklaştıracağız” şeklindedir. Bu kırâat şâz kırâatlere örnek 

olarak İbnu’s-Semeyfâ’ya,158 Übeyy b. Ka’b’a ve Yezîd el-Berberî’ye de nisbet 

edilmektedir.159 Bu şekilde okunduğunda nida veya dua anlamına geldiği 

belirtilmektedir.160 Bu kırâatin Ebû Hanîfe’ye nispet edilen ve aslı olmayan uydurma bir 

kırâat olduğu nakledilmektedir. Zira bu bilginin Ebü’l-Fadl Muhammed Ca’fer el-Huzâî’nin 

 
147  el-Hüzelî, el-Kâmil, 382. 
148  Ebû Mansur Muhammed b. Ahmed b. El-Ezherî el-Herevî, Meâni’l-kırâat (Suudi Arabistan: Merkezu’l-buhûs fî külliyyeti’l-âdâb, 

1412/1991),1/401. 
149  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 3/11. 
150 İbnü’l-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırâati’l-Aşr, 1/16. 

151  el-Hüzelî, el-Kâmil, 566. 
152  el-Hüzelî, el-Kâmil, 566. 
153  Tevfik İbrahim Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 17. 
154  el-Hasan b. Ahmed b. Abdulgaffâr el-Fârisî Ebû Ali, el-Huccetü’l-Kırâati’s-Seb’a‘, thk. Bedreddin Kahveci (Beyrut: Dâru’l-Me’mûn 

li’t-Türâs, 1413/1993), 5/297.  
155  el-Hüzelî, el-Kâmil, 569. 
156  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 17. 
157  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 3/621. 
158  Subhi Sâlih, Mebâhis fî Ulûmi’l-Kur’ân, 257. 
159  İbn Cinnî, el-Muhteseb, 1/316. 
160  Ebû Dâvud Süleyman b. Necâh, Muhtasaru’t-tebyîn lihecâi’t-tenzîl, 3/669. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

214 

 

(ö. 408/1017) bir araya getirdiği ondan da el-Hüzelî’nin ve başkalarının naklettiği aslı 

olmayan bir kitaptan nakledildiği ve hatta bu kitabın içerisinde Ebû Hanîfe’ye nispet edilen 

kırâatlerin uydurma olduğu ifade edilmektedir.161 

12. Yusuf Sûresi 12/72. âyette yer alan ِ
 
اع و  ِ kelimesini ص 

 
اغ و   şeklinde gayn ile okuduğu ص 

belirtilmiştir.162 Hasan-ı Basrî, Saîd b. Cübeyr ve Katâde’nin de bu âyeti bu şekilde okuduğu 

belirtilmektedir.163 Bu okuyuş, kabın altından yapılmış olmasına işaret eden bir anlam 

ihtimalini barındırmaktadır. 

13. İsrâ Sûresi 17/71. âyette yer alan ِوا ع 
 
د
 
ن ِ م  و  واِ kelimesini ي  ع 

 
د ي  ِ م  و   şeklinde nefs-i mütekellim ي 

nunundan, gaib zamirine çevirerek okumuştur. Bu kırâati Hasan-ı Basrî, Mücâhid ve 

Katâde de bu şekilde okumuşlardır.164  

14. Hac Sûresi 22/5. âyette yer alan ِ ر  ق 
 
ن و  ِ م 

ُ
ك
َ
ل ِ يرِّ   ب 

 
ن ِ ifadesini ل  ر  ق 

 
ن و  ِ م 

ُ
ك
َ
ل ِ يرِّ   ب  ي   şeklinde nefs-i ل 

mütekellim nunundan, gaib zamirine çevirerek okuduğu belirtilmiştir.165 İbn Ebî Able ve 

Ebû İmrân el-Cevnî’nin de bu şekilde okudukları aktarılmaktadır.166  

15. Neml Sûresi 27/66. âyette yer alan ِ
 
ك ار 

 
اد ِ ل 

ِ ifadesini Ebû Hanîfe’nin ب 
 
ك ر 

 
د
َ
ا ِ ل   şeklinde ب 

okuduğu167 belirtilmesine rağmen ilgili yerde168 böyle bir bilgiye rastlanmamıştır. 

16. Ahzâb Sûresi 33/51. âyette yer alan ِِ ن  ه 
 
ت ي 
 
ات ء  اِ م  نِ  kelimesini169 ب  ه 

 
ت ي 
 
ت
َ
ا اِ م   şeklinde medsiz ب 

okumuştur.170 

17. Ahzâb Sûresi 33/73. âyette yer alanِِ  
ه
ِاللَّ وب 

 
ت ي  ِِ ifadesiniِِو   

ه
ِاللَّ وب 

 
ت ي  ِِو  ِşeklinde okumuştur.171 

Ancak bütün kurra burayı ِ ب 
ِّ
ذ ع  ي   kelimesine atfederek fetha ile okumuşlar; Hasan-ı Basrî ل 

ve A’meş gibi kariler ise burasını isti’naf (başlangıç cümlesi) kabul ederek damme ile 

okumuşlardır.172 

18. Fâtır Sûresi 35/28. âyette yer alan  ِوء م 
َ
ل ع 
 
ال ِ ه  اد 

ب  ِع 
ن  ِم 

ِاللَّه 
ش  
 
خ ي  اِ م 

 
ن اا   cümlesini ِِ ن  ِم 

ِاللَّه 
ش  
 
خ اِي  م 

 
ن ا 

اءِ  م 
َ
ل ع 
 
ال ِ ه  اد 

ب   şeklinde okuduğu belirtilmiştir.173 Ömer b. Abdülaziz (ö. 101/720) ve Ebû ع 

Hayve’nin de buِِkelimeyi  ِاء م 
َ
ل ع 
 
ِال ه  اد 

ب  ِع 
ن  ِم 

ِاللَّه 
ش  
 
خ اِي  م 

 
ن  şeklinde okuduğu ifade edilmiştir. Bu ا 

durumda Allah, ِ
ش  
 
خ اءِ  ;fiilinin faili konumunda ي  م 

َ
ل ع 
 
 .kelimesi de mefulün bih olmaktadır ال

İbnü’l-Cezerî, Ebû Hanîfe’nin bu okuyuşla alakasının olmadığını dolayısıyla ona nispet 

edilen bu kırâatın aslının bulunmadığını belirtmektedir.174 Subhi Salih ise bu kırâati Ebû 

Hanîfe’ye nispetiyle değil te’vil ve tefsire yardımcı olup olmaması bakımından ele almıştır. 

O bu kırâati şaz kategorisinde değerlendirmekte ve te’vilin sıhhatini anlamaya yardımcı bir 

unsur olarak görmektedir. Zerkeşî’nin nakline göre,  ِاء م 
َ
ل ع 
 
ِال ه  اد 

ب  ِع 
ن  ِم 

ِاللَّه 
ش  
 
خ ي  اِ م 

 
ن  ayetinin bu ا 

 
161 Ebü’l-Hayr Şemsüddin İbnü’l-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırâati’l-Aşr, thk. Ali Muhammed ed-Dabba‘, (Kahire: Matbaatü’t-Ticâriyyeti’l-kübrâ, 

ts.), 1/16. Hüzâî’ye ait olan ve yukarıda sözü edilen eser ve eserle ilgili değerlendirmeler için bakınız: Necattin Hanay, “Ebü’l-Fazl el-
Hüzâî ve İhtiyârâtü min Kırâati Ebî Hanîfe Risalesi”, Mütefekkir Dergisi, 3/5 (Haziran 2016), 101-127. 

162  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 18; el-Hüzelî, el-Kâmil, 576-577. 
163  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 4/308. 
164  el-Hüzelî, el-Kâmil, 588. 
165  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 19. 
166  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 6/80. 
167  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 19. 
168  el-Hüzelî, el-Kâmil, 381. 
169  Bu âyeti bütün Kırâat imamları medli okumuşlardır. Bkz. el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 7/304. 
170  el-Hüzelî, el-Kâmil, 398. 
171  el-Hüzelî, el-Kâmil, 621. 
172  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 7/323. 
173  el-Hüzelî, el-Kâmil, 624. 
174  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırâati’l-Aşr, 1/16; el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 7/432; Damra, n-Nüketü’l-Latîfe, 21; Recep Koyuncu, Aşere 

Kaideleri (İstanbul: Hacıveyiszade İlim ve Kültür Vakfı yayınları, 2019), 15. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

215 

 

şekilde okunması halinde âyet “korkmak” fiiline değil, âlimlerin Allah katındaki üstün 

konum ve yüceliklerine işaret etmektedir.175  

19. Yasin Sûresi 36/9. âyette yer alan ِ م
 
اه
 
ن ي 
 
ش
 
غ
َ
ا
 
م kelimesini ف

 
اه
 
ن ي 
 
ش ع 

َ
ا
 
 şeklinde gayn harfini ayn ف

olarak okuduğu ifade edilmektedir.176 İbn Abbas, Ömer b. Abdülaziz, Yahya b. Ya’mer, 

İkrime, Hasan-ı Basrî ve başkalarının daha önce bu kelimeyi “ayn” ile okudukları ifade 

edilmektedir.177 Aslında her iki kelimenin anlamı birbirine yakın görünmektedir. Birinci 

kelimenin anlamı örtmek, kaplamak iken, ikincisinde anlam gözlerin buğulanması, net 

görmeyi engellemek, bulanık görmek şeklinde olmaktadır. Her iki durumda da görme 

duyularının işlevini tam olarak yerine getirememesi vurgulanmaktadır. 

20. Zuhruf Sûresi 43/86. âyette yer alan  ِن ذي 
ه
ِال
 
ك ل 

م  ِي 
 
ل نِ  kelimesini و  ذي 

ه
ِال
 
ك ل 

م 
 
ِت
 
ل  şeklinde “ta” ile و 

okumuştur.178ِ
 
ك ل 

م  ِِي   (3. tekil mâzi muzâri formu) şeklindeki okuyuşta fiil, üçüncü şahsa 

nispet edilerek “onlar malik değildir” yahut “sahip olamazlar” anlamı ortaya çıkmaktadır. 

Buna karşılık ِ
 
ك ل 

م 
 
 şeklindeki kıraat, hitap üslûbunu ön plana çıkararak muhataba (tekil .2) ت

yöneltilmiş olur ve “sen sahip olamazsın” veya “senin tasarruf yetkin yoktur” anlamını 

ifade eder. Dolayısıyla iki kıraat arasındaki fark, özneye yönelen nispetin değişmesiyle 

ortaya çıkmaktadır. Birinde üçüncü şahıslar hakkında haber verilirken, diğerinde doğrudan 

muhataba yönelik uyarı ve ikaz vurgusu söz konusu olmaktadır. 

21. Cin Sûresi 72/16. âyette yer alan ا
ً
ق
 
د
 
ا kelimesini غ

ً
ق د 
 
 şeklinde dal harfinin kesresiyle غ

okumuştur.179 Âsım’ın da A’şe’den rivâyetinde burayı ا
ً
ق د 
 
 şeklinde okuduğu belirtilir.180 غ

22. Damra, Ebû Hanife’nin Abese Sûresi 80/4. âyette yer alan ِ
 
ه ع 

 
ف
 
ن
 
ِ kelimesini ف

 
ه ع 

 
ف
 
ن
 
 şeklinde ف

okuduğunu belirtse de181 asıl kaynak olarak gösterdiği Hüzelî’nin kitabına bu Sûreyi hiç 

almadığı görülmüştür. 

23. Fil Sûresi 105/4. âyette yer alan ِ م يه  م 
ر 
 
م ِ kelimesini ت يه  م 

ر   şeklinde okumuş, atma fiilini de ي 

Allah’a izafe etmiştir.182 İbn Hâleveyh bu kelimeye anlam bakımından yaklaşmış ve (tayr) 

kelimesinin hem müzekker hem de müennes olarak kullanıldığını belirterek ِ م يه  م 
ر   ي 

(yermîhim) şeklinde de okunduğunu söylemiştir.183 Tayr kelimesi Arapça dil bilgisi 

açısından bakıldığında tür adı olarak alındığında çoğul ve dişi olarak kabul edilir. Ancak 

lafız olarak bakıldığında müzekker olarak kabul edilir. 

24. Felak Sûresi 113/2. âyette yer alan ا ِم  ِّ
ِش   ن  ا kelimesini م  ِم  ٍّ

ِش   ن   şeklinde şerrin olarak tenvinli م 

okumuştur.184 Bu kırâati Ebû Hanîfe dışında Amr b. Fâid ve Amr b. Ubeyd de tenvinli 

okumuşlardır. Bu kırâat, Mu’tezile’den, Allah’ın şer olan şeyleri yaratmayacağını 

söyleyenlere de nispet edilmiştir.185 Bu durumda ِ ٍّ
ِش   ن   den sonra yer alan cümle mahallen م 

mecrur sıfat cümlesi olur ki anlam da “yaratmadığı kötülüklerden” şeklinde olur. 

 
175  Subhi Sâlih, Mebâhis fî ulûmi’l-Kur’ân, 252-253. 
176  el-Hüzelî, el-Kâmil, 624. 
177  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 7/462. 
178  el-Hüzelî, el-Kâmil, 635. 
179  el-Hüzelî, el-Kâmil, 652. 
180  el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 10/125. 
181  Damra, en-Nüketü’l-Latîfe, 22. 
182  el-Hüzelî, el-Kâmil, 663; el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 10/589. 
183  İbn Hâleveyh, İ’râbü’l-Kırâati’s-seb‘ ve ilelühâ, 545. 
184  el-Hüzelî, el-Kâmil, 663. 
185  İbrahim b. İsmail el-Ebyârî, Mevsûatü’l-Kur’âniyye (Müessesetü secceli’l-Arab, 1405/1984, 6/401; el-Hatîb, Mu’cemu’l-Kırâat, 10/645. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

216 

 

25. Nas Sûresi 114/62. âyette yer alan ِ اس 
 
الن ِ ك  ل 

ِ ifadesini م  اس 
 
الن ِ ك  ال 

 şeklinde elif ziyadesiyle م 

okumuş hatta Ebû Hanîfe ve İbn Miksem bu şekilde okudukları için de bu okumada yalnız 

kalmışlardır.186 Hiçbir kırâat imamı tarafından bu kelime med’li bir şekilde okunmamış, 

dolayısıyla şâz olarak değerlendirilmiştir. ِ ك  ال 
 kelimesi, özellikle Fâtiha sûresinde م 

mütevâtir bir kıraat olarak yer almakta olup, Ebû Hanîfe ve İbn Miksem’in bu tercihlerinde, 

lafzî açıdan bir kıyas veya Mâlik/Melik varyantlarının anlam derinliğine dikkat çekme 

arzusu etkili olmuş olabilir. Zira ِ ك  ل 
ِِ ,daha çok hükümranlık ve otoriteyi م  ك  ال 

 ise mülkiyet م 

ve tasarruf yetkisini vurgulamaktadır. Onların bu okuma tercihleri, kelimenin anlam 

boyutuna işaret eden bir ictihad yahut şahsî tercihten kaynaklanmış görünmektedir. 

Ancak kıraat imamlarının tamamının bu âyette ِ ك  ل 
 okuyuşunda ittifak etmiş olmaları م 

sebebiyle, bu farklı rivayet sahih kıraat kategorisinde değerlendirilmemiştir. 

SONUÇ 

Ebû Hanîfe’nin yetiştiği ilmî çevrede farklı kırâatlerin fiilen dolaşımda oluşu onu 

kırâatler arasında tercihte bulunmaya sevk etmiştir. Yapılan çalışmanın bulguları, Ebû 

Hanîfe’nin kırâat tercihlerini açıklamada iki temel yaklaşımın öne çıktığını göstermektedir. 

Kırâat-i aşere imamlarıyla uyumlu olmayan ve klasik literatürde çoğunlukla şâz kategorisinde 

değerlendirilen tercihler; zaman zaman hocası Âsım’dan ayrıldığı halde Kırâat-ı aşere’den bazı 

imamlarla örtüşen sahih tercihler. Şâz sayılan tercihler cephesinde Ebû hanîfe’ye nispet edilen 

bazı okuyuşların sened bakımından zayıf kaldığı, bazılarının sahabî rivâyeti bulunsa bile yaygın 

kabul görmeyip şâz kategorisinde kaldığı, kimilerinin de dil kaideleri açısından tenkide uğradığı 

tespit edilmiştir. Ayrıca literatürde Ebû Hanîfe’ye atfedilen kimi kırâatlerin asıl kaynaklar 

kontrol edildiğinde dayanağının bulunmadığı veya mevzu mahiyetinde olduğu anlaşılmaktadır. 

Buna karşılık bazı âlimlerin, reddedilmesi gereken bu nispetleri te’vil yoluyla anlamlandırmaya 

çalıştıkları da görülmektedir. Bazı kırâat tercihlerinde kelime kökeninin aynı kalmasına karşılık 

harf ya da hareke değişikliği yapıldığına yönelik iddialar da mevcuttur. Yine onun, kendisine 

isnat edilen kimi okumalarda manaya daha uygun olduğunu düşündüğü kırâat tercihlerinde 

bulunduğu dile getirilmiştir.  

Ebû Hanîfe’nin tercihlerinin yaygınlık kazanmadığı dikkat çekicidir. Bu sınırlılığın arka 

planında, onun kırâat alanındaki birikim ve otoritesinin fıkıh sahasındaki merkezi konumuna 

göre daha dar bir çerçevede kalması ve kıraat tarihinde imam sıfatıyla öne çıkmaması yer 

alamaktadır. Zira kırâatlerin kabul ve intişarında sahih isnad, resm-i Mushaf ve Arap dilinin 

veçhelerinden birine uygunluk belirleyici olmakla birlikte dil kaidelerine uygunluk tek başına 

bir kırâati Kur’ân kılmaz. Şâz olarak kabul edilen bu tercihlerinde Ebû Hanîfe’nin daha çok dilsel 

açıdan bazı tercihlerde bulunduğu değerlendirilebilir. Dilin tercih kriterleri içerisinde yer aldığı 

düşünülmekle birlikte Arapça dil kaidelerine uyan her okumanın, hakkında sahih bir sened ve 

resm-i Osmânî’ye uymadığı müddetçe tek başına Kur’ân sayılmayacağı da açıktır. Kırâat-ı aşere 

 
186  el-Hüzelî, el-Kâmil, 478, 664. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

217 

 

imamlarından herhangi biriyle uyumlu olmasına rağmen Ebû Hanîfe’ye nispeti tespit 

edilemeyen kırâatlerin çokluğu da dikkat çekmektedir. 

Bununla birlikte Ebû Hanîfe’nin kırâat-i aşere imamlarının okumalarıyla uyum arz eden 

tercihlerinde hocası Âsım başta olmak üzere diğer kırâat imamlarının okuyuşlarından da 

istifade ettiği görülmektedir. Aynı dönemde yakın arkadaşlığı bulunan Hamza’nın kırâatini, 

boğaz mahreçlerine dayalı okuyuş tarzını zorlayıcı bulduğu için tercih etmediği aktarılmaktadır. 

Bu durum Ebû Hanîfe’nin kırâat tercihlerinde pratik okuma kolaylığını da dikkate aldığını 

göstermektedir. 

EXTENDED ABSTRACT 

An Evaluation of Abū Ḥanīfa’s Qirāʾāt Preferences within the Kūfan Qirāʾāt Tradition 

 

The Qur'ān al-Kerīm undoubtedly holds the foremost position among the evidences of 

Sharī'ah, serving as the most fundamental and primary source in Islamic jurisprudence. The 

imams of the various fiqh schools have consistently regarded the Qur'ān al-Kerīm as the 

principal reference when deriving legal rulings and making judicial deductions. While utilizing 

the Qur'ān al-Kerīm as a key source of evidence, they carefully considered the variations and 

nuances within the Qur'ān al-Kerīm that had emerged over time. Even though, at that 

particular period, the different qirā'āt had not yet been fully analyzed and systematically 

classified, these variations were still acknowledged and taken into account in legal reasoning 

and interpretation. 

This study will explore the factors that played a significant role in Abū Ḥanīfa's preferences 

concerning qirā'āt within the Qur'ān al-Kerīm—a source that he consistently relied upon when 

deriving legal rulings from the available evidences. Since qirā'āt preferences sometimes play 

an influential role in shaping fiqh, these preferences can, on occasion, alter the meaning and 

interpretation of Qur'ānic verses, ultimately leading to different legal conclusions and rulings. 

In light of this, the study will closely examine Kūfa, a prominent center of Islamic scholarship 

during Abū Ḥanīfa’s time, providing a general overview of its intellectual and scholarly 

environment. Within this framework, the historical development of the science of qirā'āt in 

this city will be discussed, including how it was introduced to the region, how it evolved over 

time, and the leading qirā'āt scholars who played a pivotal role in its transmission and 

preservation. 

Furthermore, the geographical and cultural setting in which Imām al-Aʿẓam Abū Ḥanīfa lived 

will be examined in detail. The study will investigate how the scientific and intellectual 

infrastructure of the region was established, as well as the origins of the scholarly tradition 

that flourished in Kūfa. It is beyond dispute that in order to fully comprehend and interpret 

Islamic teachings within the framework of the Islamic intellectual tradition, an advanced and 

thorough mastery of the Arabic language is of paramount importance. In addition to linguistic 

proficiency, another crucial factor in the development of the science of qirā'āt is the teacher-



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

218 

 

student relationship, which has always been a fundamental aspect of knowledge transmission 

in Islamic scholarship. 

Although it is significant that three well-known qirā'āt imams, whose names are recognized in 

the Qirā'āt al-ʿAsharah, were active in Kūfa during Abū Ḥanīfa’s lifetime (80-150 AH), and 

despite the fact that he maintained a close friendship with one of them, he ultimately chose 

to dedicate himself to the field of fiqh rather than specializing in qirā'āt. This study will 

investigate whether the naṣṣ (scriptural texts) played a decisive role in his preference for 

specific qirā'āt, particularly those that were prevalent in his region. Additionally, the research 

will focus on the specific reasons that led Abū Ḥanīfa to favor the qirā'ah of ʿĀṣim, seeking to 

uncover the underlying motivations behind this preference. 

Another important aspect that will be addressed in this study is the influence of ʿAbdullah ibn 

Masʿūd, a prominent companion of the Prophet who served as an instructor of the Qur'ān in 

Kūfa for many years following the city's establishment. His contributions to the advancement 

of qirā'āt in Kūfa will be examined, particularly in relation to how his teachings impacted 

subsequent generations of scholars in the region. This study will also assess whether his 

qirā'ah had a lasting effect on those who succeeded him and whether it shaped the scholarly 

landscape of qirā'āt in Kūfa. 

Moreover, an important dimension of the research will be an analysis of the potential impact 

of the official Mushaf, which was introduced to Kūfa through Abū ʿAbd al-Raḥmān al-Sulamī, 

on Abū Ḥanīfa’s qirā'ah choices. The study will investigate whether Abū Ḥanīfa's preference 

for certain qirā'āt was based on established criteria for determining their validity or whether 

he made his choices based on specific principles governing qirā'āt preferences. Ultimately, this 

research aims to provide a deeper understanding of how Abū Ḥanīfa engaged with qirā'āt, 

how his preferences influenced his fiqh methodology, and how the scholarly and historical 

context of Kūfa shaped his approach to Islamic jurisprudence. 

Key Words: Qiraat, Preference, Criterion, Qūfah, Abū Hanīfa. 

  



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

219 

 

KAYNAKÇA/REFERENCES 

Acar, Cafer. İlk İslam Fetihleri. Kahramanmaraş: Samer Yayınları, 2020. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî. el-Müsned. thk. Şuayb 

Arnaût. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2001. 

Apak, Adem. Ana Hatlarıyla İslam Tarihi. 4 Cilt. İstanbul: Ensar Neşriyat, 10. Baskı, 2014. 

Apak,ِAdem. Erken Dönem İslam Tarihinde Asabiyet. İstanbul: Ensar Neşriyat, 3. Baskı, 2016. 

Asım Efendi, Mütercim. Kâmûsu’l-Muhît Tercümesi. 6 Cilt. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları, 1. Baskı, 2013. 

Aslan, Mehmet. Menâkıb-ı İmâm-ı A’zam. Sivas: Sivas Belediyesi, 2015. 

Atik, M. Kemal. “Abdullah b. Mes’ud ve Mushafının Kur’ân Tarihindeki Yeri”. KSÜ İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 5/ (2005), 1-67.  

Avcı, Casim. “Kûfe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 26/339-342. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Baş, Eyüp (ed.). İslam Medeniyeti Tarihi. Ankara: Grafiker Yayınları, 1. Baskı, 2017. 

Baymur, Feriha. Genel Psikoloji. İstanbul: İnkılap Kitabevi, 7. Baskı, 1985. 

Bayraktutan, Osman. “Kırâatlerin Tevatürü Bağlamında Tenkid Meselesi”. İlahiyat Araştırmaları Dergisi 

?/2 (Aralık 2014), 41-69. 

Cerrahoğlu, İsmail. “Abdullah b. Mes’ûd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 1/114-117. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Çetin, Nihad M. “Arap”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 3/276-309. İstanbul: TDV Yayınları, 

1991. 

Dağ, Mehmet. “Kırâat Terimlerindeki Anlam Kırılmaları Şâz Kırâat Örneği”. Tarihten Günümüze Kırâat 

İlmi. Uluslararası Kırâat Sempozyumu (16-18 Kasım 2012) Genel Koordinatör M. Emin Özafşar. 

85-112. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2015.  

Dağ, Mehmet. Geleneksel Kırâat Algısına Eleştirel Bir Yaklaşım. İstanbul: İsam Yayınları, 2. Baskı, 2019. 

Dâkûkî, Hüseyin Ali. “Hîre”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 18/122-124. İstanbul: 1998. 

Damra, Tevfik İbrahim. en-Nüketü’l-Latîfe fî Kırâati’l-İmâm Ebî Hanîfe. Umman: el-Mektebetü’l-

Vataniyye, 1. Baskı, 1435/2014. 

Dânî, Ebû Amr ed-. Câmiü’l-Beyân fi’l-Kırâati’s-Seb‘. 4 Cilt. Birleşik Arap Emirlikleri: Câmiatü’ş-Şârika, 1. 

Baskı, 1428/2007. 

Demirci, Muhsin. Kur’ân Tarihi. İstanbul: Marmara üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 13. Baskı, 

2020. 

Demirci, Muhsin. Kur’ân Tarihi. İstanbul: MÜ İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 8. Baskı, 2015. 

Demirci, Muhsin. Tefsir Tarihi. İstanbul: M.Ü İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 71. Baskı, 2020. 

Dönmezer, Sulhi. Sosyoloji. Ankara: Savaş Yayınları, 1982. 

Dûrî, Abdulaziz. İlk Dönem İslam Tarihi. çev. Hayrettin Yücesoy. İstanbul: Endülüs Yayınları, 2016. 

Ebû Ali el-Fârisî, el-Hasan b. Ahmed b. Abdulgaffâr. el-Huccetü’l-Kırâati’s-Seb’a‘. 7 Cilt. thk. Bedreddin 

Kahveci. Beyrut: Dâru’l-Me’mûn li’t-türâs, 1413/1993. 

Ebû Mansur, Muhammed b. Ahmed b. El-Ezherî el-Herevî. Meâni’l-Kırâat. 3 Cilt. Suudi Arabistan: 

Merkezu’l-Buhûs fî Külliyyeti’l-Âdâb, 1. Baskı, 1412/1991. 

Ebû Zehrâ, Muhammed.  Ebû Hanîfe. çev. Osman Keskioğlu. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 4. Baskı, 

2002. 

Ebyârî, İbrahim b. İsmail. Mevsûatü’l-Kur’âniyye. Müessesetü Secceli’l-Arab, 1405/1984.  

Ferâhidî, Halil b. Ahmed el-. Kitâbu’l-Ayn. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1. Baskı, 1424/2003. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

220 

 

Ferrâ, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd b. Abdillâh el-Absî. Maâni’l-Kur’ân. thk. Abdulfettâh İsmail Şiblî. 

Kahîre: Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye, 1. Baskı, 1972. 

Feyizli, Hasan Tahsin. Kırâat-i Aşera. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2. Baskı, 2018. 

Fırat, Yavuz. Tecvid ve Kırâat İlmi Terimleri Sözlüğü. İstanbul: İlkharf Yayıncılık, 2018. 

Hamed, Gânim Kaddûrî.    1. Basım. Amman: Dâru Ammâr, 1423/2003. 

Hamed, Gânim Kaddûrî. Muhâdarât fî Ulûmi’l-Kur’ân. Umman: Dâru Ammâr, 1. Baskı, 1423/2003. 

Hanay, Necattin. “Ebü’l-Fazl el-Hüzâî ve İhtiyârâtü min Kırâati Ebî Hanîfe Risalesi”. Mütefekkir Dergisi, 

3/5 (Haziran 2016), 101-127. 

Hatîb, Abdullatîf el-. Mu’cemu’l-Kırâat. 11 Cilt. Dımeşk: Dâru Sadi’ddîn li’t-Tıbâati ve’n-Neşri ve’t-Tevzî, 

2002. 

Heytemî es-Sa’dî, Ebu’l-Abbâs Şihâbuddîn Ahmed b. Muhammed b. Muhammed. Hayrâtu’l-Hisân. 

Dımaşk: Dâru’l-Hudâ, 1. Baskı, 1428/2007. 

Hüzelî, Ebü’l-Kâsım Yusuf b. Ali b. Cübâre el-. el-Kâmil fi Kırâati’l-Aşr ve’l-Erbaine’z-Zâidete Aleyhâ. thk. 

Cemal b. Seyyid b. Rifâî eş-Şâyib. Müessesetü Sema Linneşr ve’t-Tevzi, 1. Baskı, 1427/2007. 

İbn Cinnî, Ebü’l-Feth Osman. el-Muhteseb fî Tebyîni Vucûh-i Şevâzzi’l-Kırâat ve’l-Îzâhu Ânhâ. thk. 

Muhammed Abdülkadir Atâ. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998. 

İbn Ebî Dâvûd, Ebûbekir Abdullah b. Süleyman b. el-Eş’as es- Sicistânî, Kitâbü’l-Mesâhif, Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1405/1985.  

İbn Hâleveyh, Ebû Abdullah Hüzeyin b. Ahmed el-Hemezânî. İ’râbü’l-Kırâati’s-Seb‘ ve İlelühâ. thk. 

Abdurrahman el-Useymin. 2 Cilt. Kahire: Mektebetü’l-Hancî,1413/1992. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ. el-Bidâye ve’n-Nihâye. çev. Mehmet Keskin. 15 Cilt. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1994. 

İbn Mücâhid, Ebûbekir Ahmed b. Mûsâ b. Abbâs. Kitâbu’s-Seb’a fi’l-Kırâat. thk. Şevki Dayf. Kahîre: 

Daru’l-Maarif. 1972. 

İbnü’l-Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddin. en-Neşr fi’l-Kırâati’l-Aşr. thk. Ali Muhammed ed-Dabba‘. 2 Cilt. 

Matbaatü’t-Ticâriyyeti’l-Kübrâ. 

İnanç, Yonis. Teşekkkül Sürecinde Nahiv-Kırâat İlişkisi. İstanbul: Maramara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, 1. Baskı, 2016. 

Koyuncu, Recep. Aşere Kaideleri, İstanbul: Hacıveyiszade İlim ve Kültür Vakfı Yayınları, 1. Baskı, 2019.  

Küçük, Cemil. “Abdullah İbn Mes’ud ve Kırâatı”. Van İlahiyat Dergisi. 9/15 (Aralık 2021), 40-59. 

Makdisî, Şemsüddîn Ebî Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr. Ahsenu’t-Tekâsîm fî Ma’rifeti’l-

Ekâlîm. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1434/2003. 

Maşalı, Mehmet Emin. “Mushaf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 31/242-248. Ankara: TDV 

Yayınları, 2020. 

Maşalı, Mehmet Emin. Tarihî ve Temel Meseleleriyle Kur’ân İlmi. Ankara: Otto Yayınları, 2016.   

Mecîdî, Abdusselâm Mukbil. “Mürâceât fi’l-Cem’il-Osmanî li’l-Kur’âni’l-Mecîd”, Hadramevt: ts., 139-

206. 

Mekkî b. Ebî Tâlib, Ebû Muhammed.  el-Keşf an Vücûhi’l-Kırâati’s-Seb’ ve İlelühâ ve Hicecühâ. thk. 

Muhyiddîn Ramazan. Beyrut: Müessesetü’r-Risale, 3. Baskı, 1404/1984. 

Mekkî b. Ebî Tâlib, Ebû Muhammed. el-İbâne an meâni’l-kıraât. thk. Abdulfettah İsmail Şiblî. Kahire: 

Dâru’n-Nahda, ty. 



Ulusoy – Antakiyat/Hatay Mustafa Kemal University Journal, 8(2), 2025, 196-221 

221 

 

Muhaysin, Muhammed Sâlim. Mu’cemu Huffâzi’l-Kur’ân. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1. Baskı, 1412/1992. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc. el-Câmiu’s-Sahîh. nşr. Muhammed Fuad Abdulbaki. 

Lübnan: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Baskı, 1991/1412. 

Önder, Muharrem. “Şâz Kırâatler ve İslâm Hukuku Açısından Değeri”, İslâm Hukuku Araştırmaları 

Dergisi 13 (2009), 163-194. 

Önen, Hacı. Kırâat Tarihi ve Kırâat Farklılıklarının Kur’ân Tefsirine Etkisi. İstanbul: Rağbet Yayınları, 

2017. 

Önen, Hacı. Kırâat Tarihi. İstanbul: Rağbet Yayınları, 2017. 

Özafşar, M. Emin. Tarihten Günümüze Kırâat İlmi. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2015. 

Özcan, Esat. “Dil Kurallarının Kırâat Tercihindeki Etkisi: Kutrub Örneği”. Harran İlahiyat Dergisi ?/45 

(Haziran 2021), 135-153.  

Parlayan, Abdullah. Sünen-i Tirmizî Tercemesi. 3 cilt.  Konya: Adım Matbaacılık, 2004. 

Sîbeveyh, Amr b. Osman b. Kanber el-Hârisi. el-Kitâb. thk. Abdusselâm Muhammed Hârûn. Kahîre: 

Mektebetu’l-Hancî, 3. Baskı, 1408/1988. 

Sicistânî, Ebû Bekr Abdullah b. Ebî Dâvûd Süleymân b. Eş’as. Kitâbu’l-Mesâhif. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1. Baskı, 1405/1985. 

Söylemez, M. Mahfuz. Bedevlikten Hadariliğe Kûfe. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 1. Baskı. 2001. 

Söylemez, Mahfuz. “Ebû Hanîfe’nin Yetiştiği Şehir: Kûfe”. İmâm-ı A’zam Ebû Hanîfe ve Düşünce Sistemi 

Sempozyumu. ed. İbrahim Hatiboğlu. 1/35-45. Bursa: Kurav Yayınları, 1. Baskı, 2005. 

Subhi Sâlih, Mebâhis fî Ulûmi’l-Kur’ân. Beyrut: Dâru’l-İlmi li’l-Melâyîn, 10. Baskı, 1977. 

Süleymân b. Necâh, Ebû Dâvûd. Muhtasaru’t-Tebyîn lihecâi’t-Tenzîl. 5 Cilt. Medine: Mecmau’l-Melik 

Fahd, 1423/2002. 

Sülün, Murat (ed.). Kur’ân Vahyi. İstanbul: Kur’ân Çalışmaları Vakfı, 1. Baskı, 2017. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celalüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el- Hudayrî. et-Tahbîr fî İlmi’t-

Tefsîr. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2. Baskı, 1971. 

Temel, Ali. Dilbilimsel Tefsirlerde Kırâatlere Yaklaşımlar. Ankara: Ankara Okulu Yayınları 1. Baskı, 2017. 

Tok, Fatih. “Ebû Hanîfe’nin Kırâatlere Yaklaşımı”. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 4/VI (2017), 123-144. 

Yaşar, Naif. “Taberî’nin Kırâatlere Bakışı”. Marife 16/1 (Yaz 2016), 59-86. 

Zebîdî, Hüseyin. Tâcu’l-Arûs. 40 Cilt.  thk. Hasan Nassar. Kuveyt: Matbaatu Hükûmet-i Kuveyt, 

1369/1969. 

Zehebî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed b. Osman. Menâkıbu İmam Ebû Hanîfe. thk. Muhammed 

Zahid Kevserî-Ebu’l Vefa el Afganî. Mısır: Dâru’l-Kutubi’l-Arabî, ts. 

Zehebî, Muhammed Hüseyin. Tefsir Tarihi. çev. Halil Aldemir. 3 Cilt. İstanbul: Beka Yayıncılık, 2018. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-. el-Keşşâf. thk. Âdil Ahmed 

Abdilmevcûd-Ali Muhammed Muavviz. 6 Cilt. Riyad: Mektebetu’l-Ubeykân, 1. Baskı, 

1418/1998.   

Zürkânî, Muhammed Abdülazîm. Menâhilü’l-İrfân fî Ulûmi’l-Kur’ân. çev. Halil Aldemir. 2 Cilt. İstanbul: 

Beka Yayıncılık, 2018. 


