
• 49

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

Analîza Pêwendîyên Desthilatdarên Kurdan 
û Dengbêjan di Çarçoveya  

Pergala Patronajê da
An Analyze on The Protection of The Dengbêjs By 
The Kurdish Sovereigns Within The Framework of 

The Patronage System 

Mustafa ASLAN

Mustafa ASLAN | https://orcid.org/0000-0002-1543-3154  | mustafaaslan@artuklu.edu.tr
Assoc. Prof. Mardin Artuklu University, Institute of Living Languages ​​in Türkiye, Kurdish 

Language and Culture Department, Mardin, Türkiye

Citation: 

Aslan, M. (2025). Analîza Pêwendîyên Desthilatdarên Kurdan û Dengbêjan di Çarçoveya 
Pergala Patronajê da. Nubihar Akademi 23, 49-70. DOI: 10.55253/2025.nubihar.1663296. 

Submission Date 22.03.2025
Acceptance Date 12.06.2025
Publication Date 30.06.2025
Article Type Research Article
Peer-Review Double anonymized - Two External

Ethical Statement
It is declared that scientific and ethical principles have been 
followed while carrying out and writing this study and that all 
the sources used have been properly cited.

Plagiarism Checks Yes – intihal.net

Conflicts of Interest
There is no conflict of interest between the author and any 
parties in the article.

Complaints 
The author(s) has no conflict of interest to declare. You may send 
any complaints to nubiharakademi@gmail.com.

Grant Support
The author(s) acknowledge that they received no external 
funding in support of this research.

Copyright & License
Authors publishing in the journal retain the copyright to their 
work licensed under the CC BY-NC 4.0. 



50 •

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

Puxte

Mijara vê xebatê hîmayekarîya dengbêjan a ji alîyê mîr û hakimên kurdan e di çarço-
veya pergala hîmayekarîyê ango “patronajê” da. Li gelek herêmên dinyayê şah û siltanan li 
edîb û hunermendan xwedî derketine. Dengbêj jî ji wan hunermendan bûn ku ji aliyê van 
desthelatdaran hatine hîmayekirin. Wekî edîb û helbestvanan dengbêj tevgeriyane, berhemên 
pesindarîyê derbarê hamîyên xwe û malbata wan de afirandine. Ev kevneşopîya hîmayekiri-
na edîb û hunermendan ji alîyê mîrên kurdan ve jî hatiye şopandin. Di vê gotarê da li ser vê 
pergala hîmayekarîya mîrzade û beg û axayên kurdan a dengbêjan hate rawestandin Ji bo vê 
xebatê me bi gelemperî ji çavkanî û jêderên wekî nameyên akademîk (tezên lîsansa bilind û 
doktorayê), pirtûk û gotaran sûd wergirt. Di vê xebatê da pêşî pergala hîmayekarîyê bi ge-
lemperî hate pênasekirin û nirxandin. Piştî nirxandina paşxaneya dîrokî ya pergala hîmaye-
karîya dengbêjan û şêweya birêveçûna vê pergalê, derbarê çar dengbêjên navdar da agahî 
hatin dayîn. Wek encam derket holê ku pergala hîmayekarîya dengbêjan berdewamîya perga-
la klasîk a hîmayekarîya edîb û hunermandan e ku ji alîyê desthiltdaran ve dihate şopandin. 
Encama duyem destnîşankirina xalên hevpar û yên cuda di navbera berhemên edebî yên ni-
vîskî û yên devkî da.

Peyvên Sereke 

Edîb, Hunermend, Dengbêj, Desthilatdar, Mîr, Beg, Hîmaye.

Abstract 

The subject of this study is the care of the dengbêjs by the Kurdish mirs and rulers within 
the patronage system. In many regions of the world, the shahs and sultans took care of the 
men of letters and artists. The dengbêjs were also artists who were sponsored by their res-
pective rulers. As the poets the dengbêjs also highlighted the high rank of these rulers, their 
generosity and their heroïsm. The study deals with this dengbêj patronage system of the Kur-
dish mirs and rulers. The main sources used for this study are the academic papers (master’s 
and doctoral theses) and the published books and articles. In the first part of the stduy, the 
patronage system is defined and discussed. After an overview of the historical background of 
the dengbêj patronage system (patronage) and the functioning of this system, the information 
about the lives of four well-known dengbêjs is given. As conclusion, it was pointed out that the 
dengbêj patronage system is the continuation of the classical patronage system for literary 
writers and artists that was followed by the rulers. As a second conclusion, the similarities 
and differences between written literary works and oral literary works are demonstrated.

Keywords

Writer, Artist, Dengbêj, Sovereign, Mir, Beg, Patronage.

Mustafa ASLAN



• 51

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

Destpêk
Heta serdema derketina çapxaneyê li erdnîgarîya Ewrûpayê û herêma rojhilatê 

Ewrûpayê (mînak erdnîgarîya Osmanî û Împratorîya Îranî), bazara pûtepêdana ber-
hemên edîb û helbestvanan, seray û dîwanên desthilatdaran bûn. Ev pergala hîmaye-
karîyê ku hîna di serdema navîn da hebû1, tekane rê bû ji bo nivîskar û edîban. Lewre 
xwendin û nivîsandin di nava civakê da ne berbelav bû, pergaleka perwerdeyê wekî 
ya îroyîn tunebû û xwendevan kêm bûn. Bi gotineke din xwendin û nivîs para kesên 
bijarte û esîlzadeyan bû. Herweha edîb û nivîskar jî ne xwedî derfet bûn ku ber-
hemên xwe belav bikin ango wan bigihînin berdestê xwîneran ku ji xwe hejmarek 
pir kêm bûn. Ji ber van sedeman dema edîb yan helbestvanekî bixwesta berhema wî 
bê xwendin û naskirin pêwist bû berhemên xwe bigihîne ber destê desthilatdarekî. 
Bi vî awayî ji alîyê xwendevanan ve jî dihatin naskirin, nav û dengê wan belav dibû. 
Ger desthilatdar ji berhema / berhemên wî hez bikira, ew bi dirav û dîyarîyan xelat 
dikir. Ev diyarî û xelat çavkanîyên aborî yên edîb bûn. Carinan helbestvan dibûne 
xebatkar û şêwirmendên desthilatdaran. Li ser vê pergala ku wekî “patronaj” ango 
“hîmayekarî” tê binavkirin gelek xebat hene. Ji van xebatan dîyar dibe ku heman hî-
mayekarî ji bo dengbêjan jî karîger bû. Wekî edîb û helbestvanan desthilatdar li den-
gbêjan jî xwedî derketine, ew li cem xwe hîmaye û xwedî kirine. 

Gelek lêkolîn û xebat derbarê pergala patronajê da hatine kirin. Mînak di serê 
sedsala XX-an da civaknasê alman Max Weber derbarê vê pergalê nirxandinên berfi-
reh kirine2. Dîrokzanê tirk Halil İnalcık jî derbarê pergala patronajê li seraya osmanî 
da xebat kiriye3. Nirxandinên wî derbarê vê pergalê da gelek balkêş in. Derbarê hî-
mayekarîya siltanên osmanî ya edîb û helbestvanan da İnalcık gelek agahîyan dide 
û destnîşan dike bê çawa bi xêra vê pergalê edîb û helbestvan binavûdeng bûne û 
derfet ji wan ra çêbûye ku berheman biafirînin. Bi heman şêweyî derbarê hîmayeki-
rina dengbêjan li cîhanê di çarçoveya pergala patronajê da gelek xebat hatine kirin4. 
Ji van xebatan jî diyar dibe ku pergala hîmayekarîyê, ji Ewrûpayê ta Efrîqa û Hindê, li 
Erebistanê, li Îranê û erdnîgarîya Osmanî hebû. 

Di vê çarçoveyê da gelo helwesta mîr û hakimên kurdan, ku wekî hemû desthi-
latdaran li edîb û helbestvanan xwedî derdiketin, li hember dengbêjî û dengbêjan 

1	 Ji bo agahîyên berfireh bnr. Hoorelbeke M. (2015). Rhétorique du don: patronage, 
performance poétique et rétribution dans les premières décennies du califat abbasside 
Arabica 62, 99-127; Hoorelbeke, M. (2016). “Rhétorique de la distance: comment le poète 
négocie sa place auprès du patron au début de l’époque abbasside”, Al-Qantara XXXVII(1), 
7-37; Sharlet, J. (2011). Patronage and Poetry in the Islamic World Social Mobility and 
Status in the Medieval Middle East and Central Asia, London: I.B.Tauris.

2	 Bnr. Weber, M. (1971). Economie et Socété, Tome I, (wer. Freund, J. & all.), Paris: Plon.
3	 Bnr. İnalcık, H. (2003). Şair ve Patron, Ankara: Doğu-Batı Yayınları. 
4	 Mînak bnr. Akinyemi, A. (2001). The Yorùbá Royal Bards: Their Work And Relevance in The 

Society, Nordic Journal of African Studies 10(1), 90-106; Ruth F. (2012). Oral Litterature 
in Africa, Open Book Publishers; Zanetti, V. (1990). Le griot et le pouvoir: Une relation 
ambiguë, Cahiers d’ethnomusicologie 3, 161-172.

Analîza Pêwendîyên Desthilatdarên Kurdan û Dengbêjan di Çarçoveya Pergala Patronajê da



52 •

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

çawa bû? Wan dengbêj jî wekî helbestvanan xwedî kirine yan na? Derbarê mijara hî-
mayekarîya helbestvan, edîb û dengbêjan da hin xebat hatine kirin, wekî yên Zülküf 
Ergün Zeki Gürür, Ayhan Tek û Yakup Aykaç5. Çi ji xebatên derbarê mijarê de hatine 
kirin, çi ji bîranînên dengbêjên dawîya sedsala 20an dîyar dibe ku mîr û desthilat-
darên kurdan, bi taybetî di demên hêzdarîya xwe da, li dengbêjan xwedî derketine, 
ew hîmaye kirine. Mînak li gor agahîyên ku Dengbêj Kerem dane Mehmet Gültekin 
di wan deman da “mîran, hakiman dengbêj xweyî kirine. Li dîwana her mîrekî kurd 
dengbêj hebûn. Dengbêjan qewimandinên berê, her tiştê eşîran dizanîbûn, loma jî 
ew şêwirmend bûn. (…) Di heyamên berê da li rex mîrê herêmekê navê dengbêjê wî 
yê serdest jî dihat bibîranîn” (Gültekin, 2013, r. 21). 

Di vê xebatê da bi sûdwergirtina ji çavkanîyên nivîskî, ev pergala hîmayekirin 
û lêxwedîderketina dengbêjan, bi taybetî ya li bakurê Kurdistanê, wê bête analîz û 
gotûbêjkirin. Xebat ji du beşên sereke pêk tê. Di beşa yekem da em dê bi kurtasî li 
ser pergala patronajê ango hîmayekarîyê rawestin. Piştî pênasekirina têgehê em dê 
bi kurtasî danasîna pergalê bikin. Wekî tê zanîn ji ber ku ev têgeh cara yekem ji alîyê 
civaknasê alman Max Weber ve hatiye bikaranîn, pênasekirina vê têgehê dê li gor 
nirxandina wî bête kirin. Piştî pênasekirina têgehî û nirxandina vê pergalê, pergala 
hîmayekarîya mîrên kurdan wê bi kurtasî bête nirxandin û mînak ji demên ku mîr û 
hakimên kurdan xwedî hêz û desthilatdar bûn bêne dayîn. 

Di beşa duyem da piştî analîza paşxaneya dîrokî ya hîmayekarîya dengbêjîyê li cî-
hanê em dê li ser peywendên dengbêjî û desthilatdarîya mîrên kurd rawestin. Di ber-
dewamîya vê beşê da wekî mînakên hîmayekarîya mîr û hakimên kurdan dê jiyana 
çar dengbêjên ji bakurê Kurdistanê bête analîzkirin. Sedemên bijartina van her çar 
dengbêjan yek jê ev e ku derbarê wan da agahî li ber dest hene. Lê ji vêya giringtir se-
dema duyem ev e ku di jiyana van her çar dengbêjan da mirov li guherînên di pergala 
hîmayekarîya mîr û hakimên kurdan da rast tê. Ev yek di şahidîyên dengbêjên nîveka 
duyem ya sedsala 20an da jî xuya dike, bê çawa ev guherîn qewimîne û bandorek 
çawa li ser jiyan û hunera dengbêjîyê kirine. Di encamê da bal hate kişandin ser xalên 
hevpar ên di navbera edebiyata kurdî ya klasîk û dengbêjîyê da û taybetmendîyên ku 
van her du cure huneran ji hevdu cuda dikin bi kurtasî hatin destnîşankirin.

1. Pergala Hîmayekarîyê (patronaj)
Pergala hîmayekarîyê ango patronajê bi gelemperî têkilîya navbera hîmayeker 

ê xwedî hêz û yê ku tê hîmayekirin îfade dike. Li gor Weber sê cure deshilatdarîyên 
vê pergalê hene: 1- desthilatadarîya rêveberî (îdarî) li gor pîşe û şiyankarîyê ye; 

5	 Ergün, Z. (2014). Bajar Edebiyat û Cizîra Botan, Nûbihar, 2014; Ergün, Z. (2017). Peywen-
diya Mîr û Mela di Çarçoveya Patronaja Edebî de”, Mukaddime 8(1), 153-170; Gürür, Z. 
(2014). Dengbêjî di peywenda patronajê de. (Teza masterê ya neçapkirî). Zanîngeha Mar-
din Artuklu, 2014; Tek, A. (2010). Li Dor Behsa Patronajê, Mem û Zîna Ehmedî Xanî, Mu-
kaddime 3, 41-60; Aykaç, Y. (2020). Kürt Mirliklerinde Edebi Patronaj (1514-1846), (Teza 
doktorayê ya neçapkirî). Zanîngeha Dicle.

Mustafa ASLAN



• 53

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

2- deshilatdarîya kevneşopî ya li gor dab û nerîtên “bavûkalan” û 3- deshilatdarîya 
karîzmatîk ku ji kesayetîya bêemsal û bêhempa ya destilatdar tê (Weber, 1971, r. 
285-309). Lê di hin xebatan da têgeha patronajê ne di vê çarçoveyê da hatiye bi-
karanîn. Lewre li gor agahîyên ku nivîskarên van xebatan radigihînin, ne tenê şah 
û siltanan patronajî li edîb û hunermendan kirine. Jin û carîyeyên şah û mîrekan jî 
patronajî kirine. Mînak hinek carîye û jinên xelîfeyên musulman jî patronajî kirine, 
hunermend hîmaye kirine. Hinekan ji wan jî mizgeft ava kirine, mal ji bo nexweşan 
çê kirine6. Bi heman şêweyî jinên mîr û şahên ewropî jî wekî hevjînên xwe xwedî 
desthilata patronajê bûne.7 

Li gor Halil İnalcık hîmayekarî “hem ji bo hamî hem ji bo zana û hunermendan 
pergaleke xwedî bandorek dualî ye” ango her du alî bi xêra vê pergalê dibin xwedî 
navûdeng (İnalcık, 2003, r. 13). Suzanne Pinckney Stetkevych jî balê dikşîne ser vê 
xalê û dibêje ku ev têkilyeke “danûstandinê” ye. Ango, “helbestvan bi helbestên xwe 
pesindarîya hamîyê xwe dide û diyar dike ku ew serê xwe li ber wî ditewîne; hamî jî 
ji bo vê pesindarîyê wî xelat dike”, (Stetkevych, 2002, r. 18). Bi gotineke din di çarço-
veya vê pêwendiya dualî ya danûstandinê da “piranîya helbestvan û edîbên baş di bin 
hîmayeya hukumdarekî da bûn û bi saya vê berjewendîya du-alî, edîban berhemên 
hêja li dû xwe dihiştin”, (Ergün, 2014, r. 135). Yakup Aykaç jî balê dikişîne ser vê xalê 
û dibêje ku di têkilîya navbera desthilatdar û hunermend da berjewendîyeke dualî 
heye: “li alîyekî desthilatdar digel alîkarîya maddî û manewî hunermend hîmaye dike 
û dihêle ku navûdeng pê bikeve, li alîyekî din hunermend dibe sadiqekî jidil yê hîma-
yekarê xwe û bi rêya berhemên pesindarî ku îthafî wî dike navûdengê wî bi awayekî 
mayînde di nava civakê da belav dike. Ev jî nîşaneya têkilîyeke jêneger di navbera 
hunermend û hamî da ava dike û wan dike hewcedarên hev” (Aykaç, 2020, r. 27). 

Herwekî Aykaç amaje pê dike, hunermend li gorî zîrektî û jêhatîbûna xwe û ber-
hemên ku diafirîne li cem hîmayekar payebilind dibe. Ji ber vêna hunermendan her 
tim hewl dane berhemên wan ji alîyê desthelatdaran ve bêne hezkirin (Aykaç, 2020, 
r. 28). Lewra wekî İnalcık jî balê dikişîne ser berîya çapemenî derkeve û “derfeta 
xwendinê ji her kesî ra pêşkêş bike û di heman demê da derfeta aborî ji xwediyê ber-
hemên edebî û zanistî ra çê bibe, zana û hunermend hewcedarên piştgirîya desthi-
latdar û çîna elît [bijarte] bûn” (İnalcık, 2003, r. 9). Bi gotineke din “bi xêra berhema 
ku diafirand û îthafî desthilatdar dikir, herçiqas ne baş bûya jî, piştî ku ji alîyê dest-
hilatdar ve bihata erêkirin, hunermend yan helbestvan/edîb dibû kesekî muteber, 
xwedî navûdeng, mal û meqam. Ji vana giringtir ew bû ku hunermendê ji alîyê dest-
hilatdar ve dihat hîmayekirin, bi xêra alîkarîya maddî û hîmayekarîyê derfeta wî çê 

6	 Ji bo agahîyên berfireh derbarê vê patronajîya jinên xelîfeyan bnr. Anderson G. D. (2012). 
Concubines, Eunuchs and Patronage in Early Islamic Córdoba, Martin T. (ed.), Reassessing 
the Roles of Women as ‘Makers’ of Medieval Art and Architecture Volume Two London: Brill, 
633-669.

7	 Bnr. Martin T. (2012). (ed.), Reassessing the Roles of Women as ‘Makers’ of Medieval Art and 
Architecture Volume Two, London: Brill. 

Analîza Pêwendîyên Desthilatdarên Kurdan û Dengbêjan di Çarçoveya Pergala Patronajê da



54 •

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

dibû xwe bide karê xwe û berhemên serkeftîtir û qîmetgiran biafirîne” (Aykaç, 2020, 
r. 29). Wekî li jor amaje pê hat kirin, di wan deman da bazara edîb û hunermendan, 
dîwan û serayên şah, mîr û began bûn. Lewre ji xeynî mekanên navborî li tu cihekî 
din ne pêkan bû ku hunermendên wekî helbestvan û dengbêjan karîbûna hunera 
xwe pêşkêş bikirina û xwe bidana naskirin. Mirov dikare heman tiştî ji bo demên piş-
tî mîrektîyan ku desthilatdar êdî axa û beg bûn jî bibêje. Dîwanên van desthilatdaran 
jî wekî yên şah û mîr û paşayan ji bo hunermendan cihê wê derfetê bûn ku hunera 
xwe bidin naskirin.

Wekî li her cihî di desthilatadarîya xelîfeyên Emewî û Ebasî û împaratorîyên Îranî 
û Osmanî da tekane rêya ku hunermend yan helbestvan di bazara edebiyatê da bête 
naskirin, bidestxistina hîmayeya desthilatdar bû. Mînak di dema siltanên Osmanîyan 
da, “xewn û xeyala helbestvanan ew bû ku siltan wan vexwîne meclisa helbestvanan, 
[da ku] jê ra helbestekê (qasîdekê) pêşkêş bike û ji bo vê helbestê ji alîyê siltan ve 
layîqî xelatekê bête dîtin” (İnalcık, 2003, r. 15). Bi heman armancê “helbestvanên 
wekî Nalî û Şêx Riza Talebanî berhemên pesindarî îthafî hamîyên xwe kirine” (Aykaç, 
2020, r. 32). Di vê navberê da pêwist e bê destnîşan kirin ku di vê serdemê da “hinek 
zanyarên medreseyan bi mebesta teltîf û tewecuha hukumdaran û civakê di nav van 
edîbên serayê da cihên xwe girtin. Lewra di nav sîstema monarşîk a dewletên berê 
de tekane riya xwe gihandina pile û payeyên bilind ên civakî û dabînkirina jiyaneke 
baş, bidestxistina îltîfat û îhsana hukumdaran û çîna serdest bû.”, (Ergün 2014, r. 
135). Li gor agahîyên ku Aykaç dide di heman serdemê da xelîfeyên Emewî û Ebasî 
“mehane pere dane hinek ji helbestvanan ku wekî hunermend û xebatkarên serayê 
hatine qebûlkirin. Hinek ji wan bûne xwedîyê serwetên pir zêde. Mînak tê gotin ku 
helbestvan Selman el-Hasî piştî mirina xwe pêncî hezar dînar û sed hezar dirhem 
wekî mîrate li dû xwe hiştîye ku li gorî demê ev serweteke pir mezin tê qebûlkirin” 
(Aykaç, 2020, r. 41). Çi di dema Ebasîyan da çi di dema Sasanî û Osmanîyan da ji bo 
desthilatdaran jî pir giring bû ku navê wan di berhemên edebî da bi pesindarî derbas 
bibe. Lewre bi gotina Aykaç, ev hem tradisyonek bû hem jî amûrek bû ji bo meşrûki-
rina desthilatdarîya hukumdar, ango helbestvanan bi pesindarîyan mezinbûn û hêza 
desthilatdar di çavê civakê da pesend dikir (Aykaç, 2020, r. 239).

Pergala hîmayekarîyê ya mîrên kurdan li gor desthilatdarîya kevneşopî hatîye 
damezirandin. Lewre di nava desthilatdarîya kevneşopî û pergala hîmayekarîyê da 
peywendîyên xurt hene. Di desthilatdarîya kevneşopî de desthilatdar li gor daxwaz û 
pêwistîyên xwe kesên li gel xwe wezîfedar dike, meqam dide wan yan wan xelat dike. 
Dema mirov li pergala hîmayekarîyê ya mîrên kurdan mêze dike dibine ku mîrên 
kurdan jî, wekî ku Weber jî destnîşan kiriye, tevgerîyane ango li gor pîvanên xwe 
kesên derûdora xwe û bi taybetî jî edîb û helbestvan xelat kirine qencî bi wan kirine. 
Desthilatdar di bin bandora dab û nerîtan da li gor pergala patrîmonyal û pîvanên 
wekî têkilîyên xizmanî, sedaqet, sertewandina li ber kesayetîya wî, pesendkirin û 
parastina desthilatdarîya wî ji alîyê kesên ku hatine bijartin û hwd tevdigere ango 

Mustafa ASLAN



• 55

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

hin kesan xelat dike, hinek kesan ji xwe dûr dike an dadirizîne. Ev kes carinan xizm, 
carinan cotkar, xizmetkar û kole, carinan jî nobedarên ber derîyê desthilatdar yan 
“şûrkêşen” wî ne (Weber, 1971, r. 303-306). Yakup Aykaç jî xwe dispêre van nirxan-
dinan û pergala kurdî ya hîmayekarîyê wekî “sîstema patronajê”, ku li ser desthi-
latdarîya kevneşopî hatîye avakirin, bi nav dike (Aykaç, 2020, r. 17-18). Zeki Gürür 
jî li ser heman nerînê ye û dibêje ku sîstema hîmayekarîya kurdî “di berhemdariya 
edebî û hunerî da li gor pergaleke tradîsyonel rû daye” (Gürür, 2014, r. 43).

Di çarçoveya vê pergala tradîsyonel da helbestvan û edîban wekî dengbêjan hî-
mayekarê xwe bi şêweyekî ewqas mubalexe pesinandine ku ew birine asta herî bi-
lind. Mînak Qatranê Tebrîzî di helbesteke xwe da hamîyê xwe mîrê Şedadî Ebu’l-He-
sen ‘Elî Leşkerî weha pesinandîye:

Ey yê ku hêja ye hukmê hemû padişahên dunyayê bike! Li cem şahekî her çi tişt 
hebin, Xwedê ew hemû dane te.  

Li serayan çiqas heyv-rû yan jî saqî hebin, her li ku şahekî yan derwêşekî hebe hemû 
jî mêvanên te ne.  

Leşkerên te li deştê wekî roja mehşerê qelebalix in, bajarên ku ketine destê te bi 
nimetên curbicur bûne wekî buhiştê.

(…)

Mulkê Îran ji roja ewil ve warê bav û kalên te bû, tu jî wekî bav û kalên xwe temamê 
mulkê Îranê dê bi dest bixî. (Aykaç, 2020, r. 212-213)8 

Wekî Qetranê Tebrîzî, Melayê Cizîrî jî di helbesteke xwe da pesindarîya mîrê xwe 
Mîr Şerefê Sêyem kiriye (Ergün, 2014, r. 144) û bi taybetmendîyên efsanewî ew şi-
bandîye Noşîrevanê Adil, bi comerdiyê jî ew şibandiye Hatem. Mela desthilatdarîya 
Xan Ebdal wekî ya Îskender û Cem û hêza wî wekî ya wan nirxandiye. Gotiye ku Xan 
wekî Îsa Pêxemberê ku karîbû miriyan ji goran rake û bi xêra wî mirov zindî û li ser 
piyan diman, xwedî mûcîzeyan e. Herweha Xan şibandiye Xoce yê Xizir û Nûh Pêxem-
ber û dua kiriye ku bi qasî Zulqarneyn temen dirêj be (Cizîrî, 1987, r. 212-214).

2. Pergala Patronajê di Dema Mîrektiyan da

Ji xebatên lêkolerên wekî Zülküf Ergün, Zeki Gürür û Yakup Aykaç dîyar dibe ku 
wekî siltan û padîşahên Osmanî û îranî û herweha xelîfeyên Abbasîyan, mîrên kur-
dan jî li edîb û helbestvanan xwedî derketine, ew di dîwanên xwe da xwedî kiri-
ne, hîmaye kirine. Dîwana mîrên kurdan wekî seraya xelîfe û padîşahan “navend û 
çavkanîya ronahî, feyz û îhsanê” bû, (Ergün, 2014, r. 137). Wekî li her dera cîhanê, 
“beriya ku îmkanên çapkirinê û nivîsê belav nebibû û karîgeriya çapxaneyê wekî 
nosyoneke kulturî, kedkarên edeb û hunerê dermale nedikirin, pêdivî bi mîr û pat-
ronekî hebû” (Gürür, 2014, r. 48). Ango wekî İnalcık amaje pê dike, “heta serdema 

8	 Ji bo wergera kurdî (kurmancî) ya vê helbestê spasdarê mamosta Yakup Aykaç im.

Analîza Pêwendîyên Desthilatdarên Kurdan û Dengbêjan di Çarçoveya Pergala Patronajê da



56 •

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

ku çapxane derket û derfeta xwendinê berbelav nebû û bi vî awayî derfeta aborî ji 
nivîskarên berhemên zanistî û edebî re peyda nebû pêwîstîya zana û hunermendan 
bi piştgirî û hîmayeya desthilatdar û çîna serdestan hebû” (İnalcık, 2003, 9). Mîrên 
kurdan jî, di serayên xwe da, “hamîtiya edîb û dengbêjan kirine û li ser kawdan û 
geşedana wê tradîsyonê roleke pirr mezin lîstine” (Gürür, 2014, r. 43). Li gorî Gürür 
ev pergala mîrektiyên kurdan ne “sîstemeke patrîmonyal wekî di lîteraturê de çêbû-
yî [ye]. Ji ber ku mîrektiyên kurdan, xwedî hêzeke mezin nebûn û hukmê wan bi tenê 
di nav sînorê cihê ku îdareya wan lê xurt bû, derbas dibû” (Gürür, 2014, r. 44). Lê 
Aykaç ne di vê bawerîyê da ye, li gor wî di dema mîrektîyên kurdan da jî ev pergala 
hîmayekirinê hebû û bi rêkûpêkî dimeşîya.9 Aykaç derbarê mijarê da mînak dide û 
dibêje ku “helbestvanên wefakar yên wekî Ehmedê Xanî û Weda’î derbarê hamîyên 
ku ew hîmaye kirine bi mersiyeyan hestên xwe anîne ziman. Helbestvan Salim û Mis-
tefa Beg qesîdeyên pesindarîyê ji bo mîrektîyên xwe nivîsîne herwekî Selîmê Hîzanê 
û Harisê Bidlîsî ku mesnewî îthafî mîrên xwe kirine” (Aykaç, 2020, r. 41). Ev mînak 
jî destnîşan dikin ku di dema mîrektîyên kurdan da jî pergaleka hîmayekarîyê hebû 
û mîrên kurdan jî li hunermend û helbestvanan xwedî derketine, derfet dane wan 
ku karibin berhemên edebî biafirînin. Lê di gel vêya hin caran hunermendan gilî û 
gazin kirine ku mîr qedrê wan nagirin. Derbarê vê xalê da mînaka ku herî zêde hatîye 
rojevê û nîqaş li ser hatine kirin, ev beşa mesnewîya Mem û Zînê ye ku Ehmedê Xanî 
tê da gilî û gazinan dike:

Rabit ji me jî cihanpenahek 
Peyda bibitin me padişahek
 
Şîrê hunera me bête danîn 
Qedrê qelema me bête zanîn
(…)
Ger dê hebuwa me serferazek 
Sahibkeremek suxennewazek

Neqdê me dibûye sikkemeskûk 
Ned’ma wehe bê rewac û meşkûk  (Xanî, 2010, r. 36-37)

Ayhan Tek derbarê van gilî û gazinên Ehmedê Xanî da weha dibêje: 

Li gor Xanî, eger ji kurdan siltanekî bazara rewacê û sîstema patronajê pêkînaba 
dê hingî şertên jiyana kurdan guherîban û dê Rûm û Ecem li ser kurdan nerabiban. 
Eger ne, mesele li vir ne patronaj ba, Xanî dê pêşiyê xweziya padîşehî kiriba ku ew ji 
destê Rûm û Eceman xilas kiriban paşî qedr û nirxa ‘ilm û zanînê dê danaba. Lê li gor 
Ehmedê Xanî rêya xilasiya milletê kurd yê li “çar-kenaran” çawa di destê wî padîşahî 
da ye her wisa rewac û bazara şairan jî di eynî destî da ye (Tek, 2010, r. 54).

9	 Bnr. Aykaç 2020, 32; 208-256; 305-470.

Mustafa ASLAN



• 57

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

Li gor Gürür jî di vê beşa mesnewîya Mem û Zîna Ehmedê Xanî da, tunebûn yan 
lawazîya pergala hîmayekarîyê bi awayekî aşkera hatîye nîşandan. Nirxandina Gürür 
derbarê mijarê da weha ye:

Di vir da payenedana berhemên edîban, nemaze jî ya Xanî di helbestê da bûye 
egera gilî û gazinan. Lewma jî li gor wî, eger “cîhanpenahek” hebûya û padîşahekî 
hamîtiya wî bikira, dê “qedrê qelem”a edîbên wekî wî, bihata zanîn û “şîrê hunerê” jî 
bihata danîn. Anku mirov dikare bibêje ku, wekî li jor jî hatî dîyarkirin, paye û girîn-
giya berhemên edîban, bi pesnê hamiyan aşkera dibe. Qedrê qelemê û şîrê hunerê, bi 
hebûna cîhanpenahekî mimkun e. Dîyar e ku xwedîderneketina edîban, li gor dema 
xwe jî ji aliyê edîban ve wekî arîşeyeke mezin dihate nirxandin. Di van beytên Xanî da 
jî dîyar e ku ev tişt di nav edîbên kurdan da bi awayekî zelal xuya ye. Di îfadeyên wekî 
“Derdê me bibînitin ‘elacê” û “ilmê me bibînitin rewacê” da bi awayekî balkêş û zelal, 
hîmayenekirin wekî derdekî tê terîfkirin û dermanê wî derdî û rewaca berhemdari-
ya edebî jî xwe li ser hebûna patronajê aşkera dike. Eger patronajiya şairên kurdan 
bihata kirin, li gor Xanî ilmê wan, berhemdariya wan a kulturî, edebî û hunerî dê her 
zêdetir û hêjatir bûya. Dê gelek girîngî û qiymet bihata dayîn û ilm û berhemdariya 
wan di rewacê da bûye. (Gürür, 2014, r. 46-47)

Lê Aykaç dibêje “Xanî rewşa kurdan ku di şer û pevçûnên navbera Osmanî û 
Îranîyan da ne xwedî gotin bûn bi çavê karmendekî serayê mêze dike û li gor wî ji bo 
kurdan çareserî hebûna desthilatdarekî ji mîr bihêztir e. Ango digel ku her berhema 
xwe bi kurdî nivîsîye û wekî helbestvan hatîye hîmayekirin jî, tunebûna hamîyekî ji 
bo Xanî tê wateya tunebûna desthilatdarekî bihêztir û xwedî qudret” (Aykaç, 2020, r. 
420. Ji nirxandinên Aykaç û Tek dîyar dibe ku wekî hemû desthilatdaran mîr û begên 
kurdan hunermend, edîb û dengbêj hîmayekirine, li wan xwedî derketine û ji alîyê 
aborî ve piştgiriya wan kirine. 

Lê dîsa jî mimkun e bête gotin ku lêxwedîderketina edebiyata kurdan, hîmayeki-
rina edîb û dengbêjan jî bi qasî hêza mîrektîyên kurdan ên siyasî encam daye. Ev tê-
kilî bi awayekî sirûştî derketîye holê. Herçend şairên wekî Ehmedê Xanî, bo tunebû-
na vê pergalê, çênebûna pergaleka telîfê gelek bi gilî gazin bin jî, di seray û qonaxên 
mîrektiyên kurdan da, edîb û zana û ilmdar hatine parastin.

3. Pêwenda Desthilatdarî (Patronajî) û Dengbêjîyê

Pêwiste bête gotin ku herçiqas berhemên epîk ên dengbêjîyê di serî da pêşî girê-
dayî esilzadeyî û mîrîtîyê bin jî, berhemên lîrîk zêdetir aîdê gel bi xwe bûye. Hinekî 
jî ji ber vê dengbêj di nava gel da bi pêş ketine. Lê dîsa jî çend mînakên ber dest ku 
em dê li jêr amajê pê bikin dîyar dibe ku wekî têkilîya hunermend û mîran têkiliya 
mîr û dengbêjan jî gelekî bi hêz bûye. Her mîrekî di qesr û qonaxa xwe de dengbêj 
hewandine û xwedî kirine. Wekî Gürür jî destnîşan dike mîran “dengbêj bi xwe ra 
birine şer û cengan. Dengbêjan şervan motîve kirine û mîsyoneke wan a pedagojiyê 
hebûye. Dengbêj hem li dîwanxaneyan digel cimaeta li derdora mîr stran û destan û 

Analîza Pêwendîyên Desthilatdarên Kurdan û Dengbêjan di Çarçoveya Pergala Patronajê da



58 •

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

çîrok gotine, hem jî car caran ji mîran re rûsipîtî kirine û di geşt û gera wan da jî li gel 
mîr bûne” (Gürür, 2014, r. 50).

Giring e bête bibîrxistin ku hîmayekirina hunermendan bi giştî û ya dengbêjan 
bi taybetî di demên borî da li cîhanê pir berbelav bû. Ango ji çavkanîyên berdest 
xuya dibe ku kevneşopiya tradîsyona parastin / hamîtîya dengbêjan di nav gelek ci-
vakan de hebûye û li hin deverên erdnîgarîya Efrîqayê hîna jî berdewam e. Mînak di 
pergala rêveberiya rûsan da Knez (Kinyas) hebûn. Knezên rûsan kêm zêde dişibin 
mîrên kurdan. Di sedsala Xan û di serê sedsala XIan da di bingeha weqayînameyên 
wan da bi piranî vegotinên devkî, efsane û kilam hebûn. (…) Di nav artêşa Knezan 
da îcrakarên destanan yanî destanbêj hebûn (Sokolov, 2009, r. 43). Sokolov dibêje di 
weqayînameyekê da hatîye gotin ku destanbêjekî bi navê Mîtûs, ji ber ku nexwestiye 
xizmeta Knez bike lêdan xwarîye û paşê dest û lingên wî hatine girêdan û bi zorê 
ew birine Danil Galitskiyê. Dîsa li gorî Sokolov, knezan pir qîmet didan pesindanên 
hozanan. Pişti serfiraziyên şeran, di vegerê da kilam diavêtin ser wan. Destana Îgorê 
ku di nav gelê rûsî de pir bi navûdeng e, navên gelek Knezan tê da hene (Sokolov, 
2009, r. 44).

Şahên hindî jî xwedî dengbêj bûn. Navûdengê wan bi xêra dengbêjan belav dibû. 
Ev belavbûn li gorî zîrektî û jêhatîbûna dengbêjên wan bûn. Ew peyamnêr, perwer-
dekarên taybetî, hozanên dîwanxanan, afirînerên asaletên binavûdeng û mêrxasên 
ku dadiketin qada şer bûn da ku pesindariya mêrxasiyê di şer da bikin. Beramberî 
karê wan şah yan began zevî, dewar û pez didan wan (Rewers, 2016, r. 4). Her şahekî 
yan begekî hindî ku bixwesta piştî mirinê navê wî li dinê bimîne pêwistbû dengbê-
jekî xwedî bike û her pêwistîyên wî bi cîh bîne. Beramberî wê dengbêj stran derbarê 
mêrxasî û comerdiya wî da diafirandin û bi vî awayî pesindarîya wî dikir. Mînak şah 
Man Sing soza çar filan daye dengbêjê xwe ji bo di şahîya dawetê da pesindariya wî 
bike. Dengbêj bi awayekî weha pesindariya Man Sing kiriye ku ew gihandiye asta 
xwedayê hindî Vîşnû (Rewers, 2016, r. 1). 

Heman tradîsyon li tevaya erdnîgarîya Efrîqayê jî heye. Weke mînak li Nijerya 
û Beninê (Efrîqaya Rojava) li qesra her mîrê herêmî dengbêj hebûn. Ev dengbêj ne 
tenê pesindariya mîrên xwe dikirin, herweha dema mêvanek dihat, li devê qesrê di 
rawestiyan û mêvan bi pesindarî pêşwazî dikirin, qenciyên wî bang dikirin (Smith, 
1957, r. 31). Di van qesran da dengbêjên jin jî hebûn, lê ew wekî yên mêr dernedi-
ketin derve, ji ber ku ew wekî beşek ji malbata mîr dihatin qebûlkirin (Akinyemî, 
2001, r. 96). Karê dengbêjan ne tenê pesindarî yan jî pêşwazîkirina mêvanên mîr bû. 
Dengbêj di heman demê da emanetgeha bîra bavûkalên mîrê xwe bûn. Bi xêra wan 
mîr dîroka bavûkalên xwe, mêrxasiyên wan, comerdiya wan nas dikirin (Akinyemî, 
2001, r. 106). Ev dengbêjên ku li Efrîqayê wekî griot têne binavkirin digel rola bîra 
civakê, navbercî bûn ku nakokî ji holê radikirin. Mît û hikayetên derbarê dîroka ci-
vakê da griotan di serê hişê xwe da qeyd dikirin. Herwekî deverên din ên Efrîqayê li 
Nîjeryayê jî dengbêjan xwe bi mîrek yan begekî ve girê didan û stranên pesindariyê 

Mustafa ASLAN



• 59

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

derbarê mêrxasî û comerdiya wan da diafirandin (Zanetti, 1990, r. 161). Wekî li jor 
amaje pê hat kirin, heman helwest û tradîsyon li serayên Îran û Osmanî jî hebûn. 
Şahên îranî û siltanên osmanî helbestvanên herî zîrek li dora xwe dicivandin. Van 
helbestvanan jî di pîrozbahî û ziyafetên li serayê lidarxistî da hunera xwe pêşkêş 
dikirin: Bi helbestî pesindarî û mezinahîya şah yan siltan dikirin.10

Di demên ku li Kurdistanê desthilatiya siyasî xurt bûye û rewşeke aram dest pê 
kiriye, em dibînin ku wekî şair û nivîskaran jimareya dengbêjan jî zêde bûye. Gürür 
jî vêna pesend dike û dibêje “di dawiya sedsala XIXan da em rastî hin belgeyan tên 
ku têkiliya mîr û dengbêjan nîşan dide. (…) Îcrakarên hunera devkî, bi qasî edîb û şa-
irên xwendewar, nedibûn nailê pûtepêdana patronan. Lê di hin çavkanî û berhemên 
dengbêjiyê da em dibînin ku têkiliyeke patron û dengbêjan a ku hîmayeya wan dike 
bi awayekî zelal aşkera dibe” (Gürür, 2014, r. 48-49).

4. Şopên Hîmayekarîya Mîrzade û Axa û Hakimên Kurdan di Jiyana Çar Den-
gbêjan da 

Ehmedê Xanî di Mem û Zînê da behsa zanayên temendirêj dike ku ihtîmaleke pir 
mezin ev kes dengbêj in. 

Zanayê miemmerê kuhensal
Evrenge he go jibo me ehwal
Go: Adetê pêşiyê zemanan 102
Evbû li hemî cîyû mekanan” (Xanî, 1968, r. 102).

Eger mirov van risteyên Xanî bingeh bigire, mirov dikare bibêje ku qet nebe ji 
sedsala 17an û vir ve dengbêjî di nav kurdan da hebûye. Lê ji ber ku berhemên den-
gbêjan wekî yên helbestvan û edîban nehatine nivîsandin, ne pêkan e ku mirov tes-
bît bike ka ev berhem kengî û ji alîyê kîjan dengbêjan ve hatine afirandin û bi vêna 
kevnarîya dengbêjîyê di nav kurdan da tesbît bike. Bêguman wekî wê li jêr amaje 
pê bête kirin, em îro dizanin ku dengbêjê navdar Evdalê Zeynikê dengbêjiya Sur-
melî Mehmed Paşa kiriye. Ehmedê Fermanê Kîkî li cem Reşid Begê Kîkî demeke dirêj 
dengbêjiya eşîra Kîkan kiriye. Herweha Karapetê Xaço ku bi eslê xwe ermen e, wî 
jî li cem Filîtê Quto dengbêjiya eşîra Reşkotan kiriye. Li gor agahîyên ku Gültekin 
radigihîne Gulê Watê ku wekî Gula file jî tê binavkirin, dengbêja Mîrê Xamûrê bûye 
(Gültekin, 2013, r. 28).

Herweha wekî Zeki Gürür radigihîne ku “di seraya Îbrahîm Paşayê Milî da gelek 
dengbêj hatine hîmayekirin, çalakiyên kulturî û hunerî di bin desthilatiya wî da hatî-
ye dermalekirin. Dengbêjekî bi navê Biroyê Şerqî jî hebû ku ew wekî dengbêjê wî (…) 
yê esil bû. (…) Biroyê Şerqî her tim digel Îbrahîm Paşa bûye, di qesra wî da her tim 
hunera xwe afirandiye û rûdanên derdora wî qewimîne, honandiye. Şer û seferên 
wî kiriye stran û têkiliya wî û dewleta osmaniyan di stranên xwe de kiriye babet” 

10	 Ji bo agahîyên berfireh bnr. İnalcık, 2003, r. 25-26.

Analîza Pêwendîyên Desthilatdarên Kurdan û Dengbêjan di Çarçoveya Pergala Patronajê da



60 •

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

(Gürür, 2014 r. 49-50). Xelîl Cindî, sala 1979an di rojnameya Rewşenbirî Niwê beşa 
Kelepûrî Netewî jimara 75an da li ser Biroyê Şerqî gotarekê dinivîse û wî wekî deng-
bêjê çira û mûma dîwanxaneya Îbrahîm Paşayê Milî destnîşan dike. Li gor Xelîl Cindî, 
ji ber ku deng û awazê Biroyê Şerqî pir xweş bû ew bûbû dengbêjê Îbrahîm Paşa. Pîr 
Guroyê Şingalî ku di 70 salîya xwe da (sala 1934an yan jî 1935an) koça dawî kiriye, 
Biroyê Şerqî nas kirîye. Derbarê wî û dengbêjiya Biroyê Şerqî ya dîwanxaneyê da 
agahîyên balkêş dide. Li gor van agahîyan Biroyê Şerqî ji ber ku stranbêjê dîwanxa-
neya Îbrahîm Paşa bû, gelek serpêhatiyên wî di nav tradîsyona dengbêjiyê da honan-
diye, bi terz û şêweya dengbêjiya xwe ew serpêhatiyên Îbrahîm Paşa di forma kilama 
epîk da hikayet kiriye. Biroyê Şerqî her tim digel Îbrahîm Paşa bûye, di qesra wî da 
hertim hunera xwe afirandiye û rûdanên derdora wî qewimîne, honandiye (Gürür, 
2014, r. 49-50).

Herweha dengbêj Şêx Silê dengbêjê Taharxanê Qelenîyê bûye, herwekî Pero ku 
dengbêjîya Evla Begê kiriye (Gültekin, 2013, r. 28). Berayên Celîl derheqê Pero da 
hinek agahî ji dengbêjê ermenî Sargis Bozoyan girtine. Derbarê Pero da dengbêj Bo-
zoyan weha dibêje:

Pero qîza azib bi dergistî bû. Wê payîzê gerek qelen temam bidana, dergistîya 
xwe bibirana. Nêzîkî payîzî Xwedê jê stand, bi xurya ket. Ku xurî derxistin, herdu 
çavên wê ji ber xurya kor bûn. Destgirtîyê wê nedixwest devjê berde digot, bextê 
mine bera bê. Lê dê bavê wî qayîl nebûn. Digotin hem evqas qelenê bidin hem bûka 
kor bînin mal? Çend cînaran jî lome kirin ku dest jê bikşîne. Lawik axir devjê berda. 
Pero bû aşiq ser xwe klam derxist û ber beglera, axa ber cime’etê tavêt ser xwe, klam 
digotin heta bû dengbêj. Axa siwarekî xwe tevlî hespekî vala dişandin dû Pero, tanîn 
ji bo ji wan re klama bêjê. Pero şevek du şeva ji wan ra distira, piştra dîse dişandin 
cihê wê” (Celîl & Celîl, 2016, r. 613).

Li jêr li gorî tarîx û demên jiyana wan kurtejiyana çar dengbêjan wekî mînakên 
hîmayekarîya dengbêjîyê û guherîna vê pergalê, dê bête pêşkêşkirin.

4.1. Dengbêj Evdalê Zeynikê (1800-1913?)

Wekî tê zanîn li nav kurdan Evdalê Zeynikê dengbêjê herî naskirî ye. Herweha 
dengbêjê dawî ye ku di bin hîmayekarîya mîran da jîyaye. Ango jiyana wî şadebûna 
dawîya desthilatdarîya pergala mîrektîyên kurdan û bidawîbûna hîmayekarîya wan 
a hunermend û dengbêjan dike. Bi gotina Gültekin, gelek dengbêjan hîmayeya “alî-
karên hunera xwe winda kiribûn. Bi vî awayî dema serdestîya hunera dengbêjîyê jî 
diqede, dengbêjên wekî Evdal êdî tenê mabûn û kesên xwedîderfet ên ku ew dipa-
rastin nemabûn” (Gültekin, 2013, r. 27). 

Evdal li dor 1800î, li gundê Cemalwêrdî ku niha girêdayî bi Intabê/Dutaxa Agirî 
ve ye ji dayik bûye. Tê gotin ku 113 salan jiyaye. Hîna sê salî ye, bavê wî dimire û diya 
wî Zeynê wî mezin dike; ji ber vê jê re Evdalê Zeynê tê gotin. Tê îdiakirin ku Evdal 
heta 30 salîya xwe karê rêncberî û şivantîyê dikir û yek klam tenê jî nizanîbû. Di 
sîh salîya xwe de xewnekê dibîne û piştî vê xewnê dibe dengbêjekî bi navûdeng. Lê 

Mustafa ASLAN



• 61

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

Mehmet Gültekin dibêje ev ne rast e: “Ev bawerî tenê wek qedirgirtina hunera wî ya 
ji aliyê civatê da dikare bê hesibandin. Evdal jî wek dengbêjên mayîn ji ekola vê hu-
nerê tê, di dibistana dengbêjiyê da perwerde bûye û ji hostadên xwe bi sedan kilam 
û destan hîn bûye” (Gültekin, 2013, r. 25-26). Herweha Gültekin dibêje ku “Evdal ji 
salên 1850an heta 1865an dengbêjê serayê ye” (Gültekin, 2013, r. 27).

Evdalê Zeynikê wekî “pîrê dengbêjan” an “şahê dengbêjan” tê naskirin. Ji aliyê 
hin nivîskaran wekî “Homerosê kurdan” jî tê binavkirin. İhsan Colemêrgî, Evdalê 
Zeynikê weke “pîrê dengbêjan” bi nav dike” (Vgz. Parıltı, 2006, 87). Wî tradîsyonek 
ava kiriye. Surmelî Mehmet Paşa ewqasî hurmeta Evdal digirt ku bêyî wî “xwarin 
nedixwar. Dema mêvanê wî hebûna jî, piştî xwarina mêvanan Mehmet Paşa ji xiz-
metkarên xwe ra digot “xwarina min û Evdal bînin” (Kevirbirî, 2002, r. 48). Evdal 
“serpereştiya Surmelî kiriye, fikrên wî di nezera Surmelî da xwedî qedr û pûteyê 
bûne” (Gürür, 2014, r. 64).

Birayên Celîl derbarê Evdal da şadebûna dengbêjekî ermenî bi navê Sargis Bo-
zoyan neqil dikin û dibêjin “wî Evdal dîye û bavê wî Martîros Barêyan bi Evdal ra 
straye. Bi gotina Bozoyan Evdalê Zeynê mêrekî bejinbilind î qemer bûye. Dengbêj û 
sereskerê Surmelî Mehmed Paşa bûye. Dengbêjî ji Kor Huseyin Paşa ra kiriye. Bi Şêx 
Silê, dengbêjek ji Dîyarbekrê, ra straye. Gulê û Pero ra ketiye lecê. Ew bi şohreta stra-
na xwe, bi kamilîya gotina xwe beramberî Evdalê Zeynê bûne” (Celîl & Celîl, 2016, 
r. 613). Li gor agahîyên ku Salihê Kevirbirî radigihîne, dengbêj Şêx Silê navê Evdalê 
Zeynikê dibihîze. 

“Diçe ku here leca wî bi klamgotinê. Dema ku Mehmet Paşa û Evdal xwarinê 
dixwin, Şêx Silê destpê dikê davêjê ber Evdal û bi klam dibêje gerek em sê roj û sê 
şevan klaman bibêjin. Dema ku Evdal dengê wî dikê kevçî ji destê wî dikevê û bersiva 
wî didê. Bi vî awayî destpê dikin, bi saetan davêjin ber hev. Dawîyê Şêx Silê diweste, 
dev ji klamgotinê berdide. Lê Evdal berdewam dike, sê rôj û sê şevan klaman dibêjê. 
Ji ber vê jî ava reş bi çavên wî de tê û li wir kor dibe” (Kevirbirî, 2002, r. 49). 

Dengbêj Keremê Bazîdî ku Mehmet Gültekin derbarê dengbêjîyê da gelek agahî jê 
wergirtine, vê bûyerê bi awayekî din dibêje. Li gor gotina Kerem, Evdal xwestiye ku 
here leca Şêx Silê û wî çaxî Evdal kor bûye. Mehmet Gültekin vê bûyerê weha ji devê 
Kerem neqil dike: 

Dîwanê da gelek stira, jê ra gotin: Evdal tu xweş distirêyî, xazila tu rojekê rastî Şêx 
Silê bihatayî çika tu zor î ya Şêx Silê. Ê, go, ew li Îranê, ez li Romê, destê me nagihêje 
hev. Wan jî xulamek danîn li bal Evdal, ew ji Elaşgirê birêket hatin (…) êvarekê bûn 
mêvanê Taharxan li Qelenîyê. (…) Xwarin hat, piştra sinî kişiyan. (…) Sinî kişiyan, 
cimaetê destê xwe şûştin. Taharxan go: Kuro gazî Şêx Silê bikin, bira warê gula me 
veke. Şandine pey, Şêx Silê hat. De dengbêjên berê li ser piya distiran, rûnediniştin, 
na. Yê wî axayî pişta xwe dida wî dîwarî, yê vî dida vî dîwarî. Waxta ku efendim 
hinekî Şêx Silê stira, Evdal jî diricife mîna şiva li nav avê, şair e, aşiq e. Taharxan go: 
Rêwiyê min, kurkê mêvanê delal, ew hafiz çima ûsa dike? Go: Walle Xan, tu îzin bidî, 

Analîza Pêwendîyên Desthilatdarên Kurdan û Dengbêjan di Çarçoveya Pergala Patronajê da



62 •

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

bira ewinga jî kilamekê bêje. Kurê min, go, dengbêj ba dengbêjê min nastirên, devê 
bavê ti dengbêjan neketiye li cem Şêx Silê bistirên. Ê go axa, xan, ew xulamê te me, 
em devdelçî nînin, nakevine qoşê, dilê wî dixwaze, bira ew jî yekê bibêje. Waxta ku 
ûsa go, Evdal rabû ser xwe, ê jê ra yekî bibêje, çika çi dibêje. (…) Şêx Silê go, Taharxan 
beg eva kî ye? Go, walle nizanim, hafizek e hatîye vira, hêçika nan danê, nan jî naxwar. 
Xulam dibêje ku ew Evdalê Zeynikê ye. Taharxan dibêje: Peyîî, ew dengbêjê Surmelî 
Memed Paşa ye, hatîye dîtina min. Zûkin jê ra pezekî serjêkin! Evdal dibe, Xan heta ez 
û dengbêjê te têr nevêjin berhev ez tiştekî naxwim. Ûsa destpê kirine kilam avîtine 
ser hev. (Gültekin, 2013, r. 26-27). 

Ev bûyer bi awayekî din jî, ji alîyê Ahmet Aras ve weha hatîye nivîsandin: Rojek 
ji Serhedê dengbêjek diçe Qelenîyê xwe wekî Evdalê Zeynikê dide nas kirin û bi Şêx 
Silê ra dikeve lecê, Şêx Silê zora wî dibe. Li ser vê Taharxan ji Surmelî Mehmed Paşa 
ra nameyekê dişênê û jêre dibe heyfe yekî wek te dengbêjên weha li cem xwe xweyî 
dike. Ev yek pir zora Mehmed Paşa diçe, gazî Evdal dike jêre dibê here bi dengbêjê 
Taharxan ra têkeve lecê. Rûspiyê xwe Emerê Hecî Îso û yekî din tevlî Evdal dişênê. 
Evdal diçe li dîwana Taharxan li pêşberî wî û giregirên herêmê bi Şêx Silê ra dikevin 
lecê, heft roj û hef şevan bi hevra distirên. “Dawiyê da dengê Şêx Silê dikevê û Şêx Silê 
dest li ber Evdal datîne. Tarxanê Qelenîyê diqehire û li Şêx Silê hêrs dikeve. Evdal jê 
ra dibe, Mîrê min, hêrs nekeve, Şêx Silê dengbêjekî yektaye û şairekî mezin e. Bawer 
bike hetani niha tu kesî li pêşiya min ewqasî berxwe nedaye. Tu wîyayî bizanibe ku di 
şairîyê da Şêx Silê ji min zêdeye, kêm nîne” (Aras, 1996, r. 69-70; 74-75).

Li gor Abidin Parıltı, Evdal bi vê jêhatîbûna xwe ya leca bi dengbêjan ra zora den-
gbêja jin ya ermen Gulê jî dibe û di cihê wê da dibê dengbêjê Surmelî Mehmed Paşa 
(Parıltı, 2006, r. 113). Surmelî Mehmed Paşa nevîçîçirkê İshaq Paşayê Bazîdê ye. Di 
1865an de Evdal tevlî Surmelî Mehmed Paşa ku li ser daxwaza siltanê Osmanî ji bo 
li hember Kozanoglu ku li derdora navçeya Kozan bajarê Edenê, li dij siltanê Osmanî 
serî hildaye, şer bike diçin herêma Edenê. Li wir Surmelî Mehmed Paşa digel artêşa 
Osmanî zora Kozanoglu dibin, piştre bi êşa kolerayê dikeve û li wir dimire, Evdal bê 
xwedî dimîne (Aras, 1996, r. 81-100). Rîwayet tê kirin ku Evdal klama Qulingo piştî 
korbûna xwe afirandiye û di vê klamê da xwe weke qulingê baskşikestî teswîr kiriye 
(Parıltı, 2006, 120). Li ser rewşa Evdal ya piştî korbûna wî dengbêjan gelek kilam 
afirandine. Ji wana Ordîxanê Celîl û Celîlê Celîl 24 berhev kirine û di ansîklopedîya bi 
navê Zargotina Kurda cildê sisiyan da çap kirine.

4.2. Dengbêj Çingo (Sedsala 19an)

Dengbêjê duyem Çingo jî wekî Evdal dengbêjiya mîran kiriye. Derbarê dengbêj 
Çingo û malbata wî da zêde agahî nînin. Tenê Mehmet Gültekin di xebata xwe da cih 
daye hinek agahîyan derbarê malbata Çingo da ku ji devê dengbêj Kerem girtine. Li 
gor van agahîyan Çingo berîya Evdal jîyaye, lewra wî dengbêjîya Îshaq Paşayê Bazîdê 
kiriye. Bavê kalê Surmelî Mehmed Paşa ye. Li gor agahîyên ku Gültekin dide, piranîya 
dengbêjên navdar ên herêma Bazîdê di dawîya sedsala 18an û nîvê yekemîn ê sedsa-

Mustafa ASLAN



• 63

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

la 19an da ji malbata Çingo derketine. Malabata Çingo malbata dengbêja bûye. Kurê 
wî, Şerîfê Çingo dengbêjîya Behlûl Paşa, kurê Îshaq Paşa kiriye. Şerîfê Çingo xwedî 
dengekî gelek xurt bû û herdem tev Behlûl Paşa beşdarî rêwîtîyên wî bûye. “Rojekê 
dema Şerîf tev Behlûl Paşa ji nêçîrê vedigere, ew ber bi êvarê digihîjin gundê Zen-
gezor ê ku bi qasî 4-5 km ji qesrê dûr e. Hema di wê quntarê da paşa ji wî ra dibêje: 
“Şerîf hela kilamekê bistirê, em binihêrin çika dengê te digihîje kelê.” Şerîf dest bi 
kilamê dike û her diçe dengê xwe zêdetir dike. Piştî demeke kurt ji pencera qesra 
paşa îşqa fenereke ku diheje dîyar dibe. Paşa bi metelmayî û kêfxweşî dibêje: “Dilê 
te çi ji vê dinayê dixwaze bibêje!” Ji ber ku serê êvarê hewa hinekî sar bûye, Şerîf li 
kurkê paşa mêze dike û dibêje: “Ez kurkekî dixwazim.” Behlûl Paşa jî ji wî ra kurkekî 
pir giranbiha dide çêkirinê” (Gültekin, 2013, r. 21-22).

4.3. Dengbêj Ehmedê Fermanê Kîkî (1859-1951)11

Ji tarîxa jidayîkbûna Ehmedê Fermanê Kîkî xuya dibe ku ew di dema Evdalê Zey-
nikê da hatîye dinyayê. Li gor agahîyên ku Celadet Alî Bedirxan di kovara Hawarê da 
dane Ehmed ji bavikê (birra) Necaran ê eşîra Kîkan e û di sala 1859an da li gundê 
Milebî yê bi ser navçeya Şemrexa Mêrdînê ji dayîk bûye. Di sala 1951ê da, mehek 
piştî mirina Celadet Bedirxan, wî jî li Şamê koça dawî kiriye. Li gor van tarîxan Eh-
med 92 salan jîyaye. Dîsa li gor agahîyên di kovara Hawarê da, di sala 1929an da 
Celadet Bedirxan ji Şamê tê sînorê navbera Sûriye û Tirkiyeyê bi şev derbas dike û 
diçe gundê ku Ehmed lê dimînê ku nêzîkî bajarê Mêrdînê ye. Celadet wî razî dike ku 
pê re here Şamê. Ji roja ku pê ra diçe heta mirina xwe Ehmed li cem Celadet dimîne, 
ji wî û civata wî û mêhvanên wî ra stran û destanan dibêje. Celadet gelek berhemên 
dengbêj Ehmed di kovara Hawarê da çap kirine. 

Celadet Bedirxan weha Ehmedê Fermanê Kîkî dide naskirin: niha 75 salî ye lê 
hîna jî pir li ser xwe ye, yek tayê spî di porê wî da tune ye. Wekî nixurîyê bavê xwe 
Ehmed di temenekî biçûk da dest bi şivantîyê kiriye. Bavê wî jê re bilûrek dikire 
ku li ber pez her tim lê dixist. Bi gotina wî hîna di wî temenê biçûk da bavê wî jê re 
şûrek û demançeyek “kurmancî” jî kirîye. Mehmed Uzun di berhema xwe ya bi navê 
Dengbêjlerim da dibêjê “li gor agahîyên di kovara Hawarê da Ehmed ji bavê xwe ku 
dengbêj bû hînî dengbêjîyê bûye” (Uzun, 2006, r. 97). Lê ev agahî şaş e, di kovarê da 
agahîyeke bi vî awayî tune ye. Bi gotina Ehmed, ew ji zarotîya xwe ve beşdarî civata 
axa û mezinên eşîra xwe bûye û ji dengbêjên ku di van civatan da distran hînî deng-
bêjîyê bûye. 

Piştî xortanîya xwe Ehmed dev ji mala bavê xwe berdide û diçe dibe dengbêjê 
Reşîd Beg, serokê eşîra Kîkan. Çend salan li cem Reşîd Beg dimîne, paşê navbera wî 
û Reşîd Beg nexweş dibe, Ehmed jê dixeyide, diçe Wêranşarê da ku bibe dengbêjê 
İbrahîm Paşayê Milî. Bi guman ji ber vê agahîyê Uzun di berhema xwe ya navborî da 
dibêje ku Ehmed bûye dengbêjê İbrahîm Paşa (Uzun, 2006, r. 98). Lê ev jî şaş e, dibe ji 

11	 Agahîyên derbarê Ehmedê Fermanê Kîkî ji vê çavkanîyê hatine girtin: Bedirxan C. A. 
(1934). Hawar, 24, r. 13-14; 25, r. 14.

Analîza Pêwendîyên Desthilatdarên Kurdan û Dengbêjan di Çarçoveya Pergala Patronajê da



64 •

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

ber ku agahîyên derbarê Ehmed ên Hawarê da bi fransî ne Uzun şaş fam kiribin, lew-
ra agahîyeke bi vî rengî di kovarê nîne. Rast e wekî wî gotiye, Ehmed xwestiye bibe 
dengbêjê İbrahîm Paşa lê berî ku bigihîje cem wî hin kes ji İbrahîm Paşa re dibêjin 
ku Ehmed Kîkî ye û hatîye ji eşîra xwe re sîxurîyê bike. Li ser vêna İbrahîm Paşa wî 
diavêje zindanê. Hevjîna İbrahîm Paşa ya bi navê Xensa ku ew jî Kîkî ye, dibihîze ku 
yek ji eşîra wê di zindanê da ye. Bi dizî gazî dergevanê zindanê dike û jê dixwaze ku 
Ehmed berde. Bi vî awayî Ehmed ji zindanê derdikeve û careke din tê cem Reşîd Beg. 
Piştî çend salên din ku li cem Reşîd Beg dimîne, careke din navbera wan nexweş dibe, 
Ehmed dixeyide û diçe cem Emer Beg, serokê eşîra Dimilîyan ku li bakurê Mêrdînê 
niştecî bûn û dibe dengbêjê wî. Piştî çend salan Ehmed dev ji Emer Beg jî berdide û 
diçe cem Evdilqadir Paşa li bajarê Mêrdînê, bîst salan dengbêjîya wî dike. Evdilqadir 
paşa Ehmed dizewicîne. Piştre Ehmed ji Mêrdînê diçe Amedê û li wir jî bi qasî deh 
salan dimîne.

Ehmed wekî dengbêj û endamê eşîrê du caran beşdarî şerê navbera eşîra xwe 
Kîkan û Milan bûye. Ehmed berhema xwe ya bi navê Delalê Berîyê li ser van şeran 
afirandiye; bi gotina wî piştî afirandina vê berhemê Ehmed di nava civakê da dibe 
dengbêjekî bi “navûdeng”.

Herçiqas mirov nikaribe têkilîya Ehmedê Fermanê Kîkî û Mîr Celadet Bedirxan 
di çarçoveya pergala hîmayekarîyê (patronaj) da bi nirxîne jî, dîyar e ku Ehmed di 
22 salên dawî yên jiyana xwe da ji alîyê Celadet Bedirxan ve hatîye hîmayekirin, di 
mala wî da wekî endamek ji malbatê jîyaye. Lê bi gotina Mehmed Uzun, piştî mirina 
Celadet Bedirxan pir nemaye, xuya ye ku gelek xema mîrê xwe xwarîye û koça dawî 
kirîye. Giring e bête gotin ku mirov nikare xwedîderketina Celadet wekî ya hamîyên 
demên borî binirxîne. Lewra herçiqas ew nevîyê Mîr Bedirxan be jî Celadet kesekî 
rewşenbîr û xwedî hişmendîya netewparêzîyê bû. Lewra ji ber vê hişmendîyê hatîye 
Ehmedê Fermanê Kîkî ji dora Mêrdînê birîye Şamê cem xwe da ku ji devê wî ber-
hemên dengbêjîyê wergire û wan di kovara Hawarê da çap bike. Bi gotineke din Ce-
ladet ne tenê ji bo li dengê Ehmed û bilûra wî guhdar bike ew birîye Şamê, xwestîye 
berhemên ku Ehmed afirandibûn û distran ji windabûnê xelas bike. Bi xêra vê hiş-
mendiya Celadet em îro ji jiyana dengbêj Ehmed û berhemên wî agahdar in.

4.4. Dengbêj Reso (1902-1983)

Dengbêj Reso ji gundê Gopala ye û bi navê Resoyê Gopala, Resoyê Mihacir, Resoyê 
Qilîwelo û Mîrê Dengbêjan tê naskirin (Beğik, 2015, 43). Di jiyana Reso da şivanî, 
gavanî û paleyî, yanî sê îşên bingehîn hene ku hemû jî pêdiviyên koçeriyê ne. Mal-
bata Reso di şerê Rûs û Osmaniyan da, ji dora çiyayê Elegezê tê û xwe berdide Deşta 
Îdirê. Ev tarîx tê piştî sala 1878an (Beğik, 2015, r. 36). Reso di jiyana xwe da li çend 
gundên Serhedê maye. Mînak, ji gundê Gopala bar kiriye gundê Xirgizê ku li ser qeza 
Kopê (Bulanix) ya Mûşê ye. Xirgiz gundê şêxan e. Li gor ku lêkoler Mehmûd Beğik 
neqil dike, şêxan ji Reso gelek hez dikirin. Ji xeynî dengbêjîyê Reso diçû ber pez û 
dewarên wan jî. Wekî ji van agahîyan dîyar e, şêweya hîmayekarîya dengbêjan hatîye 

Mustafa ASLAN



• 65

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

guhertin: li hin deveran şêx di cihê mîran da bûne desthilatdar û hîmayekarên hu-
nermendan. Lê Reso digel ku şivantiya şêxên xwe dikir, bi gotina Beğik “tu civatek û 
dawetek ji destê xwe bernade û diçe wan. Reso di her civatê de gula civatê ye. Wisa 
dibe ku şêxên Xirgizê Şêx Nûreddînê Şêx Silêman û Şêx Bahaddînê Şêx Ûsiv, zarokên 
xwe di şûna Reso da dişînin ber pez û dewaran da ku Reso ji wan û mêvanên wan ra 
kilam, beyt û destanan bibêje” (Beğik, 2015, r. 44).

Dengbêj Resoyê Gopala, wekî Ehmedê Fermanê Kîkî di dema Evdal de hatîye din-
yayê û dema ku Evdal wefat kiriye, Reso 10 salî bûye. “Resoyê dengbêj heya çû ser 
dilovanîya Xwedê weka şagirtek Evdalê Zeynikê kilamên Evdal got û weka terzê ki-
lamgotina Evdal jî, kilamên ku wî bi xwe afirandibû, digot” (Beğik, 2015, r. 25-26). Ji 
ber vêna Reso weke şagirtê Evdal tê naskirin. Reso, Evdal nediye, lê hevçerxa Evdal, 
Gula File dîtiye. Bavê Reso, Welo, bi xwe şagirtê ber destê Evdalê Zeynikê ye. Apekî 
Reso bi navê Evdo hebûye ku dengbêjekî gelek baş bûye û şagirtê Evdalê Zeynikê 
bûye. Reso jî ji bavê xwe, mam û birayê xwe fêrî dengbêjiyê bûye ku bingeha wî diçe 
ser terzê Evdal” (Beğik, 2015, r. 32-33). Bi gotineke din malbata Reso jî wekî ya Çingo 
malbatek dengbêj bûne. Derbarê rasthatina Reso û Gula dengbêj da Ahmet Aras van 
agahîyan dide: 

Reso rojekî li dîwana Gula File, li bajarê Îdirê di temenekî gelek biçûk da, li ber 
Gulê kilam gotiye. Ahmet Aras ji devê Sadiqê kurê Reso, behsa vê bûyerê wiha dike: 
“Bavê min pirr bi hewes bûye, hê şeş-heft salî bûye dest bi stirînê kirîye. Wê demê 
diçe nav civatan, dengbêjan guhdarî dike. Bi texmîn 8-9 salî bûye, kirasekî dirêj lê 
bûye, diçe nav cemata Gula File. Ew Gula ku bi Evdalê Zeynikê ra ketiye lecê. Gulê êdî 
pîr bûye, salên wê li ser heştêyî bûne, lê strandina wê hêj baş bûye. Giregirên Îdirê li 
dorê kom bûne, ewê jî kilam gotine. Bavê min diçe li bilinga dîwanê rûdine, ji xwe re 
guhdarî dike. Demekî şûnda yek bavê min destnîşan dike û dibê, ‘Ev kurikê hanê jî 
kilaman dibêje.’ Gulê gazî bavê min dike, dibe kêleka xwe. Dibê: ‘Hela bistrê, çika tu 
çawa dibêjî?’ Bavê min jî dest diavêje pelinga guhê xwe û distrê. Du, sê kilaman dibê-
je. Gulê dibê: ‘Bes e, bes e. Te perda guhê min qetand lawo!… Eferim ji te ra, welleh tu 
xweş dibêjî, di paşerojê da tuyê bibî dengbêjekî yekta. (Aras, 2010, r. 18).

Li gor agahîyên ku Mehmûd Beğik bi dest xistine, dengbêj Reso ji Hecî Sinoyê 
dengbêj hînî dengbêjiyê bûye. Beğik weha dibêje: 

Dema malbata Resoyê Gopala ji bajarê Îdirê koç dike û diçe gundê Mele Dawûda, 
li cem Hecî Sînoyê dengbêj dimîne. Hecî Sîno bi temenê xwe ji Reso mezintir bûye. 
Li gor Ahmet Aras Reso ji Hecî Sîno fêrî dengbêjiyê dibe. “Hecî Sîno dengbêjekî gelek 
zana, navdar û xwedî rûmeteka mezin e. Ew bixwe şagirtê Evdalê Zeynikê ye. Reso di 
wê xortaniya xwe da li ba Hecî Sîno dengbêjiya xwe bi pêş dixe û dikeve bin bandora 
Hecî Sîno. (Beğik, 2015, r. 34; 43). 

Lê Evdilkerîmê kurê wî, gotiye ku Reso ji Hecî Sîno fêrî kilaman nebûye. Ahmet 
Aras ji devê Evdilkerîmê kurê Reso weha neqil dike:

Analîza Pêwendîyên Desthilatdarên Kurdan û Dengbêjan di Çarçoveya Pergala Patronajê da



66 •

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

Bavê min kilamên Evdalê Zeynikê jî digot. Ewî hem li Gula File guhdarî kiribû, 
hem jî şagirtên Evdêl ên din. Mala kurê Evdalê Zeynikê yê piçûk Mihê, li gundekî Mi-
lazgirê bûye. Rojekê ew û bavê min rastî hevdu tên. Mihê bi bavê min kilaman dide 
gotin. Di pey ra dibêje: Bawer bike tu jî bi qasî bavê min xweş dibêjî. Helal be ji te ra, 
dengê te jî tesîrekî mezin li merivan dike. (Aras, 2010, r. 20).

Ahmet Aras dibêje “min di havîna sala 1966an de, li Qereyaziyê li Reso guhdarî 
kiriye. Wî ji me ra sê saetan stran got. Min jê pirsa Evdalê Zeynê kir. Min jê pirsî û 
got bi qene’eta te Evdalê Zeynikê dengbêjekî çawa bûye? Reso got ku Evdalê Zeynikê 
dengbêjek pir baş bûye. Lê ew tiştên ku hatîye serê wî, nehatine serê tu kesî. Lê ew 
dayina ku Xwedê daye wî jî, nedaye tu kesî. Reso şair û dengbêj bû. Wî gelek kilam 
afirandine. Ji wan kilamên wî gelek ji wan niha di nava gel de tên gotin. (…) Reso di 
eynî wextê de destanbêj bû. Destana Memê Alan (ya gelêrî) û ya Filîtê Quto, yên ku 
wî gotine, ew di arşîva min da ne. Min ji gelek dengbêj û destanbêjan van destanan 
guhdarî kiribûn, çend varyantên yên din jî di arşîva min da hene. Lê tu kes bi qasî 
Reso van destanan ewqas baş, ewqas xweş nabêje” (Aras, 2010, r. 20).

Resoyê dengbêj xwediyê gelek kilamên siyasî ye. Bi gotina Beğik, ew “di gelek 
civatan de rûniştiye û ji wan fêrî bûyerên di nava dîroka kurdan qewimî ne bûye. Di 
nava civatên ku Reso di wan de rûniştiye, civatên axa, began, şêxan û mezinên eşîrên 
kurdan dene. Li gor pêzanîna me gelek caran di dîwana kurên Xalid Begê Cibrî, di 
dîwana Mehmûd Beg û Îbrahîm Beg de rûniştiye” (Beğik, 2015, r. 67).

Encam

Wekî encam mirov dikare bibêje ku pergala hîmayekarîya dengbêjan wekî ber-
dewamîya pergala hîmayekarîya edîb û hunermendên edebiyata klasik pêk hatîye. 
Di afirandina berhemên xwe da hem edîb û helbestvanan hem dengbêjan wêje wekî 
amûr bi kar anîne. Digel vê hevparîyê xaleka cuda ya bingehîn heye ku hunermend 
yan helbestvanên edebiyata klasîk berhemên xwe nivîskî afirandine û yên dengbê-
jan hertim devkî mane. Ji ber vê sedemê jî derbarê dîroka dengbêjên ku ji alîyê mîr û 
hakimên kurdan ve hatine hîmayekirin de zêde çavkanî tunene. Mînak wekî li jor hat 
destnîşankirin, ji xeynî Evdalê Zeynikê ku dengbêjîya Surmelî Mehmed Paşa kirîye, 
derbarê dengbêjên bakur da agahî zêde li ber destê me tunene.

Mirov kare bêje ku erçiqas piştî jiholêrabûna desthilatdarîya mîrên kurdan per-
gala hîmayedarîya dengbêjan bi dawî bûbe jî heta şerê cîhanê yê yekemîn li Kurdis-
tanê dengbêjî pir berbelav maye û dengbêjan li her derê hunera îcra kirine. Mînaka 
malbata Ûsivê Mihacir vê yekê pesend dike: Ûsivê Mihacir û neviyê wî ku tevde den-
gbêj bûn, li nav welêt digeriyan û dengbêjî dikirin. Her weha dengbêjên wekî Reso jî 
şahidên bûyerên vê serdemê ne.

Xaleka din ya giring ku wekî encam hêjayî destnîşankirinê ye ku dengbêjan jî wekî 
edîb û helbestvanên klasîk bi mubalexe pesindarîya hîmayekarê xwe kirine. Dema 

Mustafa ASLAN



• 67

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

mirov li berhemên edebiyata klasîk mêze dike ev hevparî aşkere derdikeve pêşberî 
me. Ji mînaka helbestvan û edîbê Qatranê Tebrîzî dîyar dibe, yê ku hîmayekarê xwe 
mîrê Şedadî Ebu’l-Hesen ‘Elî Leşkerî bi şêweya mubalexe pesinandiye. Edîb û nivîs-
karê îranî yê binavûdeng Firdewsî jî wekî dengbêjekî şahên îranî bi pesindarîyên 
mubalexe teswîr kirine. Heta mirov dikare bibêje ku Firdewsî di van pesindarîyên 
xwe da wekî dengbêjekî tevgerîyaye. Helbestvan û edîb Melayê Cizîrî heman rêbaz di 
afirandina berhemên pesindarî yên derbarê hîmayekarê xwe da bi kar anîye.

Lê her çiqas edîb û helbestvanên klasîk bi rêbazek dengbêjî berhemên pe-
sindarîyê afirandibin jî çend xalên balkêş hene ku wan ji dengbêjan cuda dikin. Yek jê 
ew e ku berhemên edîban nivîskî ne û berî herkesî hîmayekar van berheman dixwî-
ne û pesend dike yan pesend nake. Ji ber vê berîya ku pêşkêşî hîmayekarê xwe bike 
hunermend çendîn car bixwaze dikare berhema xwe biguhere, yan ji nû de binivîsê 
da ku şêweyê herî “serkeftî” bide berhema xwe.  Lê piştî ku berhema xwe pêşkêş kir 
derfeta ji nû de nivîsandinê yan guhertina heman berhemê nedima. Herî zêde dikarî-
bû berhemek din binivîse.

Berevajî edîb û helbestvanan dengbêjan berhemên devkî afirandine û digel ber-
hemên pesindarîya hîmayekarên xwe, berhemên din jî derbarê mijarên curbicur 
wekî mirina kesên ku di ciwanîya xwe de mirin e, evîna ciwanên bêmirad, şerên nav-
bera eşîran û hwd afirandine, ji alîyê civakê ve hatine guhdarkirin û hezkirin. Digel 
hîmayekarê xwe çûne qada şer û li wir stranên tije pesindarî gotine da ku hestên 
şervanan û yên hîmayekarê xwe gur bikin, motîvasyona wan xurt bikin. Lê huner-
mendên edebiyata klasik weha tevnegerîyane. Bi gelemperî di şevan an civînên îş-
retê û şahiyê da helbestvanan helbest gotine û di wan da pesindarîya hîmayekarê 
xwe kirine. 

Bêguman dengbêj jî wekî edîb û hunermendan berîya ku berhema xwe li pêş hî-
mayekarê xwe û civata wî icra bike, wê amade dike, şêwe didiyê û li ser dixebitê. Lê 
piştî amadekirinê ger di dema îcrayê da kêmasîyek derkeve yan rexne lê bên kirin, 
ew dikare demildest van kêmasîyan telafi bike an jî bi dû ra bi varyanteke din ber-
hema xwe îcra bike ku ji bo edîban ne pêkan e. Herweha devkîmayîna berhemên 
dengbêjîyê derfet daye / dide dengbêjan ku karibin berhemên afirandî biguherin, bi 
şêweyeke din îcra bikin, hinek beş yan riste, biwêj li wan zêde bikin yan jê derxin. 
Ev berhemên ku di dirêjahîya demê da dibin “anonîm” ji alîyê dengbêjên nifşên nû bi 
varyantên nû tên îcrakirin. Bi gotineke din, berhemên ku dengbêj ji hîmayekarê xwe 
û dîwana wî ra îcra kirin, piştre bi varyantên curbicur ji alîyê dengbêjên din va têne 
îcrakirin. Lê di heman demê da ji ber ku devkî ne xetera windabûna van berheman 
her tim heye û ihtîmal e ku gelek berhem winda bûbin yan ji ber ku ji alîyê nifşê 
dengbêjên nû va nehatine jiberkirin û îcrakirin ji bîr çûbin. Ev jî berovajî berhemên 
nivîskî yên edebî alîyê lawaz ê berhemên dengbêjîyê ye. Digel vê lawazîyê, ji ber-
hemên berdest ku heta roja me hatine, dîyar dibe ku hunera dengbêjîyê pir zindî ye. 
Bêguman îcrakarên îroyîn ên vê hunerê ne wekî yên demên borî ne. Ew li gor şert û 

Analîza Pêwendîyên Desthilatdarên Kurdan û Dengbêjan di Çarçoveya Pergala Patronajê da



68 •

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

mercên serdema xwe û bi sûdwergirtina ji mîrateya hunerî ya dengbêjên berî xwe, 
wekî Evdalê Zeynikê, Resoyê Gopala yan Çingo, karê xwe berdewam dikin. Hîmaye-
karê wan jî êdî bi gelemperî civak e û qada îcrayê jî cihên wekî TV û bernameyên 
wekî Youtubeê ne.

Çavkanî/References

Akinyemi, A. (2001). The Yorùbá Royal Bards: Their Work And Relevance in The 
Society, Nordic Journal of African Studies 10(1), 90-106.

Alan, R. (2015). Dengbêj(î) û Helbesta Gelêrî, Wêje û Rexne, 4, 9-21.

Anderson, G. D. (2012). Concubines, Eunuchs and Patronage in Early Islamic Cór-
doba, Martin, T. (ed.). Reassessing the Roles of Women as ‘Makers’ of Medieval Art and 
Architecture Volume Two, London: Brill, 633-669.

Aras, A. (1996). Şairê Kurda yê Efsanewî Evdalê Zeynikê, İstanbul: Deng.

----------, (2010).  Kilama Kurdî û Dengbêjiya Serhedê, Bîr 7 228-244.

Aykaç, Y. (2020). Kürt Mirliklerinde Edebi Patronaj (1514-1846), Teza doktorayê 
ya neçapkirî. Zanîngeha Dicle.

Bedirxan, C. A. (1934). Hawar, 24-25.

Beğik, M. (2015). Dengbêj Resoyê Gopala (jiyan û berhem) (Teza Mastirê ya neçap-
kirî), Zanîngeha Mardin Artuklu.

Celîl, O. & Celîl, C. (2016). Zargotina Kurda, Cild I, Wien: Înstîtûta Kurdzanîyê.

Cizîrî, M. (1987). Dîwan (wer. Kaya Z. & Bozarslan M. E.), Stocholm: Weşanên Roja 
Nû.

Ergün Z. (2014). Bajar Edebiyat û Cizîra Botan, İstanbul: Nûbihar. 

Ergün Z. (2017). Peywendiya Mîr û Mela di Çarçoveya Patronaja Edebî de, Mu-
kaddime 8(1), 153-170. 

Gültekin, M. (2013). Zargotina Kurdên Serhedê: Kilam û Destanên Epîk ên Dîrokî, 
Mêrxasî û Serhildan, İstanbul: Avesta.

Gürür, Z. (2014). Dengbêjî di peywenda patronajê de, (Teza mastirê ya neçapkirî 
Zanîngeha Mardin Artuklu.

Hoorelbeke, M. (2015). Rhétorique du don: patronage, performance poétique et 
rétribution dans les premières décennies du califat abbasside, Arabica 62, 99-127.

-------------- (2016). Rhétorique de la distance: comment le poète négocie sa place 
auprès du patron au début de l’époque abbasside, Al-Qantara XXXVII(1), 7-37.

İnalcık, H. (2003). Şair ve Patron, Ankara: Doğu-Batı Yayınları.

Kevirbirî, S. (2002). Bir Çığlığın Yüzyılı: Karapetê Xaço, İstanbul: Sî.

Martin, T. (2012) (ed.). Reassessing the Roles of Women as ‘Makers’ of Medieval Art 
and Architecture Volume Two, London: Brill 

Mustafa ASLAN



• 69

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

Parıltı, Abidin, Dengbêjler (Sözün Yazgısı), İstanbul: İthak, 2006. 

Rewers, A. (2016). The Bardic Tradition in Hinduism,

 http://www.mahavidya.ca/2017/12/26/the-bardic-tradition-in-hinduism/ 
Serlêdan 22 Sibat 2018.

Ruth, F. (2012). Oral Litterature in Africa, Open Book Publishers.

Sharlet, J. (2011). Patronage and Poetry in the Islamic World Social Mobility and 
Status in the Medieval Middle East and Central Asia, London: I.B.Tauris.

Stetkevych, P. S. (2002). The Poetics of Islamic Legitimacy: Myth, Gender, and Cere-
mony in the ClassicalArabic Ode, Bloomington: Indiana University Press.

Smith, M. G. (1957). The Social Functions and Meaning of Hausa Praise-Singing, 
Africa 27 27-45.

Sokolov, M. Y. (2009). Folklor: Tarih ve Kuram, (wer. Özer, Y.) Ankara: Geleneksel.

Tek, A. (2010). “Li Dor Behsa Patronajê, Mem û Zîna Ehmedî Xanî”, Mukaddime 
3, 41-60.

Xanî, E. (1968). Mem û Zîn (Tîpguhêzî û wergera bo tirkî Bozarslan, M. E.), İstan-
bul: Gün Yayınları.

Uzun, M. (2006). Dengbêjlerim, İstanbul: İthaki.

Weber, M. (1971). Economie et Socété, Tome I, (wer. Freund, J. & all.), Paris: Plon.

Zanetti, V. (1990). Le griot et le pouvoir: Une relation ambiguë, Cahiers d’ethno-
musicologie 3, 161-172.

Analîza Pêwendîyên Desthilatdarên Kurdan û Dengbêjan di Çarçoveya Pergala Patronajê da



70 •

Nûbihar Akademî | Hejmar/Issue 23 (Hezîran/June 2025) | 2147-883X

Extended Abstract
The subject of this study is the patronage of dengbej by Kurdish mirs and rulers wit-

hin the framework of the patronage system. Kurdish mirs supported writers and poets 
during the periods when their power was strong. Studies conducted on this subject have 
shown that the said rulers supported and patronized dengbej like artists and writers. As 
is known, before the printing press, kings, sultans, kaisers, shahs, mirs and beys ruling 
in various parts of the world supported poets and writers, invited them to their palaces 
and councils and asked them to present their best works. It is understood from the 
available sources that this tradition existed in Europe in the Middle Ages, and similarly, 
shahs, sultans and princes in regions such as Africa, Arabia and India, supported wri-
ters and artists and built houses for them. In the said regions the rulers also patronized 
dengbej in the same way. In order to gain the appreciation and love of the shahs and sul-
tans, poets wrote poems praising them. Likewise, poets and writers sought recognition 
within society and in the literary market by delivering their most important works to 
be read, approved, and appreciated by sultans and kings. In other words, they displayed 
their skills by reciting poems at feasts and celebrations held in palaces in order to rece-
ive the favor of the sultans and shahs.

For the same purpose, the dengbejs, in the epic songs they performed for their 
patrons and families, praised their high rank, generosity and heroism and thus tried 
to gain their admiration and love. For this reason, in Kurdistan, when the political 
power of the mirs was strong and peace prevailed, the number of dengbejs increased 
as well as poets and writers. Every mir kept a dengbej in his mansion, fed him and 
took his dengbej with him even when he went to war or on a long journey.

The study analyzes this dengbej patronage system of the Kurdish mirs and other 
rulers. Within this framework, first the patronage system is analyzed and informa-
tion is provided on the subject. The study consists of two main sections: As stated 
in the first section, the patronage system is defined and discussed in general. Then, 
the historical background of the dengbej patronage system and the way this system 
works is discussed and examples from around the world are given. Academic stu-
dies (master’s and doctoral theses) and published books and articles on the subject 
are used for the study. In the second section, by using available written sources the 
information is given about the lives of four well-known dengbej. These are respec-
tively Dengbej Evdalê Zeynikê, Dengbej Çingo, Dengbej Ehmedê Fermanê Kîkî and 
Dengbêj Reso. Since they constitute important examples of how Kurdish mirs and 
other rulers supported and protected dengbejs, the lives of these four persons are 
examined in detail and their relationships with their patrons are discussed. 

In the conclusion, it was emphasized that the dengbej patronage system emer-
ged as a continuation of the classical system of patronage of writers and artists fol-
lowed by the rulers. Then, the common and different points between written literary 
works and oral literary works were briefly discussed. Finally, it was emphasized that 
after the end of the rule of the Kurdish emirates, the art of dengbej began to be pra-
cticed by the dengbej in different styles and new places and that it has survived to 
the present day.

Mustafa ASLAN


