Ankara Universitesi

SBF Dergisi, Arastirma Makalesi / Research Article
Erken Goriiniim Dol
Tiirkce

BIREYSEL EYLEMIN POLITIK OLANAG:
TURKIVE ViGDANi RET ORNEG

Dr. Ars. Gor. Ebru Sevgili Canpolat
Hatay Mustafa Kemal Universitesi
ORCID: 0000-0001-8453-1500

ROR ID: ror.org/056hcgc4 1
XX

Oz

Bu makale, vicdani ret literatiiriinde yaygin olan bir varsayima —vicdanin bireysel ve siibjektif niteligi
nedeniyle ¢ogulluk ilkesine dayanan politik alanin diginda tutulmasi gerektigi yoniindeki kabule— itiraz
etmektedir. Caligmanin temel iddiasi, vicdanin bireysellik vasfinin, onu zorunlu olarak politik alanin digina
yerlestirmeyi gerektirmedigidir. Bu argiiman, ¢ogulluk ilkesinin yalnizca eylemsel diizeyde degil; degerlerin
insasi, i¢sellestirilmesi gibi eylemi onceleyen diisiiniimsel siirecler ile bu degerlerin eylemde somutlagmasi
sirasinda, 6tekiyle kurulan etik-politik sorumluluk baglaminda da gegerli oldugu kabuliine dayanmaktadir. S6z
konusu kuramsal cergeve, politik niteligi siklikla vurgulanan Tiirkiye’deki vicdani ret &rnegi iizerinden
somutlagtirilmaktadir. Bu baglamda arastirma, 1989-2024 yillar1 arasinda ilan edilen ret deklarasyonlar1 ve 18
vicdani retgiyle yapilan derinlemesine miilakatlara dayali nitel bir vaka ¢alismasina dayanmaktadir. Elde edilen
veriler, tekil olan ile evrensel olan arasindaki bagin kuruldugu tiirden bir sorumluluk iligkisini igeren bireysel
ret bigimlerinin politik alanda degerlendirilebilecegini ve Tiirkiye’deki vicdani ret pratiklerinin onemli bir
kisminin bu nitelikte oldugunu gdstermistir. Makale, hareketin politik karakterini, kolektif eylemsellikten
ziyade, iliskisel sorumluluk temelli bir bireysellik zemininde tartismaya agarak alana 6zgiin bir katki sunmayi
amaglamaktadir.

Anahtar Sozciikler: Vicdani ret, politik eylem, bireysellik, cogulluk, sorumluluk

The Political Possibility of Individual Action: The Case of Conscientious
Obijection in Turkey

Abstract

This article challenges a common assumption in the literature on conscientious objection —namely,
that conscience, due to its individual and subjective nature, should be excluded from the political sphere
grounded in the principle of plurality. It argues that this individual aspect of conscience does not necessarily
require its exclusion from the realm of politics. The argument rests on the premise that the principle of plurality
operates not only at the level of action but also within the reflective processes that precede action —such as the
construction and internalization of values— as well as in the ethical-political responsibility established with the
Other during the embodiment of these values in action. The theoretical framework is substantiated through the
example of conscientious objection in Turkey, a case frequently emphasized for its political character. The
study draws on a qualitative case analysis based on conscientious objection declarations issued between 1989-
2024 and in-depth interviews with 18 conscientious objectors. The findings demonstrate that individual forms
of refusal, insofar as they entail a relation of responsibility through which a connection is forged between the
singular and the universal, can be situated within the political realm, and that a substantial share of conscientious
objection practices in Turkey exhibit this character. By discussing the political character of the movement
through an individualized ground shaped by relational responsibility rather than collective action, the article
aims to offer an original contribution to the field.

Keywords: Conscientious objection, political action, individuality, plurality, responsibility

* Makale gelis tarihi / Received date: 22.03.2025
Makale kabul tarihi / Accepted date: 24.12.2025
Erken goriiniim tarihi / Published online: 07.01.2026 Yazar email: esevgili@mku.edu.tr


https://dergipark.org.tr/tr/pub/ausbf/article/1663304
https://orcid.org/orcid-search/search?searchQuery=0000-0001-8453-1500
https://ror.org/search?query=hatay+mustafa+kemal+%C3%BCniversitesi

2 o Ankara Universitesi SBF Dergisi @ Erken Gériiniim

©3839

Bireysel Eylemin Politik Olanaga:
Tiirkiye Vicdani Ret Ornegi

Giris

Vicdani ret, bireylerin kendilerine dayatilan bir eylemi, deger yargilartyla
celistigi gerekcesiyle yapmay1 reddetmesini ifade eden bir itaatsizlik bigcimidir.
Bu tanim, kavramin isaret ettigi genis eylem yelpazesini igermesi bakimindan
kapsayici; ancak giindelik yasamdaki herhangi bir ret etme bigimini barindirmast
nedeniyle de son derece gecirgendir. Buradan hareketle, kavramin sinirlarini
netlestirmeye yonelik ¢aligmalarda ret, politik-hukuki baglamdaki eylemlerle
veya askerlikle sinirlandirilmistir (Schinkel, 2007, ss. 490-491). Ancak kuramsal
acidan ¢ok daha merkezi 6neme sahip olan tartigsma, vicdani reddin bireysellik—
kolektiflik ve politiklik—apolitiklik diizlemlerinde nasil konumlandigina
iligkindir. Literatiirdeki hakim yaklasim eylemi, bireysel ve apolitik bir nitelikte
degerlendirmektedir (bkz. Arendt, 2018b; Bedau, 2002; Nehushtan & Danaher,
2018; Rawls, 2018; Raz, 1979). Bu goriisiin 6nde gelen temsilcilerinden olan
Hannah Arendt (2018a), vicdanin bireysel ve siibjektif bir mahiyet arz ettigini,
bu nedenle cogullugu igeren politik alamin disinda tutulmasi gerektigini
savunmaktadir. Buradan hareketle de vicdani reddi, igsel bir muhakeme ve etik
bir geri ¢ekilme olarak degerlendirmektedir.

Tarihteki 6rnekler de biiyiik 6l¢tide bu anlayisla 6rtiismekle birlikte (bkz.
Braithwaite, 1995; Moskos & Chambers I1, 1993), giiniimiizde eylemler giderek
toplumsal adaletsizliklere karsi ‘hayir’ deme iradesine dayali bir muhalefet
tarzina evirilmigtir. Giiney Afrika’da apartheid rejimine karsi oOrgiitlenen
hareketler, Paraguay’da ayrimcilifa karsi ret beyanlari (Speck ve Friedrich,
2008) ve bu makalede ele alimacag iizere, Tiirkiye vicdani reddi, politik alanin
disinda konumlandirilmas: gii¢ 6rneklerdir. Nitekim literatiirde de bu egilime
dikkat c¢ekilmekte; ancak tartismalar ¢ogunlukla kolektif eylemsellige
odaklanmaktadir (bkz. Arendt, 2018a; Baskir & Erdem, 2012; Cohen, 1968;
Saada & Antaki, 2018).

Bu makale ise, politik imkani, eylemsel alandaki c¢ogulluktan ziyade
dogrudan bireysellik vasfi iizerinden tartigmaya a¢cmakta ve vicdani reddin



Ebru Sevgili Canpolat e Bireysel Eylemin Politik Olanag: Tiirkiye Vicdani Ret Ornegi o 3

bireysel bir pratik olarak da politik bir nitelik tasiyabilecegini savunmaktadir.
Zira derin bir sekilde parcalanmis giiniimiiz toplumlarinda, bireysel eylemin
politik potansiyelini dikkate almak gerektigi diisiinilmektedir (Mylonas, 2013,
S. 323). Bu dogrultuda makalenin temel sorusu sudur: Bireysel bir eylem olan
vicdani ret, nasil politik bir nitelik kazanir ve bu nitelik hangi kosullar altinda
goriiniir hale gelir? Bu soruya yanit aranirken, bireyselligin toplumsal baglamdan
yalitik degil, aksine onunla kusatilmis oldugunu ileri siiren iliskisel perspektiften
hareket edilmektedir. Zira iliskisellik fikri, sesimizin biricik oldugu bilgisi ile bir
topluluga ait olmanin barindirdig1 paradoksal durumu merkezine alarak, politik
olan1 anlamak i¢in yeni bir baslangi¢ sunmaktadir (Topolski, 2015, ss. Xiv-xv).
Makalede bu iliskisellik, deger ve eylem arasindaki bag iizerinden
somutlastirilmakta; bu bagin politik imkén1 ise sorumluluk kavrami ekseninde
tartigilmaktadir.

Kuramsal ¢erceveyi ampirik olarak temellendirmek icin, politik hiiviyeti
siklikla vurgulanan Tiirkiye vicdani ret hareketi nitel bir vaka olarak
incelenmektedir. Caligmanin &rneklemi, hareketin baslangici kabul edilen
1989’dan 2024 yilina dek ilan edilen tiim ret deklarasyonlarini ve 18 vicdani
retciyle gerceklestirilen derinlemesine miilakatlar1 kapsamaktadir. Makalede,
oncelikle Tiirkiye vicdani ret hareketinin tarihsel seyri ele alinmaktadir.
Ardindan, reddin politik imkanmi tartismaya olanak saglayan kuramsal
yaklagimlara ve arastirmanin yontemine yer verilmektedir. Dordiincii boliimde
ise bu kuramsal ve yontemsel gerceve dogrultusunda, elde edilen bulgular
sistematik olarak tartisilmakta ve sonu¢ boliimiinde genel bir degerlendirme
sunulmaktadir.

1. Tiurkiye Vicdani Reddine Kisa Bir Bakis

19. yiizyilin baslarinda Bati Avrupa ve Amerika’daki pasifist dini
mezheplerin savas, vergi ve asi karsitligini igeren itaatsizlik pratiklerinden dogan
vicdani ret, zamanla farkli konu ve cografyalar1 kapsayacak bigimde
genislemistir (Braithwaite, 1995; Moskos & Chambers 1l, 1993). Bu siirecte
hareket, hem kapsamini dini gerekgelerden sekiiler itirazlara dogru genisletmis
hem de bireysel bir geri cekilisle simirli olmaktan ¢ikarak kolektif direnisi
hedefleyen miicadele bigimlerine dogru evrilmistir. Ancak vicdani retle
1990’larin basinda tanigan Tiirkiye’de hareket, sekiiler bir zeminden baslayarak,
dini temelli beyanlar1 da kapsayacak bi¢gimde genislemis ve bastan itibaren
kolektif bir muhalefet bigiminde sekillenmistir. Bu 6zgiil tarihsel konumlanisi,
onu bi¢imlendiren toplumsal ve politik dinamiklerden hareketle agiklamak
miimkiindiir:



4 o Ankara Universitesi SBF Dergisi @ Erken Gériiniim

Tiirkiye’de askerlik, Islam dininin pasifist bir gelenek sunmamasi, ordu-
millet anlayigina dayali ulusal kimlik insas1 ve askerlikle 6zdeslestirilen erkeklik
normlari nedeniyle kutsal kabul edilmistir (Demir, 2011, s. 242). Ayrica, hakim
olan geleneksel toplum yapisi, vicdani ret gibi bireysellige dayali pratikler i¢in
elverisli degildir. Ancak, 1980’ler, neoliberalizmin etkisiyle toplumsal yapinin
yeniden sekillendigi bir donemi getirmistir. Soguk Savas’in sona ermesiyle, iki
kutuplu diinya diizeninin yerini ¢ok merkezli bir yapi almis, militarizm
sorgulanmaya baglanmis, bireysel haklar, ifade 6zgiirliigli gibi liberal normlar
yaygmlagmis ve bireysellesme egilimleri glic kazanmustir. Yeni toplumsal
hareketler —ozellikle kimlik, ¢cevre ve baris temelli miicadeleler— siyasal alanda
etkisini hissettirmistir (Coskun, 2007; Martin, 2008). Bu kapsamda
degerlendirilebilecek olan vicdani ret, 1990’larin basinda, Korfez Savasi gibi
genis yanki uyandiran askeri miidahalelere bir tepki olarak daha goriiniir héle
gelmis ve eylemler yalnizca zorunlu askerlige degil, genel anlamda devlet
destekli siddet mekanizmalarina kargi bir muhalefet bi¢imine doniigmiistiir.
Hareketin Tiirkiye’ye sirayeti, politiklesme yoniinde doniisiimiin yasandigi bu
doneme tekabiil etmektedir.

Bu dogrultuda, Tirkiye’de ilk vicdani ret agiklamalari, 1980’lerin
sonunda, darbe sonrasi zayiflayan sol orgiitlerdeki hiyerarsik ve militarist
yapilara tepki olarak anarsizme yonelen, sinirli sayida kisi tarafindan ilan
edilmistir (Yildirim, 2013, ss. 79-99). 1k vicdani retgiler olarak bilinen Tayfun
Goniil ve Vedat Zencir’in Sokak Dergisi’nde yayimlanan deklarasyonlari, bir
siredir kisith bir gevrede yiiriitiilen fikirsel tartigmalarin eylemsel alana gegisini
simgeleyen doniim noktasi olmustur. Ayni sayida ‘Zorunlu Askerlige Hayir’
kampanyasinin baglatilmasi, hareketin anti-militarizm, toplumsal cinsiyet
esitligi, savas karsith@i gibi temalar etrafinda oOrgiitlenmeye yonelmesi ve
derneklesme faaliyetleri eylemlerin baglangigtan itibaren kolektif bir zemininde
insa edildiginin somut gostergeleridir (Aktas, 2024; Atan, 2013; Goniil, 2014;
Usterci & Yorulmaz, 2008). Ancak, Vicdani Ret Dernegi’nden elde edilen
verilere bakildiginda (bkz. Tablo 1), 34 yilik siire zarfinda reddini ilan eden kisi
sayisinin 630 ile sinirlt kaldigr goriilmektedir. Bu durum, yukarida deginilen
toplumsal kosullarin yani sira, Tiirkiye’de vicdani ret hakkinin hala yasal bir
zemine sahip olmamasiyla da yakindan iliskilidir. Zira Avrupa Insan Haklar
Sézlesmesi (AIHS) cercevesinde taninmis bir hak olmasina ragmen Tiirkiye,
Avrupa Konseyi {liyesi olan 47 tilke arasinda bu hakki tanimayan tek {ilke olmay1
stirdiirmektedir (Demir, 2011, ss. 268-269).



Ebru Sevgili Canpolat e Bireysel Eylemin Politik Olanag: Tiirkiye Vicdani Ret Ornegi o 5

Tablo: 1- Yillara Gére Vicdani Ret Sayilar

Yil Say1 Yil Say1
1989 1 2010 36
1990 1 2011 28
1993 4 2012 25
1994 3 2013 133
1995 1 2014 73
2000 3 2015 83
2001 2 2016 32
2002 1 2017 20
2003 8 2018 10
2004 19 2019 17
2005 13 2020 10
2006 3 2021 13
2007 4 2022 28
2008 7 2023 28
2009 13 2024 11

Toplam 630

Tablo 1’de goriilen ret beyanlarindaki dalgalanmalar, Tiirkiye’nin politik
tarihiyle anlamli bir paralellik arz etmektedir. Buna gore, hareketin goriiniirliik
kazanmaya basladigi 1989-2004 yillar1 arasindaki donem, ayni zamanda Kiirt
meselesi baglaminda yogun catismalarin yasandigi yillardir. Dolayisiyla bu
donemde askerligin reddi, vatana ihanetle esdeger goriilmekte ve bu kapsamdaki
eylemlere sert yaptirnmlar uygulanmaktadir. Kiirt siyasal hareketi agisindan da
silahli miicadele hattinin belirleyici olmasi nedeniyle savas karsitligi, donemin
siyasal Oncelikleri arasinda degildir. Yani sira Tiirkiye’deki sol orgiitlerin tarihsel
olarak militarist Orgilitlenme pratiklerinin izlerini tasimalari, bu cevrelerdeki
kisilerin vicdani retle bag kurmalarini giiglestirmektedir. Dolayisiyla hareket
heniiz anarsist gevrelerle sinirlt marjinal eylemler konumundadir. Ancak eylemin
niteliksel baglamda arz ettigi Onem, bu niceliksel smirliligin asilmasim
saglayacaktir. Nitekim, 2004 yilinda gézlemlenen kismi yiikselis bunun bir
gostergesidir. Yasanan artista, vicdani ret¢i Osman Murat Ulke davasinin
kamuoyunda olusturdugu yankimin etkisi biiyiiktiir. Bu davada Ulke, 1995
yilindaki ret beyani sonrasi pek ¢ok kez yargilanarak mahkiimiyet almas1 sonucu,
Avrupa Insan Haklar1 Mahkemesine basvurmus ve Mahkeme, Ulke/Tiirkiye



6 o Ankara Universitesi SBF Dergisi @ Erken Gériiniim

(2006)* kararinda miikerrer cezalandirmayi insanlik dist muamele sayarak
Tirkiye’yi mahk(im etmistir. Bu karar harekete goriiniirlik kazandirmistir.
(Boyle, 2008; Demir, 2011; Ugpinar, 2008). Bu siirecle baglantil1 olarak kadin
vicdani retgilerin dahiliyeti ise, yalnizca niceliksel artis saglamakla kalmamus,
eylemi zorunlu askerlik sinirlarinin 6tesine tasiyarak, anti-militarizm vurgusunu
giiclendirmistir (Altinay, 2008).

Hareketin toplumsal tabaninin geniglemesinde bir diger énemli esik 2007
yilidir. Enver Aydemir’in, Tiirk Silahli Kuvvetleri’nin Islami degerlere yénelik
tutumunu gerekce gostererek vicdani reddini agiklamasi?, Miisliiman ret
hareketinin oniinti agmustir. Ancak, Tirkiye’deki dini temelli retler, Bati’daki
orneklerinden ayrismaktadir. Zira bu beyanlarda, savasin reddinden ziyade
sekiiler devlet yapisi icinde konumlanan bir ordunun mensubu olma hali
sorunsallastirilmaktadir. Yapilan itirazlar donemin atmosferiyle de uyumludur.
Zira 2007 yili, Tirkiye’de laiklik tartismalarinin yogunlastigi bir dénemdir.
Adalet ve Kalkinma Partisi’nin (AKP) Abdullah Giil’ii cumhurbagkan1 aday1
gostermesiyle baslayan siire¢, Genelkurmay’in 27 Nisan e-muhtirasi ile krize
doniismiis ve catisma Ergenekon davalariyla tirmanmustir (Ozseker, 2017).
Gergeklesen olaylar, ordunun sekiiler yapisiyla Islami kimlikler arasindaki
catigsmay1 derinlestirmistir. Calismanin verileri, muhalefetin yalnizca askerlikle
sinirli  olmadigini; laik sistemin tiim kurumsal yapilarii hedefledigini
gostermektedir. Ornegin K7, dini degerleriyle uyusmadigi gerekgesiyle
cocuklarini hi¢ okula gondermedigini ifade etmistir. Kendilerini Anti-kapitalist
Miisliimanlar olarak tanimlayan bir bagka kesim ise ekonomi-politik bir
zeminden hareketle retlerini ilan etmektedir. Tiim bu beyanlarda 6ne ¢ikan ortak
husus, eylemlerin bireysel bir geri g¢ekilisten fazlasim igeren politik
mahiyetleridir.

Dikkat c¢eken bir diger yiikselis ise 2010-2015 araligina tekabiil
etmektedir. Bu yillarda 6zellikle Kiirt kimligine referansla ilan edilen ret
beyanlarinda artis yasanmustir. Her ne kadar Kiirt vicdani retgiler hareketin
basindan itibaren siirecin igerisinde yer almis olsalar da séz konusu donem,
1990°’larin  askerl yogunluklu atmosferinden farkli bir politik baglam
sunmaktadir. Mevcut durumu iki karsit dinamikle agiklamak miimkiindiir. Ilk
olarak, 2010-2013 yillar1 arasinda gézlemlenen belirgin yiikselis, AKP’nin 2010
yilinda baslattig1 acilim politikalartyla baglantilidir. Bu siiregte kimlik temelli
taleplerin ifade edilebilecegi alanlarin genislemesi ve Kiirt hareketi i¢erisinde de
siddet dis1 politik ifade bigimlerine alan agilmasi, hem daha fazla sayida kiginin
ret beyaninda bulunabilmesine imkan tanims hem de kimlik vurgusunun goriiniir
hale gelmesine zemin hazirlamistir. 2013-2015 yillar1 arasindaki beyanlar ise bir

1 Ulke/Tiirkiye BN.: 39437/98, 24/01/2006.
2 bkz. https://vicdaniret.org/enver-aydemir/



Ebru Sevgili Canpolat e Bireysel Eylemin Politik Olanag: Tiirkiye Vicdani Ret Ornegi o 1

yandan 6nceki donemde olusan kimliksel hareketliligin giderek soniimlenen bir
uzantisi niteligini tasimakla birlikte, bu kez tetikleyici etken farklilagmaktadir.
Zira, 2013 yilinda ¢6ziim siirecinin tikanmasiyla, bolgede catisma yeniden hakim
olmustur. Ozellikle 2011°de Sirnak’in Uludere ilgesinde gerceklestirilen hava
operasyonunda 34 sivilin yagsamini yitirmesiyle alakali 2013 yilinda verilen
takipsizlik karari, 45 kiginin ret beyaninda bulunmasiyla sonug¢lanmustir.
Dolayisiyla bu araliktaki deklarasyonlar, bolgede gergeklesen catigmalara
yonelik tepki niteligi tasimaktadir. 2015 yili itibariyla ise siyasal baglam tekrar
giivenlik eksenli politikalarin belirleyiciligine girmis (Akga, 2023) ve artan
baskilar ret sayilarinda agamali bir diisiise neden olmustur.

Isaret edilen politik siireclerin yani sira, uluslararasi hukuk alaninda
yasanan gelismeler de bu artista etkili olmustur. Zira 2011 yilinda
Bayatyan/Ermenistan karariyla AIHM, vicdani reddin AIHS’nin 9. maddesi
kapsaminda korunmasi gereken bir hak oldugunu ilk kez agik bicimde ortaya
koymustur. Bu kararin hemen ardindan Tirkiye’ye iligkin art arda gelen
Ercep/Tiirkiye (2011),% Savda/Tiirkiye (2012)*, Tarhan/Tiirkiye (2012)° ve Feti
Demirtas/Tiirkiye (2012)°® kararlar, Tiirkiye’nin vicdani reddi tanimayan ve
retcileri ardistk cezalandirma déngiisiine sokan uygulamalarmin ATHS’ne
aykiriligin tescil etmistir (Demir, 2011; Biilbiil, 2015). Her ne kadar bu
ictihatlar, Tiirkiye’de vicdani reddin ulusal diizeyde taninmasina yonelik yapisal
bir doniisiim yaratmamis olsa da ret beyanlarinin hak temelli bir sylemle ifade
edilmesine alan acrms ve iktidar1 yeni stratejiler gelistirmeye sevk etmistir.
Nitekim 2019 yilinda yiiriirliige giren, 7179 sayili Askeralma Kanunu ile bedelli
askerlik uygulamasimin kalici hale gelmesi, uluslararasi diizeyde olusan bu
baskilarin yumusatilmasina yonelik dolayli bir strateji olarak degerlendirilebilir.
Bu diizenleme, bazi vicdani ret¢i adaylari i¢in hem hukuki hem toplumsal
baskilardan kaginmak adina bir segenek sunmaktadir. Tiim bu geligmeler,
halihazirda siirli bir ¢evrenin katkisiyla siirdiiriilebilen hareketin goriiniirliigii
ve siirekliligi ag¢isindan diistindiiriiciidiir.

2. Vicdani Reddin Politik imkanina lliskin
Kuramsal Miilahazalar

Vicdani reddin bireysel bir eylem olarak politik bir imkan tasiyabilecegini
ileri siiren bir calismanin kagmilmaz olarak basvuracagi birincil kuramsal

Ergep/Tiirkiye, B.N.: 43965/04, 22/11/2011.
Savda/Tiirkiye, B.N.: 42730/05, 12/06/2012.
Tarhan/Tiirkiye, B.N.: 9078/06, 17/07/2012.
Feti Demirtas/Tiirkiye, B.N.: 5260/07, 17/01/2012.

o O~ w



8 o Ankara Universitesi SBF Dergisi @ Erken Gériiniim

kaynak, eylemin apolitik oldugu yoniindeki hakim kabuliin en gii¢lii savunucusu
olan Arendt’tir. Ancak makalede Arendt’in bu konudaki ¢6ziimlemelerine, yine
onun kendi diisiincesinde barindirdigi kavramsal gerilimler 1s18inda yer
verilmekte; boylelikle arastirmanin  temel sorusu kuramsal diizeyde
somutlagtirilmaktadir. Tartigmanin ikinci basamagi, politik olanin ancak
cogulluk ilkesi ¢ercevesinde anlasilabilecegi yoniindeki kabuliin gerektirdigi
bicimde, s6z konusu bireyselligin toplumsal boyutlarinin derinlestirilmesini
icermektedir. Bu baglamda, iligkisel sosyolojinin 6nemli temsilcileri olan
Anthony Giddens ve Pierre Bourdieu’niin ¢dziimlemeleri, bireysel eylemin
toplumsal olanla kurdugu ¢ok katmanl iliskiyi kavramak acisindan zengin bir
dayanak sunmaktadir. Son agama ise bu toplumsalligin hangi kosullar altinda
politik bir nitelik kazanabileceginin degerlendirilmesini icermektedir. Bu
noktada, Oznel olanin politik olanagmi tartismaya imkan veren etik-politik
coziimlemelere bagvurulmaktadir. S6z konusu tartismaya pek cok teorisyen
deginmis olmakla birlikte, bu ¢alismada faydalanilan Emmanuel Levinas, Judith
Butler, Roberto Esposito ve Jacques Ranciére’in, 6znenin 6tekiyle kurdugu
iliskide, sorumlulugu kurucu zemini olarak ele alan yaklagimlarinin, bireysel ret
eylemini, etik bir ylikiimliiliigiin politik ifadesi olarak tartismaya olanak taniyan
biitlinciil bir anlayis sunmaktadir. Bu kuramsal yaklasimlardan hangi
boyutlartyla faydalanildigi ve vaka ile nasil iligkilendirildikleri asagida ele
almmaktadir.

2.1. Arendt’te Vicdan Sorunu

Arendt’in vicdani reddi apolitik bir eylem olarak degerlendirmesi, onun
vicdan ve politika kavramlarina iliskin kabullerine dayanmaktadir. Ona gore
politika, ¢ogulluk ilkesini iceren ve bireylerin kamusal alandaki eylemleri
araciligrtyla ortaya cikan bir pratiktir. Dolayisiyla, ancak insanlar arasinda
dogmaktadir (Arendt, 2013, s. 36; Arendt, 2023, ss. 87-89). Buna karsilik
vicdani, bireyin igsel diyalogunun bir iriinii olarak tanimlamaktadir. Kisileri
vicdaninin sesini dinlemeye zorlayan asil nedenin, kendi varliklariyla celiskiye
diismemek oldugunu ileri siirmektedir (Arendt, 2018b, ss. 82-90; Arendt, 2023,
ss. 20-26).

Ancak bireysellige yapilan vurgu, onu tek basina apolitik olarak
konumlandirmaya yetmez. Dahasi, Arendt’in goziinde bireysellik, toplumsal
olandan yalitilmis degildir. Keza ona gore bireyler kendi basinaligin diyaloguyla
mesgulken bile insanlar diinyasindan kopamamaktadir (Arendt, 2018c, ss. 216-
217). Ancak, diisiiniimsel etkinligin {iriinii olan vicdanin ayni zamanda siibjektif
bir nitelik tagidigimi belirterek, onu politik alanin disinda siniflandirmakta
israrcidir. Zira bu etkinlikten dogan bilginin, herkes i¢in ayni1 diizeyde bir haklilik



Ebru Sevgili Canpolat e Bireysel Eylemin Politik Olanag: Tiirkiye Vicdani Ret Ornegi o 9

iddias1 tastyamayacagini, dolayisiyla politika i¢in elzem olan adalet zeminini
kuramayacagini dile getirmektedir (Arendt, 2016, s. 101; Arendt, 2018b, 2023,
S. 23). Buna karsilik, disiinimsellik tizerine olan kimi yazilarinda (bkz. Arendt,
2016, 2018b), vicdanin politik imkénina kap1 aralamaktadir. Bu metinlerinde,
Nazi Almanya’sinda diizene boyun egmeyenlerin geri ¢ekilme tavrina politik bir
paye bigmektedir. Ona gére bu bireyler, yerlesik kaliplarla hareket etmeyerek,
diisiinme yetisini isletebilen, itaat ad1 altinda dayatilan ‘sorumluluk’ alanlarindan
uzak durabilen, vicdani otomatiklesmemis kisilerdir. Bdylelikle katilmay1
reddettiklerinde bile, saklandiklar1 yerden disar1 siiriikklendiklerini dile
getirmektedir (Arendt, 2016, ss. 42-44). Dolayisiyla diisiinmenin, sonuglari
itibartyla politik bir potansiyeli olduguna isaret etmektedir. Zira bu yeti, tekillere,
geneli yargilama imkam tanimaktadir (Arendt, 2018c, s. 224). Bu yaklagim,
vicdani reddin politik imkanini yeniden diistinmek i¢in giiclii bir dayanak
sunmaktadir. Zira vicdani retciler arasinda da verili diizenin dayattig
sorumluluklari, diinyaya iliskin benimsedikleri ortak adalet ilkeleri
dogrultusunda sorgulayarak reddeden onemli bir kesim bulunmaktadir.
Dolayisiyla bu eylemler basit bir geri cekilisi ifade etmemekte, aksine; bireyin
kendisine ve yasadig1 diinyaya iliskin asli sorumluluklari1 yeniden iistlenmesini
iceren etik, fakat ayn1 zamanda politik bir anlam tagimaktadir.

Ancak Arendt icin ret, yine de politik bir zeminde ele alinamaz. Zira, bu
geri ¢cekilme halinin, yeterli sayida kisiyi harekete gecirmedigi siirece toplumsal
degisim i¢in etkili bir arag olamayacagim diisiinmektedir. Ona gore bireysel
diizeyde istlenilen bu sorumluluk, kisisel sorumluluk olarak adlandirilmali ve
yalnizca yeterli sayida insanin bir araya gelerek ortak bir giic olusturdugu
durumlarda ortaya ¢ikan politik sorumluluktan ayrilmalidir. Arendt, bireysel
vicdandan dogan bir eylemin, ancak bir dizi insanin vicdani olarak ayni
kanaatlere ulasip kamuoyuna gittiginde politik bir anlam kazanacagini
savunmaktadir. Fakat bu durumda da artik vicdani redden degil, sivil
itaatsizlikten soz edilmesi gerektigini one siirmektedir (Arendt, 2016, ss. 137-
140; Arendt, 2018b, s. 89).

Tiirkiye vicdani reddinin politik niteligini ele alan c¢aligmalar da bu
diisiince ¢izgisini takip etmislerdir (bkz. Baskir & Erdem, 2012; Belder, 2013;
Caltekin, 2022; Tok, 2009; Toker, 2008). Ornegin, Toker (2008), Tiirkiye
ornegindeki anti-militarist sOylemin, eylemin ahlakilik ilkesini kamusal bir yargi
haline getirerek, harekete politik bir hiiviyet kazandirdigin1 belirtmistir. Erdem
ve Bagkir (2012) ise, hareketin giderek genislemesi ve bir hak miicadelesi halini
almasi gibi egilimlerin onu politik bir zemine ¢ektigini dile getirmektedir. Bu
makale, Arendt’in, toplumsal degisimi miimkiin kilacak etkili bir politik pratigin,
ancak kolektif eylemsellikle gergeklesebilecegi ve vicdana dayali eylemlerin
politik alana dahil edilmesinin siibjektiflik ilkesi geregi bazi tehlikeleri



10 o Ankara Universitesi SBF Dergisi @ Erken Gériiniim

dogurabilecegi savlarina 6nemli dl¢iide hak vermektedir. Ancak bu anlayisa,
bireysel eylemin politik imkanini g6z ardi etme tehlikesini icerdigi gerekgesiyle
mesafeli yaklagmaktadir. Esas itibariyla Arendt, diisiinme eylemine araladigi
politik olanaga ragmen, bu etkinligin bir uzantis1 olan vicdani apolitik ilan
ederken, bunu siibjektiflik ilkesinin yani sira totaliter rejimlerde, kisinin
kendisiyle olan diisiiniimsel diyalogunun elinden alinmasina bagl olarak, tekilin
yargilama yetisini yitirmis olmasiyla agiklamaktadir (Arendt, 2023, ss. 25-26).
Ancak politik olan1 sadece kolektif eylemle simirlandirmak da bir bagka
handikab1 dogurmaktadir. Zira totaliter rejimlerin O6zelliklerinden biri ayni
zamanda bu kolektif eylem olanaklarini 6nemli 6l¢iide daraltmalaridir. Boyle bir
zeminde, bireysel eylemin politik potansiyeli ok daha 6nemli hale gelmektedir.
Bu durumda yapilmasi gereken, vicdami tliimiiyle politikanin disinda
konumlandirmak degil, onun apolitikligine iliskin sorunu yeniden tanimlamaktir.
Bu sorunun merkezinde, politik ¢ogullugu kucaklayamayacak kadar daraltilmis
bir tekillik anlayigina indirgenmis bireysellik yatmaktadir (Topolski, 2015, ss.
57-87). Dolayisiyla, tekil (bireysel vicdan) ile c¢ogulluk (Gteki/toplumsal)
arasindaki bagin kuruldugu bicimlere yeniden bakmak gerekmektedir.

2.2. Arendt’in Sinirlarini Asmak: Vicdana iliskisel Bir
Bakis

Tekil bireysel vicdanla ¢ogulluk arasindaki bag ilk olarak bireysel olanin
oteki/toplum tarafindan kusatilmishiginin sosyolojik temellerine isaret edilmesi
ve buradan hareketle Arendt’in kisisel olanla sinirladigi sorumluluk anlayisinin
politik olanaklarinin tartisilmasi yoluyla ele alinmaktadir. Her ne kadar Arendt
bireyi toplumdan yalitilmis bicimde tanimlamasa da ¢oziimlemesinde yapi-6zne
(toplum-birey) ikiligi korunmaktadir. Buna karsilik iliskisel sosyoloji, yap1 ile
Ozneyi karsilikli etkilesim icinde birbirini iireten diyalektik siirecler olarak
kavramaya imkan tanimaktadir (Emirbayer, 2012; Mouzelis, 2010). Bu anlayisin
temsilcilerinden olan Giddens (1999, 2013) yapiyi, bireylerin eylemleriyle
siirekli olarak yeniden iiretilen, ancak bu iiretimin yine bireyin icerisinde yer
aldigr yapisal kosullara bagli olarak gerceklestigi bir siire¢ olarak
tanimlamaktadir. Aym1  zamanda yapilar, tekil bireysel eylemlere
indirgenemeyecek, kolektif siire¢lerin {irlinleridir. Buradan hareketle, vicdani ret
ornegi 6zelinde, yapisal unsurlarin bir 6rnegini olusturan degerler, dogas1 geregi
¢ogullugu biinyesinde barmdirmaktadir. Bu husus, bireyin toplum tarafindan
kusatilmigliginin ilk basamagini olugturmaktadir.

Ikinci olarak, bu degerlerin bireysel kimliklerin pargasi haline gelis siireci
de iliskiseldir. Zira degerler, kisileri belirli tiirden eylemleri yapmaya yonelten
sabit yapilar degil, yine Giddens’in (1999, ss. 35, 67-69) tarif ettigi haliyle kural



Ebru Sevgili Canpolat e Bireysel Eylemin Politik Olanag: Tiirkiye Vicdani Ret Ornegi o 1l

ve kaynaklar iceren eylem semalaridir. Kisiler, karsilasmis olduklar1 olaylar
kargisinda, bunlar icerisinden segim yaparak eylemekte ve bu yolla degerleri de
yeniden tiretmektedir (Giddens, 1999, ss. 70-71). Bourdieu (1995), bu se¢imin
insanlarin diinyay1 anlama ve davranis tarzlarina iligskin yatkinliklar1 olarak tarif
ettigi bireysel habituslarina bagl olarak gergeklestigini vurgulayarak, toplumsal
yapilarin bireyde bedensellesmesiyle bigimlenen pratik mantigina agirhik
verirken, Giddens (1999) diisiiniimsel fail vurgusuyla, bireyin bu yapisal
belirlenimleri siirekli olarak gdzden geciren, yorumlayan ve doniistiiren aktif
kapasitesine isaret etmektedir. Bu yaklagimlar, bir yandan kisilerin vicdani ret
eylemini sahip olduklar1 degerlerin zorunlu bir sonucu veya benliklerinin
onlenemez bir disavurumu olarak tarif etmelerini anlamaya imkan verirken; diger
yandan farkli deger yargilarindan hareket eden bireylerin nasil ortak bir eylem
catist altinda bir araya gelebildiklerini agiklamaya da olanak tanimaktadir.

Degerlerin igsellestirilmesi asamasinda oldugu gibi, onlarin somut bir
eyleme doniistiiriilmesi de benzer bir iliskisel mantikla iglemektedir. Zira tim
eylemlerimiz kaginilmaz bigimde 6tekinin izlerini tasimaktadir. Bu durum, Jean-
Luc Nancy’nin (2000) ‘bir-arada-varolus’ olarak ifade ettigi, oznelligin ve
dolayisiyla eylemin daima baskalariyla paylasilan bir diinyada ve onlarla iligki
icinde ortaya ¢iktig1 ontolojik gercegin bir yansimasidir. Bu baglamda, kisileri
sahip olduklar1 degerlerden hareketle bir eylemi gerceklestirmeye veya
reddetmeye yonelten de yine onlarin bu ‘bir-arada-varolus’ zemininde, yasam
giizergahlar1 boyunca meydana gelen karsilasma ve kirilma anlarina dayalidir.
Bu iliskisel ¢erg¢eve, benligi olusturan baskalig1 ve insan diinyasinin gogullugunu
baslangi¢c noktasi alarak, kendi olmayi, ayn1 zamanda bagkalariyla birlikte bir
topluluga ait olmak iizerinden degerlendirmeye imkan sunmaktadir (Topolski,
2015, ss. Xiv-xv). Boylelikle Arendt’in kisisel ve etik alana yerlestirdigi
sorumluluk anlayisini politik bir baglamda tartisabilmenin zemini olugmaktadir.

Bu dogrultuda ilk olarak Levinas (2003), Ben’in yalnizca Bagskasi’na
yonelik olma vasfi {izerinden inga edilebilecegini 6ne siirerek, Arendt’in daha
cok kisisel olana hapsettigi sorumluluk c¢ercevesini etik bir diizlemde de olsa
genisletmektedir. Levinas’in bu ac¢ilimimi Butler (2021), somut bir politik
zeminle bulusturmaktadir. Disiiniir, etik ile politik arasindaki duvarlari
kaldirarak ~ sorumlulugu, toplumsal var olusun ve birlikte yasamin
stirdiiriilebilirliginin 6n kosulu olarak yeniden tanimlamaktadir. Esposito (2011)
ise ‘birlikte yasam’ vurgusunu politik olan1 ayn1 zamanda 6tekine ontolojik bir
aciklik ve ‘birlikte maruz kalma’ yikimliligii temelinde ele alarak
ilerletmektedir. Son olarak Ranciére (2005, 2007) etik ve politik olanin kesigim
alanlarina igaret ederek, politik olanin, bireylerin 6znelesme siireclerinde nasil
goriiniir kilindigini ortaya koymaktadir.



12 o Ankara Universitesi SBF Dergisi @ Erken Gériiniim

Ozetle, bu ¢alisma ilk olarak, Arendt’in vicdam politik alanin disinda
konumlandiran yaklagimmin smurlarini, bireysel eylemi toplumsal etkilesim
aglart baglaminda ele alan iliskisel sosyolojik perspektiften hareketle
somutlagtirarak genisletmeye caligmaktadir. Bu dogrultuda vicdan, yalnizca i¢sel
ve etik bir deneyim degil, ayn1 zamanda toplumsal karsilagsmalar ve kirilmalar
yoluyla olusan degerler tarafindan sekillenen iliskisel bir olgu olarak
kavramsallastirilmaktadir. Etik-politik kuram ise 6znenin 6tekiyle kurdugu bu
iligkide, sorumluluk ilkesi gercevesinde, tekil olan ile evrensel olan arasindaki
baglar1 yeniden kurarak, bireysel ret eylemlerinin politik nitelik kazanabilecegi
kosullar1 temellendirmektedir. Boylelikle ¢alisma, politik olan1 yalnizca kolektif
diizeyle sinirlayan yaklagimlar1 asarak bireysel eylemin politik potansiyelini
kuramsal diizeyde yeniden tartismaya agmaktadir. Tiirkiye’deki vicdani ret
pratikleri bu kuramsal ¢erceve 151ginda analiz edilmektedir.

3. Arastirmanin Yontemi ve Kapsami

Creswell (2013, ss. 47-48) nitel arastirmayi, bir problem veya konunun
onceden belirlenmis bigimlerinin 6tesinde yeni yonlerini kesfetmeye yonelik bir
ara¢ olarak tanimlamaktadir. Bu ¢aligmada, vicdani reddin politik mahiyetinin,
literatiirde alisilagelenin aksine bireysellik ekseninde ele alinmasi, onu nitel
arastirma tasariminin dogasina yaklagtirmistir. Bu tiirden bir kesif, ancak somut
bir vakadaki bireylerin anlam diinyalarmin derinlemesine incelenmesi ve
anlagilmasi yoluyla miimkiindiir. Turkiye vicdani ret 6rnegi politik olanla
kurdugu yakin iliski nedeniyle, bu kesif i¢in uygun bir vakadir. Bu dogrultuda,
hareketin baslangici olan 1989’dan 2024 yilina dek ilan edilen tiim ret beyanlar1
aragtirma kapsamina dahil edilmistir.

Caligma, iki temel veri setine dayanmaktadir. Bunlardan ilki belirtilen
tarih arahginda Vicdani Ret Dernegi’nin web sitesinde yayimlanan 558° ret
deklarasyonudur. Ikincisi ise bunlar igerisinden cinsiyet ve redde dayanak alinan
degerlerin cgesitliligini yansitacak bigimde segilen, 18 vicdani retgiyle yapilan
derinlemesine miilakatlardan olusmaktadir. Bu kapsamda miilakat yapilan
katilimcilarin 14’1 erkek, 4’1 kadindir. Ret gerekgeleri temelinde ise, 4’1 dini
motivasyonlari ne ¢ikarirken, geri kalan 14°{i anarsizm basta olmak {izere ¢esitli
sol ideolojileri temel aldiklarini belirtmistir. Katilimcilarin sosyo-demografik
ozelliklerine iliskin ayrmtili bilgi Tablo 2’de sunulmaktadir.

7 Belirtilen tarih araligindaki toplam sayr 630 olup, bunlarin 45’inde metin yer
almamaktadir. Toplu ret deklarasyonlar1 nedeniyle de 72 kisiye ait 12 ayr1 ret metni
mevcuttur. Dolayisiyla incelenen metin sayist 525 iken bu deklarasyonlarin temsil
ettigi kisi says1 558°dir.



Ebru Sevgili Canpolat e Bireysel Eylemin Politik Olanag: Tirkiye Vicdani Ret Ornegi o~ 13

Tablo: 2- Katilimeilarin Sosyo-Demografik Ozellikleri

Kati-hma | Cinsi-yet | Yas Politik Géoriis Dini inan¢ | Etnik Kimlik
K1 Erkek 34 Anarsizm Yok Cerkez
K2 Erkek 49 Anarsizm Yok Kiirt
K3 Erkek 52 Anargizm Agnostisizm Tirk
K4 Kadin 47 Anarsizm Yok Tiirk
K6 Erkek 37 Anarsizm Yok Tiirk
K7 Erkek 32 Seriat Islam Tiirk
K8 Erkek 42 Anarsizm Ateizm Kiirt
K9 Kadin 25 Anarsizm Bektasi Giircii
K10 Erkek 23 Anarsizm Ateizm Tiirk
K11 Erkek 39 Sol Yok Tiirk
K12 Erkek | 30 Anti-Kapitalist islam Tiirk

Miisliiman
K13 Kadin 24 Anarsizm Yok Tiirk
K14 Erkek 32 Seriat Islam Tirk
K15 Erkek 26 Sol Yok Laz-Tiirk
K16 Erkek 37 Miisliiman Islam Kiirt
K17 Erkek 43 Anarko-Kominizm Yok Tiirk-Kiirt
K18 Erkek 44 Anargizm Yok Tirk

Elde edilen veriler, Neuman’in (2016, ss. 662-669) betimledigi agik ve
eksenli kodlama bigimleri takip edilerek analiz edilmistir. ilk asamada, acik
kodlamayla ham veriden baslangi¢c kodlar1 tiiretilmistir. Ardindan, bu kodlarla
makalenin kuramsal cergevesi arasindaki iliskiler gézden gegcirilerek, ikinci
asama olan eksenli kodlama, ‘degerlerin insasi’, ‘i¢sellestirilmesi’, ‘somut bir
eylemde disavurumu’ ve ‘Otekine iliskin sorumluluk’ temalar1 etrafinda
derinlestirilmistir. Calismada miilakatlardan yapilan alintilar “K17, “K2”
biciminde kodlanmig, deklarasyonlardan yapilan alintilar ise vicdani retgilerin
isimleri ve beyan yillar1 belirtilerek kullanmilmistir. Cikarilan ifadeler “(...)”
bigiminde belirtilmistir.



10 o Ankara Universitesi SBF Dergisi @ Erken Gériiniim

4. Aragstirmanin Bulgulan

4.1. Vicdani Redde Deger-Eylem lliskisi

Vicdani ret eylemini anlamaya ydnelik agiklama bigimlerinden ilki, reddi
bireysel benligin bir unsuru olarak degerlendiren bireyci perspektiflerdir. En
temelde vicdanin askin olanin igimizdeki sesi, dogustan gelen evrensel bir ahlaki
0z veya en iyi ihtimalle rasyonel akil yiiriitme yoluyla ulagilan bir bilgi oldugu
kabuliine yaslanan bu anlayisa gore bir vicdani retcinin tek ve temel motivasyonu
kendi benligine ihanet etmemektir. Ikinci agiklama cizgisini olusturan yapisalci
anlayisa gore ise ret, kisilerin sahip olduklar1 degerlerin kaginilmaz bir sonucu
niteligindedir. Ornegin Durkheim (2004), tek vicdami olan varligm toplum
oldugunu savunmakta ve vicdanimiza danistigimiz her tiirlii edimin, toplumsal
normlarin igsellestirilmis bigimleri olduklarini ileri siirmektedir. Yani sira soz
konusu normlarin/degerlerin, bireyler tarafindan iiretilmis olmakla birlikte, tek
tek bireylerin bu siiregte oldukga kiiglik bir pay1 bulundugunu ve dahasi bir kez
tiretildikten sonra digsal ve zorlayici nedensel unsurlar olarak eylemlerimizi
sekillendirdiklerini savunmaktadir. Ret beyanlarinda her iki bi¢imi de animsatan
ifadeler mevcuttur. Ornegin, ‘vicdani retci olarak dogdugunu’ dile getiren K7’nin
ya da ‘baska tiirlii davranmanin kendi varolusuna aykir1 olacagini’ savunan K1’in
ifadeleri bireyselci agiklama ¢izgisine yakin dururken; eylemini ‘bir anarsistin
yapmasi gereken bir eylem’ olarak tanimlayan K13’iin ya da vicdani ret¢i olmay1
‘Miisliman olmanin kendisi’ olarak nitelendiren K16 nin sozleri, yapisalci
aciklama ¢izgisiyle Ortiisiir goriinmektedir.

Ancak bu makale, iki agiklama bigiminin de belirli sinirliliklar tagidigini
ve birbiriyle geligkili gibi duran ifadelerin, ayni iligkisel siirecin farkli bi¢imlerde
dile getirilmis tezahiirleri olduklarini ileri slirmektedir. Birey yonelimli
perspektif her ne kadar eylemin 6znel temelini giiclii bir sekilde ortaya koysa da
benligin toplumsal baglamla iliskisini dar bir ¢er¢evede ele almaktadir (Toker
Kiling, 2012, ss. 220-221). Yapisalct yaklasim ise, deger ve eylem arasindaki
iligkiyi tek yonlii bir nedensellik zeminine dayandirmakta ve bu nedenle
yukaridaki orneklerde yer verilen biri anarsizmden digeri ise Islamiyet’ten
hareket eden kisilerin vicdani reddi nasil bu degerlerin kaginilmaz bir sonucu
olarak gordiiklerini agiklamakta yetersiz kalmaktadir. Durkheim (2004, ss. 14-
24) igsellestirmenin derecelerine vurgu yaparak soruna kismi bir agiklama
sunmaktadir. Ancak failligi en temelde degerlerin igsellestirilmesine indirmekte
ve bireylerin bu degerleri yeniden yorumlama ve doniistiirme kapasitesini goz
ard1 etmektedir (Giddens, 2013, s. 38). iliskisel perspektif, deger-eylem
arasindaki ¢ok yonlii ve katmanli siirece odaklanarak bu ikiligi asmada 6nemli
kavramsal anahtarlar sunmaktadir:



Ebru Sevgili Canpolat e Bireysel Eylemin Politik Olanag: Tirkiye Vicdani Ret Ornegie 19

[lk olarak, Bourdieu, habitus kavramiyla vicdani reddi bir yandan benligin
bir parcasi diger yandan degerlerin bir uzantist1 olarak gérmeye imkan
tanimaktadir. Zira, habitusu toplumsal yasam boyunca edinilen yatkinliklar seti
olarak tanimlamaktadir (Calhoun, 2010). Bu ¢er¢eveden bakildiginda, bireyin
‘vicdani retgi olarak dogdugunu’ ifade etmesi, onun habitusunun bir tezahiirii
olarak anlasilmaktadir. Ancak Bourdieu’nun asil radikal miidahalesi, bu
yatkinligin, bireylerin farkli toplumsal alanlarla (aile, din, siyaset gibi) girdikleri
etkilesimlerin bilesimi olarak sekillendigini vurgulamasidir (Calhoun, 2010;
Mouzelis, 2010). Bu anlayis, farkli degerlerden hareket eden Kkisilerin nasil
vicdani ret c¢atis1 altinda bulustuklarin1 ve benzer degerlere sahip olanlarin ise
nasil farkli eylem bicimlerine yoneldiklerini kismi olarak aciklamaktadir. Zira
bireysel habituslar, bu etkilesimler yoluyla siirekli yeniden bigimlenmekte ve
bireysel deneyimlerin farkliliklarina bagli olarak da kisiye oOzgii bir hal
almaktadir (Corcuff, 2010). Boylelikle yapisalci anlayista deger ve eylem
arasinda Ongoriilen tekil ve dogrusal iligki asilmaktadir. Nitekim K12’nin
asagidaki ifadeleri, redde dayanak alinan degerlerin bu ¢ok katmanli dogasini
desteklemektedir:

(Vicdani ret siirecim) dinle bagladi. Yani tek din degil tabi. Sonra bunun
yanina sosyalizm okumalar1 eklendi, Ibrahim Kaypakkaya okumalari,
Hikmet Kilig, (...) derken (...) Bu sefer Bat1 diisiince tarihinin igerisinde
paralellesebilecegimiz yerler oldugunu kesfettik... Sonra buralarda Hanif
Marksistlerle tanistik (...) Kendi anladigim din anlayist ilk baslarda
bunlara ¢ok uzakti. Sonra ben 6grendik¢e bunlarla da kendimi hemhal
etmeye bagladim (K12).

Ancak Bourdieu, deger alanlarinin esnekligi ve farkli alanlar arasindaki
etkilesim siireclerine dikkat ¢ekse de odagi, bu iliskinin aligkanliga dayali
boyutundadir. Buna karsilik Giddens’n (1999) diisiiniimsel faili, bireyin kendine
ve ayni zamanda baskalarina (6tekine) yonelik siirekli diisiinme, sorgulama ve
gbzden gecirme kapasitesine sahip olduguna isaret etmektedir. Bu yaklagim,
Ozneyi yalnizca bilingli bir fail olarak kavramakla kalmayip, siireci bastan
itibaren Otekine yonelen iliskisel bir zeminde diisiinmeyi de saglamaktadir.
Giddens (1999, ss. 27-28), bireylerin ayni anda hem giindelik yasamin akisi
icinde hem kendilerine 6zgili yasam seyirlerinin uzaminda hem de toplumsal
kurumlarin birey iistii nitelikteki yapilagmasi ve ayn1 zamanda toplumsal iligkiler
icerisinde konumlandigina dikkat ¢ekmektedir. Bu katmerli yapi, her bireyi,
Ozgil toplumsal kimliklerin  yarattign iliskisel aglarmm  merkezine
yerlestirmektedir. Elde edilen veriler de vicdani retgilerin bireysel habituslarimin
insasimin ve bu habitusun belirli bir eylemi iiretmesini olanakli kilan siireclerin,
bu tirden katmanli ve etkilesimsel iliskiler {izerinden gergeklestigini
gostermektedir.



16 o Ankara Universitesi SBF Dergisi @ Erken Gériiniim

Aile kurumu, ongoriilebilecegi gibi, deger insasinin sekillendigi ilk
alandir. K1 ve K15 ailelerinin bu siiregteki roliinii sdyle aktarmiglardir:

Teyzem beni ¢ok etkiledi ¢ocuklugumda. (...) Bizim aile aslinda sol
gelenekten geliyor ama tabi ki sol gelenek onlarin déneminde Stalinist bir
gelenege denk diisiiyordu. (...) Olumlu etkileri, cocukluk donemimde daha
¢ok okuttugu seylerle alakali. (...) Biitiin bunlar tabi etkiledi bir sekilde
kisiligimin olusumunu (K1).

Buraya kendim geldim, ailemle gelmedim. Ama ailemde bunun kalkis
noktalar1 vardi. Babam biraz alternatif ilahiyatci idi. (...) Ozgiir diisiinme
konusunda ¢ok dniimii agt1 benim. (...) Kutsallar tartigilmaz kilmryorduk;
bilakis Allah, Peygamber gibi Islamiyet’in icerisindeki tiim dokunulmaz
gibi olan seyleri konusup tartisiyorduk. O belki biraz benim bunu
yakalamami, anlamami saglamis olabilir (K12).

Ancak bu iligkiler, eylemi kolaylastiran bir zemin sunabilecegi gibi,
bireyin degerler sisteminde kirilmalara yol agarak sorgulama siireclerini
tetikleyen doniim noktalar1 olarak da islev gorebilmektedir. Zira iliskisel
anlayista fail, kolektif olarak orgiitlenmis eylem baglamlarinda baskalarina
angaje olan, yasam deneyimlerinin miiddetine gémiilmiis aktorler olduklari kadar
ayn1 zamanda da patika bagimli; kendisine musallat olan sorunlara yonelik tepki
gelistirebilen bir konumdadir (Emirbayer & Mische, 2012, s. 78). Katilimcilarin
ifadelerinden bu catismanin en yogun yasandigi yerin egitim kurumu oldugu
anlasilmaktadir. Zira katilimeilar, 6rgiin egitim siirecini, bulunduklari toplumsal
kosullar1 sorgulamaya yonlendiren, kendi deyimleriyle ‘ilk uyanislarimi’
yasadiklar1 kirilma alani olarak tanimlamaktadir. K13’lin bu konudaki ifadeleri
sunlardir:

Diiz liseye gidiyordum ve okudugum okul Bursa’nin en fasist okullarindan
birisiydi. Higbir zaman etrafimdaki insanlarla aynilagtiramiyordum.
Okulda bdyle bir iki arkadasim vardi iletisim kurabildigim. Lise yillarimda
biraz daha bdyle okumaya basladim iste. Once kiiltiir sanat dergileri,
oradan daha siyasi yayinlara kayan (K13).

Bu durumu egitimin, ordudan sonra militarizmin en gii¢lii bi¢imde
hissedildigi kurumlardan biri olmastyla agiklamak miimkiindiir. Ayn1 zamanda,
sisteme giderek daha fazla entegre edilen dini dgreti ve yasam tarzinin yarattigi
baskilar1 da dikkate almak gerekmektedir. Islamiyet, nasil ki ordunun ve
askerligin kutsiyetini saglamak icin bir devlet ideolojisi olarak kullanilmissa,
egitim kurumunda da etkileri 1980 darbesi sonrasi Tiirk-Islam sentezinin resmi
egitim politikasina dahil edilmesi ve 2000’lerden itibaren de Islami motiflerin
farkli bir acidan; ancak artan sekilde kullanilmasiyla baskin bir bigimde



Ebru Sevgili Canpolat e Bireysel Eylemin Politik Olanag: Tiirkiye Vicdani Ret Ornegi o 1

hissedilmistir (Kemerli, 2015). Bu unsurlar asagida 6rnekleri verilen, farkli dini
veya kiiltiirel yapilardan gelen vicdani retgiler igin ¢ok daha derin kirilmalar
yaratmigtir:

Ben su an bu halimdeysem, en biiyiik kirilmalarimi o okulda yasadigim
icin aslinda. Orada da bize bunu 6grettiler; dinin ger¢ekten ne olmamasi
gerektigini. Cilinkii Kur’am1 okuyamiyorsan Osmanlica dersinden
gegemiyordun. (...) Hem devletin hem de dinin nasil isledigini o okulda
¢ok iyi gordiim (K9).

Yani ger¢ekten Almanya’dan gelisi ve yatili okulu ¢ok agir yasadim. Bir
intihar krizinden U doniisii yaparak hayata sarildim. Dolayisiyla benim igin
kendimi politik olarak ifade etmek hayatta politik durmak gergekten bir
varlik meselesiydi. (...). Biz siirekli seriatgr ve iilkiicii d6gretmenlerin
gozetiminde yasadik. Yani tam bir hapishane yasami yasadik. Yani igeriye
gazete girmiyor, hi¢bir sey girmiyor. (...) Ayn1 anda hem iilkiicii, Islamci
ideoloji giiclii sekilde veriliyor o okullarda. Higbir sekilde buna ikna
olmamus biri olarak, 15 yasimda siirekli buna direnmekle ve siirekli bir sey
yapamayip altinda ezilmekle gecti 4 sene (K18).

Sadece kurumsal yapilar degil, kisilerin igerisinde yer aldigi cesitli
toplumsal ve siyasal olaylar da onlar1 igerisine dogduklar1 degerleri sorgulamaya
gotiirmektedir. K6, bu husustaki deneyimini sdyle aktarmistir:

Ben Diyarbakir’da okudum. Tam savasin doruk nokta oldugu yillardi.
Biraz belki hafiflemisti, 94-98 arastydi. Savasin ne oldugunu ucundan
kiyisindan goriiyordum. Yakin arkadaglarimdan kimisinin akrabasi dagda,
kimisi askerde kimi gatisiyor kimisi 6lmiis. (...) Devlet ve militarizm
hakkindaki o teorilerimi neredeyse somutlamama neden oldu bu
yasadiklarim (K6).

K12 ise uzun yillar igerisinde yer aldigi cevrelerde sekillenen dini
inancinin nasil parcalandigini asagidaki gibi aktarmistir:

Ne zaman televizyonda bombayr gordiim, diisti Bagdat’a, birdenbire
bende ¢ok sert bir sey oldu. Bunlar ne yapiyorlar dedim. Miislimanlar
nerde? (...) Babam dedi oglum Miisliimanlar uyuyor. Nasil olur dedim ya,
Bagdat bombalaniyor bu insanlar dliiyor ama dedim. Ama ben bunu
sordugumda Kiirdistan’da zaten bir zuliim var. O zaman onlarin farkinda
degilim. Iste tek bildigim Filistinliler Israillilere zulmediyor.
Afganistan’da zuliim var, Cegenistan’da zuliim var. Ama yasamimda
bunlarin kavgasini kusanacak bir pozisyonda degilim. (...) Irak
bombalaniyor, onlarin suskunlugu, umursamaz tavirlar1 beni ¢ok
radikalize etti. Birdenbire kendimi o tarikatlarin, cemaatlerin karsisinda
buldum (K12).



18 o Ankara Universitesi SBF Dergisi @ Erken Gériiniim

Bireysel deneyimlerin yarattig1 kirilmanin en dikkat cekici 6rnegini ise
kendini milliyet¢i ve muhafazakar olarak tanimlayan ve bu degerlerden hareketle
reddini ilan eden K7’nin, askerlik deneyiminin degerlerini nasil yeniden insa
etmesine yol agtigini gosteren su aktarimi olusturmaktadir:

Ben askere davullarla zurnalarla gittim. (...) Ama oradaki sa¢gmaliklar1
gordiikten sonra diisiindiim yani biz burada ne yapiyoruz? Iste vatan
miidafaas1 yani yok ya bu hikdye. Ne vatan miidafaasi? (...) Adamin
sOylemedigi laf kalmiyor. (...) Sonra iste ben namaz kiliyorum, birtakim
hakaretlere maruz kaliyorum. (...) Orada benim inanmis oldugum
degerlerin aslinda bos oldugunu gordiim. Yani adi Tirk Silahli
Kuvvetleri’ydi, Tirkliigii yoktu. Daha sonra neden orada bulunuyorum
bunlar1 sorgulamaya basladim. Kutsiyetimin ayaklar altina alindigim
gordiiglim zaman iistimde ne var ne yok ¢ikarttim. Dedim ki hadi ulan
bana bu askerligi yaptirin (K7).

Nasil ki toplumsal degisim, ki bu devrim yoluyla da olsa, eskinin tiimiiyle
lagvedilip yeninin sifirdan kuruldugu bir siireci ifade etmiyor ve geg¢misin
tortularin1 {izerinde barindiriyorsa, bireysel diizeyde yasanan degisim de
benzerdir. Bu durumda vicdani retciler icin iki temel stratejiden s6z etmek
miimkiindiir: {1k olarak, halihazirda igerisine yer aldiklar1 degerler alam vicdani
ret i¢in kolaylastirict nitelikte olan grup i¢in vicdani ret ilani, sahip olunan
degerleri korumanin bir bi¢cimi ve geregidir. Buradaki deger ve eylem iliskisi
Bourdieu’nun ifade ettigi tiirden aligkanliklar setine daha yakindir.

Ancak diger grup igin, yasanan kirilma anlari yeni bir insa siirecini
gerektirmektedir. Bu oOrneklerde Giddens’in diigiiniimsel faillik kavramiyla
vurguladigi, aktorlerin bilingli miidahalesi ¢cok daha belirgindir. Fakat bu
durumda dahi Dbireyler nadiren sahip oldugu degerlerden tiimiiyle
vazgecmektedir. Bundan ziyade, degerlerini eylemlerine uyumlu hale getirecek
bicimde yeniden yorumlamaktadir. Nitekim yukarida ifadelerine yer verilen K7,
askerlik doneminde simdiye dek bildigi tiim ezberlerin bozulmasina karsilik,
yine milliyet¢i ve muhafazakar zeminde reddini ilan etmis; ancak bu degerlerin
toplumsal yapidaki genel kabuliinden kendini ayirmigtir. Benzer sekilde K12 de
yasadig1 kirilma sonucunda eski gevresinden kopmakla birlikte Islami inangtan
ayrilmamus; fakat yoniinii farkli okumalara ¢evirmistir. Bu arayisin sonucunda
ise Antikapitalist Misliimanlarla yolu kesigmis ve vicdani reddini ilan etmistir.
Ancak her iki bigimde de bireysel eylemin toplumsal olandan ayriks1 bir bigimde
diisiiniilemeyecegi asikardir ve yine her ikisi i¢in de faillik esastir. Ele alinan
hususlar, bireysel benligin bir iiriinii olarak degerlendirilen reddin kolektif olanla
nasil sarmalandigin1 gdstermektedir. Ancak bu kusatilma, eylemi politik bir
zeminde tartisabilmek icin gerekli ise de yeterli bir kosul degildir. Bir sonraki
baslikta toplumsal olandan politik olana gegisin olanaklar1 tartigilmaktadir.



Ebru Sevgili Canpolat e Bireysel Eylemin Politik Olanag: Tiirkiye Vicdani Ret Ornegie 19

4.2. Vicdani Sorumluluk: Etik mi Politik mi?

Politik eylemin nasil tanimlanacagi konusunda farkli yaklagimlar mevcut
olmakla birlikte, genel egilim onu ¢ogullukla iliskilendirmektedir. Ancak bu
cogullugun diistinlimsel diizeyde mi yoksa eylemsel alanda m1 var oldugu ve
politik olan ile ahlak arasindaki iliskinin nasil degerlendirilecegi tartigmalidir.
Hakim kabul, politik eylemin ancak kamusal alanda varlik gosterebilecegi ve
ahlaki olandan hareketle tanimlanamayacagi iken (Arendt, 2013, 2023), azinlikta
kalan bir kesim, 6znenin kurulusu itibariyla 6tekine yonelik olmasi sebebiyle
(Levinas, 2003) bireysel olamin politikligine vurgu yapmakta ve yine bu
cercevede ahlaki politik alanin igerisine dahil etmektedir (Butler, 2021; Esposito,
2011; Ranciere, 2005, 2007). Makalenin baslangicinda da vurgulandigr gibi,
Tirkiye vicdani reddinin politik mahiyeti, kamusal alandaki ¢ogulluk zemini
iizerinden ele alinmistir. Bu kapsamda hareketin kolektif bir eylem niteligi
tagimasi, belirli bir yasa ya da diizene yonelik degisim talebinin varligi gibi
nitelikleri iizerinde durulmustur. Calismanin verileri de bu kabulleri
desteklemektedir:

Tarihsel siirecin aktarildig1 boliimde de yer verildigi gibi, eylemin anarsist
hareketin temel ilkelerinden olan otoriteye yonelik baskaldiriin bir uzantisi
niteliginde ortaya ¢ikmis olmasi, bagtan itibaren politik bir zeminde ve kolektif
miicadelenin bir pargasi olarak dogmasina yol agmistir. Derneklesme faaliyetleri,
toplu deklarasyonlar, diizenlenen atélye ve kongrelerin yani sira hareketin ‘bagka
bir diinyanin miimkiinliigli’ idealini benimseyerek, kullandigi sembolik
sloganlarla (‘Askere gitme, kardes kani dokme’, ‘Hayatlarimiz ¢alinmadan,
hayallerimiz bulugmali’ gibi) digerlerini de eyleme davet etmesi veya askerligin
kaldirilmasi, vicdani reddin bir hak olarak taninmasi ve alternatif kamusal hizmet
diizenlenmesi gibi yasal talepler bu kapsamdaki ornekler arasindadir. Ancak
makalenin odagi, bu tirden bir kolektiflik unsuru igerip icermedigine
bakilmaksizin, eylemi Onceleyen siireglerin halihazirda 6tekini barindirmasi
itibariyla icerdigi cogulluk vasfinin, onu politik alana dahil edilebilir kildig
iizerinedir. Otekiyle kurulan bu bag1 salt toplumsalliktan ayirarak politik hale
getiren anahtar kavram ise sorumluluk olgusudur. Zira bir arada yasami
kurmanin ifadesi olan politika, bu yasamin geregi olan sorumluluk ilkesiyle
mimkiindiir (Toker Kiling, 2012, s. 8). Nitekim vicdani retgilerin
deklarasyonlarinda da siklikla kendi iradelerinden bagimsiz olarak diinyanin
farkl1 bolgelerinde ve farkli zamanlarda gergeklesen olaylara iliskin duyduklari
sucluluk ve/veya sorumluluktan soz ettikleri goriilmektedir. Ancak bu
sorumluluk iddiasinin somut olarak hangi kosullarda politik bir nitelik
kazandigina yakindan bakmak gerekmektedir.

Vicdanin her yerde apolitik oldugunu ve dolayisiyla ne haksizligin
yapildig1 diinyayla ne de bu haksizlikla alakali diinyanin gelecegine iliskin



20 .« Ankara Universitesi SBF Dergisi @ Erken Gériiniim

sonuglariyla ilgilendigini ileri siiren Arendt (2018b, s. 87), herhangi bir vicdani
sorumluluk ifadesinin politik kapsamda degerlendirilebilme imkanini
kisitlamaktadir. Ona gore kisinin kendi dahlinin olmadig1 bir eylemden duydugu
soyut sugluluk hissi, ‘herkesin her seyden sorumlu oldugu’ gibi bir yanilsama
yaratacaktir (Arendt, 2018c). Bu yamlsamanin ise ger¢ek suclunun
belirsizlesmesine ve nihayetinde politik sorumlulugun dagilmasina yol agtigini
savunmaktadir. Hissedilmesi gerekenin, sugluluk degil, ortak bir diinyada alinan
somut kararlarin ve eylemlerin sonuglarina iligkin duyulan kisisel sorumluluk
oldugunu dile getirmektedir. Arendt’in géziinde bu eylemler ancak bireyin icsel
huzuruna yonelik bir tutumdan ibarettir. Bu yaklagim asagida 6rneklerine yer
verilen bir kisim vicdani ret¢inin beyanlarinda 6ne ¢ikan sugluluk vurgusunun
politik mahiyetini degerlendirmek agisindan elveriglidir:

Sustugum siirece kendimi sug¢ ortagi olarak gorecegim. Fakat ben higbir
bicimde savasin ve militarizmin su¢ ortagi olmak istemiyorum. Canli
hayat1 hige sayan higbir mekanizmanin iginde yer almayacagim (Inci
Aglagiil, 2004).8

Vicdan sugluluk hissinden dogar. Yasadigim bdlgede savaslardan kaynakli
insan Olimlerinin hala devam ediyor olusundan kendimi daha az suglu
hissetmek adina vicdani reddimi agikliyorum (Halil Goktas, 2020).°

Yukaridaki ifadelerde, kisilerin ‘suca ortak olmak istememe’ nedenini,
‘kendilerini daha az suclu hissetmek’ bigiminde acgikladiklar1 goriilmektedir. Bu
tirden bir sucluluk ifadesinde, tekil vicdanin politik alana dahlini miimkiin
kilacak ¢ogulluk bagini kurmak giigtiir. Bu yoniiyle s6z konusu tutumlar,
Arendt’in &ne siirdiigii ‘reddin apolitikligi’ kabuliine yakin durmaktadir. Ote
yandan incelenen beyanlar 6nemli bir kisminda dne ¢gikan sorumluluk anlayisi,
benlik vurgusunun en temelde 6tekine yonelme vasfi lizerinden kuruldugu ¢ok
daha katmanli bir yapiya tekabiil etmektedir. Bu 6rneklerden bazilari sunlardir:

Devletin, halkina olan sorumlulugu oldugu kadar bireylerin de toplumuna
sorumlulugu oldugu kanisindayim. Bu yiizden daha 6nce toplumun
kaygilar1 igin siper olmus (...) cezaevlerindeki onurlu tutsaklara ve
sigdiramadigim bircok devrimci ve yurtsever yoldaslarimin anisina
toplumun kaygilariin giderilmesine biraz da olsa ortak olacagim igin onur
duyuyorum (Ozlem Mollamehmetoglu, 2007).1°

8 bkz. https://vicdaniret.org/inci-aglagul/
9 bkz. https://vicdaniret.org/halil-goktas/
10 bkz. https://vicdaniret.org/ozlem-mollamehmetoglu/



Ebru Sevgili Canpolat e Bireysel Eylemin Politik Olanag: Tiirkiye Vicdani Ret Ornegi o 4]

Ret ediyorum, ¢iinkii; ben itaat ettigim siirece onlar Artvin’de HES,
Dersim’de baraj yapmaya devam edecek. Ben itaat ettigim siirece onlar 30
yildir siiren savasta, Kiirt halkinin mesru demokratik haklarini, teror
ezberiyle yok saymaya devam edecek. (...) Bana sunulan bu ‘6zgiirliik’
kocaman bir yalandir. Artik bu yalanla yasamak istemiyor, beni 6ldiirmeye
zorlayacak higbir emrin altina girmemeyi tercih ediyorum. Bu tercih benim
i¢in, bir kalekol ve Ceylan Onkol arasinda tercih yapma zorunlulugudur.
(...) Dogada birlikte yasadigim diger canlilara karsi sorumlulugumdur
(Halil Firat Yazar, 2013).

Arendt, bu tiirden sorumluluk beyanlarmi ilk orneklerdeki sugluluk
ifadelerinden ayirt etmeye imkan tanimazken, Levinas’in, anlayisi bu asamada
onemli bir agilim saglamaktadir. Levinas (2003, ss. 124-130), Ben’in 6ziinde
Baskasi’na kars1 sinirsiz bir sorumluluk tagidigini ve Ben’in insasinin ancak bu
yolla miimkiin oldugunu ileri stirmektedir. Diigiiniir, ‘Buradayim’ s6ziiniin Ben’i
asla kendi sugum olmayan, payimin bulunmadigi bir seye —insanligin tarihine
ve bagkalarinin ge¢misine— firlattigini; bdylece onlar1 benim meselem haline
getirdigini ifade etmektedir (Kartal, 2021, s. 224; Levinas, 2011, s. 2). Bu
anlayisa gore yukaridaki drneklerde one ¢ikan eylemekten geri durma hali basit
bir geri ¢ekilisten fazlasini ifade etmektedir. Ancak, Levinas da en nihayetinde
bu iligkiyi etik bir zeminde tartismaktadir. Dolayisiyla onun ag¢tigi bu kapidan,
politik olanin sahnesine gegisi saglayacak bir miidahaleye ihtiya¢ vardir. Bu
ihtiyaca isaret eden baz1 okumalar, Levinas’in Ben ve Baskas1 arasindaki iliski
modelinde, Baskasi’nin ayni zamanda digerlerinin bakisin1i da (ligiinciiyii)
icerdigine isaret etmektedir (bkz. Caygill, 2002; Kartal, 2021). Bu dogrultuda s6z
konusu modelin toplumsal olani, yani ¢cogullugu temellendirdigi ve boylelikle
etik olandan politik olana gegisin izlerini tagidigini iddia etmektedir. Nitekim, bu
iddiay1 destekler nitelikte bir vurgu, K3 ile yapilan miilakatta da yer almaktadir:

(...) Yani vicdani ret¢i reddini agikladiginda bireysel sorumlulugun
yaninda digerlerine iligkin sorumluluk da beraberinde vardir. Sorumluluk
sorgulamasi olmadan ahlak sorgulamasi olmaz. (...) Sadece kendisine
iliskin bir sorgulama ile ahlak sorgulamasi olmaz. (...) Otekiyle ilgili bir
sorgulama devreye girdiginde ister istemez toplumsal alana girmis
oluyorsun. Toplumsal alana girdiginizde bir adim sonras1 bunun politik
sorumluluk (K3).

Levinas’in ¢éziimlemesinde ima diizeyinde kalan bu iddia, Butler’in etik
ile politik olan1 birlikte ele alan yaklagiminda somutlagmaktadir. Butler (2021),
bagkasina karsi neden sorumlu oldugumuzu (ki bunu ‘kollamak’ fiiliyle ifade
eder) kendiligin bagkalar1 tizerinden kuruldugu ve ondan ayrilamaz oldugu

11 bkz. https://vicdaniret.org/halil-firat-yazar/



22 o Ankara Universitesi SBF Dergisi @ Erken Gériiniim

varsayimiyla temellendirmektedir. Ona gore kendini koruma, en temelde, benligi
var eden digerlerini de korumaktan ge¢mektedir. Bu nedenle politikanin, boylesi
bir etik zemin iizerinden ingasin1 hem birlikte yasamanin hem de yasamin
siirdiiriilebilirliginin geregi olarak savunmaktadir. Siddetsizligi de bu baglamda
pasif bir geri ¢ekilis degil, aksine birlikte yagama olanagini miimkiin kilan aktif
birer politik eylem olarak yorumlamaktadir. Esposito (2011) ise politikanin
gorevinin sadece kollamak degil ayni zamanda agmak oldugunu ileri siirerek
baglami genisletmektedir. Buna gore politik eylem, yasami koruma adi altinda
siddet uygulayan bir sisteme karsi etik bir birliktelik-dayanisma c¢agrisinda
bulunarak tehlikeyi ifsa etmeli ve tipki ret sdyleminde 6ne ¢ikan ‘bagka bir
diinyanin miimkiinliigli’ veya ‘hayatlarimiz ¢alinmadan hayellerimiz bulusmalr’
ifadelerinde oldugu gibi yasamu birlikte yasamanin bagka yollarin1 aramalidir. Bu
yaklasimiyla Esposito ayni zamanda Levinas’in ancak etik bir zeminde
geniglettigi ve Arendt’in ise toplum ig¢in bir tehdit olarak goérdiigii sinirsiz
sorumluluk olgusunu politik bir zemine tagimaktadir.

Nitekim vicdani retciler de toplumsal diizeydeki adaletsizlikleri kamusal
bir bigcimde deklare ederek, bu ifsayr gerceklestirmektedir. Katilimcilarin
ifadelerinde siklikla Tiirkiye’de yillardir siire giden kimlik temelli ¢catismalarin
yarattig1 sonuglarin, Afganistan’da, Irak’ta, Suriye’de, Ukrayna’da, Filistin’de ve
diinyanin ¢esitli yerlerinde sliregiden savaglarin, niikleer silahlanmanin yol agtig1
cevresel ve insan sagligina yonelik tehditlerin, tecaviize ugrayan ve cinayete
kurban giden kadinlarin ve LGBTI bireylerin, tahrip edilen dogal ve tarihi
kaynaklarin veya daha spesifik olarak 11 Eyliil Olaylari, 12 Eyliil Darbesi, Gezi,
Marag-Dersim-Sivas katliamlar1 gibi vakalarin, Hrant Dink, Musa Anter gibi
siyasi cinayetlerin ve faili mechullerin konu edinildigi goriilmektedir. Vicdani
ret¢ilerin 6nemli bir kismi, kendilerinin bir dahli olmaksizin ge¢miste ve bugiin
yasanan ve dahi gelecekte yaganmasi muhtemel olan bu tiirden adaletsizliklere
ve zuliimlere iligkin kimi zaman sugluluk fakat ekseriyetle sorumluluk hissiyle
hareket etmekte ve bunlara sessiz kalmanin da en az bu eylemleri yerine
getirmekle es deger oldugunu savunmaktadir.

Bu eylemler Ranciere’ci anlamiyla bir politik 6znellesme pratigine tekabiil
etmektedir. Zira Ranciére (2005, 2007) de tipki Esposito gibi Ozneye ve
dolayisiyla da bireysel eyleme, duyulur diizendeki uyumu bozma ve
duyulmayanin sesini duyurma kapasitesi dolayistyla politik bir anlam atfetmistir.
Esas itibariyla soziin bu baglamdaki kurucu politik vasfina Arendt (2013, s. 30)
de dikkat c¢ekmistir. Ancak, Arendt’in perspektifinde soziin politik anlam
kazanabilmesi, onun kamusal-cogulculuk zemininde somutluk kazanmasina
bagliyken; Ranciere ve Esposito, eylemin kolektif bir harekete doniismesinden
bagimsiz olarak, potansiyelin kendisine politik bir anlam atfetmektedir. Bu da
bireysel bir ret eylemini politik addedebilmenin yolunu saglamaktadir.



Ebru Sevgili Canpolat e Bireysel Eylemin Politik Olanag: Tirkiye Vicdani Ret Ornegi o~ 23

Ranciére’nin yaklagimi, ayn1 zamanda, ret beyanlarinin hangi kosullar
altinda politik bir nitelik tasiyabilecegini ayirt etmek agisindan da 6nemli bir
miidahalede bulunmaktadir. Diisiliniir, 6tekinin davasin1 agmanin, goriiniiste
politik olan1 olmak istemedigi seye, ahlaka geri gondermek olacagimi dile
getirmis ve bu dahil edilisin politik yollarin1 6zellestirmistir (Ranciére, 2007, s.
124). Buna gore oOtekinin giindeme getirilmesi eger bir acima, kurbanla
Ozdeslesme bigiminde gergeklesiyorsa bu ahlaki bir eylemdir. Zira politik
eylemin, 6znenin kendi atanmis kimligiyle arasina mesafe koyarak, evrensel bir
iddiaya yonelmesiyle miimkiin oldugunu savunmaktadir (Ranciére, 2005, ss.
185-187). Esposito (2011) da benzer bigimde etik bir talebin politik olanagini,
ortak bir kimlik tizerinden degil, ‘birlikte maruz kalma’ ve karsilikli bir borg
iligkisi (munus) tizerinden kurulabilecegine igaret etmektedir.

Dolayisiyla yukarida siralanan ornekleri politik bir zeminde ele
alabilmenin kosulu, retgilerin kendilerini dogrudan Kiirt, kadin veya Filistinli
olarak ilan ettikleri bigimlerde degil, bu ‘baska’larinin konumunu, mevcut
diizenin adaletsizligini teshir etmek i¢in bir ‘hakikat sahnesi’ olarak kullandiklart
hallerde miimkiindiir. Bu haliyle, eyleme politik bir vasif kazandiran, sonradan
katilanlarin sayist degildir. Sorumluluk hissiyle gerceklestirilen itaat etmeme
veya dahil olmama gibi pasif bir eylemin, tekil de olsa bu siirece ortak olmamay1
icermesi, bu tekil eylemin/soziin kamusal alandaki beyaninin kisinin amaci
dahilinde olmasina bagli olmaksizin, ifsa edici ve digerlerini harekete gecirici bir
potansiyele sahip olmasi; fakat en temelde eylemi lireten siirecin hem inga
asamasinda hem de eyleme asamasinda kendisinden ayrilamayacak olan 6tekine
yonelik olma vasfi, tekil taleplerin evrensel olanla bagin1 miimkiin kilarak onu
politik alana dahil etmektedir.

Sonucg

Tiirkiye vicdani reddinin politik mahiyetini kolektif eylemsellik
zemininde tartismak ve bu vasiflari itibariyla onun sivil itaatsizlikle olan bagini
sorgulamak 6nemli olmakla birlikte, bu tartisma bir asamada kisir bir dongiiye
girmektedir. Buna karsilik kamusal alanda kolektif bir eylem niteligi tasimasina
bakilmaksizin, bireysel olarak sergilenen ret eylemlerinin politik olanagi iizerine
diistinmek, 6zellikle Tiirkiye gibi siyasi baskilarin arttig1 {ilkelerde, Mulgan’n
(1995) deyimiyle apolitik ¢agda politik eylemin miimkiin oldugu bic¢imleri
konusmak agisindan kiymetlidir.

Tiirkiye’de ozellikle Gezi protestolart sonrasinda kolektif muhalefet
bicimlerinin {izerinde artan siyasal ve hukuksal baskilar, bu tiir eylemlerin
goriintirliglinii 6nemli Olgiide azaltmustir. Bu kosullarda, bireysel muhalefet
bigimlerini toplumsal degisimi yaratmaktan uzak olduklar1 gerekgesiyle politik



20 o Ankara Universitesi SBF Dergisi @ Erken Gériiniim

alanin disinda konumlandirmak, direnis kiiltiiriiniin siirekliligini saglayan etik ve
politik duyarlilik bigimlerinin gériinmez héle gelmesine neden olacaktir. Ancak,
bu olanag liberal donemin sahneye cikardigi, tiimiiyle kendi taleplerini merkeze
alan, sorumluluktan azadeligi Ozgiirlilkle es kilan bir bireysellik zemininde
tartigsmak ise hem giic hem de Arendt’in dikkat ¢ektigi iizere tehlikelidir. Bireysel
eylemi politik olarak anlamli kilan, onun evrensel olanla adalet, esitlik ya da
yasam hakki gibi ilkeler ¢ercevesinde yonelmis taleplerle kurdugu iliskidir. Bu
kapsamdaki ornekleri politik baglamda ele almak, mevcut kosullarda giderek
soniimlenen direnis alanlarimi canli tutmanin yollarindan biridir.

Makalede konu edinilen vicdani ret 6rnegi, tarihsel olarak her ne kadar
sozii edilen liberal eylem bicimlerine tekabiil edecek nitelikte dogmus olsa da
aragtirmanin bulgular1 Tiirkiye vicdani reddinin 6nemli dlgiide bu egilimden
ayrildigini gostermektedir. Mevcut verilere gore Tiirkiye orneginde tiimiiyle
bireysel gerekcelerle, kendi benlik biitlinliiglinii korumak adina ilan edilen ret
beyanlari tiim deklarasyonlarin sadece %18’ine tekabiil etmekle birlikte bireysel
benligin korunumu ilkesi tiim deklarasyonlarin ayni zamanda ortak bir
unsurudur. Ancak makalede, redde dayanak olusturan bu etkenin, daha agik bir
ifadeyle benligi olusturan degerlerin, hali hazirda 6tekiyle olan iliskisel siirecte,
igerisinde yer alinan baglamsal kosullara dayali yonii vurgulanmistir. Bu
etkilesimsel siireg, tekil olanin evrenselle bagint miimkiin kilan sorumluluk
alaninin kuruldugu ilk zemini teskil etmektedir. Yine de bu onu politik alana
dahil etmeye tek basina yeterli degildir. Bireysel eylem, farkli alanlardaki
deneyimlere dayali olarak igsellestirilen 6zgiil habituslar1 olusturan degerlerin
yeniden digsallastirilmasiyla miimkiindiir. Bu digsallagtirma da otekine iliskin
sorumlulugun harekete gegirici giiciine dayanmaktadir. Sorumluluk ve 6tekine
iligkin farkindalik, kisilerin ayni zamanda inandiklar1 gibi yasamalarinin,
kendileri gibi var olabilmelerinin de bir yoludur. Dolayisiyla bu 6rnekte benligin
korunumu gayesi, ancak Otekiyle iliski cercevesinde olusan bir degerler
sisteminde ve yine bu degerlerin 6tekine yonelik olarak digsallagtirildigi ve bu
yolla kendini yeniden var edebildigi bir iliskisel siiregte miimkiindiir. Bu haliyle
sergilenen eylememe, reddetme fiili de yine sozli edilen sorumlulugun
kaginilmaz bir gerekliligi olarak goriilen, bireyin lizerine diisen etik ve de politik
sorumlulugun bir pargasidir.

Son olarak belirtmek gerekir ki, vicdani reddin icerdigi genis eylem
yelpazesi dikkate alindiginda, politiklik vasfini kavramin dahili/zorunlu bir ilkesi
olarak konumlandirmak dogru bir genelleme degildir. Zira hareket, Tiirkiye
ornegi de dahil olmak iizere, burada tarif edilen genel egilimin disinda kalan pek
cok Ornegi barindirmaktadir. Calismada tekil eylemin evrensel olanla baginin
otekine iligkin sorumluluk zemini iizerinden kurgulandigi vakalarda, bireysel bir
eylem olarak reddin politik olanaginin miimkiin oldugu ve Tiirkiye Grneginin



Ebru Sevgili Canpolat e Bireysel Eylemin Politik Olanag: Tirkiye Vicdani Ret Ornegi o~ 29

genel muhtevasinin da bu bicime tekabiil ettigi savunulmustur. Boylelikle,
apolitiklik ilkesini reddin dahili bir unsuru olarak kabul eden anlayisa elestirel
bir miidahalede bulunulmakta ve bireysel eylemin etik—iliskisel boyutunda
politik olanagin nasil miimkiin olabilecegine iliskin bir anlayis sunulmaktadir.

Etik Bildirim: sbfdergi@politics.ankara.edu.tr
Benzerlik Denetimi: Tamamlandi.

Cikar Catismasi Beyani: Yazar(lar) bir ¢ikar ¢atigmasi beyaninda bulunmamistir.

Kaynakca

Akga, 1. (2023). 2000’lerde ordu-siyaset iligkileri ve guvenlik politikalari. 0. Kaygusuz & B. Ozkan
(Ed.), Devletin glvenligi adina (ss. 315-346). lletisim.

Aktas, E. J. (2024). Vicdani ret ve sosyo-politik yasama etkileri. Seykitap.

Altinay, A. G. (2008). Kiinye bellemeyen Kezbanlar. C. Usterci & U. Yorulmaz (Ed.), Carklardaki kum:
Vicdani red (ss. 113-134). lletisim.

Arendt, H. (2013). insanlik durumu (B. S. Sener, Cev.). lletigim.
Arendt, H. (2016). Sorumluluk ve yargi (M. Serin, Cev.). Sel.

Arendt, H. (2018a). Diktatorlik déneminde kisisel sorumluluk (Y. Cosar, Cev.). Kamu vicdanina ¢agri:
Sivil itaatsizlik (ss. 182-194). Ayrinti.

Arendt, H. (2018b). Sivil itaatsizlik (Y. Cosar, Cev.). Kamu vicdanina ¢agri: Sivil itaatsizlik (ss. 79-
121). Ayrinti.

Arendt, H. (2018c). Zihnin yasami (i. ligar, Cev.). Iletigim.
Arendt, H. (2023). Politikanin vaadi (M. Serin, Cev.). Sel.

Atan, Y. (2013). Vicdani ret ve savas karsiti hareketin kisa tarihi. icinde B. Soydan (Ed.), Tiirkiye'de
Anarsizm (ss. 155-171). lletigim.

Baskir, U. D., & Erdem, E. (2012). Sivil itaatsizlik eylemi olarak Tiirkiye’de vicdani ret. Toplum ve
Bilim, 124, 61-84.

Bedau, H. A. (2002). Civil disobedience and personal responsibility for injustice. H. A. Bedau (Ed.),
Civil disobedience in focus (ss. 49-67). Routledge.

Belder, F. (2013). Politik bir eylem alani olarak vicdani ret [Yayimlanmamis yiiksek lisans tezi].
istanbul Universitesi.

Bourdieu, P. (1995). Pratik nedenler (H. Tufan, Cev.). Kesit.

Boyle, K. (2008). Uluslararasi hukukta vicdani red ve Osman Murat Ulke davasi. O. H. Ginar & C.
Usterci (Ed.), Carklardaki kum: Vicdani red (ss. 273-290). lletigim.



26 o Ankara Universitesi SBF Dergisi @ Erken Gériiniim

Braithwaite, C. (1995). Conscientious objection to various compulsions under British law. W.
Sessions.

Butler, J. (2021). Siddetsizligin gucl (B. Ertlr, Cev.). Metis.

Bulbdl, B. (2015). Avrupa insan Haklari Mahkemesi kararlarinda vicdani ret. istanbul Medipol
Universitesi Hukuk Fakultesi Dergisi, 1(2), 109-126.

Calhoun, C. (2010). Bourdieu sosyolojisinin ana hatlari (G. Cegin, Cev.). G. Cegin, E. Goker, A. Arl,
& U. Tatlican (Ed.), Ocak ve zanaat (ss. 77-130). lletigim.

Caygill, H. (2002). Levinas and the political. Routledge.

Cohen, C. (1968). Conscientious objection. Ethics, 78(4), 269-279. https://doi.org/10.1016/S0033-
3506(20)80166-8

Corcuff, P. (2010). Habitustan hareketle: Kolektife meydan okuyan tekil (A. 0. Zeki, Cev.). G. Cegin,
E. Goker, A. Arli, & U. Tatlican (Ed.), Ocak ve zanaat (ss. 367-395). lletigim.

Coskun, M. K. (2007). Demokrasi teorileri ve toplumsal hareketler. Dipnot Yayinlari.
Creswell, J. (2013). Nitel aragtirma yontemleri (M. Butin & S. Demir, Cev.). Siyasal Kitabevi.
Caltekin, D. A. (2022). Conscientious objection in Turkey. Edinburgh University Press.
Demir, H. S. (2011). Vicdani ret hakki. Ankara Barosu Dergisi, 4, 239-283.

Durkheim, E. (2004). Sosyolojik yontemin kurallari (C. Saragoglu, Cev.). Bordo-Siyah.

Emirbayer, M. (2012). iliskisel bir sosyoloji icin manifesto. G. Cegin & E. Goker (Ed.), Tézclliigiin
tasfiyesi (ss. 25-64). NotaBene.

Emirbayer, M., & Mische, A. (2012). Faillik nedir? G. Cegin & E. Goker (Ed.), Tézculigin tasfiyesi
(ss. 65-136). NotaBene.

Esposito, R. (2011). Immunitas. Polity Press.

Giddens, A. (1999). Toplumun kurulusu (H. Ozel, Cev.). Bilim ve Sanat.

Giddens, A. (2013). Sosyolojik yéntemin yeni kurallari (T. Umit & B. Bekir, Cev.). Sentez.
Gondl, T. (2014). Vicdani anargizm. Kaos.

Kartal, O. (2021). Bagkasinin politikasi. Fol.

Kemerli, P. (2015). Religious militarism and Islamist conscientious objection in Turkey. International
Journal of Middle East Studies, 47(2), 281-301. https://doi.org/10.1017/S002074381
5000057

Levinas, E. (2003). Sonsuza taniklik (Z. Direk & E. Gokyaran, Haz.; M. Atici, M. Basaran, vd., Cev.).
Metis.

Levinas, E. (2011). Tanri, 6lum ve zaman. (I. Ergtiden, Cev.). Dost.
Martin, W. (2008). Toplumsal hareketler 1750-2005 (D. Keskin, Cev.). Versus.

Moskos, C. C., & Chambers Il, J. W. (1993). The secularization of conscience. C. C. Moskos & J. W.
Chambers Il (Ed.), The new conscientious objection (ss. 3-20). Oxford University Press.

Mouzelis, N. (2010). Katiimci-toplumsal biitiin sorunu: Parsons, Bourdieu, Giddens (0. Tatlican,
Cev.). G. Cegin, E. Goker, A. Arli, & U. Tatlican (Ed.), Ocak ve zanaat (ss. 187-226).
lletisim.

Mylonas, Y. (2013). The emergence of political subjectivity in ‘a-political’ terrains. Subjectivity, 6(3),
320-348. https://doi.org/10.1057/sub.2013.1



Ebru Sevgili Canpolat e Bireysel Eylemin Politik Olanag: Tiirkiye Vicdani Ret Ornegi o 21

Nancy, J.-L. (2000). Being singular plural. Stanford University Press.

Nehushtan, Y., & Danaher, J. (2018). The foundations of conscientious objection. Jurisprudence,
9(3), 542-565.

Neuman, W. L. (2016). Toplumsal arastirma yéntemleri: Nicel ve nitel yaklagimlar (S. Ozge, Cev.; C.
2). Yayin Odasi.

Ozseker, E. (2017). Muktedir millet, muhalif millet: AKP’nin sdyleminde kolektif éznenin ingasi.
Milkiye Dergisi, 41(1), 131-156.

Ranciere, J. (2005). Uyusmazlik: Politika ve felsefe (H. Hunler, Cev.). Aralik Yayinlari.
Ranciere, J. (2007). Siyasalin kiyisinda (A. Kilig, Cev.). Metis.

Rawls, J. (2018). Sivil itaatsizligin tanimi ve hakliligi (Y. Cosar, Cev.). Kamu vicdanina ¢agri: Sivil
itaatsizlik (ss. 55-78). Ayrinti.

Raz, J. (1979). The authority of law. Oxford University Press.

Saada, J., & Antaki, M. (2018). The new generation of conscience objections in legal, political, and
cultural context. S. Mancini & M. Rosenfeld (Ed.), The conscience wars: Rethinking the
balance between religion, identity, and equality (ss. 1-20). Cambridge University Press.

Schinkel, A. (2007). Conscience and conscientious objections. Pallas Publications.

Tok, H. (2009). Bir eylem ve toplumsal hareket yontemi olarak anti militarizm ve vicdani red
[Yayimlanmamig yuksek lisans tezi]. Ege Universitesi.

Toker, N. (2008). Vicdani ret, sivil itaatsizlik ve antimilitarizm. O. H. Cinar & C. Usterci (Ed.),
Carklardaki kum: Vicdani red (ss. 79-84). lletisim.

Toker Kiling, N. (2012). Politika ve sorumluluk. Birikim Yayinlari.
Topolski, A. (2015). Arendt, Levinas and a politics of relationality. Rowman & Littlefield International.

Ugpinar, H. (2008). Turkiye'de vicdani reddin sug ve ceza konusu olmasi ve sonuglari. O.H. Cinar &
C. Usterci (Ed.), Carklardaki kum: Vicdani red (ss. 313-336). lletisim.

Usterci, C., & Yorulmaz, U. (2008). Trkiye'de vicdani red. C. Usterci & U. Yorulmaz (Ed.), Garklardaki
kum: Vicdani red (ss. 217-234). lletisim.

Wacquant, L. (2010). Pierre Bourdieu (U. Tatlican, Gev.). G. Gegin, E. Goker, A. Arli, & U. Tatlican
(Ed.), Ocak ve zanaat (ss. 53-76). lletisim.

Yildinm, B. (2013). Tirkiye’de anarsizm. lletisim.



