
Amasya İlahiyat Dergisi – Amasya Theology Journal 
e-ISSN 2667-6710 

Aralık / December 2025, 27: 103-131 
 

Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 
 

Muhammed BOŞNAK 
Dr. Öğr. Üyesi, Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, 

Kelâm Anabilim Dalı 
Assistant Professor, Karamanoğlu Mehmetbey University, Faculty of Theology, 

Department of Kalām 
Karaman / Türkiye 

mbosnak@kmu.edu.tr 
orcid.org/0000-0002-1857-4446 

 
Makale Bilgisi / Article Information 

Makale Türü / Article Types: Araştırma Makalesi /Research Article 
Geliş Tarihi / Received:  26 Mart / March 2025 
Kabul Tarihi / Accepted: 5 Eylül / September 2025 
Yayın Tarihi / Published: 30 Aralık / December 2025 
Yayın Sezonu / Pub. Date Season: Aralık / December 
Sayı / Issue: 27 Sayfa /Page: 103-131 
Atıf / Cite as: Boşnak, Muhammed. “Erken Dönem Kelâmında Cisim 
Tartışmalarının Problematik Yapısı [The Problematic Structure of Discussions on 
Jism in Early Kalām]”. Amasya İlahiyat Dergisi-Amasya Theology Journal 27 
(December 2025): 103-131. 
https://doi.org/10.18498/amailad.1666284   
İntihal / Plagiarism: Bu makale, en az iki hakem tarafından incelendi ve intihal 
içermediği teyit edildi. / This article has been reviewed by at least two referees 
and scanned via a plagiarism software. 
Telif Hakkı ve Lisans / Copyright & License: Yazarlar dergide yayınlanan 
çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altında 
yayımlanmaktadır. / Authors publishing with the journal retain the copyright to 
their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 
 

 



 

104 | M. BOŞNAK / Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 103-131 

 
  

The Problematic Structure of Discussions on Jism in Early Kalām 
Abstract 
One of the distinguishing features of early kalām is that its conception of the 
cosmos was founded upon atomism. Within this framework, theologians 
discussed such ancient philosophical questions as the structure of the universe, 
the nature of motion and rest, and the demonstration of God’s existence on the 
basis of this theory. Indeed, they regarded analogical reasoning from the visible 
to the invisible (qiyās al-ghāʾib ʿalā al-shāhid) as the only reliable path to knowledge 
concerning both the essence and attributes of God as well as other matters of the 
unseen. To this end, they developed various theories of body in order to 
understand the universe and, from that, to construct knowledge about the unseen. 
This intellectual project found its clearest and most developed expression in 
atomism. According to this view, the universe is composed of indivisible parts 
that cannot be further divided, and these parts cannot exist apart from the 
transient accidents in which they subsist. This demonstrates that the universe is 
originated (ḥādith) and thus requires an originator (muḥdith). Consequently, 
theologians posited a strong connection between atomism and the theory of 
ḥudūth. Nevertheless, early Muʿtazilī kalām also contained a number of 
alternative perspectives. These were known as “accidentism” and 
“corporealism,” theories that ultimately failed to endure. Their proponents, 
however, believed that the theory of ḥudūth ought to be constructed upon their 
own models, since they considered the answers given to cosmological problems 
within their frameworks to be correct, and thereby providing a more suitable 
ground for demonstrating God’s existence. In this way, they shared the same 
ultimate objective with the atomists, but diverged on the question of which theory 
best achieved that goal. Another point of convergence with atomism, however, 
was the problematic foundation upon which all these theories were built. In this 
period, every theory sought to answer a common set of fundamental questions, 
and the similarities or differences among them arose from the particular solutions 
they offered. The eventual disappearance of the alternative theories was largely 
due to the explanatory strength of atomism in responding to these issues. 
Accordingly, this study will examine the solutions offered by these three early 
kalām theories to a range of problems, and identify the aspects of atomism that 
enabled it to emerge as the most successful framework. We will distinguish the 
prominent issues in the discussions of corporeal substances by theologians into 
general and specific categories, and we will evaluate the success of the responses 
given to these issues. 



 

105| The Problematic Structure of Discussions on Jism in Early Kalām/ M. BOŞNAK  

  

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 103-131 

 
  

Keywords: Kalām, Jism, Atomism, Jawhar, Problem. 
 

Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 
Öz 
Erken dönem kelâmının ayırıcı vasıflarından biri âleme dair telakkilerinin 
atomculuk üzerine kurulu olmasıdır. Bu çerçevede kelâmcılar âlemin yapısı, 
hareket ve sükûnun mâhiyeti ve tanrının varlığının ispat edilmesi gibi kadîm 
felsefî meseleleri bu teori üzerinden tartışmışlardır. Nitekim kelâmcılar gerek 
Allah’ın zâtı ve sıfatları ve gerekse diğer gaybî meselelere dair bilgi edinmenin 
güvenilir yolunun şâhidden gâibe kıyas (kıyâsü’l-gâib a‘le’ş-şâhid) olduğunu 
düşünmüşler ve âlemi anlamak ve ondan hareketle gayba dair bilgi inşa etmek 
üzere çeşitli cisim teorileri geliştirmişlerdir. Bu düşünce kendini en açık ve 
mütekamil biçimde atomculukta göstermektedir. Buna göre âlem kendisinden 
daha küçüğe bölünemeyen parçalardan oluşmaktadır ve bu parçalar hâdis olan 
kevnlerden ayrı bulunamazlar. Bu da âlemin hâdis olduğunu ve onun bir 
muhdise ihtiyacı olduğunu ortaya koymaktadır. Böylece kelâmcılar atomculuk ile 
hudûs teorisi arasında güçlü bir ilişki olduğunu ileri sürmüşlerdir. Ancak erken 
dönem Mu‘tezile kelâmında birtakım alternatif görüşler de bulunmaktadır. Bu 
görüşler arazcılık ve cisimcilik şeklinde isimlendirilen ancak zaman içerisinde 
varlığını sürdürememiş görüşlerdir. Ayrıca bu görüşleri ortaya atanlar hudûs 
teorisinin bunlar üzerine bina edilmesi gerektiğini düşünmüşlerdir. Zira onlar 
âleme dair problemlere verilen cevapların ancak kendi teorileri çerçevesinde 
doğru olduğunu; bu nedenle de Allah’ın varlığını ispat etmek için daha uygun 
bir zemin oluşturduğunu düşünmüşlerdir. Böylece onlar atomcularla aynı 
gayeleri paylaşmışlar; ancak bu gayeye ulaştıran teorinin ne olduğu hususunda 
onlardan ayrılmışlardır. Bu teorilerin atomcularla birleştikleri bir başka husus ise 
teorilerin üzerine inşa edildiği problematik zemindir. Nitekim bu dönemde bütün 
teoriler belli başlı sorulara cevap vermeye çalışıyorlardı ve bu sorulara verilen 
cevaplar teorileri benzer veya farklı kılıyordu. Bu teorilerin daha sonra ortadan 
kalkması atomculuğun çeşitli sorulara verdiği cevapların açıklama gücünün 
başarısından kaynaklanmıştır. Bu çerçevede bu çalışmada erken dönem 
kelâmının bu üç teorisinin çeşitli sorunlara sunduğu çözümleri ve bu çözümlerde 
atomculuğu başarılı kılan hususları inceleyeceğiz. Bunun için kelâmcıların cisim 
tartışmalarında öne çıkan sorunları genel ve özel olarak ayıracak ve bunlara 
verilen cevapların başarısını tartışacağız. 
Anahtar Kelimeler: Kelâm, Cisim, Atomculuk, Cevher, Problem. 
 



 

106 | M. BOŞNAK / Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 103-131 

 
  

Giriş 
Kelâmcıların cisim teorilerine dair daha önce birçok çalışma 

yapılmıştır.1 Bunlara ek olarak bu konu birçok mesele ile doğrudan veya 
dolaylı bir biçimde ilgili olduğundan birçok çalışmada alt başlık olarak yer 
almıştır. Dolayısıyla atomculukla ilgili oldukça zengin bir literatüre 
sahibiz. Her ne kadar cisimcilik ve arazcılık ile ilgili çalışmalar atomculuk 
kadar zengin olmasa da onlar hakkında da çeşitli çalışmalar mevcuttur.2 
Dolayısıyla cisme dair bu üç nazariye daha önce birçok çalışmanın konusu 
olmuştur. Bizim çalışmamızda ise bu üç nazariyenin ortak problemlere 
verdikleri cevaplar ve bunların iç tutarlılığı hakkında olacaktır. Zira daha 
önceki çalışmalar her birini ayrı ayrı incelemiş olmasına rağmen bunların 
birbiri ile ilişkisini yeterince açığa çıkarmamakta idi. Bizim çalışmamız bu 
eksikliği giderme amacı taşımaktadır.  

Kelâm ilminde ulaşılmak istenen en yüce gaye mâlumların en 
şereflisi olan Allah’ın varlığına dair bilgi, yani mârifetullah şeklinde tespit 
edilmiştir.3 Bu gayeye ulaşmak için kelâmcılar şâhidden gâibe kıyas 
(kıyâsü’l-gâib ‘ale’ş-şâhid) yöntemini benimseyerek görünen âlemden 
görünmeyen gayb âlemine dair tutarlı bilgi inşâ etmeye çalışmışlardır. 
Onlar bunu yapmak için öncelikle âlemin kendi kendine var 
olamayacağını ve böylece bir yaratıcıya ihtiyacı olduğunu ispat etmeye 

 
1   Bunlardan birkaçı için bk.  Shlomo Pines, İslam Atomculuğu, çev. Osman Demir 

(İstanbul : Klasik Yayınları, 2017); Mehmet Bulgen, Kelâm Atomculuğu ve Modern 
Kozmoloji (İstanbul: Türkiye Diyânet Vakfı, 2015); Alnoor Dhanani, “İslam 
Düşüncesinde Atomculuk”, çev. Mehmet Bulğen, Kelâm Araştırmaları Dergisi 9/1 (2011), 
393-400; Cağfer Karadaş, “Kelam Atomculuğunun Kaynağı Sorunu”, Marife: Bilimsel 
Birikim (Marife: Dini Araştırmalar Dergisi) 2/2 (2002), 81-100; Ahmet Mekin Kandemir, 
Mu‘tezilî Düşüncede Tabiat ve Nedensellik (İstanbul: Endülüs, 2019); İlhan Kutluer, 
“Cevher”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993). 

2   Y. Şevki Yavuz, “İslâm Kelâmında Araz Nazariyesi”, Marmara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 5-6 (1988 1987), 71-84. Bunun yanında atomculuğu ele alan birçok 
çalışma cisimci ve arazcı görüşleri de izah etme gereği duymuştur. Bu nedenle bu 
konular dolaylı olarak birçok çalışmanın kapsamına girmiştir. Örneğin bk.  Hayrettin 
Nebi Güdekli, Kelâmın Teşekkülü (İstanbul: Klasik Yayınları, 2023), 144 vd; Bulgen, 
Kelâm Atomculuğu ve Modern Kozmoloji, 199 vd. 

3  Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed es-Seyyid Eş-Şerîf el-Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf: Mevâkıf 
Şerhi, çev. Ömer Türker (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu, 2021), 1/148; 
Muhammed Boşnak, “Kelâm ve Akâid Ayrımının Teorik Arka Planı”, HİKEM 2/1 (29 
Mart 2024), 11. 



 

107| The Problematic Structure of Discussions on Jism in Early Kalām/ M. BOŞNAK  

  

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 103-131 

 
  

çalışmışlardır. Bunun için âleme dair kapsamlı bir teorilere ihtiyaçları 
olduğundan kelâmcılar âlemi anlamak üzere kapsamlı cisim teorileri 
geliştirmişlerdir.4 Bu teorileri Eş‘arî (öl. 324/935-36) on iki başlık altında 

 
4 Kelâmcıların cisim tartışmalarına neden girdikleri kelâm ilminin mâhiyetine dair 

tartışmalara yol açmıştır. Buna göre kimi düşünürler kelâmın teoloji olduğunu, 
amacının İslâm dinini savunmak olduğunu ve felsefî meselelerle kendi cephesini 
ihkâm etmek için ilgilendiğini savunmuşlardır. Bunların başında el-Fârâbî 
gelmektedir. El-Fârâbî kelâm ilminin gayesinin millle (din) tarafından ortaya konulan 
ahkâmın savunulması olduğunu söylemiştir. Böylece o kelâmı tikeli inceleyen ve 
bundan dolayı tümel olmayan bir ilim olarak görmüştür. Bu durum kelâmın konusu 
ve gâyesi tartışmalarını beraberinde getirmiştir. Bu çerçevede el-Gazzâlî (öl. 505/1111) 
kelâm ilminin mevcudu inceleyen bir ilim olduğunu ve diğer dini ilimlere ilkelerini 
veren tümel bir ilim olduğunu söylemiştir. Müteahhir kelamcılardan Sirâcüddin el-
Urmevî (öl. 682/1283) ise kelâmın Allah’ın zâtı ve sıfatlarını inceleyen bir ilim olduğunu 
söylemiştir. Buna karşın yine müteahhir kelamcılardan el-Âmidî (öl. 631/1233), el-Îcî 
(öl. 756/1355) et-Teftâzânî (öl. 792/1390) ve Seyyid Şerîf el-Cürcânî (öl. 816/1413) 
kelâmın konusunun mâlum olduğunu savunmuşlardır. Bu görüşlerin tamamı çeşitli 
yönlerden eleştirilmiştir. Söz gelimi Eşref Altaş kelâmın konusunu el-Gazzâlî’nin 
söylediği anlamda mevcut yapmasının onu metafizikle eşdeğer bir ilim yapmadığını 
söylemiştir. Bk. Eşref Altaş, “Kelâmın Metafizik Olarak İnşası Mümkün müdür? 
Gazzâlî’nin Kelâm Tasavvuru”, Uluslararası Modern Çağ ve Gazzâlî Sempozyumu, 2014, 
273-285.  Murat Kaş kelâmın konusunun mâlum olduğu tezinin birçok kişi tarafından 
savunulmakla birlikte zayıf olduğunu ileri sürmüştür. Ayrıca el-Âmidî dışındaki 
âlimlerin konuyu mâlum olarak görmelerinin tartışmalı olduğunu ve aslen mevcut 
olmak bakımından mevcut olarak gördüklerini söylemiştir. Bk. Murat Kaş, “Kelam 
İlminin Bilimsel Kimliğine Yönelik Tartışmalar: Devvânî’nin Yaklaşımı”, Uluslararası 
14. ve 15. Yüzyıl İslam Düşüncesinde Felsefe, Kelam ve Tasavvuf Sempozyumu Bildirileri 1 
(2020), 338-339. Hayrettin Nebi Güdekli kelâmcıların felsefî meselelerle ilgilenme 
nedeninin başta nasları anlama faaliyetinin uzantısı iken sonradan onların hakikate 
karşı duydukları merak olduğunu ve bu çerçevede kelâm ilmini peyder pey inşâ 
ettiklerini ileri sürmüştür. O, kelâm ilminin metafizikleşme süreçlerini inceleyerek 
müstakil bir felsefe haline geldiğine işaret etmiştir. Bk. Güdekli, Kelâmın Teşekkülü, 13-
15. Konuyu el-Fârâbî’nin kelâm tasavvurunun tahlili üzerinden inceleyen Yunus 
Öztürk kelâmı naklî ve nazarî olmak üzere ikiye ayırmış ve erken dönem kelâmının 
naklî olmakla birlikte III. yüzyıldan sonra nazarî bir yapıya kavuştuğunu söyleyerek 
Güdekli’nin görüşünü benimsemiştir. Bk. Yunus Öztürk, Kelam-Metafizik İlişkisi: Fârâbî 
Eksenli Bir İnceleme, ed. Selahattin Akti (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2021), 385. Kelâmın 
metafizikleşmesi hususunda daha sonra Ahmet Faruk Silifke tarafından yapılan bir 
çalışma, kelâm ilminin tümelliğini ele almış ve bazı hususlara itiraz ederek kelâm 
ilminin felsefî olması yanında dinî bir ilim olduğuna işaret etmiş ve bu durumun onun 

 



 

108 | M. BOŞNAK / Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 103-131 

 
  

toplamıştır. Ancak bir kısmının birbirine benzemesi ve aralarında temel 
bir ayrım bulunmaması nedeniyle bunları üç başlık altında toplayabiliriz. 
Bunlar Dırâr b. Amr (öl.200/815) öncülüğündeki arazcılık teorisi, Ebü’l-
Hüzeyl el-Allâf (öl. 235/849) ve takipçileri tarafından savunulan atomculuk 
teorisi ve İbrâhîm b. Seyyâr en-Nazzâm’ın (öl. 231/845) savunduğu 
cisimcilik teorisi şeklinde özetlenebilir.5 Bu üç teori etrafında kelâmcılar bir 
yandan âlemin nasıl bir yapıda olduğunu izah etmeye çalışırken diğer 
yandan bunun Allah ile ilişkisini kurmaya çalışmışlardır. Kelâm ilminin 
erken döneminde burada zikrettiğimiz üç teori de canlı bir şekilde taraftar 
bulmakla birlikte sonraki dönemlerde arazcılık ve cisimcilik terk edilmiş 
ve atomculuk yegâne teori haline gelmiştir. Her ne kadar İmâm 
Mâtürîdî’nin (öl. 333/944) arazcılığa meylettiği ileri sürülmüşse de sonraki 
dönemde Ebü’l-Muîn en-Nesefî (öl. 508/1115) etkisiyle Mâtürîdîlik, 
atomcu fikirlerde karar kılmıştır.6 Diğer taraftan arazcı düşüncenin 
arazlara dair incelemelerinin atomcular tarafından devralındığını 
söyleyebiliriz. Nitekim arazların sayısı ve çeşitli arazlara dair fikirler 
konusunda arazcılar ile atomcular ortak paydaya sahip olmuşlardır. 
Benzer şekilde cisimci Nazzâm’ın, Câhiz (öl. 255/869) ile birlikte birkaç 
takipçisi olduğu söylenmiştir. Bunlardan Ebû Osman el-Câhız tabiat 
konusunda Nazzâm’ın fikirlerini devam ettirmekle birlikte cisimcilik 
konusunda ekolü devam ettirecek bir etkiye sahip olmamıştır.7 Her ne 
kadar makâlât eserlerinde Câhiziyye fırkasından bahsedilse de bu fırkaya 
mensup isimler zikredilmemiştir.8 Böylece erken dönem kelâmında 

 
felsefî hüviyetini tartışmalı hale getirdiğini söylemiştir. Bk.  Ahmet Faruk Silifke, Kelâm 
İlminin Felsefi Hüviyeti ve İmkânları (İstanbul: Kitap Dünyası, 2024), 224-238.  

5  Tamamı için bk.  Ebü’l-Hasen el-Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn : İlk Dönem İslam Mezhepleri 
(İstanbul : Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2019), 428-432. 

6  Bulgen İmâm Mâtürîdî’nin bazı ifadelerinden onun arazcı görüşe sahip olduğunu 
çıkarmıştır. Bk. Mehmet Bulgen, “İmam Mâtürîdî’ye Göre Âlemin Unsurları: 
Atomculuk Açısından Bir Değerlendirme”, Mâtürîdî Düşünce Sisteminin Dayandığı 
Temel Tasavvurlar: Geleneğin İnkişafından Geleceğin İnşasına, (2021), 168-169; Ebû Mansûr 
Muhammed el-Mâtürîdî, Kitâbü’t-tevhîd (İskenderiye: Dâru’l-Câmiati’l-Mısriyye, ts.), 
94. 

7  Mehmet Baktır, “Câhız’ın Varlık ve Tabiat Anlayışı”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi X/2 (2006), 250 vd. 

8  Abdulkâhir b. Ömer b. Bâyezîd el-Bağdâdî, el-Fark beyne’l-fırak (Beyrut-Lübnan: el-
Mektebetü’l-asriyye, 1990), 175; Ebü’l-Feth Tâcüddin Muhammed b. Abdilkerim eş-
Şehristânî, el-Milel ve’n-nihâl (Beyrut-Lübnan: Dâru’l-Ma’rife, 1993), 1/87. 



 

109| The Problematic Structure of Discussions on Jism in Early Kalām/ M. BOŞNAK  

  

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 103-131 

 
  

atomculuk zamanla hâkim teori haline gelmiştir. Bu konuda Eşa‘rîler de 
Mu‘tezile’yi takip etmiş ve Fahreddin er-Râzî (öl. 606/1210) dönemine 
kadar atomcu fikirler varlığını sürdürmüştür.9 Ancak özellikle 
Gazzâlî’den (öl. 505/1111) sonra atomculuk merkezi konumunu 
kaybetmiş10 ve Allah’ın varlığını ispat sadedinde atomculuğa dayalı 
hudûs delili yerine daha çok mantığa dayalı imkân delili kullanılmıştır.11 
Bununla birlikte bu dönemde dahi atomcu düşünce kelâmcıların 
fikirlerini şekillendirmeye devam etmiştir. Nitekim Fahreddin er-Râzî’nin 
ilmî hayatının son dönemlerinde atomculuğu tercih ettiği ileri 
sürülmüştür.12 Yine Sa‘düddîn et-Teftâzânî (öl. 792/1390) atomcu 
düşüncenin heyula, âlemin kıdemi, cismânî haşrın reddi gibi filozofların 
karanlık düşüncelerinden koruyan bir yönü olduğunu söylemiştir.13 
Dolayısıyla atomculuk erken dönemden müteahhir döneme kadar 
varlığını bir şekilde sürdürmüş ve kelâmcılar üzerinde etkili olmuştur. 

Atomcu düşünce kelâm ilmi ile son derece uygunluk arz etse de ilk 
defa kelâmcılar tarafından ortaya konmuş değildir. Nitekim 
kelâmcılardan önce atomculuk Hint ve Yunan düşüncesi gibi farklı kültür 
ve felsefelerde işlenmiş ve belli başlı formları ortaya konmuştu. 
Kelâmcılar teoriyi sonradan elde etmiş ve onun kendilerine has orijinal bir 
formunu ortaya koymuşlardır.14 Peki ne oldu da atomculuk diğer iki 

 
9  Dhanani kelâmda atomculuğun hiçbir zaman terk edilmediğini söylemiştir. Bk. 

Dhanani, “İslam Düşüncesinde Atomculuk”, 394. 
10  Ebû İmran Musa İbn Meymûn, Delâletü’l-hâirîn, çev. Osman Bayder - Özcan Akdağ 

(Kayseri: Kimlik Yayınları, 2019), 193-194. 
11  Bu dönemde cisimlerin hudûsu da onların mümkün oluşu üzerine bina edilmektedir. 

Bir örneği için bk.  Muammer İskenderoğlu, “Fahreddin er-Râzî’de İsbât-ı Vâcib ve 
Tanrı-Âlem İlişkisi”, İslam düşüncesinin dönüşüm çağında Fahreddin er-Râzî, ed. Ömer 
Türker - Osman Demir (İstanbul: İsam, 2018), 515. Bununla birlikte Fahreddin er-Râzî 
gibi imkân delili ile birlikte hudûs delilinin kullanılabileceğiniz söyleyenler de 
olmuştur.  

12   Eşref Altaş, “Fahreddin er-Râzî’nin el-Cevherü’l-ferd Adlı Risalesinin Tahkiki ve 
Tahlili”, Nazariyat: İslâm Felsefe ve Bilim Tarihi Araştırmaları Dergisi 2/3 (2015), 96. 

13   Sadeddin Mes’ud b. Fahriddin et-Teftâzânî, Şerhu’l-Akâidi’n-nesefiyye (Beyrut-Lübnan: 
Dâru İhyâu’t-Türâsü’l-Arabî, 2014), 43. 

14  Kelâmcıların teoriyi kimden aldıkları veya nasıl elde ettikleri tartışma konusu 
olmuştur. İbn Meymûn (öl. 601/1204) kelâmcıların teoriyi Yunân atomculuğundan 
aldıklarını ileri sürmüş ve bu düşünce De Boer ve Brockelmann gibi bir kısım modern 

 



 

110 | M. BOŞNAK / Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 103-131 

 
  

alternatifini geride bırakarak kelâm ilminin merkezî teorisi haline geldi? 
Başka bir deyişle onu diğerlerine karşı başarılı kılan ne olmuştu? Elbette 
bu sorunun mütekamil bir cevabı için eser karşılaştırması, teorilerin 
taraftarlarının sosyal ve kültürel durumları ve siyasi etki gibi birçok farklı 
husus incelenebilir. Ancak biz burada bunlara değil; teorinin kelâmın 
farklı meselelerinde diğer teorilere nazaran başarılı olduğu hususlara 
odaklanacağız. Bu çerçevede erken dönem kelâmındaki cisim 
tartışmalarını genel ve özel problemleri üzerinden inceleyerek 
atomculuğun alternatiflerine nazaran başarılı olduğu hususları ortaya 
koyacağız. Bunun için önce kelâmın cisim tartışmalarına yön veren 
problemlerin yapısından bahsedecek ve sonrasında teorilerin bu 
problemlerin çözümlerinde başarılı olup olmadığını inceleyeceğiz. Bunun 
için önce cisme dair genel ve özel problemlerden bahsedecek ve 
sonrasında teorilerin bunlara dair açıklamalarına yer vereceğiz. Bunu 
yaparken genel problemleri ayrıca ispat etmeyecek üzerinde tartışılan 
hususlardan derleyeceğiz. Ancak özel problemlerin neden ortaya 
çıktıklarına ayrıca işaret edeceğiz. Böylece atomculuğun genel ve özel 
problemleri çözmede neden diğerlerinden daha etkili olduğundan 
bahsedecek ve sonuç bölümünde bunun atomculuğun hangi 
özelliklerinden kaynaklanmış olabileceğine işaret edeceğiz. 

1. Kelâmda Cisim Kuramlarının Genel Yapısı 
Erken dönem cisim teorileri iki tür problem öbeği etrafında 

şekillenmektedir. Birincisi bütün teorilerin çözmeye çalıştığı ortak 
problemlerdir. Bunlara genel kozmolojik problemler diyebiliriz. İkincisi ise 
her teorinin iç dinamiklerinden kaynaklanan kendine has problemleridir. 

 
araştırmacılar tarafından kabul görmüştür. İbn Meymûn, Delâletü’l-hâirîn, 192; 
Karadaş, “Kelam Atomculuğunun Kaynağı Sorunu”, 84. Diğer taraftan Pines ve 
Günaltay gibi modern araştırmacılardan bir kısmı ise kelâm atomculuğunun Hint 
düşüncesinden etkilendiğini ifade etmişlerdir. Pines, İslam Atomculuğu, 121-122; Mehmed 
Şemseddin [Günaltay, “Mütekellimin ve Atom Nazariyesi”, Darülfünun İlahiyat Fakültesi 
Mecmuası 1/1 (1925), 91. Buna karşın Karadaş kelâmcıların çevre kültürlerden 
etkilenmekle birlikte özgün bir teori geliştirdiklerini ileri sürmüş ve kelâm 
atomculuğuna dair çalışmasında Bulgen de bu görüşü tercih etmiştir. Karadaş, “Kelam 
Atomculuğunun Kaynağı Sorunu”, 99; Bulgen, Kelâm Atomculuğu ve Modern Kozmoloji, 
187. Kelâm kozmolojisi ve Helenistik köklerine dair ayrıca bk.  Alnoor Dhanani, 
Kelamın Fizik Kuramı : Basra Mu’tezilesi Kozmolojisinde Atomlar, Uzay ve Boşluk, çev. 
Mehmet Bulgen (İstanbul : Klasik, 2013), 212-221. 



 

111| The Problematic Structure of Discussions on Jism in Early Kalām/ M. BOŞNAK  

  

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 103-131 

 
  

Bunlara da teoriye has problemler veya özel problemler diyebiliriz. Genel 
problemler tüm teorilerin çözmesi gereken, konunun tabiatından 
kaynaklanan birincil problemlerdir. Teoriye has problemler ise bir 
teorinin ana tezlerinden kaynaklanan iç sorunları olup teorinin kendi 
ilkeleri çerçevesinde çözüme kavuşturulan ikincil problemlerdir. Kelâmda 
ilk cisim tartışmaları genel problemlerin çözülmeye çalışıldığı ortak 
tartışmalar iken teorileri sonraki döneme aktaran kendine has problemleri 
çözmedeki başarıları olmuştur. Genel ve özel problemlere birkaç örnek 
verdikten sonra diğer başlıklarda bu başarılara ayrıntılı değineceğiz. 

Genel kozmolojik problemleri cismin yapısı, sonluluğu ve parçaları 
ile ilişkisi, hudûs yönü, hareketin keyfiyeti, cevherin yapısı, arazın 
mahiyeti vb. şeklinde sıralayabiliriz. Bu hususlar çerçevesinde kelâmcılar 
cismin sonsuza dek bölünüp bölünmediği, cisimdeki geçici ve kalıcı 
özelliklerin neler olduğu, arazın tanımı ve cismin neden bir yaratıcıya 
ihtiyaç duyduğu şeklindeki sorulara cevap vermeye çalışmışlardır. Bu 
problemlere verilen cevaplar karşımıza arazcılık, atomculuk ve cisimcilik 
şeklinde üç farklı teoriyi çıkarmaktadır. 

Genel problemlere verilen cevaplardan doğan bazı sonuçlar teoriye 
has problemleri ortaya çıkarmıştır. Söz gelimi arazcılara göre bir cismin 
asgari kaç arazdan meydana geldiği, atomculara göre cismin asgari kaç 
cevherden meydana geldiği ve cisim taraftarlarına göre cisimde zıtların 
nasıl bir arada bulunduğu gibi hususlar özel problemlerdir. Atomculuğu 
başarılı kılan asıl etmen, bu genel ve özel problemlere verdiği tutarlı 
cevaplarda yatmaktadır. Başka bir ifadeyle atomculuğun başarısı ve 
sonraki dönemlere taşıyan asıl unsur onun genel ve özel problemlere 
sistem içerisinde kalarak cevap verebilmesidir. 

2. Cismin Yapısı Nedir? 
Kelâmcılar arasındaki en temel ayrışma cismin yapısının ne 

olduğuna dairdir. Bu sorun kelâm nesne tartışmalarının en genel problemi 
olup kelâmcıların farklı teorilere sahip olmasını doğurmuştur. Nitekim 
insan, âlemi etrafındaki cisimler üzerinden idrâk eder ve diğer 
araştırmalarını onun üzerine bina eder. Bu nedenle kelâmcılar âleme dair 
tartışmaları nesne üzerinden yürütmüşlerdir. Bu çerçevede Dırâr b. Amr 
(öl. 200/815), Hafs el-Ferd (öl. 204/820’den sonra) ve Hüseyin en-Neccâr’ın 
(öl. 230/845 civarı) öncülüğünü ettiği bir grup cismin bir araya getirilmiş 
arazlardan ibaret olduğunu söylemişlerdir. Buna göre doğada cisim 



 

112 | M. BOŞNAK / Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 103-131 

 
  

olarak gördüğümüz şeylerin tamamı aslında çeşitli arazların bir araya 
gelmesinden başka bir şey değildir.15 Bu arazlar eksildiğinde cisim eksilir 
ve dağıldıklarında da cisim yok olur. Arazlar cisimde yaratılırlar ve ondan 
ayrılmaları halinde yok olurlar.16  

Atomcu düşüncede cisimler kalıcı cevherler ve geçici arazlardan 
müteşekkil kabul edilmiştir. Basra Mu‘tezilesi’nin öncüsü Ebü’l-Hüzeyl 
el-Allaf (öl. 235/849) ve takipçileri ile Bağdât Mu‘tezilesi’nin kurucusu Bişr 
b. Mu‘temir (öl. 210/825) ve taraftarları bu görüşü savunmuşlardır. 
Nitekim Ebü’l-Hüzeyl cismin sağı, solu, içi, dışı, üstü ve altı olan şey 
olduğunu ve bu nedenle altı cüzden meydana geldiğini söylemiştir. Bu altı 
cüz bir araya geldiğinde cisim oluşur.17  

Cisimci olarak bilinen Hişâm b. Hakem (öl. 179/795), Ebû Bekir el-
Esam (öl. 200/816) ve İbrâhim b. Seyyâr en-Nazzâm (öl. 231/845) gibi 
isimler cisimlerin sonlu parçalardan müteşekkil olduğuna karşı çıkmışlar 
ve bölünmenin sonsuza dek gidebileceğini ileri sürmüşlerdir.18 Nitekim 
cisim nedir sorusuna en-Nazzâm (öl. 231/845) ve takipçileri uzun, enli ve 
derin olandır şeklinde cevap vermişlerdir.19 Nazzâm’a göre her yarımın bir 
yarısı ve her parçanın bir parçası vardır ve bölünme bu şekilde sonsuza 
kadar devam eder.20 Ona göre cisim, hem bilfiil hem de bilkuvve sonsuz 
parçalara sahip bir bütün anlamına gelmektedir. Buna uygun olarak erken 
dönemde arazlar olarak nitelenen renk, tat, koku, sertlik, yumuşaklık gibi 
niteliklerin tamamının cisimler olduğunu düşünmüştür.21 

 
15   Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 432. Dırâr’ın görüşü işin ayrıca bk.  Ebu’l-Kâsım el-Ka’bî, 

Kitâbu’l-Makâlât ve meahû Uyûnu’l-mesâil ve’l-cevâbât (Amman: Daru’l-Feth, 2018), 443. 
16   Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 434.  
17   Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 430. 
18   Nazzâm’ın en meşhur öğrencisi Ebû Osman el-Câhiz’dir (öl. 255/869). Onun dışında 

Ebû Affân en-Nazzâmî ve Zürkân isminde iki şahıs daha aktarılmıştır. Ahmed b. Yahyâ 
İbnü’l-Murtazâ, Tabakâtü’l-Mu’tezile (Beyrut-Lübnan: Daru’l-Muntazar, 1961), 78. 

19  Nazzâm’ın en meşhur öğrencisi Ebû Osman el-Câhız’dır (öl. 255/869). Onun dışında 
Ebû Affân en-Nazzâmî ve Zürkân isminde iki şahıs daha aktarılmıştır. İbnü’l-Murtazâ, 
Tabakâtü’l-Mu’tezile, 78. Cismin bu şekilde tanımlanması diğer kelâmcılar tarafından da 
kabul edilmektedir bk.  el-Ka’bî, Makâlât, 445. Ancak Nazzâm cismin bundan başka bir 
şey olmadığını savunurken onun parçalardan oluştuğunu söyleyenler atomlardan ve 
arazlardan bahsetmişlerdir. Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 429 vd. 

20   Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 432,448. 
21   Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 460; Ebü’l-Feth Tâcüddin Muhammed b. Abdilkerim eş-

 



 

113| The Problematic Structure of Discussions on Jism in Early Kalām/ M. BOŞNAK  

  

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 103-131 

 
  

Cisim teorilerinin hepsinin kendine has problemleri bulunmaktadır. 
Bunlar yukarıda teoriye has problemler şeklinde isimlendirdiğimiz problem 
grubudur. Bunlara verilen cevaplar teorilerin ikna güçlerini arttırmakta 
veya azaltmaktadır. Söz gelimi arazcılığın en önemli sorunu tehayyüzü 
(yer kaplama/hacim) olmayan arazların mütehayyiz cisimlere 
dönüşmesidir. Buna göre arazların ya cisme ârız olmadan önce 
kendilerinde hacimleri olacaktır ya da kendilerinde bir hacim olmayıp 
hacim, cisme ârız olduklarında ortaya çıkacaktır. Bunlardan birincisini 
Hüseyin en-Neccâr, ikincisini ise Dırâr b. Amr ve Hafs el-Ferd ileri 
sürmüştür. Ancak bu iki ihtimal de sorunlu bulunmuştur. Zira arazların 
cisimlerden ve birbirlerinden başka (muhalif) olmaları gerekmektedir. 
Halbuki tehayyüz mütemasil oluşu gerektirmektedir.22 Başka bir ifade ile 
arazların tek tek hacim sahibi olmaları bunların birbirine denk 
hacimlerinin olmasını gerektirmektedir ki bunlar birleştiklerinde hacimli 
bir cisim meydana gelsin. Zira bunlardan bir kısmının hacminin 
diğerlerinden fazla oluşu fazla olanların asıl olmasını gerektirecektir. Bu 
da ancak asıl olanın cevher olmasını gerektirecektir. Bu nedenle arazların 
ayniyet düzeyinde hacimlere sahip olmaları gerekir ki hacimli cisimleri 
meydana getirsinler. Dolayısıyla arazların cisimlere ilişmeden önce kendi 
hacimlerine sahip olduklarını söylemek doğru değildir.  

İkinci görüş olan arazların cisimlere iliştiklerinde hacim sahibi 
olmaları da mümkün görülmemiştir. Zira eğer cisim bir araya geldiğinde 
arazların zâtında değişim meydana gelir de hacim sahibi olurlarsa cisim 
parçalandığında yine zâtı değişir ve hacmi ortadan kalkardı. Halbuki 
etrafımızdaki cisimlerde bunu müşahede etmiyoruz. Onlar 
dağıldıklarında da parçaları hacim sahibi olmaya devam ediyor.23 
Dolayısıyla arazların cisme ârız olduklarında hacim sahibi oldukları da 
doğru değildir. Böylece arazcılığın, en temel iddiası olan cismin yapısı 
konusunda tartışmalı bir pozisyona sahip olduğunu söyleyebiliriz. 
Atomcular bu sorunu “bölünmeyen parça” yani “cevher” görüşüyle 
aşıyorlardı. Zira arazların kâim olacağı bir mahal fikri geçici niteliklerin 

 
Şehristânî, Dinler ve Mezhepler Tarihi, el-Milel ve’n-nihâl, çev. Muharrem Tan (İzmir: 
Akademi Yayınları, 2006), 56. 

22  Ebû Muhammed el-Hasen b. Ahmed İbn Metteveyh, et-Tezkire fî ahkâmi’l-cevâhir ve’l-
‘arâz (Kahire: el-Mahedü’l-İlmî el-Fransî li’l-Âsâri’l-Şarkiyye, 2009), 1/10. 

23  İbn Metteveyh, et-Tezkire, 2009, 1/10. 



 

114 | M. BOŞNAK / Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 103-131 

 
  

zamansal ve mekânsal olarak taşınmasını mümkün kılıyordu. Bu nedenle 
atomcu nazariyede cevher fikri onun parça bütün ilişkisinde arazcılığa 
karşı daha muhkem bir konumda olmasını sağlıyordu.  

Atomcu nazariye kalıcı ve geçici nitelikleri anlaşılır bir biçimde 
ortaya koymakla birlikte, birbirinden farklı atomların nasıl bir arada 
durduğu şeklindeki problemle karşı karşıya kalıyordu. Zira cevherler ne 
bir yöne ne de bir kenara sahip olmayıp mahal olma dışındaki niteliklerini 
arazlar ile elde ediyorlardı. Bu nedenle onların bir arada durduğunu 
söylemek güçtü. Nitekim Nazzâm atomculuk eleştirisinde cevherlerin bir 
arada durması için birbirine temas etmesini gerektirdiğini ve bu durumun 
da onların kenarlı oluşunu zorunlu kıldığını ifade ederek boyutsuz 
cisimlerin kenar, yön ve yakınlık gibi durumlardan uzak olduğunu 
söylemiştir.24 Bu eleştiri atomcular tarafından kevnler ve te’lif arazı ile 
karşılanmaktaydı. Buna göre kevnler hareket, sükûn, ictimâ ve iftirak 
olmak üzere dört adettir. Hareket ve sükûn cevherin yer değiştirmesini 
ifade ederken ictimâ ve iftirâk cevherlerin birbirlerine karşı konumlarını 
ifade etmektedir.25 Kevnler cevherlerin bir araya gelip cisim olmasını 
sağlayan arazlardır. Çünkü cismin oluşması cevherlerin belirli bir 
konumda bulunarak bir araya gelmeleri ile meydana gelmektedir ve bir 
mana olmadan cevherler, belirli bir yerde değil herhangi bir yerde 
bulunabilir. Belirli bir yerde bulunması ancak bir mana nedeniyle 
mümkündür ve bu mana da kevnler olmalıdır.26 Böylece cismin hareket 
ve sükûnu cevherlerdeki hareket ve sükûn kevnlerine bağlıdır. Zira 
cismin hareketli mi yoksa sâkin mi olacağı parçalarının hareketlerine 
bağlıdır. Parçalar hareketli ise cisim hareketli; parçalar sâkin ise cisim de 
sâkin olacaktır. İctimâ ve iftirâk ise cismin yapısının ilkesini teşkil 
etmektedir. Bu yönüyle ictimâ ve iftirâk cevherlerin cismi oluşturacak 
şekilde sıralanmasının illetidir. Bundan dolayı bazı kelâmcılar ictimâyı 
cismi cisim yapan unsurların başında kabul etmiştir. Nitekim Bağdat 
Mu‘tezilesi’nden İsâ es-Sûfî cismin ancak te’lif ve ictimâ ile cisim olacağını 

 
24  Kandemir, Mu‘tezilî Düşüncede Tabiat ve Nedensellik, 76; Ebû Reşîd en-Nîsâbûrî, el-Mesâil 

fi’l-hilâf beyne’l-basriyyîn ve’l-bağdâdiyyîn (Beyrut-Lübnan: Ma’hedü’l-İnmâi’l-Arabî, 
1979), 61. 

25  Ebû Reşîd en-Nîsâbûrî - Ebû Saîd es-Sâğânî, Mu‘tezilî Kavramlar Sözlüğü: Hudûdu’l-elfâz 
(Ankara: İlâhiyât, 2023), 69-72; İbn Metteveyh, et-Tezkire, 2009, 1/237, 252. 

26  İbn Metteveyh, et-Tezkire, 2009, 1/240. 



 

115| The Problematic Structure of Discussions on Jism in Early Kalām/ M. BOŞNAK  

  

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 103-131 

 
  

söylemiştir.27 Bunun yanında onlar te’lif arazının iki cevherde birden 
bulunabileceğini ileri sürerek cevherlerin yer ve yönlerinin bu araz ile 
sağlandığını söylemişlerdir.28  Bu şekilde atomcular arazlardan doğan 
eksikliği herhangi bir sıfata sahip olmayan cevher ile tamamlarken; 
cevherden kaynaklanan eksikliği arazlar ile doldurmuşlardır. Halbuki 
benzer bir eleştiriyle karşılaşan Nazzâm’ın buna cevap veremediği ve 
sonunda sisteme yeni bir kavram ekleyerek tafra teorisine yöneldiği 
aktarılmıştır. Buna göre Nazzâm’a sonsuz şekilde bölünen mesafenin kat 
edilmesinin mümkün olmadığı; zira bu durumun mesafeyi de sonsuz 
kılacağı şeklinde eleştiri yöneltilmiş ve o da bu mesafenin zıplayarak 
(tafra) kat edileceğini ileri sürmüştür.29 Ancak bu, mahiyeti bilinmeyen bir 
duruma yine mahiyeti bilinmeyen bir çözüm getirmekten başka bir şey 
değildir. Nazzâm problemi çözmek için onu açmak yerine daha da 
karmaşıklaştırmıştır. Bu durum cisimciliğin kavramsal çerçevesinin 
atomculuğa nazaran daha dezavantajlı olduğuna işaret etmektedir. Zira 
atomcular sorunu çözmek üzere başka kavramlardan yardım almakta 
daha rahat idiler. Bu da onları cismin yapısındaki karmaşık sorunları 
çözerken arazcı ve atomcuların düştüğü handikaplara düşmekten 
alıkoyuyordu. 

3. Cisim Nasıl Bir Arada Durmaktadır? 
Cismin parçalardan müteşekkil olduğunu düşünenler bu parçaların 

ne şekilde bir arada durduğunu izah etmek zorunda kalmışlardır. Zira 
cismin bir bütün olarak tesis edilmesi ancak parçaların tutarlı bir şekilde 
bir araya getirilmesi ile tamamlanacaktır. Bu çerçevede arazcılar ve 
atomcular cismin nasıl bir araya geldiğini ve bir cisim halinde kaldığını 
açıklamak zorunda kalmışlardır. Buna karşın Nazzâm cisimlerin 
mahiyetlerini tabiatlarına bağladığından parçaların nasıl bir araya 
geldiğini izah etmek zorunda olmamıştır. Çünkü bir cismin tabiatı o 
cisimde mündemiç olduğundan parçalardan hariç bir etkiden söz 
edilemez. Ancak Nazzâm da bu tabiatların cisimde nasıl bulunduğunu 
izah etmek zorunda kalmıştır. Çünkü o, farklı tabiatların aynı cisimde 
bulunduğu ve yeri geldiğinde bunlardan birinin zuhûr ederken diğerinin 

 
27  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 428. 
28  İbn Metteveyh, et-Tezkire, 2009, 1/297-298. 
29  Ebu’l-Hasen b. Ahmed Kadı Abdülcebbâr, el-Münye ve’l-emel (İskenderiye: Dâru’l-

Matbûâtü’l-Câmiiyye, 1985), 48. 



 

116 | M. BOŞNAK / Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 103-131 

 
  

kümûn haline geçtiğini ileri sürmüştür. Bu nedenle için sorun teşkil 
edecek husus, cisimlerdeki farklı tabiatların nasıl bir arada 
bulunduğudur.  

Cismin bir araya gelmesi için erken dönemde iki model 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi yan yana bulunmak anlamına gelen 
mücâveret; ikincisi ise bunların birbirine girmek suretiyle meydana 
getirdikleri müdâhale modelidir.30 Bu ikincisinin örneği Nazzâm tarafından 
ortaya konulan kümûn teorisidir. Buna göre eşyadaki tabiatlar onlarda 
aynı anda aynı mekânı işgal edecek şekilde bulunmaktadır. Ancak 
bunlardan birisi kümûn (gizlilik) halindeyken diğeri zuhûr (açığa çıkma) 
halindedir. Tıpkı bir odun parçasında hem ıslaklığın hem de ateşin 
bulunması ve farklı şartlar altında bunlardan birinin meydana çıkması 
gibi diğer tabiatlar ortaya çıkıp gizlenmektedir. Bu düşünce cismin bir 
arada durmasını izah etmekle birlikte büyük cisimlerin küçük cisimlere 
sığması ve iki cismin bir arada bulunması gibi sonuçları ihtiva ettiği 
gerekçesiyle reddedilmiştir.31 Dolayısıyla Nazzâm cismin bir bütün 
halinde bulunmasını cisimlerin iç içe geçmesini mümkün kılan bir teori ile 
açıklamıştır. Bir önceki adımda başarılı bulunan açıklama bir sonraki 
adımda kabul edilemeyecek sonuçlar üretmiştir. Bu nedenle kendi 
takipçileri dahi bu konuda Nazzâm’ı takip etmemişler ve kümûn teorisini 
reddetmişlerdir.32 

Nazzâm’ın aksine arazcı ve atomcular parçaların mücâveret yoluyla 
bir araya geldiğini kabul etmişlerdir. Nitekim arazcılara göre cisim yan 
yana gelmiş arazlardan daha fazlası değildir.33 Onlar bu durumu, birbirini 
en ince şekilde çevreleme şeklinde ifade etmişlerdir. Dolayısıyla arazlar 
birbirlerine karışmadan birbirlerini çevreleyerek cisimleri 
oluşturmaktadırlar. Bu karışımın unsurları genel itibariyle renk, tat, 

 
30  Mücâveret için bk. en-Nîsâbûrî - Sâğânî, Hudûdu’l-elfâz, 104. 
31  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 460. Kümûn kavramını atomcuların da kullandığı 

söylenmiştir. Ancak bu kullanımlar cevher ve arazın kavramsal çerçevesinde değil 
daha çok bunların oluşturduğu cisimlerin bütünlüğünde mücâveret halinde bulunan 
durumlardan ibarettir. Burada bahsettiğimiz ise aynı cevheri aynı anda işgal etme 
olarak anlaşılmalıdır. H. Austryn Wolfson, Kelam Felsefeleri : Müslüman-Hristiyan-
Yahudi Kelamı, çev. Kâsım Turhan (İstanbul : Kitabevi, 2016), 383 vd.; Kandemir, 
Mu‘tezilî Düşüncede Tabiat ve Nedensellik, 133. 

32  Kandemir, Mu‘tezilî Düşüncede Tabiat ve Nedensellik, 141. 
33  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 448, 462. 



 

117| The Problematic Structure of Discussions on Jism in Early Kalām/ M. BOŞNAK  

  

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 103-131 

 
  

sıcaklık, soğukluk, sertlik, yumuşaklıktır.34 Bunlara ek olarak bunları bir 
arada tutan ve te’lif arazı olmalıdır. Her ne kadar te’lifin cismin içinde mi 
yoksa dışında mı olduğu hususunda arazcılar arasında ihtilaf olsa da 
cismi bir arada tutan bu araz olmalıdır.35 Bu çerçevede arazcılara göre bir 
cismin oluşması için on arazın te’lif arazı ile bir araya getirilmiş olması 
gerektiğini söyleyebiliriz. Bununla birlikte bu düşünce iki önemli eleştiri 
almıştır. Bunlardan birincisi hacimsiz arazların hacimli hale gelmesinin 
imkânsızlığı ile ilgili iken ikincisi arazların bir araya geldiklerinde 
hapsinin birden hacimli olduğunda ortaya çıkacak problemle ilgilidir. 
Bunlardan birincisine göre hacimsiz arazlar mücâveretle bir araya 
gelemezler. Eğer bir araya gelirlerse bunlardan birinin diğerine mahal 
olması icap eder. Ancak ikisi de hacimsiz olduğundan birbirlerine mahal 
teşkil edemezler. Daha basit bir ifadeyle hacimsiz arazların bir araya 
gelmeleri hacimsizlik döngüsüyle engellenmektedir. Hacimsiz oldukları 
için bir araya gelemezler ve bir araya gelmek için hacme ihtiyaç 
duymaktadırlar. Arazların mücâvereti için ortaya konulan eleştirilerden 
ikincisine göre on araz bir araya geldiklerinde hacimli oluyorlarsa 
bunların oluşturduğu nesnenin hacmi de yine bunlara bağlı olacaktır ve 
bunların artıp eksilmesine göre artıp eksilecektir.36 Bu eleştiriye göre 
arazcıların haklı olması için cismin söz gelimi kokusu ortadan kalktığında 
hacminin de azalması gerekmektedir. Halbuki biz âlemde böyle bir ilişki 
gözlemlemiyoruz. Dolayısıyla arazcıların mücâveret anlayışı cevher gibi 
bir mahal bulunmaması nedeniyle imkânsız bulunmuştur. 

Arazcılar gibi atomcular da cevherlerin mücâveret yoluyla bir araya 
geldiklerini düşünmüşler ve bunun için yukarıda da bahsettiğimiz üzere 
te’lif arazının varlığını gerekli görmüşlerdir. Onlara göre iki cevher ancak 

 
34  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 461. Dırâr şöyle demiştir: Cisim mücâvere yoluyla bir 

araya gelmiş şeylerden müteşekkildir. Bunlar en güzel şekilde birbirlerini 
çevrelemişlerdir (tecâveret eltafe’l-mücâverati). O müdâhale, bir mekânda iki şeyin 
olması ve iki arazın veya iki cismin bulunmasını reddetmiştir.  

  Kelâm atomculuğuna dair eserinde Bulğen bu anlayışın birbirine karışmayan 
arazlardan müteşekkil olması nedeniyle atomcu bir yapı olarak telakki edilmesi 
gerektiğini söylemiştir. Bulgen, Kelâm Atomculuğu ve Modern Kozmoloji, 271. 

35  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 480. 
36  İbn Metteveyh, et-Tezkire, 2009, 1/10. Ayrıca bk.  Yukarıda “Cismin Yapısı Nedir?” 

bahsi. 



 

118 | M. BOŞNAK / Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 103-131 

 
  

yan yana olmak suretiyle bir araya gelebilirler.37 Buna ek olarak atomcular 
cismin bir arada bulunması için ictimâ, iftirâk, hareket ve sükûn olmak 
üzere kevnleri ispat etmişlerdir. Bu çerçevede te’lif iki cevherin yan yana 
gelmesini sağlayan araz iken ictimâ ve iftirak cevherlerin birbirine karşı 
konumunu belirleyen arazlardır. Dikkat edilirse atomculara göre arazlar 
bir araya gelmiyor; cevherlere ilişiyordur. Bir arada duranlar ise arazların 
iliştiği cevherlerdir. Te’lif tek iki cevherde birden bulunarak onları bir 
araya getirmekte ve böylece cevherlerin hacim sahibi olmasını 
sağlamaktadır.38  

Hem atomcular hem de arazcılar aynı cinsten olanların bir arada 
bulunması için birbirine karışmamayı ön koşul olarak almışlardır. Ancak 
yukarıda da işaret ettiğimiz üzere arazcılar bu arazların hacimsiz iken 
nasıl hacimli hale geldiklerini izah etmede güçlük çekmişlerdir. Ancak 
atomcular cismin parçalarının her ikisini de ayrıntılı izah etme yoluna 
gitmişlerdir. Böylece her iki teoriden yalnızca atomculuk mücâveret 
fikrine dayanan teferruatlı ve mütecanis bir cisim fikri 
geliştirebilmişlerdir.  

4. Cismin Kaç Parçadan Oluştuğu 
Cismin parçalardan müteşekkil oluşu kaç parçanın bir cisim 

meydana getirdiği sorununu beraberinde getirmiştir. Arazcılar bu sorunla 
da ilgilenerek bir cismin asgârî on araz ile meydana geldiğini; en fazla da 
bütün arazları alabileceğini söylemişlerdir. Dolayısıyla cisim on arazın 
altına düştüğünde yok olacak; ancak on araza sahip iken varlığını devam 
ettirecektir. Ayrıca var olduğu müddetçe bütün arazları 
bulundurabilecektir. Bununla birlikte şayet cisim on arazın altına düşerek 
yok olursa geriye kalan dokuz arazı da yok olacaktır. Çünkü yukarıda da 
ifade ettiğimiz üzere arazlar ilk defa cisim olarak yaratılırlar ve cisim yok 
olduğunda onlar da yok olurlar ve cisim dışında var olmaya devam 
edemezler.39 Bu noktada arazcıların on arazı neye göre belirlediği 

 
37  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 428, 502; İbn Metteveyh, et-Tezkire, 2009, 1/252. 
38  İbn Metteveyh, et-Tezkire, 2009, 1/297-298. 
39  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 449. Dırâr, Hafs el-Ferd ve Hüseyin en-Neccâr şunu iddia 

etmişlerdir. Cüzler renk, tat, sıcaklık, soğukluk, sertlik ve yumuşaklıktır. Bu şeyler bir 
araya geldiği zaman cisim olur. Cüzlerin bunlardan başka bir anlamı yoktur. 
Cüzlerden en az on tane bulunması gerekir. Cismin asgarîsi budur. Bunlar en ince 
şekilde birbirlerini sarmışlardır. 



 

119| The Problematic Structure of Discussions on Jism in Early Kalām/ M. BOŞNAK  

  

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 103-131 

 
  

hususunda bilgi sahibi değiliz. Muhtemelen onlar bunu doğada 
gördükleri en sade cismi gözlemleyerek elde etmişlerdir. Zira bir taş renk, 
tat, koku, sertlik, yumuşaklık, ağırlık, ölçü, kuruluk, yaşlık ve te’lif gibi 
arazlara sahip olarak düşünülmüş olmalıdır.40 Bu şekilde dahi olsa 
arazların sayıları basit gözlem üzerine kurulmuş ve ayrıntılar üzerinde 
yeterince düşünülmemiş veya bunların bize aktarılmamış olduğunu 
söyleyebiliriz. Nitekim birçok arazın bir araya gelmesi ile meydana gelen 
cismin hacminin ortaya çıkması ve dağılmasının onun tüm arazlarına ayrı 
ayrı değil de yalnızca te’lif arazına bağlı olduğunu söylemiş olabilirler. Bu 
durumda herhangi bir arazın cisimden ayrılması onun dağılmasını ya da 
küçülmesini gerektirmeyecektir. Muhtemelen arazcılar böyle 
düşünüyorlardı ancak bu türden bir cevapla literatürde karşılaşmadık. 
Elbette bunun bize aktarılmaması arazcıların sorunu değildir. Ancak 
birçok meselenin aktarılıp bunun aktarılmaması konuya dair başarılı bir 
cevapları olmadığına işaret etmektedir. 

Bir cismin kaç cevherden meydana geldiği hususu atomcular 
arasında tartışmalıdır. Bu konuda ikiden otuz altıya kadar çeşitli sayılar 
zikredilmiştir.41 Aradaki bu fark cevherlerin birbirlerine temas etmeleri ve 
bir boyutun kaç cevherden meydana geleceği hakkındaki tartışmaya 
dayanmaktadır. Nitekim İskâfî (öl. 204/854) te’lifin ancak iki cevher 
arasında gerçekleştiğinden hareketle cismin asgarîsinin iki cevherden 
müteşekkil olduğunu iddia etmiştir. Ebü’l-Hüzeyl cismin altı yönü 
olmasından hareketle en az altı cevherin gerekli olduğunu söylemiştir. 
Muammer ise uzunluk ve derinlik için ikişer cevher; enlilik için de 
bunların aynısı kadar cevherin gerekli olduğunu düşünmüştür. O, iki 
cevherin uzunluk, dört cevherin derinlik ve bunların bir araya gelerek 
enlilik sağladıkları gerekçesiyle cismi sekiz cevher olarak tespit etmiştir.42 
Ancak bu durum atomculukta önemli bir ihtilaf noktası değildir. Zira 

 
40  Bazen zıt arazlar aynı cisimde bulunabilirler. Söz gelimi sertlik ve yumuşaklığın 

cisimde bulunuş oranına göre sertlik derecesi değişecektir. Bunu arazcılardan tespit 
etmek mümkün değilse de atomcuların hareket ve sükûn konusundaki fikirlerinde 
görebiliyoruz. Hareketli bir şeyin hareketleri arasına sükûn girmesi için bk. Ebu’l-
Hasen b. Ahmed Kadı Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-hamse : Mu’tezile’nin Beş İlkesi, çev. 
İlyas Çelebi (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu, 2013), 2/388. 

41  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 428; Dhanani, Kelamın fizik kuramı, 67. Yalnızca Ebü’l-
Hüseyin es-Sâlihî tek bir cevherin cisim olabileceğini söylemiştir.  

42  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 430. 



 

120 | M. BOŞNAK / Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 103-131 

 
  

cevher ve araza dair genel perspektif bu yorumlara müsaade etmektedir. 
Geç dönemde Kâdî Abdülcebbâr (öl. 425/1025) ve takipçileri bu 
tartışmaları bir sonuca bağlayarak iki cevherin bir çizgi oluşturduğunu ve 
bunlar üzerine eklenen her iki cevherin derinlik ve genişlik oluşturmak 
suretiyle cismi meydana getirdiğini söylemişlerdir.43 Böylece atomcular 
bu konuda Ebü’l-Hüzeyl’in çizgisinden Muammer’in çizgisine kaymışlar 
ve böylece yine nazariye içerisinde başka konuma karar kılmışlardır. 

Atomcuların cismin asgarisine dair tartışmalarında dikkat çeken ilk 
husus nazariyenin farklı yorumlara müsaade ettiğidir. Bunun yanında 
varlık parçalarının (cevher,araz, hayyiz vs. gibi) ve bunlar arasındaki 
ilişkilerin zengin olması bunlar arasında yapılacak kombinasyonları 
artırarak yorum imkanını genişletmektedir. Nitekim geç dönemde 
Kadı’nın cismin asgarisi problemini nokta ve çizgi gibi matematiksel 
kavramlar üzerinden tanımlama imkânına sahip olması teorinin 
imkânları hususunda iyi bir örnek olmuştur.  

5. Cismin Bütünlüğü veya Mahiyeti 
Cismin bütünlüğü veya mahiyeti ile onu mütemâsil cevherlerden 

oluşmasına rağmen benzer ve farklı kılan hususları kastediyoruz. Bu 
çerçevede bu başlıkta cisme bir insan veya bir taş dememizi gerektiren 
şeyin ne olduğunu araştıracağız. Zira bu konu birçok düşünce sisteminde 
olduğu gibi kelâmın da genel problemleri arasındadır ve her teorinin izah 
etmesi ya da en azından izah etmemizi mümkün kılan unsurları içermesi 
gerekmektedir. Bu nedenle buradan belirli bir cismi insan veya başka bir 
mâhiyet yapan unsurun izlerini arayacağız. Her ne kadar atomcu kelâmda 
mâhiyet önemli bir kavram olarak görülmemiş ve hatta Allah söz konusu 
olduğunda reddedilmişse de insan için satır aralarında sorularımızı 
cevaplayacak hususlar bulunmalıdır.44 

 
43  Ebu’l-Hasen b. Ahmed Kadı Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-hamse : Mu’tezile’nin Beş İlkesi, 

çev. İlyas Çelebi (İstanbul: İstanbul : Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 
2013), I/350; İbn Metteveyh, et-Tezkire, 2009, 1/9. Ayrıca bk.  İlyas Çelebi, “Şerhu’l-Usûli’l-
Hamse”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 
38/350. 

44  Dırâr Allah’ın bir mâhiyeti olduğunu ve kendisini bu mahiyet üzere bildiğini söylemiş 
ve eğer görülürse bu mahiyet üzere görüleceğini ileri sürmüştür. Ancak Behşemîler 
bunun mümkün olmadığını savunarak bu düşünceyi reddetmişlerdir bk. Ebû 
Muhammed el-Hasen b. Ahmed İbn Metteveyh, el-Mecmû fi’l-Muhît bi’t-teklîf (Beyrut-
Lübnan: Katolik Matbaası, 1965), 1/154-155. 



 

121| The Problematic Structure of Discussions on Jism in Early Kalām/ M. BOŞNAK  

  

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 103-131 

 
  

Erken dönemde problem teşkil eden bir diğer husus eşyânın 
mâhiyetinin ne ile sağlandığı problemidir. Bu konuda Nazzâm arazcı ve 
atomculardan oldukça farklı bir noktada yer almıştır. O, her şeyin bir 
tabiatının olduğunu ve cisimlerin de bu tabiata uygun olarak hareket 
ettiklerini söylemiştir. Nazzâm’a göre bir engel yoksa suyun tabiatı 
akıcılık, taşın tabiatı yuvarlanmak, ateşin tabiatı alev saçmak ve 
yükselmektir. Ancak bunlar engellendiği zaman tabiatlarının gereğini 
yerine getiremezler. Engellenen su akmaz, durdurulan taş yuvarlanmaz 
ve ateş bir sebeple yukarı doğru gitmek yerine aşağı doğru gider.45 
Dolayısıyla cisimlerin bazı hareketleri tabiatlarının aksine olabilir. Bu 
tabiatlar kendiliğinden olmayıp Allah tarafından verildiğinden, cisimler 
arası ilişkilerde determinist bir ilişki bulunmaz. Böylece cisimler 
arasındaki farklar Allah’ın yaratması ile ortaya çıkan tabiatlar ile izah 
edilmiştir.46 Bu tabiatlar eşyada kümûn-zuhûr şeklinde aynı anda 
bulunabilirler.47  Söz gelimi bir tahtada kimi zaman suya kimi zaman ise 
ateşe rastlayabiliriz. Bunun nedeni tahtada hem su hem de ateşin bir arada 
bulunmasıdır. Ancak su zuhur halindeyken ateş kümûn haline geçer ya 
da tam tersi bir durum söz konusu olur. Böylece eşyâda farklı nitelikler ve 
cinsler bir arada bulunabilmekte ve yeri geldiğinde ortaya çıkmaktadır. 
Bu hususu Eşarî şöyle aktarmıştır: 

İbrâhim en-Nazzâm şöyle demiştir: Her şey zıddıyla ve hilafıyla iç içe geçmiştir 
(müdâhale). Zıt tatlı ile acı ve sıcak ile soğuk gibi başkasını engelleyen ve bozan 
anlamına gelir. Hilâf ise tatlı ile soğuk ve ekşi ile soğuk gibi [ilişkilerdir]. O hafif 
ile ağırın iç içe olduğunu iddia etmiştir. Nice hafif vardır ki ölçü bakımından 
ağırdan azdır ve kuvvet bakımından ondan çoktur. Onunla iç içe geçtiğinde onu 
işgal eder. Yani ölçüsü az ve kuvveti çok olan, ölçüsü çok ve kuvveti ağır olanı 
işgal eder. O rengin tat ve koku ile iç içe geçtiğini ve bunların cisimler olduğunu 
iddia etmiştir. Müdâhale iki cisimden birinin mekânının diğerinin de mekânı 
olması ve iki şeyden birinin diğerinde bulunması demektir.48 
Eşyanın mahiyetini âlemde çeşitli tabiatların bulunduğu ve böylece 

farklılık ve benzerliğin bunlarla meydana geldiği ile izah etmek iyi bir fikir 
olabilir. Zira doğada karşılaştığımız ve aynı maddeden olmasına rağmen 

 
45  Ebu’l-Hüseyin Abdurrahim b. Muhammed Hayyât, el-İntisâr: Mu’tezile Müdafaası, çev. 

Yüksel Macit (İstanbul: Endülüs, 2018), 78. 
46  Hayyât, el-İntisâr, 76. 
47  Ebû Osman Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Câhiz, Kitâbü’l-Hayevân (Mısır: Mektebetü 

Mustafa el-Bâbî el-Halebî ve Evlâduhû, 1938), 5/10-16. 
48  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 460. 



 

122 | M. BOŞNAK / Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 103-131 

 
  

farklılık arz eden şeyler taibat farklılığıyla daha anlamlı olabilir. Bununla 
birlikte Nazzâm’ın bunu kümûn fikrine dayandırması açıklamayı muğlak 
hale getirmektedir. Onun bahsettiği tabiatların kabul görmemesinin başat 
nedeni bu olmalıdır. Nitekim kelâmda zıtların bir arada bulunması fikri 
genellikle hakikat kapısının kapanması şeklinde yorumlanmıştır.49 

Arazcı düşüncede mahiyet probleminin çözümü için en uygun 
kavram te’lif kavramıdır. Zira te’lif bütünü ifade etmesinin yanında 
arazcıların te’lif telakkisinin ayrıntıları onlara göre mâhiyet kavramı için 
en uygun kavramın bu olduğununa işaret etmektedir. Nitekim Dırâr’a 
göre te’lif cismin parçalarından birisidir. Buna göre te’lif cismin 
parçalarının bir araya gelmesinden fazlasını ifade etmektedir. Bu fazlalık 
mahiyet için kullanılmaya son derece uygundur. İkinci görüş ise Dırâr’ın 
görüşüne muhalif görünmekle birlikte mahiyet konusunda aynı sonuca 
varmaktadır. Zira Eşarî ismini vermediği bazı arazcıların te’lif, ictimâ ve 
iftirâkı cismin dışında kabul ettiklerini söylemiştir.50 Her ne kadar bu te’lif 
cismin dışında tutulmuşsa da varlığı o cisme nispet edildiğinden onunla 
ilgili zâid bir mana olması gerekecektir. Bu da onu cismin dışında 
olmasına rağmen yine o cisme ait bir illet haline getirecektir. Bu, yine 
anlaşılması güç bir düşüncedir. Zira “Cismin Asgarisi” başlığında da 
zikrettiğimiz üzere hacimsiz arazların hacimli cisimlere dönüşmeleri 
sorunlu bulunmuş olduğundan mâhiyetleri bunlar üzerine inşâ etmek de 
sorunlu olacaktır.  

Atomcular tarafından mâhiyet için birkaç kavramdan söz edilebilir. 
Bunlar daha önce “Cisim Nasıl Bir Arada Durmaktadır” başlığında 
zikrettiğimiz te’lif ile ictimâ, iftira olmak üzere kevn arazlarıdır. Ancak 
canlı cisimler söz konusu olduğunda bundan daha fazlası gerekecektir. 
Nitekim kelâmcıların mâhiyet düşüncesinde cansız cisimler önemli bir yer 
işgal etmez. Bunların birbirinden farklılığı için belirli bir bütünlüğe sahip 
olmaları yeterli olacaktır. Bu nedenle taş ve ağacı ayıran şey bunların 
cevherlerinin te’lif arazı ile ictimâ ve iftirâkı gibi kevnlerine indirgenebilir. 
Nitekim eşyânın bir arada durmasının zorunlu olmamasına rağmen bir 

 
49  Bu konuda Eş‘arî’nin aktardıklarına ek olarak Şehristânî’nin ahvâl ile ilgili 

değerlendirmeleri bu yöndedir. Bk. Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 460; Ebü’l-Feth 
Tâcüddin Muhammed b. Abdilkerim eş-Şehristânî, Nihâyetü’l-ikdâm fî ilmi’l-kelâm 
(Kâhire: Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 2009), 131. 

50  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 480. 



 

123| The Problematic Structure of Discussions on Jism in Early Kalām/ M. BOŞNAK  

  

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 103-131 

 
  

arada durması onda bulunan kevnlere bağlanmıştır.51 Esasen bu durum 
atomculuk açısından sorunludur. Zira kevnler tek bir cevheri belirli bir 
konuma kılarken yine te’lif arazı en fazla iki cevheri yan yana 
getirmektedir. Dolayısıyla müşahede ettiğimiz cisimler boyutunda 
mâhiyeti meydana getirecek bir kavramdan söz etmemiz mümkün 
görünmemektedir. Dolayısıyla atomcuların cisim düzeyindeki ilişkileri 
düzenlerken atomculuğun kavramsal çerçevesi içerisinde kalmadıklarını 
söyleyebiliriz. Bu nedenle arazcılarla aynı sorunların onları da muhatap 
olduğunu belirtmemiz gerekmektedir. 

Atomcular hayat sahibi cisimleri bütün kılan ve bunların bir 
bünyeye dönüşmesini sağlayan şeyin hayat arazı olduğu görüşündedirler. 
Buna karşın bu düşünce kelâm ilminin erken dönemlerinde atomcuların 
sahip olduğu düşünce değildir. Nitekim Ebü’l-Hüzeyl, Bişr b. Mu‘temir 
ve Ebû Ali (öl. 303/916) insanın ruh ve beden olduğunu söylemişler ve bu 
çerçevede kimi zaman bunların hayat arazı ile aynı olup olmadığını 
tartışmışlardır.52 Ancak bu düşünceler atomcu teoriye uygun değildir. 
Zira atomik yapıda olmadığı için atomculuk için ruhtan söz edilemez. 
Eğer söz edilse bile bu bir araz olacak ve cevherin sınırlarını 
aşamayacaktır. Nitekim Ebû Ali’nin hayat görüşüne göre canlı olma için 
bedenin canlı sayılan bütün parçalarının cevherlerinde hayat arazı tek tek 
bulunmalıdır.53 Dolayısıyla bütünün canlılığı bütünde bulunan parçaların 
tamamındaki canlılıktan ibarettir. Bu durum bütünü o bütün yapan ve ona 
mâhiyet kazandıran şeyin erken atomcular tarafından yeterince 
incelenmediğine işaret etmektedir. Buna karşın Ebû Hâşim’den (öl. 
321/933) itibaren hayat arazının bedende hay oluş hâline (ahvâl) neden 
olduğu ve böylece ona bazı hükümler kazandırdığı kabul edilmiştir. Bu 
hükümler genellikle insanın âlim, kâdir, mürîd oluşu gibi bünyesine 
yüklenen ve bir parçasına hamledilemeyecek sıfat ve hükümlerden 
müteşekkildir.54 

Atomcular bünye problemi ile adı konulmamış bir mâhiyet 
problemi tartışmışlardır. Onlar ilk başta arazcılar gibi parçaların bir araya 

 
51  Kadı Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-hamse, 2013, 1/158. 
52    Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyin, 248. 
53  Ebû Muhammed el-Hasen b. Ahmed İbn Metteveyh, et-Tezkire fî ahkâmi’l-cevâhir ve’l-

‘arâz (el-Mahedü’l-İlmî el-Fransî Li’l-Âsâri’l-Şarkiyye, 2009), 2/391. 
54  İbn Metteveyh, et-Tezkire, 2009, 2/369 vd. 



 

124 | M. BOŞNAK / Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 103-131 

 
  

gelmiş olmasıyla ilgilenmiş ve bütünün bir “şey” oluşunu izah etmemiş 
olmalılar. Ancak problemlere cevap verdikçe ortaya çıkan teoriye özel 
problemler bütünü ilgilendiren fiillerin bünyeye nispetini izah etmelerini 
gerektirmiştir. Onlar da tarihsel süreç içerisinde buna uygun bir kavram 
ihdâs ederek çeşitli tümel mâhiyetler için atomculuğu uygun hale 
getirmişlerdir. Buna karşın açıktan mâhiyet tartışması yaptıklarını 
söylememiz mümkün gözükmemektedir. Zira mütekaddim dönem 
atomcularının eserlerinde mâhiyet şeklinde bir konu yer almamıştır. 

6. İsbât-ı Vâcibe Etkileri 
Kelâm’ın mütekaddim döneminde Allah’ın varlığının ispatı, âlemin 

sonradanlığı ve onun var olmak için bir yaratıcıya ihtiyaç duyduğu fikrine 
dayanır. Zira kelâmda Allah mutlak yaratıcı olarak vasıfladığından âlem 
tümüyle yaratılan olarak görülmüştür. Böylece kelâmcılar âlemi hâdis 
veya muhdes olarak isimlendirirken Allah’ı Muhdis olarak 
isimlendirmişlerdir. Allah ile âlem arasında ispat sadedinde kurulacak 
akıl yürütmeyi de hudûs teorisi olarak kabul etmişlerdir. Buna göre hudûs 
teorisi Allah ile âlem arasında kurulacak herhangi bir akıl yürütme 
olmayıp âlemin zamansal sonradanlığı üzerinden kurulan akıl 
yürütmenin özel adıdır.55 Nitekim erken dönemde Ebü’l-Hüzeyl Allah’ın 
varlığını ispat etmenin ancak renkler, cisimler ve benzeri diğer şeylerden 
oluşan hâdisler üzerine yapılacak akıl yürütmeyle mümkün olduğunu 
söylemiş ve bu diğer kelâmcılar tarafından kabul görmüştür.56 

Hudûs teorisi genel olarak âlemdeki cisimlerin hâdis oluşu, hâdis 
olan cisimlerin kendi başlarına var olamayacakları ve kendi başına var 
olamayacak cisimlerin bir yaratıcıya ihtiyaç duyduğu şeklindeki kıyaslar 
üzerine kuruludur. Bu çerçevede teorinin mantıksal formu şu şekildedir: 

Âlem hâdistir 
Her Hâdisin bir muhdisi vardır. 
Öyleyse âlemin bir muhdisi vardır.57 
Hudûs teorisine dair bu kıyasın doğru olması için öncelikle ilk 

önermenin doğru olması gerekmektedir. Bunun yolu da kendinden apaçık 
olması ya da istidlâl yoluyla elde edilmesidir. Öncül apaçık olmadığından 

 
55  Eşref Altaş, “Hudus Teorisi”, Metafizik: İslâm Düşüncesinde Teoriler, ed. Ömer Türker 

(İstanbul: Ketebe, 2021), 2/590. 
56  İbn Metteveyh, el-Mecmû’, I/68; Güdekli, Kelâmın Teşekkülü, 221-222. 
57 “Güdekli, Kelâmın Teşekkülü, 239. 



 

125| The Problematic Structure of Discussions on Jism in Early Kalām/ M. BOŞNAK  

  

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 103-131 

 
  

kelâmcılar âlemin hâdis oluşunu ayrıca ispat etmişlerdir. Ancak bu ispat 
onlar arasında farklı yorumlara yol açmıştır. Bu çerçevede kelâmcılar 
âlemin hâdisliğini ondaki parçaların “değişime maruz kaldıkları” 
(kevnler), “arazlardan hâlî olmadıkları” ve “sonradan ortaya çıktıkları” 
gibi çeşitli farklı hususlara bağlamışlardır.58 Burada Basralı atomcular ve 
cisimcilerin yöntemini inceleyeceğiz. 

Atomculardan Kadı Abdülcebbâr “âlem hâdistir” önermesini ispat 
sadedinde ekvânı öne çıkarır. O, şöyle der: 

Birincisi cisimlerde ictimâ, iftirâk, hareket ve sükûn gibi manalar 
bulunmaktadır. 
İkincisi bu manalar muhdestirler. 
Üçüncüsü cisim bu manalardan ayrılamaz ve onları önceleyemez. 
Dördüncüsü onlardan ayrılamadığı ve onları önceleyemediği için onlar gibi 
hâdis olması gerekir.59 

Kadı Abdülcebbâr bunları dört iddia olarak niteler ve bunların iddia 
oluşunu delil ile bilinmesine bağlar. Dolayısıyla buradaki öncüllerin hepsi 
ilgili bahislerde delillendirilmek üzere ortaya konulmaktadır.60 O, 
buradaki tavrıyla delilin tüm unsurlarının tartışmaya açık olduğunu 
ortaya koymuş ve böylece meseleye ne denli ciddi yaklaştığını 
göstermiştir. 

Arazcıların hudûs teorisinin ayrıntısına vakıf değiliz. Ancak erken 
dönem kelâmında birçok mesele ortak olduğundan aynı delillendirmeyi 
arazcılar kevnlerle değil arazlar ile yapmış olmaları mümkündür.  

Nazzâm, hudûs konusunda da arazcı ve atomculardan ayrılmıştır. 
Zira o, hareket dışındaki arazları reddetmektedir ve bu durum onun ispatı 
geçici arazlar üzerine kurmasını imkânsız kılmaktadır. O, âlemin Allah’ın 
mahlûku olduğunu yukarıda bahsettiğimiz kümûn teorisi üzerine bina 
etmiştir. Bu hususu Hayyât şöyle aktarmıştır: 

 
58 “Altaş bu görüşleri 7 başlık altında inceler bk. Altaş, “Hudus Teorisi”, 2/597-601; Ebu’l-

Hayr Hasan b Sivar el-Bağdâdi, “Alemin Hudusuna İlişkin Yahya en-Nahvî ile 
Kelamcıların Delilleri’nin Karşılaştırılması”, çev. Cemalettin Erdemci, Kelâm 
Araştırmaları Dergisi (Kader) 2/2 (2004), 161. 

59 “Kadı Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-hamse, 2013, 1/156-157. 
60 “Kadı Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-hamse, 2013, 1/158-159. Kadı’nın delil ve onun medûle 

delâletinin sahih olabilmesi için birçok husus sıralar. Delil ile medûl arasında bir 
taalluk bulunması, şeye olduğu hâl üzere delâlet etmesi ve mâkul olana delâlet etmesi 
bunlardan birkaçıdır. Bu ilişkilerin tamamı için bk. Mesut Erzi, Kâdî Abdülcebbâr’da Akıl 
ve Dil (Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, 2022), 8,282 y./276-282. 



 

126 | M. BOŞNAK / Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 103-131 

 
  

soğuğun sıcağın zıddı olduğunu gördüm. İki zıddın bir yerde 
kendiliğinden toplanmadığını da gördüm. Bundan anladım ki o ikisini 
bir araya getiren bir birleştirici ve onları cevherlerinin aksine birleşmeye 
zorlayan birisi var. Zorlama ve engel altında bulunan şey zayıftır. Onun 
zayıf olması ve zorlayanın idaresi altına girmesi hâdis olduğuna ve onu 
ihdas eden bir muhdis olduğuna ve bu muhdisin onu benzersiz şekilde 
ihdas ettiğine delildir. Onu bu şekilde icat eden ise âlemlerin rabbi olan 
Allah’tır.61 
Nazzâm’ın buradaki delili tıpkı atomcularda olduğu gibi âlemin 

Allah’ın yaratmasına muhtaç olması üzerine kuruludur. Bu şekilde o, 
ayrıntıda diğerlerinden ayrılmakla birlikte kendine has delili ile âlemin 
muhdes olduğu ve muhdise ihtiyacının olduğunu ortaya koyar. Ancak 
dikkat edilirse bu delil eşyanın bir başlangıcı olmasını gerektirmez. Zira 
burada eşyanın Allah’a olan muhtaçlığı varlığı bakımından olmayıp 
işleyişi bakımındandır. Bu nedenle hudûsun kelâmcılar arasındaki 
zamansal sonradanlığı fikriyle uyum arz etmemektedir. Ayrıca 
Nazzâm’ın hudûs teorisinin en zayıf noktası yine kümûn teorisi üzerine 
kurulu olmasıdır. Zira hudûs teorisine dair onun sunduğu teklif önce 
kümûnu kabul etmeyi gerekli kılmaktadır. Bu ise Eş‘arî’nin belirttiği üzere 
insanların tamamının kaçındığı bir husustur. Bu husus aynı zamanda 
yukarıda Kadı’nın aktardığı tartışılabilir oluşu baştan engelleyen bir 
düşüncedir.  

İsbât-ı Vâcip konusunda ortaya konulan delilerden atomculara ait 
olan versiyonun başarısı yalnızca atomcu düşünürlerin teorinin 
ayrıntılarını inşâ etmeleriyle ilgili olmamalıdır. Bu aynı zamanda ispatta 
kullanılan unsurun kadîm felsefe problemi olan hareket ve sükûn ile 
değişim üzerine kurulu olmasıdır. Zira ekvân üzerine kurulu hudûs 
teorisi başarısını hareket, sükûn ve değişimin bir yönden bedihi olması 
üzerine kuruludur. Bu çerçevede atomculuğun isbât-ı Vâcip meselesinin 
özel problemleriyle yüzleşmede daha başarılı olduğunu söyleyebiliriz.   

Sonuç 
Kelâm ilminin erken dönemleri kelâmcıların hem başka din 

mensupları ile hem de kendi aralarında yaptıkları tartışmalarla 
şekillenmiştir. Bu tartışmalar genellikle diğer din mensuplarında karşı 
yapıldığından daha çok tanrı-âlem ilişkisi çerçevesinde yürütülmüştür. 
Bu durum kelâmcıların âleme dair ayrıntılı ve tutarlı bir felsefî temele 

 
61  Hayyât, el-İntisâr, 76. 



 

127| The Problematic Structure of Discussions on Jism in Early Kalām/ M. BOŞNAK  

  

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 103-131 

 
  

sahip olmalarını gerektirmiştir. Böylece onlar arazcı, cisimci ve atomcu 
görüşleri kabul ederek âlemin yaratıcı bir tanrı olmadan var olmayacağını 
ispat etmeye çalışmışlardır. Bu teoriler onların genelde âleme ve özelde 
cisme dair çeşitli soruları cevaplamalarını mümkün kılmıştır. Bu sorular 
cisimle ilgilenenlerin ilk başta karşılaştıkları “Cisim nedir?”, “Cevher/Töz 
nedir”, “Araz nedir?” gibi genel problemleri içermektedir. Bu meselelere 
sunulan farklı çözümler birbirini beslemiş ve teorilerin kendi 
problemlerinin ortaya çıkması ve bunlara dair cevaplar üretilmesine 
neden olmuştur. İlk başta tüm teoriler canlı bir şekilde savunulmuş, üç 
teori de önemli isimlerden taraftarlar bulmuştur. Nitekim erken dönemde 
Dırâr, en-Neccâr ve Hafs gibi Mu‘tezile’nin önemli isimleri tarafından 
savunulan arazcılık basit yapısı ile araz tartışmalarına önemli ölçüde etki 
etmiştir. Ancak meselelerin derinleşmesiyle birlikte ortaya çıkan özel 
problemler teorilerin geleceğini belirlemiştir. Bu çerçevede üç teori 
içerisinden özel problemler noktasında en başarılı olanın atomculuk 
olduğunu söyleyebiliriz. Zira atomcular teoriyi birçok probleme rahatlıkla 
uygulamışlar, sorun çıktığında teoriyi geliştirmişler ve böylece teoriyi 
sonraki nesillere aktararak ekolleşebilmişlerdir. Diğer teoriler ise genel 
problemlerde orijinal çözümler sunmakla birlikte özel problemleri 
çözmede başarısız olmuşlar ya da çözmek için mesai harcayacak takipçi 
bulamamışlardır. 

Atomcu düşüncenin alternatiflerini eleyerek sonraki dönemin 
yegâne teorisi olması belki tespit edemeyeceğimiz kadar çok sebebe 
dayalıdır. Ancak burada konuyu özel problemleri çerçevesinde 
incelediğimizde atomculuğun bazı özellikleriyle alternatiflerinden öne 
çıkmaktadır. Bunları şöyle sıralayabiliriz: 

a) Kavramsal çerçevesinin ve imkânlarının alternatiflerinden daha 
geniş olması. Buna göre atomculuk cevher ve araz kavramları ve bu 
kavramların birbirini tamamlaması yönüyle diğerlerinden ayrılmaktadır. 
Zira cismin yapısı bahsinde zikrettiğimiz üzere hacimsiz arazların hacimli 
cevhere ilişmesi arazcılarda olduğu gibi ortaya tehayyüz sorunu çıkmasını 
engellemiştir. Bu sorun cisimcilerde bulunmasa da bu bir avantaj 
olamamış; cisimlerin bütününe dayanan cisim teorisi yorum zenginliğine 
mâni olmuştur.  

b) Atomculuğun esnek olması. Bununla alternatiflerinden daha 
esnek olduğunu değil kendi yapısına göre yeterince esnek olduğunu 
kastediyoruz. Zira atomculuk eksiklerini kapatacak düzeyde değişime 



 

128 | M. BOŞNAK / Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 103-131 

 
  

maruz kalmış ve bunu reddetmek yerine içselleştirmiştir. Bu durum 
mâhiyetle ilgili hususlarda görüleceği gibi her ne kadar burada üzerinde 
durmasak da teorinin müteahhir döneme taşınan atomcu versiyonlarında 
kendini göstermektedir. 

c) Diğer teorileri savunanların yeterince mesai harcamamaları. Bu 
tespiti yapmak için belki acele etmiş olabiliriz. Zira arazcı ve cisimcilere 
dair elimizde yeterli veri olmadığı düşünülebilir. Ancak birçok meselenin 
ayrıntılarında bu teorilerin cevaplarının eksik olması şimdilik bu tespiti 
haklı çıkaracak durumdadır. Ayrıca bu düşüncenin birçok ayrıntısının 
atomcuların eserlerinden tespit edilebilmesi buradaki kaynak sorununu 
ortadan kaldıracak mahiyettedir. Bu nedenle konuya dair bu tespitin tüm 
sorunlarına rağmen geçerli olduğunu, cisimci ve arazcı düşünceye yeterli 
mesai harcanmadığını söyleyebiliriz. 

 
Kaynakça 
Altaş, Eşref. “Fahreddin er-Râzî’nin el-Cevherü’l-ferd Adlı Risalesinin 

Tahkiki ve Tahlili”. Nazariyat: İslâm Felsefe ve Bilim Tarihi 
Araştırmaları Dergisi 2/3 (2015), 75-170. 

Altaş, Eşref. “Hudus Teorisi”. Metafizik: İslâm Düşüncesinde Teoriler. ed. 
Ömer Türker. 2/588-610. İstanbul: Ketebe, 1. Basım, 2021. 

Altaş, Eşref. “Kelâmın Metafizik Olarak İnşası Mümkün müdür? 
Gazzâlî’nin Kelâm Tasavvuru”. Uluslararası Modern Çağ ve Gazzâlî 
Sempozyumu. 273-285, 2014. 

Bağdâdî, Abdulkâhir b. Ömer b. Bâyezîd el-. el-Fark beyne’l-fırak. 1 Cilt. 
Beyrut-Lübnan: el-Mektebetü’l-Asriyye, 1990. 

Bağdâdi, Ebu’l-Hayr Hasan b Sivar el-. “Alemin Hudusuna İlişkin Yahya 
en-Nahvî ile Kelamcıların Delilleri’nin Karşılaştırılması”. çev. 
Cemalettin Erdemci. Kelâm Araştırmaları Dergisi (Kader) 2/2 (2004), 
155-164. 

Baktır, Mehmet. “Câhız’ın Varlık ve Tabiat Anlayışı”. Cumhuriyet 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi X/2 (2006), 237-256. 

Boşnak, Muhammed. “Kelâm ve Akâid Ayrımının Teorik Arka Planı”. 
HİKEM 2/1 (29 Mart 2024), 1-15. 

Bulgen, Mehmet. “İmam Mâtürîdî’ye Göre Âlemin Unsurları: Atomculuk 
Açısından Bir Değerlendirme”. Mâtürîdî Düşünce Sisteminin 
Dayandığı Temel Tasavvurlar: Geleneğin İnkişafından Geleceğin İnşasına, 
149-170. 



 

129| The Problematic Structure of Discussions on Jism in Early Kalām/ M. BOŞNAK  

  

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 103-131 

 
  

Bulgen, Mehmet. Kelâm Atomculuğu ve Modern Kozmoloji. İstanbul: Türkiye 
Diyânet Vakfı, 2015. 

Câhiz, Ebû Osman Amr b. Bahr b. Mahbûb el-. Kitâbü’l-Hayevân. 8 Cilt. 
Mısır: Mektebetü Mustafa el-Bâbî el-Halebî ve Evlâduhû, 2. Basım, 
1938. 

Çelebi, İlyas. “Şerhu’l-Usûli’l-Hamse”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi. 38/570-571. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Dhanani, Alnoor. “İslam Düşüncesinde Atomculuk”. çev. Mehmet 
Bulğen. Kelâm Araştırmaları Dergisi 9/1 (2011), 393-400. 

Dhanani, Alnoor. Kelamın Fizik Kuramı : Basra Mu’tezilesi Kozmolojisinde 
Atomlar, Uzay ve Boşluk. çev. Mehmet Bulgen. İstanbul : Klasik, 2013. 

Ebu’l-Kâsım el-Ka’bî. Kitâbu’l-Makâlât ve meahû Uyûnu’l-mesâil ve’l-cevâbât. 
Amman: Daru’l-Feth, 2018. 

Erzi, Mesut. Kâdî Abdülcebbâr’da Akıl ve Dil. Doktora Tezi, Marmara 
Üniversitesi, 2022. 

Eş‘arî, Ebü’l-Hasen el-. Makâlâtü’l-İslâmiyyîn : İlk Dönem İslam Mezhepleri. 
İstanbul : Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2019. 

Eş-Şerîf el-Cürcânî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed es-Seyyid. Şerhu’l-
Mevâkıf: Mevâkıf Şerhi. çev. Ömer Türker. III Cilt. İstanbul: Türkiye 
Yazma Eserler Kurumu, 2. Basım, 2021. 
http://ekitap.yek.gov.tr/urun/serhu-l-mevakif--takim-3-cilt---ikinci-
baski-_759.aspx?CatId=270 

Güdekli, Hayrettin Nebi. Kelâmın Teşekkülü. İstanbul: Klasik Yayınları, 
2023. 

Hayyât, Ebu’l-Hüseyin Abdurrahim b. Muhammed. el-İntisâr: Mu’tezile 
Müdafaası. çev. Yüksel Macit. İstanbul: Endülüs, 2018. 

İbn Metteveyh, Ebû Muhammed el-Hasen b. Ahmed. el-Mecmû fi’l-Muhît 
bi’t-teklîf. 3 Cilt. Beyrut-Lübnan: Katolik Matbaası, 1965. 

İbn Metteveyh, Ebû Muhammed el-Hasen b. Ahmed. et-Tezkire fî ahkâmi’l-
cevâhir ve’l-‘arâz. 2 Cilt. Kahire: el-Mahedü’l-İlmî el-Fransî Li’l-
Âsâri’l-Şarkiyye, 2009. 

İbn Metteveyh, Ebû Muhammed el-Hasen b. Ahmed. et-Tezkire fî ahkâmi’l-
cevâhir ve’l-‘arâz. 2 Cilt. Kahire: el-Mahedü’l-İlmî el-Fransî Li’l-
Âsâri’l-Şarkiyye, 2009. 

İbn Meymûn, Ebû İmran Musa. Delâletü’l-hâirîn. çev. Osman Bayder - 
Özcan Akdağ. Kayseri: Kimlik Yayınları, 2019. 

İbnü’l-Murtazâ, Ahmed b. Yahyâ. Tabakâtü’l-Mu’tezile. Beyrut-Lübnan: 



 

130 | M. BOŞNAK / Erken Dönem Kelâmında Cisim Tartışmalarının Problematik Yapısı 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 103-131 

 
  

Daru’l-Muntazar, 2. Basım, 1961. 
İskenderoğlu, Muammer. “Fahreddin er-Râzî’de İsbât-ı Vâcib ve Tanrı-

Âlem İlişkisi”. İslam düşüncesinin dönüşüm çağında Fahreddin er-Râzî. 
ed. Ömer Türker - Osman Demir. 503-536. İstanbul: İsam, 2. Basım, 
2018. 

Kadı Abdülcebbâr, Ebu’l-Hasen b. Ahmed. el-Münye ve’l-emel. 
İskenderiye: Dâru’l-Matbûâtü’l-Câmiiyye, 1985. 

Kadı Abdülcebbâr, Ebu’l-Hasen b. Ahmed. Şerhu’l-Usûli’l-hamse : 
Mu’tezile’nin Beş İlkesi. çev. İlyas Çelebi. 2 Cilt. İstanbul: Türkiye 
Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2013. 

Kandemir, Ahmet Mekin. Mu‘tezilî Düşüncede Tabiat ve Nedensellik. 
İstanbul: Endülüs, 2019. 

Karadaş, Cağfer. “Kelam Atomculuğunun Kaynağı Sorunu”. Marife: 
Bilimsel Birikim (Marife: Dini Araştırmalar Dergisi) 2/2 (2002), 81-100. 

Kaş, Murat. “Kelam İlminin Bilimsel Kimliğine Yönelik Tartışmalar: 
Devvânî’nin Yaklaşımı”. Uluslararası 14. ve 15. Yüzyıl İslam 
Düşüncesinde Felsefe, Kelam ve Tasavvuf Sempozyumu Bildirileri 1 
(2020), 335-353. 

Kutluer, İlhan. “Cevher”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/450-
455. İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed el-. Kitâbü’t-tevhîd. İskenderiye: 
Dâru’l-Câmiati’l-Mısriyye, ts. 

Nîsâbûrî, Ebû Reşîd en-. el-Mesâil fi’l-hilâf beyne’l-basriyyîn ve’l-bağdâdiyyîn. 
Beyrut-Lübnan: Ma’hedü’l-İnmâi’l-Arabî, 1979. 

Nîsâbûrî, Ebû Reşîd en- - Sâğânî, Ebû Saîd es-. Mu‘tezilî Kavramlar Sözlüğü: 
Hudûdu’l-elfâz. Ankara: İlâhiyât, 2023. 

Öztürk, Yunus. Kelam-Metafizik İlişkisi: Fârâbî Eksenli Bir İnceleme. ed. 
Selahattin Akti. İstanbul: Litera Yayıncılık, 1. Basım, 2021. 

Pines, Shlomo. İslam Atomculuğu. çev. Osman Demir. İstanbul : Klasik 
Yayınları, 2017. 

Silifke, Ahmet Faruk. Kelâm İlminin Felsefi Hüviyeti ve İmkânları. Kitap 
Dünyası, 2024. 

Şehristânî, Ebü’l-Feth Tâcüddin Muhammed b. Abdilkerim eş-. Dinler ve 
Mezhepler Tarihi, el-Milel ve’n-nihâl. çev. Muharrem Tan. İzmir: 
Akademi Yayınları, 2006. 

Şehristânî, Ebü’l-Feth Tâcüddin Muhammed b. Abdilkerim eş-. el-Milel 
ve’n-nihâl. 2 Cilt. Beyrut-Lübnan: Dâru’l-Ma’rife, 3. Basım, 1993. 



 

131| The Problematic Structure of Discussions on Jism in Early Kalām/ M. BOŞNAK  

  

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 103-131 

 
  

Şehristânî, Ebü’l-Feth Tâcüddin Muhammed b. Abdilkerim eş-. Nihâyetü’l-
ikdâm fî ilmi’l-kelâm. Kâhire: Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 2009. 

Şemseddin [Günaltay, Mehmed. “Mütekellimin ve Atom Nazariyesi”. 
Darülfünun İlahiyat Fakültesi Mecmuası 1/1 (1925), 58-119. 

Teftâzânî, Sadeddin Mes’ud b. Fahriddin et-. Şerhu’l-Akâidi’n-nesefiyye. 
Beyrut-Lübnan: Dâru İhyâu’t-Türâsü’l-Arabî, 2014. 

Wolfson, H. Austryn. Kelam Felsefeleri : Müslüman-Hristiyan-Yahudi Kelamı. 
çev. Kâsım Turhan. İstanbul : Kitabevi, 3. Basım, 2016. 
http://ktp2.isam.org.tr/detayzt.php?navdil=tr&idno=87741&tarama
=kelam+felsefeleri 

Yavuz, Y. Şevki. “İslâm Kelâmında Araz Nazariyesi”. Marmara Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 5-6 (1988 1987), 71-84. 

 
 


