
Sayı 30 (Yaz 2025/II)

471

İSKANDİNAV MİSYONERLERİN PERSPEKTİFİNDEN 
ERMENİLER: KAREN JEPPE VE KVİNDELİGE MİSSİONS 

ARBEJDERE’NİN URFA FAALİYETLERİ*

ARMENIANS FROM THE PERSPECTIVE OF SCANDINAVIAN 
MISSIONARIES: KAREN JEPPE AND KVINDELIGE MISSIONS 

ARBEJDERE’S ACTIVITIES IN URFA

Yıldız DEVECİ BOZKUŞ**

DOI: DOI: 10.33431/belgi.1669015                                                                   Araştırma Makalesi/Research Article 

Geliş Tarihi/Received:01.04.2025                                                                             Kabul Tarihi/Accepted:29.06.2025

Öz

Anadolu toprakları, tarihin erken dönemlerinden itibaren çeşitli amaçlarla seyahat 
eden gezginlerin uğrak noktalarından biri olmuştur. Başlangıçta bu yolculuklar, ağırlıklı 
olarak dini ve ticari saiklerle gerçekleştirilmişse de, zamanla seyahatlerin hem amacı 
hem de niteliği önemli ölçüde değişmiştir. Bu dönüşüm, farklı motivasyonlara dayanan 
misyonerlik faaliyetlerinin yaygınlaşmasına ve seyahatlerin ideolojik ve kültürel boyutlar 
kazanmasına zemin hazırlamıştır. Sanayi İnkılabı’nın ardından Avrupa devletlerinin 
hammadde ve pazar arayışlarının artmasıyla birlikte, dünya genelinde yeni sömürge 
alanları oluşturma çabaları hız kazanmış; misyonerlik ise yalnızca dini bir hizmet değil, aynı 
zamanda kültürel nüfuz ve diplomatik temsil aracı olarak da değerlendirilmiştir. Böylece 
misyonerlik faaliyetleri, Avrupalı devletlerin küresel rekabet ortamında etki alanlarını 
genişletme stratejilerinin bir parçası hâline gelmiştir. 19. yüzyıla gelindiğinde ise, Şark 
Meselesi bağlamında misyonerlik faaliyetleri uluslararası ilişkilerde sıkça karşılaşılan 
önemli bir meseleye dönüşmüştür. 1915 Olayları bağlamında yapılan çalışmalarda, 
misyonerlik faaliyetleri genellikle ABD, İngiltere, Fransa ve Almanya gibi büyük güçlerin 
etkileri çerçevesinde ele alınmıştır. Ancak, İskandinav misyonerlerin bu süreçteki rolleri 
görece sınırlı biçimde incelenmiştir. Özellikle Birinci Dünya Savaşı sonrasında Osmanlı 
Devleti’nin dağılmasıyla birlikte yaşanan gelişmeler dikkate alındığında, İskandinav 
misyonerlerin saha gözlemlerine dayanan raporlarının literatürde yeterince yer bulmadığı 
dikkat çekmektedir. Bu çalışma, literatürde sınırlı şekilde ele alınan Norveç merkezli Kadın 
Misyoner Çalışanlar Kurumu’nun (Kvindelige Misjons Arbeidere - KMA) kurumsal yapısını 
ve bu kurumun Ermeni Tehciri süreci ile sonrasındaki faaliyetlerini kapsamlı biçimde 
incelemeyi amaçlamaktadır. Osmanlı topraklarında Ermenilerle ilgili çalışmalarda aktif 
rol oynayan çok sayıda İskandinav misyoner bulunmasına rağmen, araştırmalar büyük 
ölçüde Amerikan, İngiliz, Fransız ve Alman misyonerlerine odaklanmıştır. Bu bağlamda söz 

DEVECİ BOZKUŞ, Yıldız , (2025), “İskandinav Misyonerlerin Perspektifinden Emeniler: Karen Jeppe Ve Kvindelige Missions 
Arbejdere’nin Urfa Faaliyetleri”, Belgi Dergisi, S.30, Pamukkale Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Araştırma ve 

Uygulama Merkezi Yayını, Yaz 2025/II, ss. 471-497.

*Bu çalışma, The British Institute at Ankara (BIAA) ve The Nahrein Network (The Nahrein Network: New Ancient 
History Research for Education in Iraq and its Neighbours) tarafından sağlanan araştırma bursu kapsamında, ilgili 
araştırmanın verilerinden yararlanılarak hazırlanmıştır. 2022 yılında University of Birmingham’da, söz konusu 
kurumların katkılarıyla yürütülen bu araştırmaya sağladıkları destek dolayısıyla The British Institute at Ankara ve 
The Nahrein Network’e teşekkür ederiz. 
**Prof. Dr.,  Ankara Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Fakültesi, Türkçe Ve Sosyal Bilimler Eğitimi Bölümü, Sosyal 
Bilgiler Eğitimi ABD,  tyildizdeveci@gmail.com , (https://orcid.org/0000-0002-4634-463X).



472

Sayı 30 (Yaz 2025/II)    Y. Deveci Bozkuş

konusu çalışma, İskandinav misyonerlerin Anadolu’daki faaliyetlerinin arkasındaki temel 
motivasyonları, Türkler ve Müslümanlara dair algılarını ve bu algıların saha faaliyetlerine 
ve raporlarına nasıl yansıdığını ortaya koyarak literatüre özgün bir katkı sunmayı 
hedeflemektedir.

Anahtar Kelimeler: KMA, Misyonerlik, Osmanlı, Ermeni, İskandinav, Urfa.

Abstract

The lands of Anatolia have been a frequent destination for travelers throughout history, 
motivated by various purposes. While these journeys were initially undertaken mainly 
for religious and commercial reasons, over time, both the nature and objectives of travel 
underwent significant transformation. This shift paved the way for the proliferation of 
missionary activities driven by diverse motivations and for travels to acquire ideological 
and cultural dimensions. Following the Industrial Revolution, European states intensified 
their search for raw materials and new markets, accelerating efforts to establish new 
colonial domains worldwide. In this context, missionary work came to be seen not only as 
a religious service but also as a tool of cultural influence and diplomatic representation. 
Consequently, missionary activities became an integral part of European powers’ 
strategies to expand their spheres of influence within the global arena. By the 19th 
century, within the framework of the Eastern Question, missionary activities had become 
a frequently encountered issue in international relations. In studies related to the events 
of 1915, missionary activities have generally been examined within the context of the 
influence of major powers such as the United States, Britain, France, and Germany. 
However, the role of Scandinavian missionaries during this period has been relatively 
underexplored. Particularly in light of the developments that followed the collapse of 
the Ottoman Empire after the First World War, it is evident that the field reports and 
observations of Scandinavian missionaries have not received adequate attention in the 
existing literature. This study aims to provide a comprehensive analysis of the institutional 
structure of the Norway-based Women Missionary Workers' Organization (Kvindelige 
Misjons Arbeidere - KMA), which has been scarcely addressed in academic research, and 
to examine its activities during and after the Armenian Deportation. Although numerous 
Scandinavian missionaries were actively involved in efforts related to Armenians within 
the Ottoman territories, most studies have focused on American, British, French, and 
German missionaries. In this regard, the present study seeks to contribute to the literature 
by revealing the underlying motivations of Scandinavian missionary activities in Anatolia, 
their perceptions of Turks and Muslims, and how these perceptions were reflected in 
their fieldwork and written reports.

Keywords: KMA, Missionary, Ottoman, Armenian, Scandinavian, Urfa.



İskandinav Misyonerlerin Perspektifinden Emeniler: Karen Jeppe Ve Kvindelige Missions 
Arbejdere’nin Urfa Faaliyetleri

473

Giriş

Tarihî kaynaklar incelendiğinde, Anadolu’ya erken dönemlerden itibaren farklı 
amaçlarla seyahat eden gezginlerin varlığı dikkat çekmektedir. Bu gezginlerin seyahat 
nedenleri arasında ticari, ekonomik, askerî ve stratejik amaçların yanı sıra dinî 
motivasyonlar da önemli bir yer tutmaktadır. Misyonerlik faaliyetlerinin ilk aşamada 
görünürdeki temel amacı dinî olmasına rağmen, misyonerlerin ifadelerine göre bu 
faaliyetler, “dinsiz” dünyayı Hristiyanlaştırarak yeryüzünde güçlü bir Hristiyan topluluğu 
oluşturma idealine hizmet etmiştir. Türkler ise Orta Çağ’da Hristiyan misyonerlerle ilk kez 
karşılaşmışlardır.1 Ancak, misyonerlik faaliyetleri zamanla yalnızca dinî gayelerle sınırlı 
kalmamış; siyasi, ekonomik, sosyal ve idari pek çok amacı da içermeye başlamıştır.  Örneğin 
Urfalı Mateos’un Vakayinamesi, 11. ve 12. yüzyıllarda Batı’nın Doğu’ya yönelik dinî ve 
kültürel etkilerini anlamak için önemli bir kaynaktır. Bu bağlamda 19. yüzyıl misyonerlik 
faaliyetleri, Mateos’un eserinde gözlemlenen Batı etkilerinin modern bir uzantısı olarak 
yorumlanabilir.2 

Osmanlı Devleti, 16. yüzyıldan itibaren Katolik ve Protestan misyonerler3 tarafından 
1 Türklerin Orta Çağ’da, özellikle 11. yüzyılda Anadolu’da Bizans ve Batı’dan gelen Hristiyan misyonerlerle 
karşılaştığı kaydedilmiştir. Bu dönemde misyonerlik faaliyetlerinin özellikle Haçlı Seferleri sırasında yoğunlaştığı 
tahmin edilmektedir. Söz konusu faaliyetler, büyük ölçüde siyasi ve dini çatışmalar bağlamında şekillenmiştir. 
Misyonerlik çalışmaları daha çok Müslüman Türkler arasında Hristiyanlığı yaymaya yönelik olmuştur. Türkler, bu 
erken dönem misyonerlik faaliyetlerini dış müdahale aracı ve din değiştirme tehdidi olarak görmüş ve buna karşı 
direnç göstermiştir. Bu süreç, Türkler arasında dini kimliğin güçlenmesine yol açmış ve misyonerlik faaliyetleri 
hedeflerine ulaşamamıştır. Thomas Asbridge, The Crusades: The Authoritative History of the War for the Holy 
Land, Ecco  Pub., New York, 2010, s.33-316; Hugh Goddard, A History of Christian-Muslim Relations,  Edinburgh 
University Press, Great Britain, 2001, s.1-68; Sidney H. Griffith, Christianity and Islam in Historical Perspective: 
A Christian’s View,  Catholic University of America, s.1-34, Erişim Tarihi: 31.05.2025 (https://www.lectio-divina.
org)
2 Urfalı Mateos, Urfalı Mateos Vekayinâmesi (952-1136) ve Papaz Grigor’un Zeyli (1136-1162), Türk Tarih 
Kurumu Yay., Ankara 1962, s.1-47; İdris Yücel, “Bir misyonerlik Uygulamasının Teorisi ve Pratiği: Urfa Amerikan 
Körler Okulu (1902-1914)”, Cumhuriyet Tarihi Araştırmaları Dergisi, C. 7, S. 14, 2011, s.66;  Remzi Kılıç, 
“Misyonerlik ve Türkiye’ye Yönelik Misyoner Faaliyetleri”, Türklük Bilimi Araştırmaları, sayı 19/19 (2006), s.332; 
Erol Güngör, Türkiye’de Misyoner Faaliyetleri,  Ötüken Yayınları, Ankara, 1999, s.7; Erdal Açıkses, Amerikalıların 
Harput’taki Misyonerlik Faaliyetleri, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 2003, s.57-59; Seçil Karal Akgün, 
“Kendi Kaynaklarından Amerikalı Misyonerlerin Türk Sosyal Yaşamına Etkisi (1820-1914)”, X. Türk Tarih 
Kongresi Kongreye Sunulan Bildiriler, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 1994, s.2122; Yıldız Deveci Bozkuş, 
“Ortadoğu’da Ermeni Diasporası: İran, Lübnan ve Suriye Ermenilerine Dair Tarihi Bir Değerlendirme”, Akademik 
Tarih ve Düşünce Dergisi 7.3, 2020, s. 1399-1430; Yıldız Deveci Bozkuş, “Anadolu’dan ABD’ye Göç Eden Ermeniler: 
Gemi Kayıtlarına Dair Bir Değerlendirme”, Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 10.2, 2020, s.571-587.
3 Osmanlı Devleti’nde Katolik misyonerlerin ilk faaliyetleri 15. yüzyılın sonlarında başlamıştır. 16. yüzyılın 
başlarında ise bu faaliyetler giderek hız kazanmıştır. Osmanlı’nın çok dilli ve çok dinli yapısı, özellikle Balkanlar 
ve Anadolu’daki kültürel çeşitlilik, farklı din ve etnik grupların bir arada yaşamasını kolaylaştırmıştır. Katolik 
misyonerler, özellikle Cizvitler aracılığıyla, Hristiyan nüfus içinde Katolikliği yaymaya yönelik çalışmalar 
yürütmüşlerdir. Ayrıca Ortodokslar ve Müslümanlar arasında dini etki kurmaya da çalışmışlardır. Bu 
dönemde Katolik misyonerlerin faaliyetleri özellikle Balkanlar’da (Sırbistan, Bosna, Arnavutluk gibi bölgeler) 
ve Anadolu’nun Hristiyan nüfusun yoğun olduğu bazı bölgelerinde belirginleşmiştir. Protestan misyonerlerin 
Osmanlı topraklarındaki faaliyetleri ise 18. yüzyılın sonlarına denk gelir. 19. yüzyılda ise Avrupa’daki Protestan 
kiliselerinin misyoner hareketleri oldukça yaygınlaşmıştır. Protestan misyonerler özellikle Doğu Anadolu, 
Suriye ve Filistin bölgelerinde, Ermeni, Süryani ve diğer Hristiyan azınlıklar arasında çalışmalar yürütmüşlerdir. 
Osmanlı’daki misyonerlik faaliyetleri, Katolik ve Protestan grupların birlikte faaliyet göstermesiyle çeşitlenmiştir. 
Özellikle Protestan misyonerler, Amerikan ve İngiliz misyoner kuruluşlarıyla iş birliği yaparak eğitim, sağlık ve 
dini alanlarda aktif olmuşlardır. Bkz: Ayşe Tekdal Fildis, “The American Board’s Vision of Protestant Anatolia 
and Fostering Armenian Nationalism 1810-90”, Middle Eastern Studies, 48, no. 5 2012, s.735–47; Karen Barkey, 
“The Transformation of The Eighteenth Century”, In Empire of Difference: The Ottomans in Comparative 
Perspective, Cambridge University Press, Cambridge, 2008, s.193–196; Bruce Masters, Christians and Jews in 
the Ottoman Arab World: The Roots of Sectarianism, Cambridge University Press, United Kingdom, 2001, s. 
41-98; Sevil Gözübüyük, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Cizvit Tarikatının Yayılmasında Fransız Elçilerin Rolü”, 
Avrasya Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 5.12, 2018, s.635-654; Serpil Sönmez, “Osmanlı Devleti’nde 
18. Yüzyılda Katolikleştirme Yöntemleri ve Katolik Propagandasına Karşı Yürütülen Mücadele”, Iğdır Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Dergisi, 27, 2021, s.320-346.



474

Sayı 30 (Yaz 2025/II)    Y. Deveci Bozkuş

ziyaret edilmiş olsa da 19. yüzyıl, Osmanlı topraklarında eşi görülmemiş bir misyoner 
akınına şahit olmuştur. Bu yoğunluğun yaşanmasında 18. yüzyılın başlarında İsveç ve 
Danimarka’nın Osmanlı Devleti’nin Akdeniz şehir ve limanlarında ticari pazar arayışına 
girmeye başlamış olmasının önemli bir etkisi olmuştur. Bu dönemde güçlü deniz filolarına 
sahip olan bu İskandinav ülkeleri, Baltık Denizi’ndeki ticaretlerini Akdeniz’e taşımak 
isterken, Osmanlı Devleti’nin ise Rus Çarları ve Habsburglara karşı müttefik arayışında 
olması bu ilişkileri geliştirmiştir. Ayrıca Osmanlı’nın Akdeniz ticaretini canlandırma 
isteği de bu devletlerle yakınlaşmasına neden olmuştur. Böylece 1737’de İsveç, 1756’da 
Danimarka ile yapılan ticaret antlaşmaları ile taraflar arasında ekonomik ve siyasi ilişkiler 
gelişmeye başlamıştır. Özellikle Danimarka ile 1756 yılında ilk defa resmi olarak başlayan 
ticari ilişkiler Osmanlı Devleti’nin son dönemine kadar gelişerek devam etmiştir. Bu 
bağlamda 18. yüzyıldan itibaren; Osmanlı Devleti pazarlarındaki ticarî faaliyetlerde 
yabancıların daha çok rol oynamasının önünü açan bu tür ticari antlaşmalar zamanla 
devletin aleyhine işleyerek yerli üretimin büyük oradan ticaret hacminin daralmasına yola 
açtığı gibi batılı devletlerin Osmanlılar üzerindeki sömürgeci eğilimlerinin artmasına da 
sebep olmuştur. Bu minvalde misyonerlik faaliyetleri de giderek Osmanlı topraklarında en 
yaygın faaliyetlerden biri hâline gelmiştir. Bir süre sonra Anadolu’nun en ücra köşelerinde 
dahi son derece modern koşullarda eğitim, meslek edinme, sağlık ve diğer alanlarda 
hizmet veren kurumların sayısında belirgin bir artış yaşanmıştır. Bu kurumlar, özellikle 
gayrimüslim ailelerin çocuklarına yönelik eğitim, burs ve destekler sağlayarak misyonerlik 
faaliyetlerini eğitim kisvesi altında aktif bir şekilde sürdürmüştür. Böylece, dinî ve kültürel 
etkiler oluşturulmaya çalışılarak misyonerlik faaliyetlerinin kapsamı genişletilmiştir.4

Misyonerler 19. yüzyılda Anadolu’nun her yerinde faaliyetlerini sürdürmüşlerdir. 
Emperyalist devletler kendi dini yapılarına uygun olarak Osmanlı’da dinî cemaatlerin 
sahipliğini üstlenmişlerdir. Fransa Katoliklerin, Rusya Ortodoksların; İngiltere ve Amerika 
Birleşik Devletleri ise Protestanların hamiliğini yapmıştır. Almanya ise hem Katolikler 
hem de Protestanlar üzerinde eş zamanlı bir himaye politikası yürütmüştür. Anadolu’da 
ilk faaliyet gösteren misyonerler, Katolik tarikatlarından Fransiskanlar, Dominikanlar 
ve Cizvitler olmuştur. Katoliklerin ardından Protestan misyonerler faaliyetlerine 
başlamışlardır. Protestan misyonerler, Anadolu’da misyonerlik faaliyetlerini düzenlemek 
ve merkezden yönetmek amacıyla çeşitli teşkilatlar kurmuşlardır. Böylece ilk sistemli 
misyonerlik faaliyetleri 1740 yılında başlamıştır. Ardından İngiltere merkezli  Church 
Missionary Society (CMS), American Board of Commissioners for Foreign Missions 
(ABCFM) ve Young Men’s Christian Association (YMCA), Young Women’s Christian 
Association (YWCA), Women’s Board of Missions (WBM) gibi birçok teşkilat Anadolu’da 
aktif faaliyetler gerçekleştirmiştir.5 Bu açıdan değerlendirildiğinde, tarihsel bağlamda 
Anadolu’daki misyonerlik faaliyetlerinin yalnızca tek bir devlet ya da kuruluşa ait olmadığı; 

4 İdris Yücel, “Bir misyonerlik Uygulamasının Teorisi ve Pratiği”, s.66; Remzi Kılıç, “Misyonerlik ve Türkiye’ye 
Yönelik Misyoner Faaliyetleri”, s.332; Erol Güngör, Türkiye’de Misyoner Faaliyetleri, s.7; Erdal Açıkses, 
Amerikalıların Harput’taki Misyonerlik Faaliyetleri, s.57-62; Seçil Karal Akgün, “Kendi Kaynaklarından Amerikalı 
Misyonerlerin Türk Sosyal Yaşamına Etkisi”, s.2122; Yıldız Deveci Bozkuş, “Mary Caroline Holmes’ un ‘Urfa’da 
Ermeni Yetimhanesi’ Adlı Eserinde Urfa’daki İşgal Yılları ve Ermeni Yetim Çocukları”, Journal of Turkish Studies, 
C.9, S.4, 2014, s.352; Serhat Kuzucu, “XVIII. Yüzyılda Osmanlı Devleti ile İskandinav Ülkeleri Arasındaki Ticari 
İlişkiler (İsveç ve Danimarka-Norveç)”, Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2016, C.13, 
S.35, s. 403-416.
5 Erol Güngör, Türkiye’de Misyoner Faaliyetleri, s.66-79; Mehmet Alparslan Küçük, “Anadolu’da “Protestan 
Ermeni Milleti”nin Oluşumu”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.50, S.2, 2009, s.154-162; Gülbadi 
Alan, Merzifon Amerikan Koleji ve Anadolu’daki Etkileri, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih Ana 
Bilim Dalı Yayınlanmamış Doktora Tezi, Kayseri, 2002, s.16-21; Remzi Kılıç, “Misyonerlik ve Türkiye’ye Yönelik 
Misyoner Faaliyetleri”, s.340.



İskandinav Misyonerlerin Perspektifinden Emeniler: Karen Jeppe Ve Kvindelige Missions 
Arbejdere’nin Urfa Faaliyetleri

475

aksine, farklı ülkelerden gelen misyonerlerin zaman zaman bireysel, zaman zaman ise iş 
birliği içerisinde hareket ettikleri görülmektedir.

Amerikan ve İskandinav Misyonerlerin Osmanlı Coğrafyasındaki Sosyal ve Kültürel 
Faaliyetleri: 19. Yüzyıldan 1920’lere

Amerikalı misyonerler Yakın Doğu’da daha etkin olabilmek için dini, kültür, eğitim, 
sağlık ve sosyal alanlarda Osmanlı coğrafyasına nüfuz etmeye çalışmışlardır. Özellikle 
Osmanlı topraklarında etkili olan Protestan misyonerlerin kaynağı ABCFM teşkilatı 
olmuştur. Bu teşkilatın dinî amaçlarının yanı sıra siyasî, ekonomik, sosyal ve idarî 
amaçları da bulunmaktaydı. Yakın Doğu Muavenet Heyeti, 1915 yılında ABD Kongresi 
kararıyla Amerikan Board ve Presbyterian Board misyoner örgütlerinin üç komitesinin 
birleştirilmesiyle kurulmuş ve özellikle savaş sonrası Ermenilere yardım etmek amacıyla 
faaliyet göstermiştir. Heyetin Kafkasya bölgesindeki çalışmaları, özellikle Erivan 
merkezli Ermenistan’da yoğunlaşmıştır. Burada göç eden Ermenilerin temel ihtiyaçları 
olan beslenme, barınma, sağlık, giyim-kuşam, eğitim ve istihdam gibi alanlarda destek 
sağlamıştır. 1920 civarında bölgede yaklaşık bir milyonluk nüfusun çoğunluğunu Ermeniler 
oluşturmuş ve açlık gibi büyük sorunlarla karşılaşılmıştır. Bunun üzerine bölgede 
doktor, hemşire, mühendis, öğretmen, yönetici gibi çeşitli meslek gruplarından oluşan 
personel görevlendirilmiş; örgütün faaliyetleri New York’taki merkezden yönetilmiştir. 
Yetimhaneler, sağlık hizmetleri ve eğitim faaliyetleri örgütün öncelikli alanları olmuş, 
özellikle Erivan bölgesinde 2.000 hasta kapasiteli birçok hastane ve 16.000 kişilik 
yetimhaneler kurulmuştur. Ayrıca çocukların sağlığı ve eğitimi için spor aktiviteleri, el işi 
ve meslek öğretimi gibi çalışmalar düzenlenmiştir. Bununla birlikte yardım faaliyetlerinde 
lojistik ve malzeme nakliyesi gibi zorluklar yaşanmış; savaş sonrası demiryolu hatlarının 
aşırı yüklenmesi bu süreci zorlaştırmıştır. Özetle, Yakın Doğu Muavenet Heyeti, Kafkasya 
bölgesinde özellikle Ermeni mültecilere yönelik olarak sağlık, eğitim, barınma ve maddi 
destek alanlarında kapsamlı bir yardım organizasyonu kurmuş ve yürütmüştür.6

Amerikan ve Alman misyoner örgütlerinin Anadolu’da aktif olarak faaliyet gösterdiği 
bir dönemde, İskandinav misyonerler de sahada görünmeye başlamıştır.  19. yüzyıl 
sonlarında Ermenilere insani yardım sağlamak ve dini faaliyetler amacıyla Anadolu’ya 
ilk olarak 1902’de gelen İskandinav misyonerler Norveç merkezli Kvindelige Missions 
Arbejdere (Kadın Misyoner İşçileri- KMA)7 aracılığıyla Doğu Anadolu’nun Muş ve Bitlis 
bölgelerinde faaliyet göstermeye başlamışlardır. 1900’de kurulan KMA’nın öne çıkan 
misyonerlerinden Bodil Biørn, 1905’te Muş’ta sağlık ve eğitim hizmetleri sunmuştur. 19. 
yüzyılın sonlarına doğru Ermeni isyanlarının uluslararası kamuoyunda yarattığı etki ABD ve 
Avrupa’nın yanı sıra İskandinav ülkelerinde de büyük bir ilgi görmüştür. Alman kardeşler 

6 Gülbadi Alan ve Tekin Aycan, “Kendi Kaynaklarında Yakındoğu Muavenet Heyeti’nin Kafkasya Bölgesindeki 
Faaliyetleri (1919-1920)”, Karadeniz İncelemeleri Dergisi, 15, sy. 31, 2021, s.41-78; Ebru Güher, “Amerikan Yakın 
Doğu Yardım Komitesi’nin Adana ve Çevresinde Kadın ve Kız Çocuklarına Yönelik Faaliyetleri (1919-1922)”, XIX. 
Türk Tarih Kongresi Bildiriler, C. III, TTK Yayınları, Ankara, 2022, s.1512.  
7 Makalede bu bölümden itibaren Danimarka merkezli Protestan kurum olan Kvindelige Missions Arbejdere için 
KMA kısaltması kullanılacaktır.



476

Sayı 30 (Yaz 2025/II)    Y. Deveci Bozkuş

ve rahipler Ernst ve Johannes Lohmann,8 1890’ların sonlarında İskandinavya’da bir tur 
düzenleyerek, bu isyanlara katılanlarla ilgili deneyimlerini kamuoyuna anlatmışlardır.9 

19. yüzyılda Osmanlı Devleti’ne gelen İskandinav misyonerler daha ziyade Doğu 
Anadolu bölgesinde faaliyetlerde bulunmuşlardır. İskandinav misyonerler, özellikle 
dini ve sosyal konularla ilgili alanlarda faaliyetlerde bulunarak yerel halkın dikkatini 
çekmeye çalışmıştır. Bu bağlamda eğitim, sağlık ve dini alanlardaki eksiklikleri tespit 
ederek bu alandaki boşlukları doldurmaya çalışmışlardır. Ermenilerin yanı sıra farklı  diğer 
Hristiyan gruplara yönelik olarak da  insani yardım ve eğitim faaliyetleri ile öne çıkan 
İskandinav misyonerler, böylece bölgede siyasi ve toplumsal gelişmeleri de yakından 
takip etmişlerdir. Bu süreçte Avrupa kamuoyunu bilgilendirme görevini de yerine getiren 
İskandinav misyonerler aynı zamanda misyonerlik faaliyetlerini  farklı pek çok alana 
yaymaya başlamışlardır. Osmanlı Devletindeki azınlıklarla ilgili gelişmeleri uluslararası 
platformlarda dile getirerek bir kamuoyu oluşturma çabası içerisinde hareket etmişlerdir. 
Osmanlı Devleti savaş yıllarında Doğu illerindeki İskandinav misyonerlerinin faaliyetlerini 
diğer misyoner yapılarıyla benzer şekilde sıkı bir biçimde takip etmiştir. İskandinavya’daki 
basını da yakından takip eden Türk hükümeti, Kopenhag ve diğer Avrupa başkentlerindeki 
temsilcilerinden bu faaliyetlerle ilgili raporlar alıyordu. Bu nedenle, Danimarka, İsveç 
ve Norveç’teki KMA dergilerinde yayımlanan Ermeni yardımlarıyla ilgili raporların 
bazen sansüre tabi tutulduğu da belirtilmiştir. Türkiye içinden misyonerlerin yazdıkları 
mektupların da sıkı bir askeri sansüre tabi tutulduğu için yazışmaların şifreli bir yöntemle 
yapıldığı dahi kaydedilmiştir. Misyonerler, görev yaptıkları bölgelerde aynı zamanda savaş 
yıllarında bölgedeki tüm gelişmeleri farklı bir dil ve üslupla Batıya aktarmada da önemli 
rol oynamışlardır.10 

İskandinav kadın misyonerler özellikle Anadolu’da eğitim ve sağlık alanlarında sıklıkla 
ön plana çıkarak kız çocukları için okullar açmış, kadınlara yönelik sağlık hizmetleri 
sunmuşlardır. Bu faaliyetlerle söz konusu İskandinav kadın misyonerler Ermeni olayları 
sırasında yetim kalan çocuklara yardım ederek kamuoyunu bilgilendiren raporlar 
hazırlamışlardır. Kadınların bu süreçte aktif görev yapması İskandinavya’daki misyonerlik 
anlayışında bir dönüşümün yansıması olan gelişmeler arasında yer almıştır. Osmanlı 
Devleti Tehcir kararını aldığında Anadolu’da dört İskandinav kadın görev yapmaktaydı. 
Osmanlı Devleti’nin Sevk ve İskân kararını aldığı dönemde Anadolu’da farklı Protestan 
örgütlere bağlı olarak dört İskandinav kadın misyoner görev yapıyordu. Bunlardan 
Norveçli Bodil Biørn ve Anna Jakobsen, Kvindelige Missions Arbeidere ve Det Norske 
Misjonsselskap adlı Norveçli kadın misyoner birliklerine bağlı olarak Harput’ta görev 
yapmaktaydı. Danimarkalı Maria Jacobsen, Kvindelige Missions Arbejdere örgütü adına 
Harput’ta, İsveçli Alma Johansson ise Alman destekli Deutscher Hülfsbund für christliches 
Liebeswerk im Orient adlı örgüt adına Muş’ta söz konusu faaliyetleri devam ettirmekteydi. 

8 Ernst ve Johannes Lohmann kardeşler, Alman Deutsche Orient-Mission (DOM) örgütüne bağlı misyonerlerdi. 
DOM, Doğu Anadolu’da Ermenilere dini ve sosyal yardım sağlıyordu. Lohmann kardeşler, 1890’ların sonlarındaki 
Ermeni isyanlarını İskandinav kamuoyuna anlatmak ve destek toplamak için Norveç, İsveç ve Danimarka’da 
başkentlerde kamu toplantıları düzenlediler. Pınar Özbek, Missionaries and Near East Relief Society in The U.S. 
Foreign Policy Towards The Armenian Question, 1915-1923, Master’s Thesis, Middle East Technical University, 
2009, s.35-90; Inger Marie Okkenhaug, “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian Refugees during 
World War I”, s.71-75.
9 Natalia Bermúdez Qvortrup, “The Bodil Biørn Collection and its Community of Records: A Responsibility 
With the Victims”, Arkivhistorie, Samlingsforvaltning, Nye Perspektiver, C.27, Oslo, 2021, s.111-137; Inger 
Marie Okkenhaug, “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian Refugees during World War I. Crisis and 
Reshaping of Vocation”, Social Sciences And Missions, C.1, S.23, 2010, s.66.
10 Inger Marie Okkenhaug, “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian Refugees during World War I”, 
s.81-84. 



İskandinav Misyonerlerin Perspektifinden Emeniler: Karen Jeppe Ve Kvindelige Missions 
Arbejdere’nin Urfa Faaliyetleri

477

Bu faaliyetlerle eğitim, sağlık ve yetimhane hizmetleri veren bu kadın misyonerler, aynı 
zamanda tehcire tanıklık ederek yaşanan gelişmeleri kendi ülkelerine rapor ediyorlardı.

O zamanlar Muş’u da içine alan Bitlis Vilayetinde Alma Johansson ve Bodil Biørn görev 
yapıyordu. Zira Muş tehcir sırasında Ermenilerle ilgili olayların en yoğun olarak yaşandığı 
noktalardan biri olarak öne çıkmıştır. Alma Johansson’ın burada görev yapması, yaşanan 
gelişmelere dair tanıklığını daha da önemli hale getirmiştir. Harput’ta ise Maria Jacobsen 
dört yıl boyunca tehcir edilen Ermenilere yardım etmişti. Aynı dönemde Karen Jeppe de 
Urfa’da, Tehcir güzergahının başlıca geçiş noktalarından birinde, tehcir edilen Ermenilere 
yardım çalışmalarını sürdürmekteydi.11 

Ermenilere yönelik KMA’nın Norveç şubesi de Osmanlı’da yardım odaklı çalışmalara 
öncelik vermişti. KMA’da görev yapan misyonerlerinin çoğu hemşire ya da öğretmen 
olarak eğitim almış bekar kadınlardan oluşuyordu. Ancak, misyonun evangelizasyon12 
görevi de programlarının bir parçasıydı. Zira kiliseyi manevi olarak ölü kabul ettikleri için 
Gregoryen Kilisesi’nde dini bir reform çalışması yapmayı da hedefliyorlardı. Öte yandan 
Protestan misyonerler arasında, Ermeni yerleşimlerinin, Müslümanlar tarafından işgal 
edilmiş olmaları nedeniyle manevi bir çöküş içinde olduklarına da inanılıyordu. Bu nedenle 
misyonerlere göre Türklerin bu etkisi Ermenileri putperestliğe sürüklemişti. Ermeni Kilisesi, 
ritüel ağırlıklı ve biçimsel bir yapı sergilediği gerekçesiyle, misyonerler tarafından içten 
ve kişisel imandan yoksun olmakla eleştiriliyordu. Bu nedenle ilk KMA misyonerlerinden 
olan Christa Hammer, Anadolu’daki Ermeniler için dini bir reform çağrısı yapmış ve 
Müslüman işgalini, Ermenilerin manevi çöküşünün kaynağı olarak ileri sürmüştür. Ermeni 
Hristiyanlığını yakından tanıyan Karen Jeppe ise, bir Grundvigyan13 olarak, Gregoryan 
Kilisesi’nin korunması için çalışmıştır. Bu nedenle Jeppe, Urfa’daki Alman Doğu Misyonları 
yetimhanesinde, Ermeni çocuklarının dini eğitimine yönelik çalışmalarında, bu çocukların 
dini inançlarını değiştirme konusunda herhangi bir baskı uygulanmasına karşı koymuştur. 
Jeppe, KMA’dan oldukça farklı olarak, bu birleşik dini yapının korunmasını savunmuştur.14

Jeppe’ye göre Protestanlık, Ermenileri köksüz ve ulusal olarak bölünmüş bir hale 
getiriyordu. Julius Richter de 1910 yılında yayımladığı A History of Protestant Missions 
in the Near East (Yakın Doğu’da Protestan Misyonlarının Tarihi) kitabında, Jeppe’nin 
görüşlerini büyük ölçüde paylaşarak, Protestan misyonerlerin Gregoryan Kilisesi ile 
ilişkilerinin dalgalı bir seyir izlediğini belirtmiştir. Richter’a göre, misyonerler arasındaki 

11 Inger Marie Okkenhaug, “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian Refugees during World War I”, 
s.71-75.
12 Evangelizasyon, Hristiyan inancının sözlü ve uygulamalı yollarla yayılması sürecidir. Bu süreç sadece bireylerin 
din değiştirmesini değil, aynı zamanda Hristiyan inanç değerlerinin kültürel, sosyal ve politik yapılara sirayet 
etmesini de kapsar. Bkz: David J. Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission, 
Maryknoll, NY: Orbis Books, 1991, s.246-280.
13 Bir sözcük olarak Grundtvigyan veya Grundtvigyen terimi daha çok 19. yüzyılda yaşamış Danimarkalı 
düşünür, rahip ve eğitim reformcusu olarak bilinen Nikolaj Frederik Severin Grundtvig’in fikirlerine dayanan 
bir düşünsel ve teolojik akım için kullanılır. Bu akım Lutherci geleneğin içinde olmakla birlikte ondan ayrışan 
önemli yönler de barındırmaktadır. Grundtvig’in şiir ve ilahileri, Hristiyanlığı Danimarka’nın doğası ve günlük 
yaşamı ile bütünleştirerek, okuyuculara kişisel ve duygusal bir bağ kurma imkânı sağlamıştır. Grundtvig’in 
kullandığı doğa imgeleri, özellikle Hristiyan bayramlarında Danimarka’nın doğal manzaralarını yansıtarak milli 
kimliğin oluşumuna da katkıda bulunmuştur. Grundtvig’in çalışmaları ayrıca Danimarka kültürüne özgü bir miras 
yaratmış ve ulusal marş gibi romantik eserlerle uyumlu bir bütünlük göstermektedir. Bkz: Flemming Lundgreen-
Nielsen, “Grundtvig og danskhed.” In Dansk Identitetshistorie, vol. III, Copenhagen, 9-187. English summary vol. 
IV, 1992, 553-54.
14 Inger Marie Okkenhaug, “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian Refugees during World War I”, 
s.67.



478

Sayı 30 (Yaz 2025/II)    Y. Deveci Bozkuş

genel kanı prozelitizmin15 yapılmaması gerektiği yönündeydi. Ancak Türkiye’de görev 
yapan İskandinavlar arasında sadece Jeppe, açık bir şekilde prozelitizm yapmayan 
yaklaşımıyla öne çıkan bir isimdi. KMA misyonerleri ise Gregoryan Kilisesi’nin Protestan 
bir reformla dönüştürülmesini ve “iman eden Ermeniler” yaratılmasını istiyordu. Bir 
başka İskandinav kadın misyoner olan Alma Johansson, hemşirelik ve ebelik eğitimini, 
Muş’ta her Perşembe kadınlara yönelik düzenlediği dini toplantılarla birleştirerek Ermeni 
kadınları arasında bir dini uyanış için çalışıyordu.16

Kvindelige Missions Arbejdere (KMA): Kuruluşu, Misyonu ve Osmanlı Coğrafyasındaki 
Faaliyetleri

Danimarka’nın Ermenilere olan ilgisinin temelinin 1894-1896 Osmanlı’daki Ermeni 
isyanlarına dayandığı anlaşılmaktadır. Zira 1890’ların sonlarından itibaren Osmanlı 
Ermenilerine dair yazılan raporların Danimarka Misyonerlik faaliyetlerini harekete 
geçirdiği kaydedilmiştir. Daha sonrasında ise adını 1894’te aynı adı taşıyan İsveçli bir 
dernekten alan Kvindelige Missions Arbejdere’nın (Kadın Misyoner İşçileri) yani kısa adıyla 
KMA’nın 1900’lü yıllarda kurulmasıyla birlikte bu örgütün faaliyetleri artık daha görünür 
hale gelmeye başlamıştır. Birinci Dünya Savaşı başladığında Osmanlı Devleti’nde sayıları 
görece diğer misyoner gruplarına oranla az olsa da Danimarkalı kadın yardım görevlileri 
faaliyetlerini devam ettiriyordu.  Bu kadınlar hem Ermeniler için Alman ve Amerikan 
yardım projelerinde çalışıyor, hem de 1902’de kurulmuş tamamen Danimarka’ya ait 
Ermeni çocuklarına yönelik bir yetimhanede görev yapıyorlardı. KMA’nın kuruluşundan 
itibaren ana ilgi alanı Ermeniler olmuştur. 1901’den itibaren KMA, Osmanlı Devleti’nin 
Mamuret-ul-Aziz vilayetinde bulunan Elazığ’a misyonerler göndermeye başlamış ve 
ana faaliyetleri pratik yardım çalışmaları olsa da dini ve etnik milliyetçilik faaliyetleri 
yaygınlaşmaya başlamıştır. Bu bağlamda arşiv belgelerinde de İsveçli Doktor Sven Hedin’in 
İstanbul, Irak ve Suriye seyahati sonrasında bazı eserler kaleme aldığı belirtilmiştir. Bu tür 
eserler İskandinav ülkelerinin Ermeni meselesine yaklaşımı açısından oldukça önemlidir. 
Ayrıca Osmanlı Devleti’nin ilişki kurduğu, çeşitli ittifaklara girdiği devletlerden biri olarak 
da İsveç-Norveç ve Danimarka Krallığı önemli bir konumdadır. Her ne kadar coğrafi 
olarak birbirlerinden uzak olsalar da, İskandinavya ülkeleri ile Osmanlı Devleti arasındaki 
ilişkilerin temeli, erken dönemlerden itibaren, özellikle 16. yüzyıldan başlayarak atılmaya 
başlanmıştır.17 

KMA’nın bölgedeki faaliyetlerinden çok önce Anadolu’da İngiliz ve Amerikan misyoner 
örgütlerinin aktif bir biçimde faaliyetler yürüttükleri bilinmektedir. Benzer şekilde 
KMA’nın da burada faaliyete geçmesinde kendinden önceki misyonerlik faaliyetlerinin 
önemli bir payı vardır.  Pro Armenia ve Friends of Armenia gibi İngiliz ve Amerikan 
15 Bir kişinin başka bir dine, mezhebe ya da inanç sistemine geçmesi amacıyla yapılan aktif misyonerlik faaliyetleri 
için kullanılan bu terim genellikle, bu faaliyetlerin agresif, ısrarcı ya da yoğun baskı içeren biçimlerini tanımlamak 
amacıyla kullanılır. Modern demokratikleşme süreçleri ve insan hakları çerçevesinde dini özgürlüklerin 
genişlemesiyle birlikte, proselytism (din değiştirme çabaları) sorunları daha da belirgin hale gelmiştir.  Joel A. 
Nichols, “Mission, Evangelism, and Proselytism in Christianity: Mainline Conceptions as Reflected in Church 
Documents”, Emory Int’l L. Rev. 12, 1998, s.563; John Jr., Witte, “A Primer on the Rights and Wrongs of 
Proselytism”, Cumberland Law Review, 31, 2001, s.619-629.
16 Inger Marie Okkenhaug, “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian Refugees during World War I”, 
s.68.
17 Nils Arne Sørensen, “Humanitarianism (Denmark)”, 1914-1918, International Encyclopedia of the First World 
War, ed. Ute Daniel, Peter Gatrell, Oliver Janz, Heather Jones, Jennifer Keene, Alan Kramer ve Bill Nasson, Freie 
Universität Berlin, Berlin, 2018, s.11-19; HR.SYS.2884-42; Evren Küçük, “İskandinavya Çalışmaları Açısından 
Başbakanlık Osmanlı Arşivinin Önemi”, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S.61, 2018, s.415-416; Fethullah 
Uçar, Osmanlı Arşiv Belgelerine Göre Osmanlı-Danimarka İlişkileri 1839-1918, Kahramanmaraş Sütçü İmam 
Üniversitesi, Yayınlanmamış Doktora Tezi, 2018, s.153-158.



İskandinav Misyonerlerin Perspektifinden Emeniler: Karen Jeppe Ve Kvindelige Missions 
Arbejdere’nin Urfa Faaliyetleri

479

örgütlerinden esinlenen ve 1902’de kurulan De danske Armeniervenner (Danimarkalı 
Ermeni Dostları, DED) adlı yapı da burada önemli görevleri yerine getirmekteydi. Bu 
kuruluş, Danimarka’da bağışlar topluyor ve bölgede zaten faaliyet gösteren Amerikan ve 
Alman organizasyonlarına fon sağlıyordu. DED aynı zamanda, 1903’te Osmanlı Devleti’ne 
giden ve Urfa’daki Deutsche Orient Mission tarafından işletilen bir çocuk yuvasının lideri 
olan öğretmen Jeppe’yi de desteklemişti. Danimarkalı yardım görevlileri özellikle 1915’te 
Ermenilere maddi ve manevi pek çok konuda destek sağlamıştır. Danimarkalı yardım 
görevlilerinin çoğu, 1916-1918 yılları arasında bölgeden ayrılmış olsa da 1909’dan beri 
Elazığ’daki Danimarka yetimhanesinin müdürü olan Karen Marie Petersen ve Jacobsen 
burada kalmaya devam etmişti. 1919’a kadar giderek azalan maddi kaynaklara rağmen 
bölgedeki faaliyetlerini devam ettirmiş ve daha sonra Danimarka’ya dönmüşlerdir. Ancak 
Danimarkalılar ülkelerine dönse de Ermenilere yönelik ilgileri devam etmişti. 1921’de 
Danimarka Kızıl Haçı (DRC), Danimarka’nın yardım katkılarının parasal değerini yaklaşık 
olarak 57 milyon Danimarka kronu (1921 GSYİH’sinin %0,9’u) olarak tahmin etmiştir. Bu 
veri Danimarka’nın söz konusu dönemdeki çabalarının dış politika ve ulusal çıkarlarıyla da 
yakından ilgili olduğunu gösteriyordu. Danimarka’nın uluslararası insani yardım alanındaki 
söz konusu yatırımları 1920’lerin başlarında, büyük ölçüde azaltılsa da 1921’den itibaren 
Danimarkalı yardım görevlileri, Ermenilere yardım etmek için bölgeye geri dönmüşlerdir. 
Bu dönemde Danimarkalı Ermeni Dostları adlı derginin Urfa’da görev yapan Jeppe’yi 
maddi anlamda desteklediği de görülmektedir. Jeppe, Ermenilerle ilgili çalışmalarına 
Suriye ve Halep merkezli olarak 1935’teki ölümüne kadar devam etmiştir. Böylece KMA 
kısa bir ara vermiş olsa da Ermenilerle ilgili çalışmalarını yeniden başlatmıştır. 1922’den 
itibaren Karen Marie Petersen ve Maria Jacobsen yeniden bölgeye dönerek Lübnan’ın 
Cübeyl kentinde bir çocuk evi kurmuş ve Jacobsen, 1960’a kadar bu kuruluşun müdürü 
olarak görev yapmıştır.18 

1915 Olayları ile ilgili uluslararası literatüre bakıldığında Birinci Dünya Savaşı’nın 
ardından, İskandinav yardım çalışanlarının hayatta kalan Ermenilerin yaşam koşullarını 
iyileştirme konusunda önemli katkılar sunduklarından sıklıkla bahsedildiği görülmektedir.  
1922 yılında Karen Marie Petersen’in desteğiyle, Danimarka KMA’sı tarafından finanse 
edilen Lübnan’daki en büyük yetimhane olan “Kuş Yuvası” kurulmuştur. Savaştan önce 
Jeppe, Alman Doğu Misyonu’nda öğretmen olarak çalışarak yıllarca Ermeniler arasında 
aktif rol almıştır. 1920’den itibaren seküler bir örgüt olan Armenien Vennen (Ermenistan’ın 
Dostları) bünyesinde çalışmaya başlayan Jeppe, Suriye’deki Ermenilerle ilgili faaliyetler 
konusunda da kritik bir rol üstlenmiştir. 1921 yılına gelindiğinde ise Jeppe’nin Kaçırılan 
Ermeni kadın ve çocukların serbest bırakılması için Milletler Cemiyeti’nin oluşturduğu bir 
komiteye resmi olarak katıldığı görülmektedir.19

Danimarkalı Kvindelige Missions Arbejdere (KMA)’nın Anadolu’daki Faaliyetleri

19. yüzyılda Amerikalı kadınlar, Hristiyan misyonerlik hareketinde hem dini hem de 
toplumsal dönüşümlerde önemli roller üstlenmişlerdir. ABCFM gibi kurumlar bünyesinde 
faaliyet gösteren kadın misyonerler, özellikle Charlotte White ve Cynthia Farrar gibi 
öncüler aracılığıyla Hindistan ve Burma gibi bölgelerde eğitim ve sağlık hizmetleri sunmuş; 
dini ve kültürel engellere rağmen kadın-erkek ilişkilerinde ve yerel toplulukların yaşamında 

18 Nils Arne Sørensen, “Humanitarianism (Denmark)”, s.11-19; Erol Güngör, Türkiye’de Misyoner Faaliyetleri, 
s.66-79.    
19 Inger Marie Okkenhaug, “Religion, relief and humanitarian work among Armenian women refugees in 
Mandatory Syria, 1927-1934”, Scandinavian Journal of History, Special Issue: Mission, Relief, and Development: 
Gender and Nordic Missions in Transnational and Humanitarian Settings, c. 1890-1960, C.40, S.3, 2015, s.434.



480

Sayı 30 (Yaz 2025/II)    Y. Deveci Bozkuş

kalıcı etkiler yaratmışlardır. Bu bağlamda kadın misyonerlik hareketi, sadece dini bir görev 
değil, aynı zamanda sosyal ve kültürel dönüşümlerin de öncüsü olmuştur. Amerika’nın 
ilk bekar kadın misyonerleri, 19. yüzyılın ilk yarısında, “kadın alanı” ideolojisiyle çelişen 
toplumsal normlara rağmen, Tanrı önünde herkesin eşit olduğu inancıyla hareket etmiş ve 
misyonerlik çağrısına yanıt vermişlerdir. Bu kadınlar, kendilerinden beklenen düşük sosyal 
statü ve koruyucu kısıtlamaları kabul ederek, inandıkları misyonun değerine inanmış ve 
hayatlarını bu amaç uğruna adeta feda etmişlerdir. Bu bağlamda, erken dönem kadın 
misyonerler, dini inançlarıyla toplumsal cinsiyet kalıplarını aşarak misyonerlikte önemli 
roller üstlenmişlerdi.20 

Misyonerlerin, gittikleri bölgenin dilini ve kültürünü öğrenmeleri hem kadın hem de 
erkek tüm misyonerler için adeta bir öncelik ve zorunluluktu. Örneğin, yirmi sekiz yaşında 
genç bir papaz ve misyoner olarak İstanbul’a gelen Cyrus Hamlin de benzer şekilde bu 
şehirde yaklaşık 35 yıl yaşamıştır. Hamlin, yerel kültüre o kadar uyum sağlamıştır ki sokakta 
kendisiyle alay eden çocuklara fes giyerek, sakal ve bıyık bırakarak karşılık vermiştir. Hamlin 
bir misyoner olarak yalnızca dini alanla sınırlı kalmayıp siyasi ve toplumsal alanlarda da 
aktif bir rol üstlenmiş bir misyonerdir.21 

19. yüzyılın sonlarından itibaren misyoner örgütlerinde Kuzey Amerika ve Avrupa’daki 
tüm Protestan misyon hareketlerinde olduğu gibi kadınlar artık çoğunluğu oluşturuyordu. 
Osmanlı Devleti’nde misyonerlik hareketlerinde en etkili ve yaygın çalışmalar yürüten 
kurumlar arasında, 1810’da Boston’da kurulan ve 1820’de Osmanlı’da faaliyete geçen 
American Board of Commissioners for Foreign Missions (Amerikan Board) öne çıkar. 
Amerikan Board kadınlara yönelik ilk çalışmalarda misyoner eşleri ve bekâr kadınları 
görevlendirmiş, ancak bu yöntemle istenilen başarı sağlanamayınca, kadınlar arası 
faaliyetleri güçlendirmek için Amerikan Board bünyesinde üç ayrı kadın misyoner örgütü 
kurmuştur. Bu kuruluşlar 1868’de Boston’da Kadın Misyon Cemiyeti (WBM), aynı yıl 
Chicago’da Dahili Kadınlar Cemiyeti (WBMI) ve 1873’te San Francisco’da Pasifik Kadınlar 
Misyon Cemiyetidir (WBMP). Bu örgütler, özellikle Osmanlı’daki kız çocuklarının eğitimi 
için yatılı okullar açarak hem öğrenci hem de öğretmen yetiştirilmesinde önemli rol 
oynamıştır.22 

İskandinav misyonerler ise Danimarka, Almanya ve İngiltere’deki misyon okullarına 
gönderilmiş ve eğitimlerini bu uluslararası ortamda almışlardır. Bu süreç, misyonerlerin 
hem ulusal hem de uluslararası bağlamlarda dini ve sosyal görevlerini yerine getirmelerine 
olanak sağlamıştır. Bu eğitim aynı zamanda farklı kültürel ve ideolojik etkilerin bir araya 
gelmesini de sağlamıştır. İskandinavya’daki bağımsız kadın misyon örgütleri sayıca az 
olsa da finansal, pratik ve ideolojik işbirliğine büyük ölçüde dayanmışlardır. İskandinav 
misyonerler diğer misyoner örgütleriyle ortak hareket etmiştir. Bunlar arasında Ermenilerle 
ilgili çalışmalarda Alman Deutsche Hülfsbund für Christliche Liebeswerk im Orient, 
Deutsche Orient Mission ve Congregational American Board of Commissioners for Foreign 
Mission (ABCFM) gibi dindar yapılar ilk sırada yer almıştır. İskandinav KMA misyonerleri, 
üst ve üst-orta sınıflara mensup, büyük ölçüde yüksek eğitimli ve profesyonel kadınlardan 
oluşmaktaydı. Bu kadınlar, misyon çalışmalarında geleneksel misyon toplumlarının 

20 Ann White, “Counting the Cost of Faith: America’s Early Female Missionaries”, Church History 57, no. 1 (March 
1988), s.19-30.
21 Uygur Kocabaşoğlu, “Cyrus Hamlin: Misyoner, Eğitimci, Müteşebbis”, Kebikeç, S.36, 2013, s.86-90.
22 Gülbadi Alan, “Osmanlı Ülkesinde Amerikan Board Kadınları”, V. Uluslararası Canik Sempozyumu – Geçmişten 
Günümüze Şehir ve Kadın Sempozyumu Bildiri Kitabı (1-3 Nisan 2016), C.I, Samsun 2016, s.711-751; Inger Marie 
Okkenhaug, “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian Refugees during World War I”, s.64.



İskandinav Misyonerlerin Perspektifinden Emeniler: Karen Jeppe Ve Kvindelige Missions 
Arbejdere’nin Urfa Faaliyetleri

481

sunduğundan daha fazla söz hakkı ve etki sahibi olmayı istemekteydiler. Bu bağlamda 
KMA ve Amerikan Board arasında sıkı bir ilişki bulunuyordu. Özellikle Orta Doğu’da savaş 
sırasında yasa dışı kurtarma çalışmalarında kritik bir öneme sahip olan uluslararası bir 
ağ oluştururken iş birliği içinde hareket ediliyordu. Amerikan Board, 1831’den itibaren 
Osmanlı topraklarında Ermenilerle çalışmaya başladığı için 1900’e gelindiğinde devlet 
içindeki en büyük, en eski ve en önemli misyon örgütü haline gelmişti.23

Bu bağlamda kadın misyon örgütü Lutheran Kvinnelige Misjonsarbeidere (KMA) de 
İskandinavya’da 1894’te İsveç’te kurulmuştu. 1900’de Danimarka ve Finlandiya’da, 
1902’de ise Norveç’te faaliyet göstermeye başlayan bu örgüt, ilk etapta “putperest 
ülkelerdeki” kadınların yaşamlarını iyileştirmeyi amaçlamıştı. KMA’nın kurucuları, 19. 
Yüzyılın sonlarında Kuzey Amerika, İngiltere ve Almanya’da kurulan sayısız kadın misyon 
örgütlerinden önemli oranda etkilenmişlerdi. Dini bir çağrı ile harekete geçen, eğitimli ve 
bekar kadınlar, profesyonel becerilerini, Protestan misyonu adına Hristiyanlığın küresel 
ulaşım idealini gerçekleştirmek için kullanmışlardı.24

Kısa adı KMA olan Female Mission Workers olarak da bilinen bu yapı Danimarka 
merkezli Protestan bir kurumdu. Danimarkalı bir misyoner cemiyeti olan KMA, İsveç’teki 
uluslararası kutsallaştırma hareketinden ve İngiliz Keswick25 konferanslarından esinlenerek 
1900 yılında kurulmuştu. KMA aynı zamanda faaliyetlerinin büyük bir bölümünde 
Anglosakson dünyasında var olan ve tamamen kadınlardan oluşan misyoner örgütlerinin 
Danimarka’daki tek örneği olarak da öne çıkıyordu. KMA’nın Osmanlı’daki çalışmalarının 
ise Sultan II. Abdülhamid döneminde, 1894-96 yıllarında meydana gelen Ermeni olayları 
sırasında uyguladığı politikalar ve bu sırada yaşananlara bir yanıt olarak 1901’de başladığı 
kaydedilmiştir. 1907-1919 yılları arasında KMA Ermenistan’a da misyonerler göndermiş 
ve bazı örgüt üyeleri Ermeni Tehciri sırasında bu sürece tanıklık da ederek konvoydakilere 
yardımda bulunmuştur.26

KMA yapısının şekillenmesinde Osmanlı Devlet’inde 19. yüzyılın sonlarına doğru 
meydana gelen gelişmelerin önemli bir payı olmuştur. Danimarka KMA’sı, Hindistan, Kuzey 
Afrika, Karayipler’deki Danimarka sömürgelerine (1917’den itibaren Virjin Adaları’na) ve 
Çin’e misyonerler göndermeye başlamıştır. Ancak zamanla yaşanan gelişmelerle birlikte 
Sovyetler Birliği döneminde dahi KMA misyonunun ilk faaliyet yeri Ermenistan olmuştur. 
Öyle ki Ermeniler, 1981 yılında bu yapı dağılana kadar KMA’nın içindeki en önemli unsur 
olmuştur.27

23 Inger Marie Okkenhaug, “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian Refugees during World War I”, 
s.70-71.
24 Gülbadi Alan, “Osmanlı Ülkesinde Amerikan Board Kadınları”, V. Uluslararası Canik Sempozyumu – Geçmişten 
Günümüze Şehir ve Kadın Sempozyumu Bildiri Kitabı (1-3 Nisan 2016), C.I, Samsun 2016, s.711-751; Inger Marie 
Okkenhaug, “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian Refugees during World War I”, s.64.
25 Söz konusu İngiliz Keswick konferansları, kutsallaşma hareketini yaymak amacıyla düzenlenen, Hristiyan 
ruhaniyetinde kişisel dönüşümü ve Tanrı’ya tam bağlılığı teşvik eden uluslararası toplantılardır. KMA’nın bu 
konferanslardan esinlenmesi, onların ruhaniyet, misyonerlik anlayışı ve kadınların aktif katılımı konusunda 
benzer çizgide olduklarını göstermesi açısından önemlidir. Bkz: Inger Marie Okkenhaug, “Spiritual Reformation 
and Engagement with the World: Scandinavian Mission, Humanitarianism, and Armenians in the Ottoman 
Empire, 1905–1914”, Christian Missions and Humanitarianism in The Middle East, 1850-1950, Brill, 2020, 90-
109.
26 Natalia Bermúdez Qvortrup, “The Bodil Biørn Collection and its Community of Records”, s.113; Daniel 
Henschen ve Peter Lodberg, “Kvindelige Missions Arbejdere”, Danmarks Nationalleksikon, 2024.
27 Matthias Bjørnlund, “Harput – Misyonerler”, Houshamadyan, (Matthias, Harput), 2015, (Çevrimiçi), Erişim 
Tarihi: 14 Ocak 2025.



482

Sayı 30 (Yaz 2025/II)    Y. Deveci Bozkuş

Danimarka KMA’sının ilk hedefi Osmanlı Ermenilerini kendilerini bekleyen tehlikeler 
hakkında bilinçlendirmek olmuştur. Bir süre sonra KMA içindeki kadınlar kendilerine ait bir 
misyon ve yetimhane istemeye başlayınca, Kasım 1902’de, Elâzığ şehrinde Emaus isimli bir 
yetimhane kurmuşlardır. Buradaki Amerikan ve Alman misyonerlerle iyi ilişkiler içinde olan 
KMA, bir süre sonra buradaki yapıları da kullanmaya başlamıştır. Emaus adlı yetimhane 
aslen bir Danimarka kurumu olmasına rağmen, ara sıra İsveç, Norveç ve Finlandiya’daki KMA 
şubelerinden de maddi destek aldığı için İskandinav Yetimhanesi olarak da adlandırılmıştır.  
Ayrıca ilk kurucu üyelerinden biri olan Alma Johansson da bir İsveçli olması nedeniyle 
KMA’nın uluslararası alanda ciddi bir destek almasını da sağlamıştır. Zaten KMA her ne 
kadar insani yardım çalışmaları, fiziksel yardım gibi amaçlarla bölgede olduğunu belirtse 
de nihai hedefleri bölgedeki gelişmeleri kayıtlar yoluyla dünya kamuoyuna yansıtmaktı. 
Bu amaç kendi kaynaklarında net bir biçimde belirtilmiş ve uluslararası kamuoyunun 
dikkatini bölgedeki insani krize çekmeyi amaçladıkları belirtilmiştir28 

KMA kadın misyonerler Örgütü’nün Danimarka, İsveç ve Norveç şubelerinde çalışan 
Maria Jacobsen, Danimarkalı meslektaşı Karen Marie Petersen (d. 1881), İsveçli Alma 
Johansson (1881-1974) ve Bodil Biørn, aralarında Doğu Misyonu’ndan Karen Jeppe’nin 
de bulunduğu diğer bazı İskandinav misyonerler Tehcir sürecinde yardım görevlileriyle 
birlikte bazı gizli kurtarma operasyonlarının bir parçası olarak da görev almışlardır.29

İskandinav kadın misyonerler hemşirelik ve öğretmenlik gibi mesleklerde profesyonel 
olarak eğitim almış kişiler olarak Osmanlı Devleti’nde Ermenilerin yaşadıkları bölgelerde 
görünürde dini gerekçelerle görev yapmışladır. Ermeniler arasında din değiştirme 
çalışmalarının yanı sıra yardım faaliyetlerinde bulunmuş ve uluslararası kamuoyuna bilgi 
akışı konusunda da önemli bir rol oynamışlardır. Bu kadınlar, aynı zamanda I. Dünya 
Savaşı sırasında Osmanlı Devleti’nin Ermenilere yönelik uyguladığı Tehcir kararının 
uygulanmasını yasa dışı kurtarma operasyonları ile engellemeye de çalışmıştır. Söz 
konusu kadın misyonerlerin kariyerleri, yardım çalışmaları ve Osmanlı Devletindeki savaş 
tanıklarına bakıldığında bu görevlerinin yalnızca profesyonel yaşamlarını etkilemekle 
kalmadığı aynı zamanda Ermenilerle kurdukları yakınlık nedeniyle özel yaşamlarını da 
şekillendirdikleri kaydedilmiştir.30

Misyonerlik faaliyetlerine genel olarak bakıldığında, misyonerlerin görev alacakları 
bölgeye geçmeden önce, o bölgenin dili, tarihi ve kültürü hakkında kapsamlı bilgiler 
edindikleri de görülmektedir. KMA misyonerleri için de benzer bir durum söz konusudur. 
Örneğin, KMA’dan Biørn, savaş sonrası Lübnan ve Suriye’de görev yapan ünlü Danimarkalı 
meslektaşları Maria Jacobsen ve Karen Jeppe gibi, 1900’lerin başından itibaren Osmanlı’daki 
Ermenilerle çalışmaya başlamıştır. Ermeni kültürünü ve dilini derinlemesine öğrendikten 
sonra, Tehcir dönemi boyunca Doğu Anadolu’daki Ermenilerle birlikte yaşamıştır.31

1915 Olayları sırasında yaşananlarla ilgili KMA misyonerlerinin kayıtlarına bakıldığında 
Ermeniler için üç seçeneğin olduğuna işaret edildiği görülür. Ermenilerin çoğunun zorla göç 
ettirildiği, geride kalanların ise ya büyük miktarda parayla Türk yetkililere rüşvet verdiği 
28 Matthias, Harput; S. Myhre Ahlstrand, Women in the Armenian Genocide, Danimarka Üniversitesi, 
Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Danimarka, 2020; Natalia Bermúdez Qvortrup, “The Bodil Biørn Collection 
and its Community of Records”, s.113.  
29 Inger Marie Okkenhaug, “Religion, relief and humanitarian work among Armenian women refugees in 
Mandatory Syria”, s.432-435.
30 Inger Marie Okkenhaug, “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian Refugees during World War I”, 
s.63.
31 Inger Marie Okkenhaug, “Religion, relief and humanitarian work among Armenian women refugees in 
Mandatory Syria”, s.434.



İskandinav Misyonerlerin Perspektifinden Emeniler: Karen Jeppe Ve Kvindelige Missions 
Arbejdere’nin Urfa Faaliyetleri

483

ya da saklanmayı başararak hayatta kaldıkları ileri sürülür. Misyonerlere göre üçüncü 
bir grup ise İslam’a geçmekle kurtuluşu bulmuştur. Bu nedenle bazı bölgelerde Türk 
yetkililerin, Ermenilerin hayatlarını kurtarması için İslam’a geçişi hemen kabul edilebilir 
bir seçenek olarak sundukları belirtilir. Özellikle Ermenilere sempati duyan Türklerin 
İslam’a geçişi destekledikleri kaydedilir. Ancak İslamiyet’e geçişin misyonerler tarafından 
rahatsızlıkla karşılandığı da belirtilir. Bu yüzden misyonerler “Ermenilerin İslamiyet’e geçiş 
stratejisinin birçok hayat kurtarabilecek olsa da derin bir şekilde dindar olan misyonerlerin, 
Hristiyanlıktan İslam’a geçişle din değişikliğini kınadıklarını” kaydetmişlerdir. Bu nedenle 
özellikle Hristiyan inancını koruyan ve direnç gösteren Ermenilerin Hristiyanlığa göre şehit 
olarak övüldüğü de dile getirilmiştir.32 Tüm bu girişimler misyonerlerin her ne kadar yardım 
adı altında olsa da nihai hedeflerinin dini nedenlere dayandığını göstermesi açısından 
önemlidir. Zaten KMA misyonerlerinin de diğer misyoner yapılarla benzer hedeflerinin 
olduğu raporları ve anılarında yer alan bilgilerden net bir biçimde anlaşılmaktadır.

Osmanlı topraklarında İskandinav kadın misyonerlerin çalışmaları zamanla bulundukları 
bölgelerdeki gelişmeleri uluslararası topluma aktararak yanlı bir kamuoyu oluşturmaya da 
dönüşmüştür. I. Dünya Savaşı sırasında Osmanlı Devleti’nde Ermenilerle ilgili üstlendikleri 
roller nedeniyle İskandinav kadınları, Ermenilerin anneleri olarak da adlandırılmışlardır. 
Ayrıca, Ermeni çocuklarını evlat edinerek ve genel misyonerlik faaliyetleri aracılığıyla 
ulusötesi ağlar da kurmuşlardır.33

Misyonerlerin Ermenilerle temasında bazı temel gayeler olduğu gibi Ermenilerin 
bu misyonlardan bazı beklentileri vardı. Örneğin Protestan misyonlarla temas eden 
birçok Ermeni, bu temasları sağlık ve eğitim hizmetlerinden yararlanmak amacıyla 
gerçekleştiriyordu. Ermeni rahipler ve kilise liderleri ise, misyonerleri Ermeni toplumu 
için bir tehdit olarak görüyorlardı ve Batılı misyonlara, İskandinav kadın misyonerler dahil 
olmak üzere, zaman zaman güçlü bir muhalefet gösteriyorlardı. Söz konusu muhalefete 
rağmen, misyon okulları, sağlık klinikleri ve hastaneleri yoğun talep görüyordu. Misyon 
dergileri, Ermeniler arasında bir Protestan reformuna duyulan ihtiyaca odaklanmıştı. 
Örneğin, 1914 yılında Norveç KMA dergisinde Biørn’ün kaleme aldığı bir makalede, 
hemşirelik ve ebelik hizmetlerinin Türkiye’de KMA’nın34 çalışmalarında öncelikli hale 
getirilmesi gerektiği savunuluyordu. I. Dünya Savaşı’na gelindiğinde, yardım çalışmaları 
diğer tüm faaliyetlerin önüne geçmişti.35

Sınırların Ötesinde Bir Tanıklık: Danimarkalı Misyoner Karen Jeppe’nin Gözünden 
Ermeniler 

Karen Jeppe’nin babası, kendi de çok seyahat etmiş biri olarak kızını Osmanlı 
topraklarına göndermeyi zor kabul etmiştir. Burada, Türkler hakkında kullanılan bazı 
ifadeler, o dönemde dahi Avrupa’da Türkler ve Müslümanlar hakkında yaygın olan 
oryantalist bakış açısını gözler önüne sermektedir.  Jeppe’nin babasının, kızını Osmanlı 

32 Inger Marie Okkenhaug, “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian Refugees during World War I”, 
s.76.
33 Inger Marie Okkenhaug, “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian Refugees during World War I”, 
s.65-66.
34 1915 Olaylarıyla ilgili günümüzde Norveç Ulusal Arşivi’nde Ermenilerle ilgili çok sayıda belge koleksiyonu 
olduğu bilinmektedir. Bu koleksiyon, fotoğraflar, slaytlar, fotoğraf albümleri, mektuplar, broşürler ve dönemin 
misyoner gazetesinde yer alan yazılardan oluşmaktadır. Bu koleksiyon aynı zamanda Norveçli Kadın Misyoner 
İşçilerinin yani KMA’nın daha geniş bir arşivinin de parçasını oluşturmaktadır (Natalia Bermúdez Qvortrup, “The 
Bodil Biørn Collection and its Community of Records”, s.111).
35 Inger Marie Okkenhaug, “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian Refugees during World War I”, 
s.69.



484

Sayı 30 (Yaz 2025/II)    Y. Deveci Bozkuş

topraklarına göndermek konusundaki düşünceleri “kılıç kuşanan ve çokeşlilik uygulayan 
kafirlerin arasına göndermek ona doğru gelmiyordu” şeklinde ifade edilmiştir. Bu sözler, 
dönemin Avrupa’sındaki subjektif bakış açısını açıkça ortaya koymaktadır. Babasının 
yakın arkadaşı ve yerel papaz da bu fikre pek sıcak bakmamış olsa da Jeppe bu zorluklara 
rağmen amacına ulaşmayı başarmıştır.36

Jeppe, 1876’da Gylling’de dünyaya gelmiştir. 1903’te Anadolu’ya gelerek, Urfa’ya 
gidip çalışmalarına başlamıştır. Babası, Gylling’deki bir okulda öğretmen ve zamanına 
göre çok iyi eğitimli bir kişiydi. İngiltere’de eğitim görmüş Als kökenli bir adam olarak, 
İngilizce ve Almancayı çok iyi konuşabiliyordu. Modern bir adam olarak tanımlanan ve 
kadınların da eğitim alması gerektiği fikrini savunan babası, Karen’e erken yaşlarda ders 
vermeye başlamıştır. Karen, altı yaşına gelmeden önce Ingemann’ın tarihi romanlarını 
okumaya başlamıştır. 13 yaşına geldiğinde ise, Almanca öğrenmesi için babasının 
Als’taki akrabalarının yanına gönderilmiştir. Eve döndükten sonra babası, 1893 yılına 
kadar Karen’in eğitimini sürdürmüş ve 1893’te Karen, Ordrup Gramer Okulu’nun daimî 
öğrencisi olmuştur. Bu okulun müdürü H.C. Frederiksen’di ve o dönemde pek yaygın 
olmayan bir şekilde bu okulda kız ve erkek öğrenciler birlikte eğitim görmekteydi. Karen, 
evlerinde yaşayamayacağını bile bile orada yatacak bir yerin olması konusunda ısrar 
ederek Frederiksen’in bir nevi manevi kızı olmuştur. Böylece 1895’te okul diplomasını 
alana kadar ve sonrasında birkaç yıl daha Frederiksen’in evinde kalmıştır. Babası Karen’in 
doktor olmasını istemiş olmasına rağmen, Karen matematik okumuş ancak sonra bu 
alandan vazgeçmek zorunda kalmıştır. İş yükünün çok ağır olduğunu ve bununla başa 
çıkamayacağını hisseden Karen, iki yıl boyunca hastalanmıştır. Tüm bu olumsuzluklara 
rağmen, Frederiksen’in okulunda öğretmenlik yapmaya başlamış ve özellikle zor ve 
işbirliği yapmayan öğrencilerle ilgilenen yetkin bir öğretmen haline gelmiştir. 1902’de 
bir akşam Frederiksen, okulda öğrencilere yüksek sesle bir şeyler okurken Karen oldukça 
etkilenmiştir. Frederiksen’in okuduğu metin, Aage Meyer Benedictsen tarafından yazılmış 
bir makaleydi ve 19. yüzyılın sonunda Ermenilere “zulüm” yapıldığından bahsediyordu. 
Bir süre sonra, Benedictsen Kopenhag’da bir konferans vermeye geldiğinde, Karen onu 
dinlemeye gitmiş ve ilgi çekici bir hatip olan Benedictsen’den etkilenmişti.37

Jeppe’nin Benedictsen’den etkilenmesi, onun Anadolu ile ilgili çalışmalara katılımında 
önemli bir rol oynamıştır. Benedictsen, eğitimli bir filolog olarak Doğu Avrupa, Kürt 
bölgeleri, İran, Hindistan, Borneo, Batı Hint Adaları, İrlanda ve Ermenilerin yaşadığı 
bölgelere, dillerini ve kültürlerini öğrenmek amacıyla çeşitli seyahatler düzenlemiş bir 
entelektüeldir. Benedictsen, İran’a yaptığı bir seyahatte Urfa’da bir yetimhane, okul ve 
ihracat için halı üretimi başlatan Alman Şark Misyonu’nu ziyaret etmiştir. Bu Misyonun 
lideri, Alman din adamı Johannes Lepsius’tur. Böylece, Benedictsen 1902 yılında 
Danimarka’ya döndüğünde, Danimarka Ermenilerinin Dostları’nı kurma girişiminde 
bulunmuştur.38

Benedictsen, Jeppe’nin duygu ve düşünce dünyasının şekillenmesinde önemli bir rol 
oynamıştır. Bu nedenle Jeppe, Benedictsen ile temasa geçmiştir. Benedictsen, Jeppe’ye 
Urfa’da Dr. Lepsius’un kurdukları okul için bir kadın öğretmen aradıklarını iletmiştir. Bu 
teklif karşısında hemen harekete geçen Jeppe’nin Anadolu seyahati böylece başlamıştır.39

36 Eva Lous, “Karen Jeppe: Denmark’s First Peace Philosopher”, The Danish Peace Academy, 2003, (Çevrimiçi), 
Erişim Tarihi: 14 Ocak 2025.
37 Eva Lous, “Karen Jeppe”. 
38 Eva Lous, “Karen Jeppe”.
39 Eva Lous, “Karen Jeppe”.



İskandinav Misyonerlerin Perspektifinden Emeniler: Karen Jeppe Ve Kvindelige Missions 
Arbejdere’nin Urfa Faaliyetleri

485

Jeppe, Urfa’daki Alman Doğu Misyonu yetimhanesinin başında görev yapar. Tüm 
savaş boyunca Urfa’da kalan Jeppe, evlat edindiği Ermeni oğlu Misak ile, bölgede tehcir 
edilen Ermenilerle ilgili çalışmalarda önemli bir rol oynar. Ermenilerin Urfa’dan geçirilmesi 
için yiyecek ve su temin eden Jeppe ve manevi oğlu Misak, Ermeni mültecileri evlerinin 
altına saklayarak bir yıl boyunca evlerinin alt katında onları barındırır. Ayrıca, Ermenileri 
Kürt ya da Arap olarak gizleyerek kaçmalarına da yardım eden Jeppe, savaşın ardından 
da Ermenilerle ilgili çalışmaları uluslararası düzeyde devam ettirir.40 Jeppe, Danimarkalı 
Armenofil yardım kuruluşu olan De Danske Armeniervenner (Ermenilerin Danimarkalı 
Dostları) adlı kuruluşta da çalışır. Bu kuruluş, 1925 civarında Halep, Suriye ve çevresindeki 
yerlerde yaşayan Ermeniler için yürütülen yardım çalışmalarını desteklemek amacıyla bir 
pul da bastırmıştır. Pulda, “Danimarka Ana’nın Ermeni çocuklarını, Danimarka bayrağı ile 
tehcir yürüyüşünde öldüren Türk jandarmalarından koruduğu” tasvir edilmiştir. Pulun 
üzerindeki İngilizce metinde üstte, “Bu pul açlıktan ölmek üzere olan bir Ermeni çocuğa 
yemek parasıdır” ifadesi, altta ise “Ermenilerin Danimarkalı Dostları” yazısı yer almaktadır. 
Bu pul, Danimarka’da kilise kermeslerinde, konferanslarda ve pek çok yerde satılarak 
adeta bir propaganda işlevi görmüştür.41

Karen Jeppe’nin Urfa’daki Yardım Faaliyetleri 

Karen Jeppe, 1 Ekim 1903’te evinden ayrılarak Berlin üzerinden trenle İtalya’ya, oradan 
da yelkenle İstanbul’a gelmiştir. Marmara Denizi’ni geçtikten sonra gemiyle İskenderun’a 
ulaşmıştır. Ancak karaya çıkacağı sırada kolera salgını nedeniyle Mersin’e yönelmiş ve 
burada, yetimhanede birlikte çalışacak olan İsviçreli diyakoz Jakob Künster ile tanışmıştır. 
İkisi birlikte yolculuklarına devam etmiştir. Jeppe, Asya’nın büyüsüne kapıldığını, özellikle 
İstanbul’un siluetindeki kubbeler ve günbatımındaki renklerin ona derin bir etki bıraktığını 
anılarında belirtmiştir. Mersin’den trenle Adana’ya ulaştıktan sonra, demiryolunun 
burada son bulduğunu ve yolculuğun geri kalanının önce at arabası, ardından da eşeklerle 
devam ettiğini belirtmiştir. Yolculuk sırasında kendilerine soygunculardan korunmaları 
için bir asker eşlik etmiştir. Küçük grup geceyi, insanların kendi yataklarını ve yiyeceklerini 
getirdiği bir handa geçirmiştir. Yalnızca çıplak kil zemin olduğunu belirten Jeppe, bu 
durumun kendisini heyecanlandırdığını ifade etmiştir. Urfa’ya yaklaşırken, yüzlerce 
insanın onları karşılamaya geldiğini anlatır. Urfa’da, Danimarka’dan gelen yabancı bir 
bayanı görmek isteyen çok sayıda kişi olduğunu belirten Jeppe, yöre halkının kendisine 
karşı tutumlarını pozitif bir şekilde dile getirmiştir. Urfalıların kendisine tatlı su, çay ve 
yiyecek getirdiklerini, bu yiyeceklerin servis edildiği battaniyelerin üzerinde sunulduğunu 
anlatır. Ayrıca, Urfa’ya girişinde şehre uygun bir şekilde girebilmesi için bir atın getirildiğini, 
ancak bu teklifi reddederek son mesafeyi alıştığı eşekle kat etmeye devam ettiğini ifade 
etmiştir. Karen Jeppe’nin Urfa’ya dair ilk izlenimlerine göre, şehirde yaklaşık 50.000 kişi 
yaşamaktadır. Urfa’da evler genellikle bir ya da iki katlıdır ve sokaklar o kadar dardır ki 
yüklü bir deve ancak geçebilir. Efsaneye göre, Urfa, İbrahim’in Ur’unun bulunduğu yerdir. 
Jeppe için her şey yenidir ve hayal edebildiğinden çok daha farklıdır. Bu nedenle, Urfa’daki 
ilk günleri için “bütün bir dünya üzerime aktı” ifadelerini kullanmıştır.42

Jeppe, Urfa’da bulunduğu süre zarfında öğretmenliğe başlamadan önce dil öğrenmesi 
gerektiğinin farkına varmıştır. Bu nedenle, yaklaşık bir yıl sonra görevine başladığında 
Ermenice, Arapça ve Türkçe konuşabilecek bir düzeye gelmiştir. Ayrıca bu süreçte yeni 
40 Inger Marie Okkenhaug, “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian Refugees during World War I”, 
79-80.
41 Matthias Bjørnlund ve Elyse Semerdjian, “Karen Jeppe (1876-1935): “Mother of Armenians”, Houshamadyan, 
2020, (Çevrimiçi) Erişim Tarihi: 10 Ocak 2025; İdris Yücel, “Bir misyonerlik Uygulamasının Teorisi ve Pratiği”, s.84.
42 Eva Lous, “Karen Jeppe”.



486

Sayı 30 (Yaz 2025/II)    Y. Deveci Bozkuş

öğretim yöntemleri de uygulamaya koyar. Bu yöntemler kısa sürede etkisini gösterir 
ve Jeppe’nin eğittiği çocuklar, okuma yazmayı diğer okullardaki çocuklardan çok daha 
hızlı öğrenmeye başlarlar. Bu konuda Doğu Misyonunun lideri bir keresinde şu ifadeleri 
kullanmıştır: Okul çalışmalarımız, Urfa çevresindeki geniş bir alanda öğretim sistemini 
önemli ölçüde etkiledi. Bayan Jeppe sesli ve görsel eğitimi uygulamaya koydu ve bunun 
sonucunda normalde yetenekli olan çocuklar, bir yıl içinde sadece dili akıcı bir şekilde 
konuşmayı öğrenmekle kalmıyor, aynı zamanda 2-3 yılda elde edebilecekleri yazma 
kapasitesini de kazanıyorlar. Çok uzaklardan öğretmenler bu yöntemi tanımak için geliyor. 
Tüm Ermeni okul sisteminin yenilenmesi buradan yayılıyor gibi görünüyor.43 

Jeppe’nin buradaki başarısının temelinde daha Ordrup Dilbilgisi Okulu’ndaki 
öğretmenlik günlerinde edinmiş olduğu deneyimlerin önemli bir payı olmuştur. Özellikle 
eğitimci Frederiksen’in 1889 tarihli ders kitaplarını tanımış olan Jeppe’nin bu ders 
kitaplarından edindiği deneyimleri Urfa’daki öğrencilerine aktardığı ve ayrıca görsel 
eğitimi destekleyen bu yöntemi uygulamasının Jeppe’nin başarısının arkasındaki temel 
itici güç olduğu da anlaşılmaktadır.44

Jeppe de Urfa’da kısa sürede işleri yoluna koymuş ve geleceğe dair planlamalarda 
bulunmuştur. Burada çocuklar için kitaplarla eğitimin yanı sıra küçük yaşlardan itibaren 
farklı el sanatlarını öğrenmeleri için atölyeler kurmuş, bir dokuma atölyesi ve buna 
bağlı boyahaneler de açmıştır. Urfa’da satış amaçlı ipek üretimi için de bazı planlamalar 
yapmıştır. Bu süreçte Jeppe’nin görev yaptığı misyonun okul, yiyecek ve barınma 
konusunda maddi ihtiyacı her geçen gün biraz daha artmaya başlayınca Jeppe Danimarkalı 
Ermeni Dostları’na mektup yazarak yardım istemiştir.45 

 Jeppe’nin Urfa’daki eğitim, üretim ve yardım faaliyetleri, onu bir misyon temsilcisi 
olmanın ötesine taşımıştır. Jeppe zamanla bölgenin sosyoekonomik dokusuyla bütünleşen 
ve yerel aktörlerle etkileşim kuran bir figüre dönüşmüştür. Bu etkileşimlerin mekânsal ve 
toplumsal açıdan en somut karşılığı ise Germüş köyü örneğinde gözlemlenmektedir. Urfa 
ve çevresindeki toplumsal, ekonomik ve kültürel ilişkilerin merkezinde yer alan Germüş 
köyü, bölgedeki aktörler arasında kurduğu dengeyle dikkat çekici bir örnek sunmaktadır. 
Geniş meyve bahçeleri ve sebze tarlalarıyla tanınan bu köy bölgedeki birçok kabile için 
ana Pazar yeri olarak kabul edilmiştir. Köydeki Ermeniler, kabileler ile Urfa’daki tüccarlar 
arasında adeta aracı bir rol üstlenmişlerdir. Bu nedenle köylülerin, çölde yaşayan kabileler 
tarafından korunduğunu kaydeden Abrahamyan’a göre bu köydeki Ermeniler Halep’e 
ulaştıklarında, tanıdıkları Haşim Paşa’ya başvurarak onun himayesinde tarım yaparak 
yaşamak istediklerini dile getirmişlerdir. Ancak Paşa’nın diğer köylerdeki uygulamalarından 
korktukları için, aracı olarak Jeppe’yi seçtikleri kaydedilir. Jeppe’nin hem Haşim Paşa hem 
de Germüş köylüleri tarafından tanınması ise bu süreçte Jeppe’ye bir arabuluculuk rolü 
de yüklemiştir. Jeppe, 1903’te Urfa’ya geldikten sonra 1909’da Germüş köyü yakınlarında 
bir arazi satın alarak bağlar ve bahçeler oluşturmuştu. Zamanla bu bölgede Jeppe herkes 
tarafından tanınan ve bilinen bir isme dönüşmüştür.46

Jeppe 1908 yılında hem tatil hem de ülkeyi dolaşmak ve Ermeni mülteciler arasında 
yaptığı çalışmaları anlatmak amacıyla Danimarka’ya dönmüştür. Jeppe’nin Danimarka’da 
olduğu süreçte 1909’da Adana Olayları yaşandı. Ancak daha sonraki süreçte I. Dünya 
43 Svend Cedergreen Bech, Hos et Folk Uden Land, GEC Gad, Copenhagen, 1982, s.23’ten aktaran Eva Lous, 
“Karen Jeppe”.
44 Eva Lous, “Karen Jeppe”.
45 Eva Lous, “Karen Jeppe”.
46 Victoria Abrahamyan, “Extra-ordinary cooperation between ordinary Ottomans”, s.1-17.



İskandinav Misyonerlerin Perspektifinden Emeniler: Karen Jeppe Ve Kvindelige Missions 
Arbejdere’nin Urfa Faaliyetleri

487

Savaşı’na kadar Ermeniler için koşulların daha iyi hale geldiği ve birçok Ermeni’nin farklı 
türlerde zanaatlara başladığı kaydedilmiştir. Bir kısım Ermeni’nin topraklarını işlemeye 
geri döndüğüne de yer verilmiştir. Jeppe 1908’de Urfa’ya geri döndüğünde Ermenilerle 
ilgili çalışmalarına devam etmiştir. Küçük tarımsal yerleşimler kurma planları da yapan 
Jeppe, bunun için dağlarda bir arazi satın almıştır.  Bu arazide üzüm bağları diken Jeppe, 
burada başlangıçta küçük bir çadırda yaşamış ve yerel halk onun misyon istasyonundan 
bu kadar uzakta kalmaya cesaret etmesine anlam verememiştir.  Jeppe zamanla yoldan 
geçen Kürtler ve Araplarla iyi bir ilişki kurmuştur. Giriş yoluna soğuk su koyduğu, onları 
kendi dillerinde “Tanrı babanı korusun” şeklinde selamladığı ve bu şekilde pozitif bir iklim 
oluşturduğu da kaydedilmiştir. Jeppe Urfa’da zamanla bölgede artık Araplar arasında 
yaygın bir gelenek olan sigara ve kahve ikramına da başlamıştır. Jeppe bu gelişmelerin yanı 
sıra Urfa’ya geldikten birkaç yıl sonra yetim bir çocuğu da evlat edinmiştir. Evlat edindiği 
oğlu Misak’tan büyük yardım gören Jeppe, bir de Lucia adında bir kız çocuğunu evlat 
edinmiştir. Misak’la Lucia 1913 yılında, Karen Jeppe’nin Urfa’ya gelişinin yıldönümünde 
evlenmiştir. Jeppe Urfa’da kısa sürede her şeyi yoluna koymuş ve üzüm bağı ve sebze 
yetiştiriciliğinde önemli bir başarı elde etmiştir. Bu arada Jeppe’nin misyona bağlı çocuk 
eviyle bağlantılı atölyelerdeki işleri de iyi işliyor ve buradaki Ermeniler için koşullar her 
geçen gün daha da iyiye gitmeye başlamıştır.47

Urfa’da Ermenilerle ilgili kısa sürede büyük başarılar elde eden Jeppe’nin, I. Dünya 
Savaşı ile birlikte işleri zorlaşmaya başlamıştır. Jeppe’ye göre 1915’te tehcir kararı 
alındığında48 birkaç yüz bin kişi ya Kafkasya’ya ya da Suriye’ye kaçmıştır. Bu süreçte Jeppe, 
Ermenilere yardım etmeye çalışmış, Tehcir’e tabi tutulan Ermenilerin bazılarını evinin 
altında saklamış ve Urfa’dan yola çıkan Ermeni kervanları için yiyecek ve su temin etmeye 
çalışmıştır. Ancak Jeppe’nin bu dönemde, Türklere karşı son derece sübjektif bir bakış açısı 
sergilediği de görülmektedir. Örneğin, Tehcir sırasında Türklerin, genç Ermeni kadınlarını, 
kızlarını genellikle cinsel amaçlı ve ev içi kölesi olarak sattıklarını, yaşlı kadınlar ve çocukları 
ise susuzluk, açlık ve yorgunluktan ölene kadar dolaştırdıklarını da iddia etmiştir.49 
Dahası, Jeppe ve diğer İskandinav misyonerlerinin bölgedeki çalışmalarına genel olarak 
bakıldığında, erdemli Ermeni kadınının, vahşi ve korkunç Türk tarafından mağdur edilmesi 
ve Batı tarafından kurtarılmayı gerektirmesi teması, tüm misyonerlerin ana gündemini 
oluşturmuştur. Bu tema, Near East Relief ve diğer misyoner ile sivil toplum kuruluşlarının 
düzenlediği kamuoyu oluşturma ve bağış toplama kampanyalarında tekrar eden bir ana 
tema haline gelmiştir.50 Bu iddialar Amerikan misyonerlerinin yazdığı raporlarda da sıklıkla 
dile getirilen ifadelerdir. Örneğin Amerikan YDYK komitesi üyesi Mary Webb’in 1920’de 
yazdığı bir raporda ise “harem” ifadesi kullanılmıştır. Adana’da genç kızların haremlerden 
kendileri sayesinde kurtarıldığı ileri sürülmüştür. Bir başka kız çocuğunun ise annesi 
tarafından bir Türk’e satılıp Beyrut’a götürüldüğü kaydedilmiştir. Bu tarz ifadeler taraflı ve 
subjektif olmanın ötesinde kadın misyonerlerin bağlı bulundukları yardım kuruluşlarında 
belki de daha fazla yardım alabilmek için bilinçli olarak kullandıkları bir tutum olarak da 
değerlendirilebilir.51 

47 Eva Lous, “Karen Jeppe”.
48 Bu rakamlar ve iddialarla ilgili birçok husus bulunmakla birlikte, bu konu bu çalışmanın kapsamı dışında 
olduğundan burada detaylarına girilmeyecektir.
49 Ketih David Watenpaugh “The league of nations” rescue of Armenian genocide survivors and the making of 
modern humanitarianism, 1920–1927”, The American Historical Review, C.5, S.115, 2010, s.1333; Eva Lous, 
“Karen Jeppe”.
50 Ketih David Watenpaugh, “The league of nations”, s.1337.
51 Ebru Güher, “Amerikan Yakın Doğu Yardım Komitesi”, s.1519-1530.



488

Sayı 30 (Yaz 2025/II)    Y. Deveci Bozkuş

Jeppe, I. Dünya Savaşı süresince Urfa’da kalmaya devam etmiş ve bu süreçte 
Anadolu’da yaygın olan lekeli humma hastalığına yakalanmıştır. Hastalığı nedeniyle, bir 
misyonerle birlikte evine dönmesi planlanmış olsa da Jeppe’nin evinde Tehcir edilen 
Ermeniler bulunduğu için bu teklifi reddettiği belirtilmiştir. 1918 yılına gelindiğinde ise 
Jeppe, artık yapabileceği bir şey kalmadığını fark etmiştir. Zira bir buçuk yıl boyunca evinin 
altında kazdığı mahzende yaşayan Tehcir edilen Ermeniler de evinden ayrıldığında, Jeppe 
Danimarka’daki evine dönmeye karar vermiştir.52

Jeppe, 1918 yılında Danimarka’ya döndüğünde hastalanmış, sinirsel olarak çökmüş 
bir şekilde eve vardığını ve sağlığını bir daha tam olarak toparlayamadığını kaydeder.  
İçinde bir şeyin öldüğünü söyleyen Jeppe ile benzer şekilde Alma Johansson da benzer 
duyguları ifade ederek yaşadıkları sürecin kendilerini derinden etkilediğine işaret 
eder.53 Jeppe’nin Tehcir’e tabi tutulan Ermenilere yönelik eğitim ve diğer alanlardaki 
yardımları gerçekleştirmesindeki başarının arkasında, bölgeyi, bölge dilini ve kültürünü 
derinlemesine bilmesinin önemli bir payı bulunmaktadır. Ayrıca, bu süreçte Danimarkalı 
Ermeni Dostları’nın maddi ve manevi desteği de Jeppe’nin Urfa’daki faaliyetlerinin 
başarıya ulaşmasında büyük bir rol oynamıştır. 

Danimarka’ya döndükten sonra burada üç yıl kalan Jeppe, iyileşmiş olsa da daha önce 
sahip olduğu güç ve enerjinin bir daha asla geri gelmediğini belirtmiştir. Zira Jeppe artık 
kendisi de içinde bir şeylerin öldüğünü söylemiştir. I. Dünya Savaşının ardından Batılı 
Güçlerin kurmayı vaat ettiği Ermeni devletinin çok kısa ömürlü olduğuna işaret eden 
Jeppe, Rusların Ermenistan’ı fethettiğini ve böylece Ermenistan’ın Sovyetler Birliği’ne 
dahil edildiğini belirtir. Jeppe Beyrut’ta manevi çocukları Misak ve Lucia tarafından kabul 
edilmiştir. Bu arada Danimarkalı Ermeni Dostları, Ermenilerin Dostu (Armeniervennen) 
dergisini yayınlamaya başlamıştır.  Bu dönemde Jeppe de bu dergide Suriye’ye vardıktan 
sonra “Eve Dönüş” başlıklı bir makale yayınlamıştır.54

Suriye’ye Tehcir edilen Ermeniler için kurulan ilk köylerin oluşturulmasında da 
Jeppe’nin önemli bir payı olmuştur. Urfa’dan gelen Ermeni mülteciler ile Aneze kabilesine 
mensup yerel bir Arap şeyhi arasındaki iş birliği sayesinde ve Jeppe’nin arabuluculuğuyla 
bu köyler oluşturulmuştur. Bu aktörler arasındaki bağlantılar sayesinde daha sonra Fransız 
manda yönetiminin bu yerleşimlerin başarısını gelecekteki geniş çaplı mülteci yerleşim 
projelerinde model olarak kullanılmak üzere istismar ettiği de kaydedilmiştir.55 

Jeppe 1924’te burada bir yetimhane ve kurtarma evi, altı tarım kolonisi, okullar ve 
‘Beyaz Ev’ dinlenme evini kurmuştur. Günümüzde halen Halep’in ilk Ermeni yüksekokulu 
Karen Jeppe’nin adını taşımaktadır. Jeppe 1903 ila 1918 yılları arasında Urfa’da bulunmuş 
olsa da daha sonraki dönemlerde de Ermenilerle ilgili çalışmalarına devam etmiştir. 
Jeppe Milletler Cemiyeti (MC) adlı uluslararası örgütte de bir dönem (15 Mayıs 1921’den 
itibaren) Ermeni işleri komiseri olarak çalışmıştır. Bu süreçte MC’den bazı ekonomik ve 
siyasi destekler de almıştır.56 

52 Eva Lous, “Karen Jeppe”.
53 Inger Marie Okkenhaug, “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian Refugees during World War I”, 
s.81.
54 Eva Lous, “Karen Jeppe”.
55 Victoria Abrahamyan, “Extra-ordinary cooperation between ordinary Ottomans: creation of the first Armenian 
refugee settlements in the Syrian Jazira, 1918–1926”, Contemporary Levant, C.2, S.9, 2024, s.1-17.  
56 Victoria Abrahamyan, “Extra-ordinary cooperation between ordinary Ottomans”, s.169–185, Eva Lous, “Karen 
Jeppe”.



İskandinav Misyonerlerin Perspektifinden Emeniler: Karen Jeppe Ve Kvindelige Missions 
Arbejdere’nin Urfa Faaliyetleri

489

Jeppe, Halep’e yerleşerek, Ermeni kadın ve çocukları ve diğer mülteciler için köyler 
inşa etmeye başlamıştır. Jeppe, projelerini yerel otoriteler ve kabile liderleriyle iş 
birliği yapmadan gerçekleştirmenin imkânsız olduğunu fark etmiştir. Bu nedenle Anezi 
ve Şammar kabilelerinin liderleriyle görüşerek, kurtarılan Ermenileri bu kabilelerin 
topraklarına yerleştirme konusunda bir anlaşmaya varmıştır. Jeppe, Suriye’nin Cezire 
bölgesinde mülteci köyleri kurarak, Tehcir edilen Ermenileri kendi kendilerine yeten 
bireyler haline getirmeyi hedeflemiştir.57

Jeppe’nin bu girişimleri 1924’ün başlarında, Fransız manda yönetiminin de ilgisi 
çekmiştir. Jeppe’yi desteklemeye istekli olan Fransızların bu ilgilerinin ardında, sınır ötesi 
faaliyetlerin Türkiye ile devam eden sınır belirleme görüşmelerinde avantaj sağlaması, 
Suriye çölünün Hristiyan mülteciler için kolonizasyon potansiyeli ve mülteciler ile Arap 
kabile liderleri arasındaki iş birliği gibi faktörlerin önemli bir yeri olmuştur.58

Sonuç

Osmanlı Devleti’nde misyonerlik faaliyetleri, çok erken dönemlerden itibaren 
başlamıştır. İlk dönemlerde İngiliz, Fransız, Amerikan ve Alman misyonerlik faaliyetleriyle 
başlayan bu süreç, zamanla farklı milletlerin Osmanlı Devleti’ne yönelik politikaları 
doğrultusunda farklı bir yön almıştır. Benzer şekilde, I. Dünya Savaşı öncesi dönemde 
Ermenilerle ilgili yaşanan gelişmelerin İskandinav ülkelerinde de birtakım yansımaları 
olmuştur. Bu yönüyle savaş öncesi ve sonrasında dönemde bölgede bulunan İskandinav 
kadın misyonerlerinin faaliyetleri Danimarkalı KMA’nın bu gelişmelerle yakından 
ilgilendiğini göstermektedir. Bu kapsamda ABD ve Avrupa’da olduğu gibi İskandinav 
ülkelerinin de Ermeni sorunu ile yakından ilgilendiği ve Karen Jeppe’nin bu amaçla 
bölgeye geldiği görülmektedir. Jeppe’nin Urfa’daki çalışmaları, diğer kadın misyonerlerin 
faaliyetlerinden geri kalmamış, aksine çok daha ileri düzeyde faaliyetler içermiştir.   

Jeppe’nin faaliyetleri ışığında, Birinci Dünya Savaşı sırasında ve sonrasında İskandinav 
ülkelerinin Anadolu’daki misyonerlik faaliyetlerine bakıldığında, İskandinav ülkelerinin 
de Büyük Güçler olarak bilinen devletlerle ortak bir gayeyi esas aldıkları görülmektedir. 
Bölgede yürütülen etnik, siyasi, dini ve kültürel faaliyetlerde Batılı devletlerden sağlanan 
destekler, dini motivasyon ve maddi-manevi gücün arkasındaki itici güç aslında tarihi 
Şark Meselesinin etkisiyle şekillenmiştir. Bu nedenle, başta Ermeni meselesi olmak üzere, 
tarihte önemli bir yer tutan ancak bugün de Türkiye’nin dış politikasında etkili olan 
meselelerin ortaya çıkmasında, misyoner örgütlerinin rolünü net bir şekilde anlamak büyük 
bir önem taşımaktadır. Bu kapsamda, Norveç ve Danimarka Kızılhaç ve Misyoner Yardım 
Derneklerinin (KMA) Ermenilere yönelik yardım faaliyetlerinin mahiyetine bakıldığında, 
insani yardım gibi görünen bu çalışmaların aslında diğer misyoner örgütlerinden çok 
da farklı olmadığı anlaşılmaktadır. Bu faaliyetlerde, din değiştirme çabası olarak bilinen 
proselytizmin ve dinî motivasyonların önemli bir etkisi olduğu görülmektedir. KMA 
misyonlarının Tehcir döneminde ve sonrasında zaman zaman diğer misyoner yapılarla 
ortak hareket etmeleri de bu konuda ortak bir gayenin varlığını ortaya koymaktadır. Bu 
nedenle, KMA’nın faaliyetlerine genel olarak bakıldığında, Ermenilere insani yardım ve 
onların refahını güvence altına alma gibi bir izlenim oluşsa da nihai amacın bu vesileyle 
sürece dahil olma, din değiştirme ve emperyalist hedefler olduğu açıkça görülmektedir. Öte 
yandan 1915 Olaylarıyla ilgili misyoner kayıtlarının ve faaliyetlerinin içeriğine bakıldığında 
günümüz Norveç hükümetinin siyasi duruşuna adeta karşıt bir tutumun sergilendiğini de 
belirtmekte yarar vardır.

57 Victoria Abrahamyan, “Extra-ordinary cooperation between ordinary Ottomans”, s.1-17.
58 Victoria Abrahamyan, “Extra-ordinary cooperation between ordinary Ottomans”, s.1-17.



490

Sayı 30 (Yaz 2025/II)    Y. Deveci Bozkuş

Tehcir döneminin ardından, KMA temsilcilerinin Jeppe örneğinde olduğu üzere 
Milletler Cemiyeti’ne dahil olmaları ve burada Ermenileri temsil etmeleri, insani yardım 
adı altında bu sürecin nasıl siyasallaştırıldığını da gözler önüne sermektedir. Her ne kadar 
KMA’ların faaliyetlerinin asıl odağı kadınlar gibi görünse de çocuklar ve yetişkin erkekler 
de zaman zaman bu çalışmaların bir parçası olmuştur. 

Kaynakça
Arşiv Belgeleri
HR. SYS. 2884-42
 Akademik Dergi Makaleleri
Abrahamyan, Victoria (2024), “Extra-ordinary cooperation between ordinary Ottomans: 

creation of the first Armenian refugee settlements in the Syrian Jazira, 1918–
1926”, Contemporary Levant, S.9(2), (ss.169–185). 

Alan, Gülbadi ve Tekin Aycan (2021), “Kendi Kaynaklarında Yakındoğu Muavenet 
Heyeti’nin Kafkasya Bölgesindeki Faaliyetleri (1919-1920)”, Karadeniz İncelemeleri 
Dergisi, S. 31(15), (ss.41-78).

Bermúdez Qvortrup, Natalia (2021), “The Bodil Biørn collection and its community of 
records: A responsibility with the victims”, Arkivarforeningen, Norsk Arkivforum, 
S.27, (ss.111-142).

Deveci Bozkuş, Yıldız (2014), “Mary Caroline Holmes’ un ‘Urfa’da Ermeni Yetimhanesi’ 
Adlı Eserinde Urfa’daki İşgal Yılları ve Ermeni Yetim Çocukları”, Journal of Turkish 
Studies, S.4(9), (ss.341-370).

Deveci Bozkuş, Yıldız (2020), “Ortadoğu’da Ermeni Diasporası: İran, Lübnan ve Suriye 
Ermenilerine Dair Tarihi Bir Değerlendirme”, Akademik Tarih ve Düşünce Dergisi  
S.7(3), (ss.1399-1430).

Deveci Bozkuş, Yıldız (2020), “Anadolu’dan ABD’ye Göç Eden Ermeniler: Gemi Kayıtlarına 
Dair Bir Değerlendirme”,  Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi,  S.10(2), 
(ss.571-587).

Fildis, Ayşe Tekdal (2012), “The American Board’s Vision of Protestant Anatolia and 
Fostering Armenian Nationalism 1810-90”, Middle Eastern Studies, S.48(5), 
(ss.735–47).

Gözübüyük, Sevil (2018), “Osmanlı İmparatorluğu’nda Cizvit Tarikatının Yayılmasında 
Fransız Elçilerin Rolü”, Avrasya Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, S.5(12), 
(ss.635-654).

Kocabaşoğlu, Uygur (2013), Cyrus Hamlin: Misyoner, Eğitimci, Müteşebbis”, Kebikeç, S.36, 
(ss.83-104).

Kılıç, Remzi (2006), “Misyonerlik ve Türkiye’ye Yönelik Misyoner Faaliyetleri”, Türklük 
Bilimi Araştırmaları, S.19, (ss.327-342).

Küçük, Mehmet Alparslan (2009), “Anadolu’da “Protestan Ermeni Milleti’nin Oluşumu”, 
Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S.50(2), (ss.153-186).

Küçük, Evren (20108), “İskandinavya Çalışmaları Açısından Başbakanlık Osmanlı Arşivinin 
Önemi”, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S.61, (ss. 415-428).

Kuzucu, Serhat (2016), “XVIII. Yüzyılda Osmanlı Devleti ile İskandinav Ülkeleri Arasındaki 
Ticari İlişkiler (İsveç ve Danimarka-Norveç)”, Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Dergisi, S.35(13), (ss.402-426).

Nichols, Joel A. (1998), “Mission, Evangelism, and Proselytism in Christianity: Mainline 



İskandinav Misyonerlerin Perspektifinden Emeniler: Karen Jeppe Ve Kvindelige Missions 
Arbejdere’nin Urfa Faaliyetleri

491

Conceptions as Reflected in Church Documents”, Emory Int’l L. Rev., S.12, (s.563)
Okkenhaug, Inger Marie (2015), “Religion, relief and humanitarian work among Armenian 

women refugees in Mandatory Syria, 1927-1934”, Scandinavian Journal of History, 
Special Issue: Mission, Relief, and Development: Gender and Nordic Missions in 
Transnational and Humanitarian Settings, c. 1890-1960, S.40(3), (ss.432-454).

Okkenhaug, Inger Marie (2010), “Scandinavian Missionaries, Gender and Armenian 
Refugees during World War I. Crisis and Reshaping of Vocation”, Social Sciences 
and Missions, S.23(1), (ss.63-93).

Sönmez, Serpil (2021), “Osmanlı Devleti’nde 18. Yüzyılda Katolikleştirme Yöntemleri 
ve Katolik Propagandasına Karşı Yürütülen Mücadele”, Iğdır Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Dergisi, S.27, (ss.320-346).

Yücel, İdris (2011), “Bir misyonerlik uygulamasının teorisi ve pratiği: Urfa Amerikan Körler 
Okulu (1902-1914)”, Cumhuriyet Tarihi Araştırmaları Dergisi, S.14(7), (ss.65-86).

Watenpaugh, Ketih David (2010), “The league of nations’ rescue of Armenian genocide 
survivors and the making of modern humanitarianism, 1920–1927”, The American 
Historical Review, S.115(5), (ss.1315-1339).

White, Ann (1988), “Counting the Cost of Faith: America’s Early Female Missionaries”, 
Church History, S.57(1), (ss.19-30).

John Jr., Witte (2001), “A Primer on the Rights and Wrongs of Proselytism”, Cumberland 
Law Review, S.31, (ss.619-629).

Qvortrup, Natalia Bermúdez (2021), “The Bodil Biørn Collection and its Community of 
Records: A Responsibility With the Victims”, Arkivhistorie, Samlingsforvaltning, 
Nye Perspektiver, Arkivarforeningen, Oslo, (ss.111-142).

Kitaplar, Bildiriler ve Tezler
Açıkses, Erdal (2003), Amerikalıların Harput’taki Misyonerlik Faaliyetleri. Ankara: Türk 

Tarih Kurumu Yayınları.
Akgün, Seçil Karal (1994), “Kendi Kaynaklarından Amerikalı Misyonerlerin Türk Sosyal 

Yaşamına Etkisi (18201914)”, X. Türk Tarih Kongresi. Ankara: Türk Tarih Kurumu 
Yayınları,  s.2121-2145.

Alan, Gülbadi (2002), “Merzifon Amerikan Koleji ve Anadolu’daki Etkileri”, Yayımlanmamış 
Doktora Tezi, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayseri.

Bosch, David J. (1991), Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission, 
New York: Maryknoll, Orbis Books.

Asbridge, Thomas (2010), The Crusades: The Authoritative History of the War for the Holy 
Land, New York: Ecco Pub.

Barkey, Karen (2008), “The Transformation of The Eighteenth Century”, In Empire of 
Difference: The Ottomans in Comparative Perspective, Cambridge: Cambridge 
University Press, s.193–196.

Bech, Svend Cedergreen (1982), Hos et Folk Uden Land, Copenhagen: GEC Gad.
Güher, Ebru (2022), “Amerikan Yakın Doğu Yardım Komitesi’nin Adana ve Çevresinde 

Kadın ve Kız Çocuklarına Yönelik Faaliyetleri (1919-1922)”, XIX. Türk Tarih Kongresi 
(III. Cilt – II. Kısım), Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, s.1507-1539.

Gülbadi Alan (2016), “Osmanlı Ülkesinde Amerikan Board Kadınları”, V. Uluslararası Canik 
Sempozyumu – Geçmişten Günümüze Şehir ve Kadın Sempozyumu Bildiri Kitabı 
(1-3 Nisan 2016), ,(edt.) Osman Köse, C.I, Samsun: Canik Belediyesi Kültür Yay., 
s.711-751.



492

Sayı 30 (Yaz 2025/II)    Y. Deveci Bozkuş

Güngör, Erol (1999), Türkiye’de Misyoner Faaliyetleri, İstanbul: Ötüken Yayınları.
Goddard, Hugh (2001), A History of Christian-Muslim Relations, Great Britain: Edinburgh 

University Press.
Lundgreen-Nielsen, Flemming (1992), “Grundtvig og danskhed”, In Dansk Identitetshistorie, 

vol. III, Copenhagen, 9-187. English summary vol. IV, s.553-54.
Masters, Bruce (2001), Christians and Jews in the Ottoman Arab World: The Roots of 

Sectarianism, United Kingdom: Cambridge University Press.
Mateos, Urfalı (1962), Urfalı Mateos Vekayinâmesi (952-1136) ve Papaz Grigor’un Zeyli 

(1136-1162), çev. Hrant Andreasyan, Ankara: Türk Tarih Kurumu.
Myhre, Ahlstrand S. (2020), “Women in the Armenian Genocide”, Danimarka Üniversitesi, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Danimarka.
Okkenhaug, Inger Marie (2020), “Spiritual Reformation and Engagement with the World: 

Scandinavian Mission, Humanitarianism, and Armenians in the Ottoman Empire, 
1905–1914, Christian Missions and Humanitarianism in The Middle East, 1850-
1950, Brill Pub. ss. 90-109.

Özbek, Pınar (2009), “Missionaries and Near East Relief Society in The U.S. Foreign Policy 
Towards The Armenian Question, 1915-1923”, Master’s Thesis, Middle East 
Technical University, Ankara.

Sørensen, Nils Arne (2018), “Humanitarianism (Denmark)”, in 1914-1918, International 
Encyclopedia of the First World War, ed. Ute Daniel, Peter Gatrell, Oliver Janz, 
Heather Jones, Jennifer Keene, Alan Kramer ve Bill Nasson, Berlin: Freie Universität 
Berlin, s.11-19.

Tetik, Ahmet, Cihan Güneş ve Yusuf Serdar Demirtaş (2014), Halep Sığınma Evi, 1922-
1927: Danimarkalı Karen Jeppe Tarafından Tutulan Kayıtlar, İstanbul: ALFA Arşiv 
Yayınları.

Uçar, Fethullah (2018), “Osmanlı Arşiv Belgelerine Göre Osmanlı-Danimarka İlişkileri 1839-
1918”, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, 
Kahramanmaraş.

Dijital Kaynaklar
Bjørnlund, Matthias ve Elyse Semerdjian, “Karen Jeppe (1876-1935): “Mother 

of Armenians”, Houshamadyan,  https://www.houshamadyan.org/
mapottomanempire/vilayetaleppo/sandjak-of-aleppo/religion/missionaries.html  
Erişim Tarihi: 10 Ağustos 2023. 

Bjørnlund, Matthias “Harput – Misyonerler”, Houshamadyan, (2015), https://www.
houshamadyan.org/tur/haritalar/mamuret-uel-aziz-vilayeti/harput-ovasi/din/
misyonerler.html  Erişim Tarihi: 10 Ağustos 2023. 

Henschen, Daniel ve Peter Lodberg, “Kvindelige Missions Arbejdere.” Danmarks 
Nationalleksikon, https://lex.dk/Kvindelige_Missions_Arbejdere Erişim Tarihi: 4 
Ocak 2023. 

Griffith, Sidney H. Christianity and Islam in Historical Perspective: A Christian’s View,  
Catholic University of America, s.1-34, Erişim Tarihi: 31.05.2025 (https://www.
lectio-divina.org )

Lous, Eva, “Karen Jeppe: Denmark’s First Peace Philosopher.” The Danish Peace Academy, 
http://www.fredsakademiet.dk/library/ukjeppe.htm Erişim Tarihi: 4 Ocak 2023. 

“Karen Jeppe – Danish friends of Armenians”, https://allinnet.info/history/karen-jeppe-
danish-friends-of-armenians/  Erişim Tarihi: 4 Ocak 2025. 



İskandinav Misyonerlerin Perspektifinden Emeniler: Karen Jeppe Ve Kvindelige Missions 
Arbejdere’nin Urfa Faaliyetleri

493

“Karen Jeppe, (1876–1935)” http://www.uacla.com/karen-jeppe.html (Çevrimiçi) Erişim 
Tarihi: 12 Aralık 2024. 

“Birth of Maria Jacobsen November 6, 1882”, https://www.stjohnarmenianchurch.org/
birth-of-maria-jacobson/ Erişim Tarihi: 4 Ocak 2025. 

“Biography of Karen Jeppe “Mother of Armenians” published in Houshamadyan”, https://
elysesemerdjian.com/blog/biography-of-karen-jeppe-mother-of-armenians-
published-in-houshamadyan  Erişim Tarihi: 12 Aralık 2024. 

Ekler
Ek 1. Karen Jeppe (1876–1935) (www.acla.com 2024) 

Ek 2. Danimarkalı Misyoner Karen Jeppe’nin Portresi 
(https://elysesemerdjian.com 2024)



494

Sayı 30 (Yaz 2025/II)    Y. Deveci Bozkuş

Ek 3. Maria Jacobsen (The Armenian National Education Committee (ANEC), 2025)

Ek 4. Karen Jeppe (Jeppe, 2018) 2015’te 1915 Olaylarının 100. yıldönümünde basılan 
posta pulları.



İskandinav Misyonerlerin Perspektifinden Emeniler: Karen Jeppe Ve Kvindelige Missions 
Arbejdere’nin Urfa Faaliyetleri

495

Ek 5. Karen Jeppe’nin De Danske Armeniervenner (Ermenilerin Danimarkalı Dostları) adlı 
kurum tarafından hazırlanan pul (Jeppe, 2018).

Ek 6. Bodil Biørn’ün albümü: “Muş. Küçük kızlarımızdan bazıları oyuncak bebekleriyle” 
(Qvortrup, s.115)



496

Sayı 30 (Yaz 2025/II)    Y. Deveci Bozkuş

Ek 7. Amerikan Yakın Doğu Yardım Komitesi (Near East Relief)’nin afişi, “Lest They 
Perish: 30.000.000 dolar Kampanyası”, Wladyslaw T. Benda tarafından yaklaşık 

1917’de hazırlanmıştır. Bu tür afişler Batılı insani yardım örgütleri tarafından, yardım 
programlarına siyasi ve maddi destek sağlamak amacıyla kullanılmıştır 

(Watenpaugh 1335).



İskandinav Misyonerlerin Perspektifinden Emeniler: Karen Jeppe Ve Kvindelige Missions 
Arbejdere’nin Urfa Faaliyetleri

497

Ek 8. Danimarka Ulusal Arşivlerinde yer alan Ermeni Yetimleri Derneği tarafından 
Halep’teki Karen Jeppe’nin onuruna Almanca ve Ermenice şiir içeren bir anma posteri. 
Jeppe’nin 1944’teki ölümünün dokuzuncu yıldönümünde basılmıştır (Bjørnlund & Elyse 

Semerdjian, 2020).


