Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi
Review of the Faculty of Theology, University of Siileyman Demirel
ISSN: 1300-9672 | e-ISSN: 2602-2346

Naksibendi Seyhi Ahmed Kasani'nin Sema Hakkindaki Diisiinceleri
The Thoughts of NagShbandi Sheikh Ahmed Kasani on Sama°

Ahmet ARSLAN
Dr. Ogr. Uyesi, Hakkari Universitesi, [lahiyat Fakiiltesi

Temel Islam Bilimleri Boliimii
Assistant Professor, Hakkari Univesity, Faculty of Theology
Department of Basic Islamic Sciences
Hakkari, Tiirkiye

Atif | Cite as
Ahmet Arslan, “Naksibendi Seyhi Ahmed Kasani'nin Sema Hakkindaki Diisiinceleri”, Siileyman Demirel Universitesi

[lahiyat Fakiiltesi Dergisi, 55 (Aralik 2025), 45-59.

Yayin Bilgisi | Article Information

Yayin Tiirii | Article Type: Arastirma Makalesi | Research Article

DOL:
Bagvuru Tarihi | Submitted: 21/04/2025
Kabul Tarihi | Accepted: 22/12/2025

Degerlendirme: Bu makalenin 6n incelemesi iki i¢ hakem (alan
editorii ve yayin kurulu), igerik incelemesi ise iki dis hakem
tarafindan cift tarafli kor hakemlik modeli ile incelendi. Bu makale
intihal.net kullarularak tarandi ve intihal icermedigi teyit edildi.

Etik Beyan: Bu ¢alismanin hazirlanma siirecinde bilimsel ve etik
ilkelere uyuldugu ve yararlarulan tiim c¢alismalarin kaynakcada
belirtildigi beyan olunur.

Yapay Zeka Etik Beyan1: Bu ¢alismanin hazirlanma siirecinde yapay
zeka tabanli herhangi bir ara¢ veya uygulama kullanilmamuistir.
Calismamin tiim igerigi, yazar tarafindan bilimsel arastirma
yontemleri ve akademik etik ilkelere uygun sekilde iiretilmistir.
Yazarlik Katki Oran1 Beyani: Yazar, ¢alismanin tiimiine tek bagina
katki saglamigtir.

Etik Kurul izni: Bu calisma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte
olup kullamlan veriler literatiir taramasi/yaymlanmis kaynaklar
tizerinden elde edilmistir.

Mali Destek: Bu arastirmay: desteklemek icin fon kullanilmamustir.
Cikar Catismasi: Calismada kisiler ve kurumlar aras: ¢ikar ¢atismast
bulunmamaktadir.

Telif Hakk: ve Lisans: Dergide yayimlanan makalelerin telif hakk:
yazarlara, ticari kullanum hakki ise dergimize aittir. Yayimlanan
calismalar CC BY-NC-ND 4.0 lisanst altinda agik erisim olarak
yayimlanmaktadir.

Etik Bildirim:

Mail:

Web:

Review: Single anonymized- Two internal (Field Editor and Editorial
Board) and Double anonymized- Two external double-blind peer
review. It was confirmed that it did not contain plagiarism by
similarity scanning (intihal.net)

Ethical Statement: It is declared that scientific and ethical principles
were followed during the preparation of this study and that all
studies used are stated in the bibliography.

Artificial Intelligence Ethical Statement: During the preparation of
this study, no artificial intelligence-based tools or applications were
used. All content of the study was produced by the author in
accordance with scientific research methods and academic ethical
principles.

Author Contribution Statement: The author has contributed to the
entire work independently.

Ethics Committee Approval: This study does not require ethics
committee approval, as the data used were obtained through
literature review/published sources.

Financial Support: The author(s) acknowledge that they received no
external funding to support this research.

Conflict of Interest: The author(s) acknowledge that they received no
external funding to support this research.

Copyrights and License: The copyright of articles published in the
journal belongs to the authors, but the commercial use rights are
owned by our journal. Published works are made available under an
open access CC BY-NC-ND 4.0 license.

Complaints:

Mail:

Web:


https://orcid.org/0000-0003-1928-267X
https://ror.org/00nddb461
mailto:ahmetarslan@hakkari.edu.tr
https://doi.org/10.59149/sduifd.1680711
mailto:sduilahiyatdergisi@sdu.edu.tr
https://dergipark.org.tr/tr/pub/sduifd/policy
mailto:sduilahiyatdergisi@sdu.edu.tr
https://dergipark.org.tr/en/pub/sduifd/policy

Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi Y1l: 2025, Say1: 55
Review of the Faculty of Theology, University of Siileyman Demirel Year: 2025, Number: 55

Naksibendi Seyhi Ahmed Kasani'nin Sema Hakkindaki Diisiinceleri

Oz

Sema, 6teden beri siiregelen tartismalara konu olmus bir uygulamadir. Bazi alimler semay1 haram sayarken
bazilar1 semanin caiz oldugunu sodylemislerdir. Stfiler de semayr savunan miistakil risaleler kaleme
almiglardir. Bu konuda eser yazan mutasavviflardan biri de Ahmed Kasani’dir. Kasani, 16. Yiizyilda Orta
Asya’da yasamis Naksibendiyye tarikatina mensup bir stifidir. Mahdlim-1 a’zam olarak bilinen Kasani,
Ubeydullah Ahrar'in halifelerinden Muhammed Kadi Semerkandi’nin yaninda tasavvufi egitimini almistir.
Kasani, bircok Farsca eser kaleme almistir. Vahdet-i viiclidu benimseyen Kasani, eserlerinde Mevlana
Celaleddin-i Riimi'nin Mesnevi’sinden ¢okca iktibasta bulunmustur. Yasadigi dénemde bir¢cok miithim
sahsiyet ona iltifat etmistir. Donemin 6nemli siyasi figiirlerinden Seybani hiikiimdar: Ubeydullah Han da
ona yakinlik gostermistir. Hiikiimdar, ondan istifade etmek icin Kasani’ye bir ev tahsis etmistir. Kasani,
devlet adamlarindan aldig: destek ve sifi kisiligi sayesinde, Naksibendiyye tarikatinin Orta Asya ve Dogu
Tiirkistan’da yayilmasinda etkili bir rol oynamustir. Nitekim kendisinden sonra gelen takipgileri Naksibendi
Kasaniler olarak anilmistir. Kasaniyye'nin bazi temsilcileri Istanbul’a kadar gelip tarikatin prensiplerini ve
faaliyetlerini yaygimnlastirma ¢abasinda olmuslardir. Tiim bu bilgiler, K&sani’'nin ¢ok genis bir cografyada
etkili olan 6nemli bir sahsiyet oldugunu acikga ortaya koymaktadir. Bilindigi iizere, Naksibendiyye tarikati
genel olarak semaya karsi kat1 bir tutum sergilememekle birlikte, bu konuda genellikle ihtiyatli ve mesafeli
bir yaklasim benimsemistir. Ancak Ahmed Kasani bu anlayistan ayrilarak semayi savunmus ve bu
konudaki goriislerini Risdle-i Semd’iyye adli eserinde kaleme almistir. Tarikatindan farkli bir goriis
gelistirmesi, Kasani'nin eserinin énemini ortaya koymaktadir. Ancak Kasani, Tiirkiye’de yaygin bir tarikat
olan Naksibendiyye’ye mensup oldugu halde hayat: ve fikirleri hakkinda ¢ok az bilgi bulunmaktadir. Bu
makalenin amaci Risdle-yi Semi’iyye’yi merkeze alarak Ahmed Kasani'nin sema anlayisini incelemektir.
Boylece alanda Ahmed-i Kasani hakkinda bulunan eksiklik bir nebze de olsa giderilecektir. Kasani,
risdlesinde sema ile ilgili bilgi vermeden once tasavvuf ehlinin seriata uydugunu ve silsilelerinin Hz.
Peygamber’e ulastigini sOylemistir. Ayrica o, risalesinin basinda tasavvufa 6n yargiyla yaklasan bazi
kimselerin oldugunu belirtmistir. O, bu fikirde olan kimselerin risalesini okumas1 halinde diisiincelerinden
vazgececeklerini ifade etmistir. Bu giristen sonra sema ile ilgili bilgi verilmeye baglanmistir. Eserde semanin
manevi egitime faydalari, semanin hitkmii ve semanin ne zamandan itibaren stifiler arasinda yayginlastig
konularma deginilmistir. Calisma, Kasani'nin semay1 oncelikle ilk stfilerin sézleri, uygulamalar1 ve akli
delillerle temellendirdigini ortaya koymaktadir. Onun &zellikle Ciineyd-i Bagdadi'nin fikirlerine biiyiik
onem verdigi ve semanin Bagdadi ile stifiler arasinda yaygmlastigini ifade ettigi belirlenmistir. Sema ile
ilgili mutasavviflara yapilan elestirilerden dolay1 miiellifin sik sik stifilerin seriata baghligini vurguladig:
goriilmiistiir. Kasani, semay1 tasavvufi egitimin vazgecilmez prensiplerinden biri olarak benimsemistir.
Ancak Kasani semanin herkes icin faydali oldugu goriisiinde degildir. O, nefsani duygular1 canlandirmasi
durumunda semanin caiz olmadiginin altin1 6zellikle ¢izmistir.

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Sema, Naksibendiyye, Ahmed Kasani, Kasaniyye.

The Thoughts of Naqsbandi Sheikh Ahmad-i Kasani on Sama“
Abstract

Sama' has long been a subject of debate in the history of Islamic Sufism. While some scholars have deemed
sama‘ (spiritual audition or music in Sufi practice) impermissible (haram), others have considered it
permissible (ga’iz). Sufis themselves have authored independent treatises defending sama‘. One such Sufi
who wrote on this subject is Ahmad-i Kasani. Kasani was a 16th-century Sufi affiliated with the
Nagsbandiyya order in Central Asia. Known as Mahdum-i A‘zam, he received his Sufi training under
Muhammad Qadi Samarqgandi, one of the caliphs of ‘Ubayd Allah Ahrar. Kasani authored numerous works
in Persian. He embraced the doctrine of wahdat al-wugiid (the unity of being) and frequently cited Rami’s
Matnaw1 in his writings. Many notable figures of his time praised him, including the political leader ‘Ubayd
Allah Han, ruler of the Shaybanid dynasty, who showed him favour and even allocated a house for his
benefit. Thanks to the support, he received from statesmen and his influential Sufi personality, Kasani
played a key role in spreading the Nagsbandiyya order throughout Central Asia and Eastern Turkestan.
Consequently, his followers came to be known as the Nagsbandi Kasanis. Some representatives of the
Kasaniyya branch even reached Istanbul, striving to disseminate the principles and practices of the order.

46



Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi Y1l: 2025, Say1: 55
Review of the Faculty of Theology, University of Siileyman Demirel Year: 2025, Number: 55

All of this clearly demonstrates that Kasani was a highly influential figure across a vast geographical area.
As is well known, while the Nagsbandiyya order has generally not taken a harsh stance against sama°, it
has adopted a cautious and reserved attitude toward the practice. However, Ahmad-i Kasani diverged from
this general approach and defended sama’, articulating his views in a work titled Risala-yi Sama ‘iyya. His
development of a view different from the mainstream of his own order highlights the importance of this
treatise. Despite his affiliation with the widely known Nagsbandiyya order in Turkey, there is little
information about Kasani’s life and thought. The aim of this article is to examine Ahmad-i Kasani's
understanding of sama‘, focusing on his treatise Risala-yi Sama‘iyya. In doing so, it seeks to partially fill the
gap in academic knowledge regarding Kasani. Before addressing the topic of sama‘, Kasani first emphasizes
in his treatise that the people of Sufism adhere strictly to Sari‘a and trace their spiritual lineage back to the
Prophet Muhammad. He also notes, at the beginning of his treatise, that some people approach Sufism with
prejudice, stating that if such individuals were to read his work, they might abandon their preconceived
notions. After this introduction, he begins discussing the concept of sama‘. The work covers several aspects
of the topic, including the spiritual benefits of sama’, its legal status, and how it spread among Sufis. The
study reveals that Kasani grounds his defense of sama“ primarily on the sayings and practices of early Sufis,
as well as on rational arguments. It is evident that he places great importance on the ideas of Gunayd al-
Bagdadi, whom he sees as instrumental in the wider adoption of sama‘ among Sufis. In response to
criticisms of sama“ by others, Kasani frequently underscores the Sufis’ loyalty to Sari‘a. For him, sama’ is
one of the indispensable principles of Sufi training. However, he does not believe that sama" is beneficial for
everyone. He maintains that if it stirs up base or carnal desires, then sama‘ becomes impermissible.

Keywords: Sufism, Sama‘, Nagsbandiyya, Ahmad-i Kasani, Kasaniyya.

Giris

Tasavvuf, insanlari iyi ahlaka yonlendirme amacindadir. Bu bilim dali, insanlik
arasinda giizel ahlaki yayginlastirmak igin gesitli metotlar gelistirmistir. Rabita, halvet,
murakabe, tevecciih, sohbet ve sema bu yontemlerden bazilaridir. Her bir usule verilen
Onem, tarikattan tarikata degismektedir. Mesela Naksibendiyye tarikatinda tevecciih ve

rabitanin yeri diger tarikatlara gore daha 6zeldir. Mevlevilik’te semanin diger tarikatlara
kiyasla daha yaygin ve sistemli bir uygulama halini ald1g1 goriilmektedir.

Naksibendiyye tarikatinin mensuplar1 semaya mesafeli yaklasimlariyla
bilinmektedir. Tarikatin kurucusu Bahdeddin Naksibend (6. 791/1389), bir sema
meclisine sahit oldugunda buna engel olmamus fakat “Bu isi yapmiyoruz ama inkar da
etmiyoruz.” diyerek! ihtiyath bir tutum sergilemistir. Ge¢ donem diger Naksiler de genel
olarak mfsiki ile yapilan semadan ka¢inmislardir.? Osmanli donemindeki Naksiler
icinde semaya olumlu yaklasan bazi zatlar bulunmaktadir.®* Ancak Naksibendiyye
tarikatinda sema, bu makalenin konusunu olusturan Ahmed Kasani ile birlikte acik bir
sekilde savunulmustur. Onun takipgileri de semaya olumlu bakmislardir. Nitekim
Kasaniyye tarikatina baglh olan Baki Muhammed Sikari Buhari de semay1 savunmak
amaciyla bir eser yazmistir. Imam-1 Rabbani, Kasanilerin tekkede sema meclisi

I Siileyman Uludag, Islam Acistmdan Miisiki ve Sema’ (1stanbu1: Marifet Yayinlari, 1999), 374; Necdet Tosun,
Bahieddin Naksbend Hayati, Goriisleri, Tarikati (XII-XVII. Asirlar) (istanbul: Insan Yayinlari, 2007), 327; Ali
Asgar Muilniyan, “Sema’ der Tarika-i Naksibendiyye”, Gevher 15 (1352), 966-972.

2 Semih Ceyhan, “Sema”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, (Istanbul: TDV Yayinlari, 2009), 457.

3 Halil ibrahim Simsek, “iki Naksibendi Miiceddidinin Deveran Savunmasi-Mehmed Emin-i Tokadi
(6.1745) ve Miistakim-zade Siileyman Sadeddin (6. 1778) Ornegi-", Tasavouf: Ilmi ve Akademik Arastirma
Dergisi 4/10 (2003), 283-298.

47



Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi Y1l: 2025, Say1: 55
Review of the Faculty of Theology, University of Siileyman Demirel Year: 2025, Number: 55

kurmalarini elestirmis ancak onlar bu uygulamaya devam etmislerdir.* Biitiin bu
bilgilerden Kasaniyye'nin Naksibendiyye’den farkli bir tutum izledigi goriilmektedir.

Akademik galismalarda sema konusu gesitli yonleriyle ele alinmis olmakla
birlikte,> mevcut literatiirde Ahmed Kasani’nin seméa hakkindaki diisiincelerine dair
miistakil bir arastirmaya rastlanmamaktadir. Bu makalede Ahmed Kasani'nin sema
hakkindaki risalesinden hareketle onun sema ile ilgili diistinceleri incelenmistir.
Calismada oncelikle Kasani'nin hayat1 ve risalesi hakkinda kisaca bilgi verilmis daha
sonra sema ile ilgili diisiinceleri ele alinmstir.

1. Ahmed Kasani'nin Hayat1 ve Risdle-i Semd’iyye Adl1 Eseri

Mahd{im-1 a’zam olarak bilinen Ahmed b. Celaliddin el-Kéasani, su an Ozbekistan
sinirlar igindeki Kasan kasabasinda 868/1463'te dogmustur. Nesebi Hz. Peygamber’e
ulasmaktadir.

Mahd@im-1 a’zam, Kasan’da egitim aldig1 sirada manevi bir arayisa girmistir. Bu
nedenle Tagkent’e gidip Hace Ubeydullah Ahrar'in (6. 895/1490) halifelerinden
Muhammed Kadi Semerkandi’ye (6. 921/1515) intisap etmistir. On iki yil boyunca
burada manevi egitim gormiistiir.” Seyhinin vefatinin ardindan onun yerine halifesi
olarak irsad hizmetlerini tistlenmistir. Kisa bir siire sonra soéhreti bolgeye yayilmais;
bircok siifi, alim ve devlet gorevlisi ondan feyiz almaya galismistir.® Seybani hiikiimdar:
Ubeydullah Han da onun sohbetlerine katilmis ve kendisine yakin olmasi i¢in ona bir ev
tahsis etmistir.’ Hiikiimdarin vefatindan sonra ogullar1 da Kasani'ye yakimlik
gostermislerdir.!

Kasani, bir miiddet sonra Taskent'ten memleketi Kéasan’a donerek irsad
faaliyetlerine devam etmistir. Ancak toplum igerisindeki bazi kargasalardan dolay1

4 Necdet Tosun, “Naksibendiyye”, Tiirkiye'de Tarikatlar Tarih ve Kiiltiir, ed. Semih Ceyhan (Istanbul: fsam
Yayinlari, 2015), 667.

> Sema tizerine yapilan arastirmalardan bazi 6rnekler i¢in bk.: Hasan Kamil Yilmaz, “Aziz Mahmid
Hiidayi'nin ‘Sema Risalesi’”, Marmara Universitesi fldhiyat Fakiiltesi Dergisi 4 (1986), 273-284; Arif Demir,
“fIk Mutasavviflarin Musiki Anlayislar1”, Cukurova Universitesi flahiyat Fakiiltesi Dergisi 2/15 (2015), 65-
87; Safi Arpagus, “XVIL Yiizyll Osmanli Toplumunda Misiki, Sema” ve Devran Hakkindaki Dini
Tartismalar ve Ismail Ankaravi’nin Sema’ Miidafaast”, Marife 3 (2007), 369-399; Ismet Kayaoglu, “Raks
ve Devran Etrafinda Tartismalar”, III. Uluslararas: Mevlina Kongresi, (Konya: Selguk Universitesi, 2003),
291-302; Hamide Ulupinar, “Kuzey Afrika Tasavvuf Diisiincesinde Sema”, Bilimname 34 (2017), 227-246;
Mehmet Ayas, “Sema ve Devran Ritiiellerinin Tasavvufi Egitimdeki Yeri ve Miisikinin Din Egitiminde
Degerlendirmesi”, Kilis 7 Aralik Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi 8/15 (2018), 19-38; isa Celik - Omer Tay,
“Cistiyye Tarikatinin Sema ve Miisikiye Yaklagim1”, Cukurova Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 21/1
(2021), 210-230.

6 Muhammed ibrahim MAlmir - Fatma Serifi, “Berresi-i Tatbiki Tefakkurat-i Irfani Hace Ahmed-i K&sani
der Silsile-i Naksibendiye”, Metn Pejuhi-i Edebi 91 (1404), 7-12.

7 Necdet Tosun, “Ahmed b. Celaliddin el-Kasani”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi (Istanbul: TDV
Yayinlari, 2001), 24/531.

8 Malmir - Serifi, “Berresi-i Tatbiki Tefakkurat-i frfani Hace Ahmed-i Kasani der Silsile-i Naksibendiye”, 12.

9 Mualla Uydu Yiicel, “Ubeydullah Han”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, (Istanbul: TDV
Yayinlari, 2012), 23.

10 Nurten Kilig, Siyasal Kiiltiirde Degisim: Seybani Han ve Ozbek Siyasal Olusumu (1500-1510) (Ankara
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 1999), 262.

48



Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi Y1l: 2025, Say1: 55
Review of the Faculty of Theology, University of Siileyman Demirel Year: 2025, Number: 55

Semerkant yakinlarindaki Dehbid koytine go¢ etmek zorunda kalmistir. Bazen Buhara,
Ahsikes ile Semerkant’a ziyaretlerde bulunmussa da hayatinin sonuna kadar Dehbid’de
ikamet etmis ve 949/1542’de burada vefat etmistir."!

Ahmed Kasani vefat ettikten sonra onun silsilesi, Dehbidiyye ve Kasaniyye
ismiyle yayilmistir. Kasaniyye'nin yayilmasi ile Orta Asya’da Kiibreviyye ve Yeseviyye
zayiflamistir. Bazi Kasani seyhler, Istanbul’a kadar gelerek irsad faaliyetlerinde
bulunmuslardir. Kasaniyye’yi Anadolu’ya ilk defa Ahmed Sadik Taskendi (6. 994/1586)
isimli bir zat getirmistir. Bu kol zamanla Ishakiyye, Afakiyye, Ctiybariyye ve diger baz1
alt kollara ayrilmustir. 18. yiizyilda Naksibendiyyenin Miiceddediyye kolu yayilmaya
baslayinca Kasaniyye'nin etkisi azalmigtir.'?

Kasani, tasavvuf alaninda bir¢ok Farsca risale kaleme almistir.’® Bunlardan otuz
bir tanesi 2024’ te Iran’da yayinlanmustir. Eserlerinde ayet ve hadislerin yaninda Semntin
b. Hamza (6. 298/911), Ziinntn el-Misri (6. 245/859) ve Ciineyd-i Bagdadi (6. 297/909)
gibi ilk stfilerin sozlerinden istifade etmistir. Vahdet-i viicidu benimseyen Kasani, en
¢ok Mesnev?’ den faydalanmistir.'

Ahmed Kasani, Risile-i Semd’iyye’de baz1 kimselerin tasavvuf ehlini tanimadig:
icin onlara mubhalefet ettigini belirtmistir. Onun eserini yazmadaki amac stfilerin
aleyhinde olan bu kisilerin zihnindeki siipheleri gidermektir.'s

Kasani, risalesinin yazilma amacini belirttikten sonra mutasavviflarin yolunun
sadece seriata uymaktan ibaret oldugunu ifade etmistir. O, tasavvuf yolunun esaslarinin
Hz. EbG Bekir vasitasiyla Hz. Peygamber'den alinarak giiniimiize kadar ulastiginm
vurgulamis, bu gercevede mutasavviflarin; seriata uymaya, nefse muhalefet etmeye ve
bidatlerden uzak durmaya 6zen gosterdigini dile getirmistir. Ayrica o, mutasavviflarin
Ehl-i Stinnet mezhebine bagl oldugunu ve diger batil firka ve mezheplerin savundugu
goriislerden uzak durduguna su sozlerle dikkat gekmistir: “Bu siddiklerin yolu ta’til ve
tesbih fikrinden uzaktir. Belki onlarin yolu saf hidayet ile marifet nurundan ve Ehl-i
Stinnet itikadindan ibarettir.” Kasani'ye gore, mutasavviflarin yolunu reddeden kimse
Hz. Peygamber’e ve ashabina muhalefet etmis sayilir; buna karsilik onlarin yolunu
izleyen ise Hakk'm yolundadir.!®

11 Tosun, “Ahmed b. Celaliddin el-Kasani”, 24/531.

12 Tosun, “Naksibendiyye”, 508-510.

13 Ahmed-i Kasani’'ye nispet edilen risaleler ve bu risalelerin kayith oldugu yazma eser kiitiiphaneleri
hakkinda bilgi icin bk. Ilham Riistad - Zeyneb Rahmaniyan-i Kiiskeki, “Ma ‘rifi-yi Nusheha-yi Hatti-yi
Risaldha-i Ahmed-i Kasani”, Fasilndme-i Pejiihesndme Niishasindsi-yi Mutiin-i Nazm u Nesr-i Farisi 10
(1397), 1-27.

4 Tosun, “Ahmed b. Celaliddin el-Kasani”, 24/531; Muhammed Takva - Abdullah Radmerd, “Ma’rifi
Mahdtm-1 A’zam”, Mecmil'e-i Resdil-i Hice Ahmed-i Kdsini (Tahran: Doktor Mahmid-i Efgar, 2024), 32.

15 Kéasani soyle demektedir: "Zayif Ahmed b. Mevlana Celdleddin el-Kédsani, bu yiice ziimrenin
(mutasavviflarin) topragimi 6pmekle kendisine ulasanlardan, onlarin hallerine ve makamlarina dair bir
nebze yazilmasini istedi. Umulur ki bu niishay1 okuduktan ve gordiikten sonra, Allah onlara liituf ve
bagar ihsan eder de bu ziimreyi bir daha inkar etmezler ve kendilerini onlarin saadetinden mahrum
birakmazlar." Bk. Hace Ahmed-i Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, Mecmii’e-i Resdil-i Hice Ahmed-i Kisdni,
thk. Muhammed Takva - Abdullah Radmerd (Tahran: Doktor Mahmid-i Efgar, 2024), 83.

A

16 Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 83.

49



Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi Y1l: 2025, Say1: 55
Review of the Faculty of Theology, University of Siileyman Demirel Year: 2025, Number: 55

Mahdtim-1 a’zam, bu risalede bircok mutasavvifin eserinden nakiller yapmuistir.
Ornegin Imam-1 Gazzali'nin (6. 505/1111) Kimyd-1 Sa ‘ddet eserindeki sema boliimiinii
Ozetleyerek vermistir.”” Ayrica Mevlana (6. 672/1273), Sa’di-yi Sirazi (6. 691/1292) ve
Kasim-1 Envar’dan (6. 837/1433) bir¢ok alint1 yapmustir.

2. Ahmed Kasani’'ye Gore Semanin Ortaya Cikis1

Arapga bir kelime olan sema sozliikte dinlemek, duymak ve kulagin hosuna
giden her tiirlii giizel ses anlamlarindadir.’® Sema bir tasavvuf terimi olarak dini
musikiyi dinlemeyi, makam ve nagme ile okunan dini metinleri dinlemeyi, dinlenen
ilahinin etkisiyle cosup donme halini ifade eder.” Kasani, semay1 nagmeli sozlerin
dinlenmesi olarak tanimlar. Ayrica o, Ubeydullah Ahrar'in (6. 895/1490) meclislerinde
kanunla neyin c¢alindigini belirtmistir. Kasani’'nin aktardigina gore Ahrar'in
meclislerinde Mesnevi, Kasim-1 Envar'mn (6. 837/1433) Divin'mindan giizel nagmeler
okunmus ve Ahrar, bunlarin etkisinde kalarak aglamistir.?? Bu durumda o, semay1 bazi
misiki aletleriyle ilahilerin okunmasiyla kisinin kendisinden geg¢mesi olarak
degerlendirdigini gostermektedir.

Kur’an-1 Kerim’de misiki ile ilgili acik bir ayet bulunmamaktadir. Misikinin caiz
oldugunu veya olmadigini1 savunanlar misiki ile alakali olmayan bazi1 ayetlerden yola
cikarak gortiglerini temellendirmeye calismiglardir. Her iki diisiinceyi benimseyenler de
ayetleri yorumlamada asiriya kagtiklar1 sdylenebilir. Hz. Peygamber’in musikiye izin
verdigine dair rivayetler bulunmaktadir.?!

Kasani, semanin ortaya ¢ikisini agiklamadan Once yaratilis konusundan
bahsetmistir. Ona gore ruhlar, dlemin imar edilmesi igin yaratilmistir. Ancak ruhun
boyle bir kabiliyeti olmadig1 i¢cin Adem’e bir beden meydana getirilmistir. Tek bir kisi
ile diinya imar edilmeyeceginden Cenab-1 Allah, Havva'y1 da Adem’den yaratmustir.
Ardindan diinyay1 imar etmesi icin Adem, diinyaya gonderilmistir. Allah Teala,
insanlara dogru yolu gostermesi icin onlardan bazilarina peygamber olarak
gorevlendirmistir.??

Kasani, tarih boyunca peygamberlerin insanlara Hakk’in yolunu gosterdigini
hatirlatmigtir. Insanlarin ¢ogu diinyevi mesgalelerle ugrastigindan bu cagriya kulak
vermemistir. Gaflette olan bu insanlar, riz-i elestte?® verdigi sozii unutmuslardir.

17" Krs. Ebt Himid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzali, Kimya-y: Saddet, cev.
Ali Arslan (Merve Yayinevi, 2004), 291-296; Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 104-106.

18 Muhammed A’la b. Ali Tehanevi Tehanevi, Kitdbu Kessif-1 Istilahdti’l-Fiinfin (Beyrut: Mektebetu Lubnan
Nasirtin, 1996), 1/971; Muhammed Murtaza Zebidi, Tdcii'l- ‘ariis min cevihiri’l-Kamiis (Kiiveyt: Vizaretii'l-
Irsad ve’l-Enba fi'l-Kiiveyt, 2001), 21/237.

19 Ethem Cebecioglu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sozliigii (Ankara: Rehber Yayinlari, 1997), 233;
Siileyman Uludag, Tasavvuf Terimleri Sozliigii (Istanbul: Kabalc1 Yayinevi, 2016), 442.

20 Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 100.

2 Uludag, Islam Agisindan Miisiki ve Semad’, 44-72.

22 Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 88.

2 Allah, ruhlara “Ben sizin rabbiniz degil miyim” diye sormus ve ruhlar “evet” diye cevap vermistir. Bu
sozlesmeyi Hak Teala, bizlere A’raf stiresinin 172. dyetinde haber vermistir. Allah ile insanlar arasinda
vuku bulan bu sozlesmeye “rliz-i elest”, “misak”, “kali bela”, “ahid”, “bela ahdi “bezm-i ezel” ve

50



Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi Y1l: 2025, Say1: 55
Review of the Faculty of Theology, University of Siileyman Demirel Year: 2025, Number: 55

Insanlardan bazilariysa peygamberlerin gosterdigi ilkeler dogrultusunda yasamislardir.
Ancak Hz. Peygamber ile vahiy kesilmistir. Bu nedenle onun ahirete irtihalinden sonra
iimmeti icinde ihtilaf ctkmistir. Kasani, Iimam Ebéi Hanife (6. 150/767) ve Imam Safii (6.
204/820) gibi alimlerin i¢inde bulunduklar1 zaman ve gevreye gore ictihad yaparak
karsilasilan yeni sorunlara ¢6ziim getirdigini belirtmistir. 2

Buna binaen Kasani, tasavvuf yolunda da ihtilaflar ¢iktigini ifade etmistir. Ik
ihtilaf da Ciineyd-i Bagdadi zamaninda ¢ikmistir. Bagdadi, yasadigi devirde halkin
degistigini gormiistiir. Kendi zamanindaki insanlara uygun olan ve onlar1 dogru yola
ileten uygulamanin sema oldugunu fark etmistir. O, bu nedenle sema yolunu
benimsemistir.?> Kasani'nin semanmn ortaya c¢ikisini bir ictihad olarak gordiigi
anlasilmaktadir.

Kasani'nin belirttigi gibi Ciineyd-i Bagdadi'nin sema meclislerinde hazir
bulunduguna dair bilgiler bulunmaktadir. Nitekim rivayet edildiine gore onun da
hazir bulundugu bir mecliste bir kavval ilahi okuyunca meclistekiler ayaga kalkmuistir.
Bagdadi ise sakin bir sekilde oturmaya devam etmistir. Ona nicin sema yapmadig1
sorulunca “Daglar1 yerinde hareketsiz olarak goriirsiin, halbuki onlar bulut gibi gecip
gitmede ve donmede”? ayetini okumustur.?” Tasavvuf klasiklerinde gecen bu bilgiden
Ciineyd-i Bagdadi'nin sema meclislerinde bulundugunu anlamaktayiz. Bagdadi’den
once vefat etmis olan Ziinn{in el-Misri'nin (6. 245/859) de sema meclislerinde bulundugu
rivayet edilmistir. Bagdat'ta gecen bu hadisede bir kavvalin ilahi sdylemesi igin
Zinn(n’dan izin istenmistir. Kavvalm ilahi sdylemesiyle Misri vecde gelmistir.?® Burada
dikkat ¢eken husus bu olayin Bagdat'ta ge¢mesidir. Bu durumda Misri'nin Bagdat'ta
sema ile karsilasmis olma ihtimali bulunmaktadar.

Glinlimiiz aragtirmalar: ise sema meselesini misak nazariyesi ile izah eden ilk
mutasavvifin Bagdadi oldugunu gostermektedir.?” Kuseyri, Ciineyd-i Bagdadi'nin bu
konudaki fikirleri hakkinda soyle bir hadise anlatmaktadir:

Ciineyd’e sorulmus: Sakin sakin duran bir kimse sema dinledigi zaman
neden sallanmaya bashyor? $Soyle demis: Allah Teald ‘ezel ve elest
bezmi'nde ilk misakta ruhlara ‘Ben sizin rabbiniz degil miyim?’ diye
hitap etmis. Ruhlar da ‘evet, yle’ demislerdi. Iste o zaman bu kelamin
isitilmesinden hasil olan sevk ve lezzet ruhlara yerlesti sema
dinledikleri zaman onu hatirlar ve harekete gecerler.3

“bezm-i elest” gibi gesitli adlar verilmistir. Bk. Yusuf Sevki Yavuz, “Bezm-i Elest”, Tiirkiye Diyanet Vakfi
Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari, 1992), 6/106.

24 Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 91.

% Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 91.

26 en-Neml 27/88.

27 Ebt Nasr es-Serrac, el-Liima’, thk. Abdulhalim Muhmud - Taha Abdulbaki Surir (Misir: Daru’l-Kiitiibi’l-
Hadise, 1960), 144; Abdulkerim Kuseyri, Kuseyri Risilesi, ¢ev. Siileyman Uludag (istanbul: Dergah
Yayinlari, 2016), 155.

28 Kuseyri, Kugeyri Risdlesi, 427; Biisra Canbaz, Ziinniin el-Misri’nin (6. 245/859) Tasavvuf Anlayisi (Yalova:
Yalova Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2019), 75.

»  Semanin misaki hatirlattig1 diistince Ciineyd el-Bagdadi tarafindan dile getirilmistir. Bk. 424 Kuseyri,
Kuseyr? Risilesi, 425; Kuseyri, Kuseyri Risdlesi, 424.

30 Kuseyrl, Kuseyri Risdlesi, 424.

51



Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi Y1l: 2025, Say1: 55
Review of the Faculty of Theology, University of Siileyman Demirel Year: 2025, Number: 55

Ciineyd-i Bagdadi'nin misak ve semayla ilgili bu goriisleri vesilesiyle de Kasani,
semanin Bagdadi ile basladigini sdylemis olmasi muhtemeldir. Burada Ahmed Kasani,
semanin Ciineyd-i Bagdadi ile basladigin belirtmistir. Ancak Ziinntin el-Misri'nin de
semadan bahsettigi ve sema meclislerine katildig1 bilinmektedir. Ciineyd-i Bagdadinin
sema ve misak nazariyesini dile getiren ilk sGifi olmasi sebebiyle, Kasani'nin semanin
baslangicin1 ona nispet etmis olabilecegi ihtimali géz oniinde bulundurulmustur. Bu
nedenle “olmasi1 muhtemeldir” ifadesiyle bu ihtimale dikkat gekilmistir.

3. Ahmed Kasani'ye Gore Semanin Hiikmii

Stfiler giizel sesin insani Allah’a yaklastiran, ruhu tezkiye eden ve nefsi
arindiran bir etkisinin bulundugunu sdylemektedirler. Bunlar ancak ibadetlerle elde
edilecek hasletlerdir. Bu nedenle semaya cevaz veren mutasavviflarin semaya ibadet
goziiyle baktigini sdylemek yanlis olmaz. Buna kargsilik miisikiye muhalif olan kesimler,
mutasavviflarin semayla ilgili fikirlerini reddetmisler ve bazilar1 tenkitlerinde asiriya
giderek onlar1 tekfir etmiglerdir. 3!

Ahmed Kasani, semanin mesruiyetini savunurken Hz. Peygamber’in, siifilerin
ve alimlerin hayatindan 6rnekler vermis; mutasavviflarin semaya dair sozlerini aktarmig
ve akli delillerle semanin caiz oldugunu ortaya koymaya ¢alismistir. Mesela o, yaninda
siir okununca Hz. Peygamber’in vecde geldigini nakletmistir.> Hz. Peygamber’in
omuzundan diisen ridas, orada hazir bulunanlar tarafindan pargalanarak
boliistiiriilmiistiir. Ridadan parca alanlar, teberritken aldig1 parcayr elbiselerine
yamamiglardir.®

Kasani, sema konusundaki goriisiinii temellendirmek amaciyla bazi stifilerin bu
husustaki kanaatlerini aktarmistir. Bu dogrultuda semanin caiz oldugunu ortaya
koymaya calismistir. Ornegin Ziinnéin el-Misri'nin (6. 245/859) su soziinii nakletmisgtir:
“Gilizel sesler, ilahi konusmalar ve isaretlerdir ki bunlar iyi insanlara emanet edilmistir.”
Ayrica Semniin el-Muhib’in (6. 298/911) su soziinii de aktarmistir: “Sema, Hakk'in

31 Uludag, Islam Acgistndan Miisiki ve Semd’, 115, 161.

%2 Kasani, Hz. Peygamber’in yaninda su misralarin okundugunu belirtmistir: "Cigerimi soktu heva yilani
/ Ne tabibi var ne de okuyani / Ancak o agskina daldigim habib / O’dur biitiin ilaglarin sahibi tabib Kasani.
“Risale-i Semd’iyye”, 100; Muhtemelen Kasani, bu hadisi Avirifii'I-Madrif ten nakletmistir. Avdrif te s6z
konusu hadis, Enes b. Malik (r.a)’dan rivayetle su sekilde aktarilmaktadir: “Resulullah’in yaninda
bulunuyorduk. O anda Cebrail (a.s) geldi ve “Ya Resulullah! Senin timmetinin fakirleri zenginlerinden
yarim giin 6nce Cennete gireceklerdir. Bu yarim giin (diinya giinleri ile) bes yiiz sene etmektedir.” dedi.
Bunu duyan Allah Resulii (s.a.v), gayet sevinerek ‘Icinizde bize siir sdyleyecek kimse yok mudur?”’ diye
sordu. Cemaatin iginde bir bedevi ‘Evet Ya Resulullah, ben soyleyebilirim.” dedi. Resulullah (s.a.v):
‘Oyleyse gel soyle!” buyurunca a’rabi su manadaki siiri okudu: ‘Cigerimi soktu heva yilani / Ne tabibi
var ne de okuyani / Ancak o agkina daldigim habib / O’dur biitiin ilaglarin sahibi tabib.” Resulullah (s.a.v)
bunu isitince vecde geldi. Orada bulunan Ashab-1 Kiram da vecde geldiler. Oyle ki; Resulullah’mn (s.a.v)
omuzundan ridas:t diistii. Vecd halinden ¢ikinca her biri yerlerine dondiiler. Muaviye b. Ebi Siifyan:
‘Hareketiniz ne giizeldi, Ya Resulullah’ dedi. Resulullah (s.a.v): ‘Oyle deme Ya Muaviye! Sevgilinin
zikrini isittiginde titremeyen, kimse kerim degildir.” buyurdu. Sonra omuzundan diisen ridasini orada
bulunan dort yiiz kisiye pay edip dagitt.” Sehabeddin Stihreverdi, Ger¢ek Tasavouf ( ‘Avdrifi’l-ma ‘drif),
cev. Dilaver Selvi (Istanbul: Semerkand Yayinlari, 2010), 261.

% Bu hadisin mevzu oldugu belirtilmistir. Bk. ismail b. Muhammed Acltini, KegfiiI-Hafi, thk. Abdiilhamid
b. Ahmed b. Yisuf b. Hindavi (el-Mektebetii’l-Asriyye, 2000), 2/165.

52



Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi Y1l: 2025, Say1: 55
Review of the Faculty of Theology, University of Siileyman Demirel Year: 2025, Number: 55

ruhlara nidasidir. Vecd, ruhlarin bu nidasina icabetidir. Bayilma, Hakk’a vasil olmadir.
Aglama, vasil olmanin ferahidir.”3

Bunun yani sira, Ciineyd-i Bagdadi'nin sema, yemek yeme ve ilim miizakereleri
sirasinda stfilere ilahi rahmetin nazil olduguna dair goriisiine de deginilmistir.?> Zira
stfiler, isittiklerini Hak’tan duyar ve vecd hali sebebiyle yerlerinde duramazlar.
Kasani'nin aktardigina gore Ciineyd-i Bagdadi, riiyasinda Hz. Peygamber'e sema
hakkinda ne buyurdugunu sormus o da “Benim hazir olmadigim (sema) meclisi yoktur.
Ancak (semaya) baslarken ve bitirirken Kur’an-1 Kerim okuyun.” buyurmuslardir.3

Benzer sekilde Kasani, Sibli’den de sema ile ilgili bir hadise nakletmistir. $ibli
sema esnasinda yiiksek sesle feryat etmis, bunun sebebi soruldugunda ise “Eger
duydugumu insanlar duysaydi hepsi bayilird1” seklinde cevap vermistir.” Ayrica Imam
Safii'nin yaninda bazi beyitler okununca vecd haline girmistir.% Imam Safii bu gibi
durumlarda vecde girmeyenlerin “kalp kulagmin kapali” oldugunu séylemistir.*

Safi diisiincede, Allah rizasina yonelik niyetle yapilan her eylem ibadet olarak
kabul edilmistir.* Kasani, bu minval {izerine semaya yaklasmigtir. Ona gore haram ile
helal arasindaki bir fark, insan1 Hakk’a yaklastirmasi ya da ondan uzaklastirmasidir.*!
Birincisi kisiyi Hakk’tan uzaklastirirken ikincisi O'na yakinlastirir. Kasani'ye gore kisiyi
sema kadar Hakk’a yakinlastiran bir sey yoktur.#? Kasani'nin bu goriisii, tasavvufi
rittiellerin sadece digsal formlar degil, ruhani bir yiikselis araci olarak degerlendirilmesi
gerektigini vurgulamasi agisindan dikkate degerdir.

Sema, saliki Hakk’a yaklastirdigindan Ciineyd-i Bagdadi basta olmak {iizere
bir¢ok tasavvuf ehli seyr u siillik egitimlerinde sema uygulamasini da tercih etmislerdir.
Sema da onlarin kurb makaminda en ileri noktaya varmalarini saglamistir. Ancak daha
sonraki donemlerde stfileri takip ettigini sOyleyen kotii niyetli bazi1 kimseler, dinin

3 Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 99.

% Kisaltarak verdigimiz Ciineyd-i Bagdadi'nin bu fikri tasavvuf klasiklerinde de gegmektedir. Bk. Serrac,
el-Liima’, 343; Eb(i Bekr TAciilislam Muhammed b. Eb{i ishak Ibrahim b. Ya’kib el-Kelabazi, et-Ta ‘arruf
li-mezhebi ehli’t-tasavouf (Kahire: Mektebetii’l-Hanci, 1994); Kuseyri, Kuseyri Risdlesi, 424.

% Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 101.

% Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 93.

3 Kuseyri, sema bahsinde Tmam Safii ile ilgili sdyle bir hadise anlatmistir: fsmail b. Aliyye halini hikaye
ederek der ki: Safii (r.a) ile birlikte yiiriiyordum, 6gle sicag1 bastirmigti. Birinin tiirkii sdyledigi bir yerden
gecerken, Safil: Su adamin yanini varalim (ve onu dinleyelim) dedi. (Gittik ve dinledik). Sonra $afii bana:
Bu hosuna gidiyor mu? diye sordu. Hayir! dedim O halde hissiz ve duygusuz bir kimsesin, dedi.”
Kuseyri, Kugeyr Risdlesi, 421.

% Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 93.

4 Hasan Kamil Yilmaz, Ana Hatlariyla Tasavouf ve Tarikatlar (istanbul: Ensar Negriyat, 2023), 82.

4 Bu yaklagima yakin bir diisiince Kuseyri’de de gecmektedir. Kuseyri semanin mubah olmasi konusunda
sOyle demektedir: Dinleyenin ibadet ve taata ragbetini arttiran, Allah Teala’'min muttaki kullar1 i¢in
hazirladig seyleri hatirlatan, insan1 hatalardan sakinmaya sevk eden, sema halindeki adamin kalbine
saf varidat ve fuytizat getiren beste ve nagmeleri dinlemek miistahap olur bu gibi seyleri dinlemek
mustahap olur. Kuseyri, Kuseyri Risdlesi, 423.

A

4 Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 96.

53



Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi Y1l: 2025, Say1: 55
Review of the Faculty of Theology, University of Siileyman Demirel Year: 2025, Number: 55

emirlerinin digina ¢ikmislardir. Kasani, fakihlerin bu sahtekar taifenin semasina cevaz
vermedigini ancak gergek siifiler igin semanin caiz oldugunu belirtmistir.*

Ahmed Kasani'ye gore, semanin bazi1 faydalar1 kabul edilse de muhtemel
zararlar1 nedeniyle kimi ¢evreler onun terkini gerekli gormiistiir. O, namazla ilgili su iki
ayeti naklederek bu iddiaya cevap vermistir: “Miiminler kesinlikle kurtulusa ermistir ki
onlar, namazlarinda derin bir saygi hali yasarlar.”# “Vay haline o namaz kilanlarin ki,
onlar namazlarinin 6ziinden uzaktirlar.” 4 Kasani, “namazin 6ziinden uzak olanlar”mn
kinanmasimin namazin terk edilmesini gerektirmedigi gibi, semada bulunabilecek bazi
sakincalarin da semanin biitiiniiyle terk edilmesini hakli kilmayacagini ifade etmistir.#

4. Ahmed Kasani'ye Diisiincesinde Semanin Manevi Egitime Katkis1

Ahmed Kasani, mutasavviflardan bazilarinin miiridlerini manevi olarak terbiye
etmek icin semayi tercih ettigini belirtmistir. Cilinkii bu uygulamanin bazi faydalari
oldugunu gormiislerdir.#” Eserde bu faydalardan iki tanesine deginilmistir.

Bunlardan birincisi, salik de bir bikkinlik olmasi ya da onun kabz / bast haline
girmesinden dolay1r amelde bir gevseme olmasi durumundadir. Kasani, Ciineyd-i
Bagdadi’den sonraki mutasavviflarin miiridde ortaya ¢ikan bu sorunu mesru giizel
sesler ve heyecan verici siirler dinletmek suretiyle ¢ozdiiglinii belirtmistir. Nitekim salik,
semadan sonra gevsemeden kurtularak eskisinden daha biiyiik sevkle amellerini ifa
etmeye calisir.*

Semanin diger faydasi siililk esnasinda nefsani sifatlarin baskin gelmesi
hallerinde goriiliir. Bu durumlarda miirid, karsisina ¢ikan perdeler yiiziinden manevi
olarak terraki edemez. Salike elest bezminden ayrilik uzun gelir, bu nedenle arzu ve
coskusu azalir. Ruhlar alemine olan istiyaki ancak giizel nagmeler canlandirabilir. Salik,
bu nagmelerle ezeli hitab1 hatirlar ve Hakk’a olan muhabbeti ortaya ¢ikar. Ruh, bir
uyanisla varlik tozunu ve kendini begenmenin sisini iizerinden atar. Boylece kisi kalbin,
nefsin ve tiim varliklarin kirlerinden armir.* Kasani, bu tespitlerinin ardindan
Mesnevi’'den su beyitleri aktarir:

Agk, bir kez tutustu mu sevgiliden baska ne varsa hepsini yakan bir alevdir /
Allah’tan bagka ne varsa oldiirmek i¢in “l1a” kilicini ¢ekince bir bak bakalim, 14’dan sonra
geriye ne kalir? / Geriye “ilallah” kalir da ondan bagska ne varsa gider. Sevin, a sirki yakip
yok eden giiclii agk.>

#  Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 95.

#  el-Mi'mintn 23/1-2.

4 el-Matn 107/4-5.

4 Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 100.

47 Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 86.

4 Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 86.

# Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 87.

% Mevlana Celaleddin-i Rtimi, Mesnevi-i Minevi, ¢ev. Derya Ors - Hicabi Kirlangig (Istanbul: Tiirkiye
Yazma Eserler Kurumu Bagkanlig1 Yaynlari, 2015), 633.

54



Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi Y1l: 2025, Say1: 55
Review of the Faculty of Theology, University of Siileyman Demirel Year: 2025, Number: 55

Kasani, semanin “elest bezm”inde ruhlarin duydugu sesi hatirlattigin 1srarla
vurgular. “Elest bezm”inde isitilen ses hatirlaninca hakikatin goriinmesine engel olan
vesvese ortadan kalkar. O, bu konuda soyle der:

Vesvese pamugunu kulagindan c¢ikarinca agina olduklart bir ses
onlarin can kulagina yetisir. Ruhlari o tarafa gitmek i¢in u¢maya baglar.
Kaginilmaz olarak hareketlenirler. Varliklar1 harekete gecer ve o yiice
makama biiyiik bir 6zlemden Otiirii nara atip bagirirlar. Ayrilik ve

uzaklik hatirlanir; bu yiizden aglama ve sizlanma baglar. Her an asil
vatanlarina donmek isterler, ancak bunu basaramazlar.5!

O halde salik hakikate uzak olmasi nedeniyle diger bir ifadeyle asli vatanindan
uzak olmasindan dolay1 semada aglamaktadir. Kasani, bunu annesinden ayr1 olan bir
bebegin durumuna benzetir. Bu durumdaki bir bebek annesinin sesini duydugunda ona
kavugmak icin hemen aglamaya baglar. Aglamanin neticesinde bebege merhamet edilir
ve bebek, annesine verilir. Aynen bunun gibi salik, semadaki giizel nagmeler sayesinde
misaki hatirlayip aglamaya baglar. Nihayetinde bu aglamasi, salikin kurtulusuna vesile
olur.”> Kasani, Mevlana’'min aglama ve niyazla ilgili su beyitlerini de aktararak
gortislerini pekistirmeye galigir:

Aglayip inlemek giicli bir sermayedir. Kiilli rahmet ise daha giiglii bir
dadidir. / Dad1 ve anne, cocugu ne zaman aglayacak diye bekler durur.
/ Allah, sizin hacet cocugunuzu, aglasin daigecegi siit ortaya ¢iksin diye
yarattl. / Dedi, “Allah’a dua edin.” Aglamay1 eksik etme ki rahmet
siitleri ¢ogalsmn. / Riizgarin ninnisi, bulutlarin siit yagdirmasi, bizim
icin tasalanir, biraz sabret.”® Helva satan ¢ocuk aglamadikc¢a rahmet

denizi kabarip dalgalanmaz. / O ¢ocuk senin goziindiir, kardegim. Bil
ki istegine ulasmak, aglayip yakarmana baglidir.>

Ahmed Kasani, risalesinin baska bir yerinde sema ile insanin yaratilmasmin
sebebi arasinda iliski kurmustur. O, semay1 insanin yaratilis gayesiyle iligkilendirerek,
onun manevi bir uyanisa vesile oldugunu vurgulamaktadir. Insanin varolusunun
temelinde Allah’a olan sevgi yer almakta olup, bu sevgi insanin derinliklerinde gizlidir.
Kasani'ye gore, bu gizli sevgi ancak belirli etkenlerle agiga c¢ikabilir. Zira insanin
hilkatindeki amag Rabbii’l-Alemin’i sevmektir. Ancak bu muhabbet, tasta atesin gizli
olmasi misali insanin derinliklerinde gizlidir. Tasta gizli olan atesi ortaya ¢ikarmak igin
ona vurmak gerekir. Aynen bu ornekteki gibi giizel nagmeler insanin derinliklerinde
gizli olan muhabbetullahin agiga ¢tkmasina vesile olur. Ciinkii giizel nagmeler Hakk'in
kulun kalbine hitablaridir. Bu nedenle giizel nagmeler isitildiginde goniilde muhabbet
atesi yanmaya baslar ve masivay1 yakar. Biitiin taat ve ibadetlerden maksat bu
muhabbetin ortaya c¢ikarilmasidir. Hicbir ibadet gilizel nagmeler kadar muhabbetin
ortaya ¢ikmasinda etkili degildir. Zira ibadetler kulun amelleridirler giizel nagmelerse
mahbiibun habibin gonliine hitabidir.%

51 Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 92.

%2 Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 92.

5 Mevlana Celaleddin-i RGmi, Mesnevi-i Minevi, 242-243.
54 Mevlana Celaleddin-i RGmi, Mesnevi-i Mdnevi, 193.

A

% Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 94.

55



Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi Y1l: 2025, Say1: 55
Review of the Faculty of Theology, University of Siileyman Demirel Year: 2025, Number: 55

Kasani, tasavvufta semay1 benimseyen sifilerin yolunu ilim ve zahidlikten
ziyade yanma ve dert ekseninde ele almasini vurgulamaktadir. Ona gore, eger sema
sadece zahidane bir pratige dayali olsayds, ilimde yetkin kisilerin stifilere muhtag
olmamas: gerekirdi. Ancak tarih boyunca, ilim sahibi bir¢ok kisinin tasavvuf yoluna
yoneldigi goriilmektedir. Kasani, Muhammed Parsa’y1 bu goriisiine 6rnek olarak
gostermektedir. Zira Parsa ilmi birikimi gii¢lii olan bir sahsiyet olmasma ragmen,
Naksibendi yoluna girmistir.>

Kasani, semanin herkes igin faydali olmadigini da vurgular. Semanin faydal
olabilmesi igin 6lii bir nefs ve canli bir kalp gerekir. Eger biri, ziilf (sag) ve hal (ben)
sembollerini isittiginde bir begeri hatirlarsa sema ona haram olur.”” O, insanin ruhla ve
nefsten meydana gelmesinden dolay1 da sadece bazi kisilere semanin faydali olacagin
soyler. Ciinkii giizel nagmeler, ruhani yonii kuvvetli olan1 Hakk’a dogru gotiiriir ve
onun kurb-i ilahi yoniinde terrdki etmesini saglar. Nefsi ruhuna baskin kisiler, giizel
nagmeler isittiginde nefsi kuvvet bulur. Sema, onu zina ve eglenceye sevk eder. Kasani,
semanin herkes i¢in faydali olmadigi hakkinda Ziinnin el-Misri'nin su soziinii nakleder:
5 “Sema kalpleri Hakk’a dogru gotiiriir. Kim Hak ile dinlerse (bu) tahakkuk eder, kim
nefsiyle dinlerse zindik olur.”* Ayrica Kasani, semanin hiikmiiniin kisinin hissettigi
duygulara gore degistigini belirten Sa’di-i $Sirazi'nin su beyitlerini de aktarir:

Kardes, bana ‘Sema nedir?” diye soracak olursan, dinleyen kimdir ne
kabiliyettedir anlamadik¢a bir sey sdylemeyecegim / Seméay1 ruh ve
maneviyati ile dinler, yani ruhu mana burglarindan ugarsa, melekler
dahi onun vyiiksekligi alemine varamazlar / Eger bunu dinleyen

eglence, oyun, maskaralik adami ise sema ile onun ruhunda oturmus
olan seytan kuvvet bulur.®

Sonug

Ahmed Kasani, Naksibendiyye tarikatinin 6nemli bir simasidir. Zira o ve
takipgileri Naksibendiyye'nin Kasaniyye kolu olarak kendilerine has bir isimle
bilinmiglerdir. Kasani, tarikatin yayilmasini sagladig1 gibi Farsca bircok eser kaleme
almistir. Eserlerinde 6zellikle Mevlana'nin etkisinde kalmistir.

Kasanilerin semaya olumlu bakmasi onlarin en belirgin 6zelligi olmustur.
Ahmed Kasani, alimlerle mutasavviflar arasinda uzun tartismalara neden olan semay1
Risdle-yi Semdiyye’de ele almistir. O, bu risalesini yazarken Mevlana Celaleddin-i RGmi
ve Imam-1 Gazzali gibi 6nemli mutasavviflardan istifade etmistir.

Kasani, sema ile ilgili bilgi vermeden 6nce mutasavviflarin seriata uymadaki
hassasiyetlerine deginmistir. Bu minvalde sifilerin silsilesinin Hz. Peygamber’e

5 Muhammed Parsad’'nin Naksibend’e intisabiyla ilgili icin bk. Abdiilmelik Ibrahimoglu, Muhammed
Parsd’'min Hayat, Eserleri ve Tasavvufi Goriisleri (Diyarbakir: Dicle Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii,
2022), 156-157.

57 Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 95.

% Kasani, “Risale-i Sema’iyye”, 101-102.

% Kasani'nin Ziinndn el-Misri’ye nisbet ettigi bu s6ze Ebti Nasr es-Serrac’da rastlanilmaktadir. Bk. Serrac,
el-Liima’, 342.

0 Sadi Sirazi, Bostan Giilistan, gev. Kilisli Rifat Bilge (Istanbul: Can Kitabevi, 1980), 153.

56



Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi Y1l: 2025, Say1: 55
Review of the Faculty of Theology, University of Siileyman Demirel Year: 2025, Number: 55

ulastigini ve Ehl-i Stinnet akaidine siki sikiya bagl olduklarmi vurgulamistir. Kasani'nin
konuya girmeden 6nce bu bilgileri vermesi sema yiiziinden mutasavviflara yapilan
elestirilere bir cevap olarak goriilebilir. Zira bu girisle o, mutasavviflarin seriata kars:
olan hassasiyetlerini hatirlatmis boylece dinin emirleri disindaki bir uygulamay:
benimsemelerini diistinmenin tutarsizlik oldugunu sdylemeye ¢alismstir.

Kasani, semanin caiz oldugunu ispatlayabilmek igin Hz. Peygamber’in
hayatindan bir 6rnek vermistir. Muhtemelen bu hadisin sihhati ile ilgili tartismalar
oldugundan o, bu konuyu o6zellikle mutasavviflarin diistinceleri ve akli delillerle
acgiklamaya calismustir. Kasani, seyyidii’t-taife (stifiler taifesinin efendisi) olarak bilinen
Ciineyd-i Bagdadi'nin fikir ve uygulamalarma 6zel bir 6nem vermistir. Ona gore
Bagdadi, yasadigr donemdeki halkin sema ile manevi olarak daha etkili bir sekilde
egitilecegini gordiigii i¢in bu uygulamay tercih etmistir.

Mahdtim-1 a’zam’mn semanin hiikmiiyle ilgili naslardan ziyade akli delile
basvurdugu goriilmiistiir. Insan1 Hakk’a yaklagtiracak seylerin helal olacagini sdylemesi
buna Ornektir. Kasani’'nin semayla insanin ahiret hayatina olan 6zlemini artiran ve
basiretinin keskinlesmesiyle ilahi hakikatlerin kavranmasini saglayan tefekkiir dolu bir
dinleme bicimini kastettigi anlasilmaktadir. Bu tiir sema, bir eglence gesidi degildir.
Ayrica onun cevaz verdigi sema, dini emirleri uyarken bikkinlik ve yorgunluk hisseden
saliki rahatlatarak dini vecibelere daha biiyiik sevkle sarilmasin saglamaktadir. Fakat
sema, herkese olumlu manada etki gostermez. Nefsinin etkisinde olanlar sema ile kotii
diistince ve davraniglara miibtela olur.

57



Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi Y1l: 2025, Say1: 55
Review of the Faculty of Theology, University of Siileyman Demirel Year: 2025, Number: 55

Kaynakca

Acltini, Ismail b. Muhammed. Kesfii'l-Hafd. thk. Abdiilhamid b. Ahmed b. Y@suf b. Hindavi. 2 Cilt. el-
Mektebetii’l-Asriyye, 1. 2000.

Arpagus, Safi. “XVIL Yiizy1ll Osmanl Toplumunda Miisiki, Sema” ve Devran Hakkindaki Dini Tartismalar
ve Ismail Ankaravi’nin Sema’ Miidafaasi”. Marife 3 (2007), 369-399.

Ayas, Mehmet. “Sema ve Devran Ritiiellerinin Tasavvufi Egitimdeki Yeri ve Misikinin Din Egitiminde
Degerlendirmesi”. Kilis 7 Aralik Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi 8/15 (2018), 19-38.

Canbaz, Biisra. Ziinniin el-Misri'nin (6. 245/859) Tasavouf Anlayist. Yalova: Yalova Universitesi Sosyal Bilimler
Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2019.

Cebecioglu, Ethem. Tasavouf Terimleri ve Deyimleri Sozliigii. Ankara: Rehber Yayilari, 1997.
Ceyhan, Semih. “Sema”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi. Istanbul: TDV Yayinlari, 2009.

Celik, Isa - Tay, Omer. “Cistiyye Tarikatimin Sema ve Misikiye Yaklagimi1”. Cukurova Universitesi [lahiyat
Fakiiltesi Dergisi 21/1 (2021), 210-230. https://doi.org/doi.org/10.30627/cuilah.796364

Demir, Arif. “Ilk Mutasavviflarin Musiki Anlayislar1”, Cukurova Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 2/15
(2015), 65-87.

Gazzali, Ebtt Hamid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed. Kimya-y1 Saddet. gev. Ali Arslan.
Merve Yayinevi, 2004.

Ibrahimoglu, Abdiilmelik. Muhammed Pdrsd’nin Hayati, Eserleri ve Tasavoufi Goriisleri. Diyarbakir: Dicle
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, 2022.

Kasani, Hace Ahmed-i. “Risale-i Sema’iyye”. Mecmil'e-i Resdil-i Hice Ahmed-i Kasini. thk. Muhammed Takva
- Abdullah Radmerd. Tahran: Doktor Mahmtid-i Efgéar, 2024.

Kayaoglu, Ismet. “Raks ve Devran Etrafinda Tartismalar”. I1I. Uluslararast Mevldna Kongresi. Konya: Selguk
Universitesi, 2003.

Kelabazi, Eb(i Bekr Taciilislam Muhammed b. Eb(i Ishak Ibrahim b. Ya’kab. et-Ta ‘arruf li-mezhebi ehli’t-
tasavouf. Kahire: Mektebetii’l-Hanci, 1994.

Kili, Nurten. Siyasal Kiiltiirde Degisim: Seybani Han ve Ozbek Siyasal Olusumu (1500-1510). Ankara
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 1999.

Kuseyri, Abdulkerim. Kuseyri Risélesi. ev. Siilleyman Uludag. Istanbul: Dergah Yayinlari, 8. Basim, 2016.

Malmir, Muhammed ibrahim - Serifi, Fatma. “Berresi-i Tatbiki Tefakkurat-i [rfani Hice Ahmed-i Kasani der
Silsile-i Naksibendiye”. Metn Pejuhi-i Edebi 91 (1404), 7-32.

Mevlana Celaleddin-i RGmi. Mesnevi-i Manevi. gev. Derya Ors - Hicabi Kirlangig. Istanbul: Tiirkiye Yazma
Eserler Kurumu Baskanlig1 Yayinlari, 2015.

Muiniyan, Ali Asgar. “Sema’ der Tarika-i Naksibendiyye”. Gevher 15 (1352), 966-972.

Riistad, flham - Rahmaniyan-i Kiskeki, Zeyneb. “Ma‘rifi-yi Nusheha-yi Hatti-yi Risaldha-i Ahmed-i
Kasan1”. Fasilndme-i Pejithesndme Niishagsindst-yi Mutiin-i Nazm u Nesr-i Farisi 10 (1397), 1-27.

Serrac, EbQi Nasr. el-Liima’. thk. Abdulhalim Muhmud - Taha Abdulbaki Surir. Misir: Daru’l-Kiitiibi’l-
Hadise, 1960.

Sithreverdi, Sehabeddin. Gercek Tasavouf (‘Avérifi'l-Ma @rif). cev. Dilaver Selvi. Istanbul: Semerkand
Yayinlari, 2010.

Simsek, Halil ibrahim. “iki Naksibendi Miiceddidinin Deveran Savunmasi-Mehmed Emin-i Tokadi (6.1745)
ve Miistakim-zade Siileyman Sadeddin (6. 1778) Ornegi-”. Tasavouf: [lmi ve Akademik Arastirma
Dergisi 4/10 (2003), 283-298.

Sirazi, Sadi. Bostan Giilistan. ¢ev. Kilisli Rifat Bilge. Istanbul: Can Kitabevi, 1980.

58



Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi Y1l: 2025, Say1: 55
Review of the Faculty of Theology, University of Siileyman Demirel Year: 2025, Number: 55

Takva, Muhammed - Radmerd, Abdullah. “Ma’rifi Mahd{im-1 A’zam”. Mecmii’e-i Resiil-i Hice Ahmed-i
Kdsidni. 19-52. Tahran: Doktor Mahmid-i Efsar, 2024.

Tehanevi, Muhammed A’la b. Ali Tehanevi. Kitdbu Kessif-1 Istildhiti’l-Fiiniin. Beyrut: Mektebetu Lubnan
Nasirtn, 1996.

Tosun, Necdet. “Ahmed b. Celaliddin el-Kasani”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi. 24/531-532.
fstanbul: TDV Yayinlari, 2001.

Tosun, Necdet. Bahdeddin Naksbend Hayati, Goriisleri, Tarikat1 (XII-XVII. Asirlar). stanbul: insan Yayinlari,
2007.

Tosun, Necdet. “Naksibendiyye”. Tiirkiye'de Tarikatlar Tarih ve Kiiltiir. ed. Semih Ceyhan. 611-692. Istanbul:
fsam Yayinlari, 2015.

Uludag, Siileyman. Isldm Acisindan Miisiki ve Semd’. Istanbul: Marifet Yayinlari, 1999.
Uludag, Siileyman. Tasavouf Terimleri Sozliigii. Istanbul: Kabalci Yayinevi, 2016.
Ulupinar, Hamide. “Kuzey Afrika Tasavvuf Diisiincesinde Sema”. Bilimname 34 (2017), 227-246.

Uydu Yiicel, Mualla. “Ubeydullah Han”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi. 22-23. 42. Istanbul: TDV
Yayinlari, 2012.

Yavuz, Yusuf Sevki. “Bezm-i Elest”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi. 6/106-108. Istanbul: TDV
Yayinlari, 1992.

Yilmaz, Hasan Kamil. Ana Hatlariyla Tasavouf ve Tarikatlar. Istanbul: Ensar Nesriat, 2023.

s

Yilmaz, Hasan Kamil. “Aziz Mahmid Hiidayi'nin ‘Sema Risalesi’”. Marmara Universitesi [lahiyat Fakiiltesi
Dergisi 4 (1986), 273-284.

Zebidi, Muhammed Murtaza. Tdcii'l- ‘Ariis min Cevdhiri’l-Kamils. Kiiveyt: Vizéretii’l-iméd ve'l-Enba fi'l-
Kiiveyt, 2001.

59



