
  

 

Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel 

ISSN: 1300-9672 | e-ISSN: 2602-2346 

Nakşibendî Şeyhi Ahmed Kâsânî’nin Semâ Hakkındaki Düşünceleri 

The Thoughts of Naqšhbandī Sheikh Ahmed Kāsānī on Samāʿ  

Ahmet ARSLAN 
Dr. Öğr. Üyesi, Hakkari Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi 

Temel İslam Bilimleri Bölümü 

Assistant Professor, Hakkari Univesity, Faculty of Theology 

Department of Basic Islamic Sciences 

Hakkari, Türkiye 

https://orcid.org/0000-0003-1928-267X | https://ror.org/00nddb461 

ahmetarslan@hakkari.edu.tr  

Atıf | Cite as 

Ahmet Arslan, “Nakşibendî Şeyhi Ahmed Kâsânî’nin Semâ Hakkındaki Düşünceleri”, Süleyman Demirel Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 55 (Aralık 2025), 45-59. 

Yayın Bilgisi | Article Information 

Yayın Türü | Article Type: Araştırma Makalesi | Research Article 

DOI: 10.59149/sduifd.1680711 

Başvuru Tarihi | Submitted: 21/04/2025 

Kabul Tarihi | Accepted: 22/12/2025 

 

Değerlendirme: Bu makalenin ön incelemesi iki iç hakem (alan 
editörü ve yayın kurulu), içerik incelemesi ise iki dış hakem 
tarafından çift taraflı kör hakemlik modeli ile incelendi. Bu makale 
intihal.net kullanılarak tarandı ve intihal içermediği teyit edildi.  
Etik Beyan: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik 
ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada 
belirtildiği beyan olunur. 
Yapay Zeka Etik Beyanı: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay 
zeka tabanlı herhangi bir araç veya uygulama kullanılmamıştır. 
Çalışmanın tüm içeriği, yazar tarafından bilimsel araştırma 
yöntemleri ve akademik etik ilkelere uygun şekilde üretilmiştir. 
Yazarlık Katkı Oranı Beyanı: Yazar, çalışmanın tümüne tek başına 
katkı sağlamıştır.  
Etik Kurul İzni: Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte 
olup kullanılan veriler literatür taraması/yayınlanmış kaynaklar 
üzerinden elde edilmiştir. 
Mali Destek: Bu araştırmayı desteklemek için fon kullanılmamıştır.  
Çıkar Çatışması: Çalışmada kişiler ve kurumlar arası çıkar çatışması 
bulunmamaktadır.  
Telif Hakkı ve Lisans: Dergide yayımlanan makalelerin telif hakkı 
yazarlara, ticari kullanım hakkı ise dergimize aittir. Yayımlanan 
çalışmalar CC BY-NC-ND 4.0 lisansı altında açık erişim olarak 
yayımlanmaktadır. 
Etik Bildirim:  
Mail: sduilahiyatdergisi@sdu.edu.tr 
Web: https://dergipark.org.tr/tr/pub/sduifd/policy 

Review: Single anonymized- Two internal (Field Edıtor and Editorial 
Board) and Double anonymized- Two external double-blind peer 
review. It was confirmed that it did not contain plagiarism by 
similarity scanning (intihal.net) 
Ethical Statement: It is declared that scientific and ethical principles 
were followed during the preparation of this study and that all 
studies used are stated in the bibliography. 
Artificial Intelligence Ethical Statement: During the preparation of 
this study, no artificial intelligence-based tools or applications were 
used. All content of the study was produced by the author in 
accordance with scientific research methods and academic ethical 
principles. 
Author Contribution Statement: The author has contributed to the 
entire work independently.  
Ethics Committee Approval: This study does not require ethics 
committee approval, as the data used were obtained through 
literature review/published sources. 
Financial Support: The author(s) acknowledge that they received no 
external funding to support this research. 
Conflict of Interest: The author(s) acknowledge that they received no 
external funding to support this research. 
Copyrights and License: The copyright of articles published in the 
journal belongs to the authors, but the commercial use rights are 
owned by our journal. Published works are made available under an 
open access CC BY-NC-ND 4.0 license. 
Complaints:  
Mail: sduilahiyatdergisi@sdu.edu.tr 
Web: https://dergipark.org.tr/en/pub/sduifd/policy 

  

https://orcid.org/0000-0003-1928-267X
https://ror.org/00nddb461
mailto:ahmetarslan@hakkari.edu.tr
https://doi.org/10.59149/sduifd.1680711
mailto:sduilahiyatdergisi@sdu.edu.tr
https://dergipark.org.tr/tr/pub/sduifd/policy
mailto:sduilahiyatdergisi@sdu.edu.tr
https://dergipark.org.tr/en/pub/sduifd/policy


Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

46 

Nakşibendî Şeyhi Ahmed Kâsânî’nin Semâ Hakkındaki Düşünceleri 

Öz 

Semâ, öteden beri süregelen tartışmalara konu olmuş bir uygulamadır. Bazı âlimler semâyı haram sayarken 

bazıları semânın caiz olduğunu söylemişlerdir. Sûfîler de semâyı savunan müstakil risâleler kaleme 

almışlardır. Bu konuda eser yazan mutasavvıflardan biri de Ahmed Kâsânî’dir. Kâsânî, 16. Yüzyılda Orta 

Asya’da yaşamış Nakşîbendiyye tarikatına mensup bir sûfîdir. Mahdûm-ı a’zam olarak bilinen Kâsânî, 

Ubeydullah Ahrâr’ın halifelerinden Muhammed Kādî Semerkandî’nin yanında tasavvufî eğitimini almıştır. 

Kâsânî, birçok Farsça eser kaleme almıştır. Vahdet-i vücûdu benimseyen Kâsânî, eserlerinde Mevlânâ 

Celâleddin-i Rûmî’nin Mes̱nevî’sinden çokça iktibasta bulunmuştur. Yaşadığı dönemde birçok mühim 

şahsiyet ona iltifat etmiştir. Dönemin önemli siyasî figürlerinden Şeybânî hükümdarı Ubeydullah Han da 

ona yakınlık göstermiştir. Hükümdar, ondan istifade etmek için Kâsânî’ye bir ev tahsis etmiştir. Kâsânî, 

devlet adamlarından aldığı destek ve sûfî kişiliği sayesinde, Nakşibendiyye tarikatının Orta Asya ve Doğu 

Türkistan’da yayılmasında etkili bir rol oynamıştır.  Nitekim kendisinden sonra gelen takipçileri Nakşibendî 

Kâsânîler olarak anılmıştır. Kâsâniyye’nin bazı temsilcileri İstanbul’a kadar gelip tarikatın prensiplerini ve 

faaliyetlerini yaygınlaştırma çabasında olmuşlardır. Tüm bu bilgiler, Kâsânî’nin çok geniş bir coğrafyada 

etkili olan önemli bir şahsiyet olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. Bilindiği üzere, Nakşibendiyye tarikatı 

genel olarak semâya karşı katı bir tutum sergilememekle birlikte, bu konuda genellikle ihtiyatlı ve mesafeli 

bir yaklaşım benimsemiştir. Ancak Ahmed Kâsânî bu anlayıştan ayrılarak semâyı savunmuş ve bu 

konudaki görüşlerini Risâle-i Semâ’iyye adlı eserinde kaleme almıştır. Tarikatından farklı bir görüş 

geliştirmesi, Kâsânî’nin eserinin önemini ortaya koymaktadır. Ancak Kâsânî, Türkiye’de yaygın bir tarikat 

olan Nakşibendiyye’ye mensup olduğu halde hayatı ve fikirleri hakkında çok az bilgi bulunmaktadır. Bu 

makalenin amacı Risâle-yi Semâ’iyye’yi merkeze alarak Ahmed Kâsânî’nin semâ anlayışını incelemektir. 

Böylece alanda Ahmed-i Kâsâni hakkında bulunan eksiklik bir nebze de olsa giderilecektir. Kâsânî, 

risâlesinde semâ ile ilgili bilgi vermeden önce tasavvuf ehlinin şeriata uyduğunu ve silsilelerinin Hz. 

Peygamber’e ulaştığını söylemiştir. Ayrıca o, risâlesinin başında tasavvufa ön yargıyla yaklaşan bazı 

kimselerin olduğunu belirtmiştir. O, bu fikirde olan kimselerin risâlesini okuması halinde düşüncelerinden 

vazgeçeceklerini ifade etmiştir. Bu girişten sonra semâ ile ilgili bilgi verilmeye başlanmıştır. Eserde semânın 

manevi eğitime faydaları, semânın hükmü ve semânın ne zamandan itibaren sûfîler arasında yaygınlaştığı 

konularına değinilmiştir. Çalışma, Kâsânî’nin semâyı öncelikle ilk sûfîlerin sözleri, uygulamaları ve aklî 

delillerle temellendirdiğini ortaya koymaktadır. Onun özellikle Cüneyd-i Bağdâdî’nin fikirlerine büyük 

önem verdiği ve semânın Bağdâdî ile sûfîler arasında yaygınlaştığını ifade ettiği belirlenmiştir. Semâ ile 

ilgili mutasavvıflara yapılan eleştirilerden dolayı müellifin sık sık sûfîlerin şeriata bağlılığını vurguladığı 

görülmüştür. Kâsânî, semâyı tasavvufî eğitimin vazgeçilmez prensiplerinden biri olarak benimsemiştir. 

Ancak Kâsânî semânın herkes için faydalı olduğu görüşünde değildir. O, nefsani duyguları canlandırması 

durumunda semânın caiz olmadığının altını özellikle çizmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Semâ, Nakşibendiyye, Ahmed Kâsânî, Kâsâniyye. 

The Thoughts of Naqšbandī Sheikh Aḥmad-i Kāsānī on Samāʿ 

Abstract 

Samāʿ has long been a subject of debate in the history of Islamic Sufism. While some scholars have deemed 

samāʿ (spiritual audition or music in Sufi practice) impermissible (ḥarām), others have considered it 

permissible (ǧāʾiz). Sufis themselves have authored independent treatises defending samāʿ. One such Sufi 

who wrote on this subject is Aḥmad-i Kāsānī. Kāsānī was a 16th-century Sufi affiliated with the 

Naqšbandiyya order in Central Asia. Known as Maḥdūm-i Aʿẓam, he received his Sufi training under 

Muḥammad Qāḍī Samarqandī, one of the caliphs of ʿUbayd Allāh Aḥrār. Kāsānī authored numerous works 

in Persian. He embraced the doctrine of waḥdat al-wuǧūd (the unity of being) and frequently cited Rūmī’s 

Maṯnawī in his writings. Many notable figures of his time praised him, including the political leader ʿUbayd 

Allāh Ḫān, ruler of the Shaybānid dynasty, who showed him favour and even allocated a house for his 

benefit. Thanks to the support, he received from statesmen and his influential Sufi personality, Kāsānī 

played a key role in spreading the Naqšbandiyya order throughout Central Asia and Eastern Turkestan. 

Consequently, his followers came to be known as the Naqšbandī Kāsānīs. Some representatives of the 

Kāsāniyya branch even reached Istanbul, striving to disseminate the principles and practices of the order. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

47 

All of this clearly demonstrates that Kāsānī was a highly influential figure across a vast geographical area. 

As is well known, while the Naqšbandiyya order has generally not taken a harsh stance against samāʿ, it 

has adopted a cautious and reserved attitude toward the practice. However, Aḥmad-i Kāsānī diverged from 

this general approach and defended samāʿ, articulating his views in a work titled Risāla-yi Samāʿiyya. His 

development of a view different from the mainstream of his own order highlights the importance of this 

treatise. Despite his affiliation with the widely known Naqšbandiyya order in Turkey, there is little 

information about Kāsānī’s life and thought. The aim of this article is to examine Aḥmad-i Kāsānī’s 

understanding of samāʿ, focusing on his treatise Risāla-yi Samāʿiyya. In doing so, it seeks to partially fill the 

gap in academic knowledge regarding Kāsānī. Before addressing the topic of samāʿ, Kāsānī first emphasizes 

in his treatise that the people of Sufism adhere strictly to Šarīʿa and trace their spiritual lineage back to the 

Prophet Muḥammad. He also notes, at the beginning of his treatise, that some people approach Sufism with 

prejudice, stating that if such individuals were to read his work, they might abandon their preconceived 

notions. After this introduction, he begins discussing the concept of samāʿ. The work covers several aspects 

of the topic, including the spiritual benefits of samāʿ, its legal status, and how it spread among Sufis. The 

study reveals that Kāsānī grounds his defense of samāʿ primarily on the sayings and practices of early Sufis, 

as well as on rational arguments. It is evident that he places great importance on the ideas of Ǧunayd al-

Baġdādī, whom he sees as instrumental in the wider adoption of samāʿ among Sufis. In response to 

criticisms of samāʿ by others, Kāsānī frequently underscores the Sufis’ loyalty to Šarīʿa. For him, samāʿ is 

one of the indispensable principles of Sufi training. However, he does not believe that samāʿ is beneficial for 

everyone. He maintains that if it stirs up base or carnal desires, then samāʿ becomes impermissible. 

Keywords: Sufism, Samāʿ, Naqšbandiyya, Aḥmad-i Kāsānī, Kāsāniyya. 

Giriş 

Tasavvuf, insanları iyi ahlaka yönlendirme amacındadır. Bu bilim dalı, insanlık 

arasında güzel ahlakı yaygınlaştırmak için çeşitli metotlar geliştirmiştir. Rabıta, halvet, 

murâkabe, teveccüh, sohbet ve semâ bu yöntemlerden bazılarıdır. Her bir usule verilen 

önem, tarikattan tarikata değişmektedir. Mesela Nakşibendiyye tarikatında teveccüh ve 

rabıtanın yeri diğer tarikatlara göre daha özeldir. Mevlevîlik’te semânın diğer tarikatlara 

kıyasla daha yaygın ve sistemli bir uygulama halini aldığı görülmektedir. 

Nakşibendiyye tarikatının mensupları semâya mesafeli yaklaşımlarıyla 

bilinmektedir. Tarikatın kurucusu Bahâeddin Nakşibend (ö. 791/1389), bir semâ 

meclisine şahit olduğunda buna engel olmamış fakat “Bu işi yapmıyoruz ama inkâr da 

etmiyoruz.” diyerek1 ihtiyatlı bir tutum sergilemiştir. Geç dönem diğer Nakşîler de genel 

olarak mûsiki ile yapılan semâdan kaçınmışlardır.2 Osmanlı dönemindeki Nakşîler 

içinde semâya olumlu yaklaşan bazı zatlar bulunmaktadır.3 Ancak Nakşibendiyye 

tarikatında semâ, bu makalenin konusunu oluşturan Ahmed Kâsânî ile birlikte açık bir 

şekilde savunulmuştur. Onun takipçileri de semâya olumlu bakmışlardır. Nitekim 

Kâsânîyye tarikatına bağlı olan Bâkî Muhammed Şikârî Buhârî de semâyı savunmak 

amacıyla bir eser yazmıştır. İmâm-ı Rabbânî, Kâsânîlerin tekkede semâ meclisi 

 
1  Süleyman Uludağ, İslâm Açısından Mûsikî ve Semâ’ (İstanbul: Marifet Yayınları, 1999), 374; Necdet Tosun, 

Bahâeddîn Nakşbend Hayatı, Görüşleri, Tarikatı (XII-XVII. Asırlar) (İstanbul: İnsan Yayınları, 2007), 327; Ali 

Asgar Muîniyân, “Semâ’ der Tarîka-i Nakşibendiyye”, Gevher 15 (1352), 966-972. 
2  Semih Ceyhan, “Semâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 457. 
3  Halil İbrahim Şimşek, “İki Nakşibendî Müceddidinin Deverân Savunması-Mehmed Emin-i Tokâdî 

(ö.1745) ve Müstakim-zâde Süleyman Sadeddin (ö. 1778) Örneği-”, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma 

Dergisi 4/10 (2003), 283-298. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

48 

kurmalarını eleştirmiş ancak onlar bu uygulamaya devam etmişlerdir.4 Bütün bu 

bilgilerden Kâsâniyye’nin Nakşibendiyye’den farklı bir tutum izlediği görülmektedir. 

Akademik çalışmalarda semâ konusu çeşitli yönleriyle ele alınmış olmakla 

birlikte,5 mevcut literatürde Ahmed Kâsânî’nin semâ hakkındaki düşüncelerine dair 

müstakil bir araştırmaya rastlanmamaktadır. Bu makalede Ahmed Kâsânî’nin semâ 

hakkındaki risâlesinden hareketle onun semâ ile ilgili düşünceleri incelenmiştir. 

Çalışmada öncelikle Kâsânî’nin hayatı ve risâlesi hakkında kısaca bilgi verilmiş daha 

sonra semâ ile ilgili düşünceleri ele alınmıştır. 

1. Ahmed Kâsânî’nin Hayatı ve Risâle-i Semâ’iyye Adlı Eseri 

Mahdûm-ı a’zam olarak bilinen Ahmed b. Celâliddîn el-Kâsânî, şu an Özbekistan 

sınırları içindeki Kâsân kasabasında 868/1463’te doğmuştur. Nesebi Hz. Peygamber’e 

ulaşmaktadır.6 

Mahdûm-ı a’zam, Kâsân’da eğitim aldığı sırada manevî bir arayışa girmiştir. Bu 

nedenle Taşkent’e gidip Hâce Ubeydullah Ahrâr’ın (ö. 895/1490) halifelerinden 

Muhammed Kādî Semerkandî’ye (ö. 921/1515) intisap etmiştir. On iki yıl boyunca 

burada manevî eğitim görmüştür.7 Şeyhinin vefatının ardından onun yerine halifesi 

olarak irşad hizmetlerini üstlenmiştir. Kısa bir süre sonra şöhreti bölgeye yayılmış; 

birçok sûfî, âlim ve devlet görevlisi ondan feyiz almaya çalışmıştır.8 Şeybânî hükümdarı 

Ubeydullah Han da onun sohbetlerine katılmış ve kendisine yakın olması için ona bir ev 

tahsis etmiştir.9 Hükümdarın vefatından sonra oğulları da Kâsânî’ye yakınlık 

göstermişlerdir.10 

Kâsânî, bir müddet sonra Taşkent’ten memleketi Kâsân’a dönerek irşad 

faaliyetlerine devam etmiştir. Ancak toplum içerisindeki bazı kargaşalardan dolayı 

 
4  Necdet Tosun, “Nakşibendiyye”, Türkiye’de Tarikatlar Tarih ve Kültür, ed. Semih Ceyhan (İstanbul: İsam 

Yayınları, 2015), 667. 
5  Sema üzerine yapılan araştırmalardan bazı örnekler için bk.: Hasan Kamil Yılmaz, “Aziz Mahmûd 

Hüdâyî’nin ‘Semâ Risâlesi’”, Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 4 (1986), 273-284; Arif Demir, 

“İlk Mutasavvıfların Musiki Anlayışları”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/15 (2015), 65-

87; Sâfi Arpaguş, “XVII. Yüzyıl Osmanlı Toplumunda Mûsikî, Semâ’ ve Devran Hakkındaki Dinî 

Tartışmalar ve İsmâil Ankaravî’nin Semâ’ Müdâfaası”, Marife 3 (2007), 369-399; İsmet Kayaoğlu, “Raks 

ve Devrân Etrafında Tartışmalar”, III. Uluslararası Mevlâna Kongresi, (Konya: Selçuk Üniversitesi, 2003), 

291-302; Hamide Ulupınar, “Kuzey Afrika Tasavvuf Düşüncesinde Semâ”, Bilimname 34 (2017), 227-246; 

Mehmet Ayas, “Sema ve Devran Ritüellerinin Tasavvufi Eğitimdeki Yeri ve Mûsikinin Din Eğitiminde 

Değerlendirmesi”, Kilis 7 Aralık Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 8/15 (2018), 19-38; İsa Çelik - Ömer Tay, 

“Çiştiyye Tarîkatının Semâ ve Mûsikîye Yaklaşımı”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21/1 

(2021), 210-230. 
6  Muhammed İbrahim Mâlmîr - Fatma Şerifî, “Berresi-i Tatbiki Tefakkurât-i İrfani Hâce Ahmed-i Kâsâni 

der Silsile-i Nakşibendiye”, Metn Pejuhi-i Edebi 91 (1404), 7-12. 
7  Necdet Tosun, “Ahmed b. Celâliddîn el-Kâsânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2001), 24/531. 
8  Mâlmîr - Şerifî, “Berresi-i Tatbiki Tefakkurât-i İrfani Hâce Ahmed-i Kâsâni der Silsile-i Nakşibendiye”, 12. 
9  Mualla Uydu Yücel, “Ubeydullah Han”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2012), 23. 
10  Nurten Kılıç, Siyasal Kültürde Değişim: Şeybani Han ve Özbek Siyasal Oluşumu (1500-1510) (Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1999), 262. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

49 

Semerkant yakınlarındaki Dehbîd köyüne göç etmek zorunda kalmıştır. Bazen Buhara, 

Ahsîkes ile Semerkant’a ziyaretlerde bulunmuşsa da hayatının sonuna kadar Dehbîd’de 

ikamet etmiş ve 949/1542’de burada vefat etmiştir.11 

Ahmed Kâsânî vefat ettikten sonra onun silsilesi, Dehbidiyye ve Kâsâniyye 

ismiyle yayılmıştır. Kâsâniyye’nin yayılması ile Orta Asya’da Kübreviyye ve Yeseviyye 

zayıflamıştır. Bazı Kâsânî şeyhler, İstanbul’a kadar gelerek irşad faaliyetlerinde 

bulunmuşlardır. Kâsâniyye’yi Anadolu’ya ilk defa Ahmed Sâdık Taşkendî (ö. 994/1586) 

isimli bir zat getirmiştir. Bu kol zamanla İshâkiyye, Âfâkıyye, Cûybâriyye ve diğer bazı 

alt kollara ayrılmıştır. 18. yüzyılda Nakşibendiyye’nin Müceddediyye kolu yayılmaya 

başlayınca Kâsâniyye’nin etkisi azalmıştır.12 

Kâsânî, tasavvuf alanında birçok Farsça risale kaleme almıştır.13 Bunlardan otuz 

bir tanesi 2024’te İran’da yayınlanmıştır. Eserlerinde ayet ve hadislerin yanında Semnûn 

b. Hamza (ö. 298/911), Zünnûn el-Mısrî (ö. 245/859) ve Cüneyd-i Bağdâdî (ö. 297/909) 

gibi ilk sûfîlerin sözlerinden istifade etmiştir. Vahdet-i vücûdu benimseyen Kâsânî, en 

çok Mes̱nevî’den faydalanmıştır.14  

Ahmed Kâsânî, Risâle-i Semâ’iyye’de bazı kimselerin tasavvuf ehlini tanımadığı 

için onlara muhalefet ettiğini belirtmiştir. Onun eserini yazmadaki amacı sûfîlerin 

aleyhinde olan bu kişilerin zihnindeki şüpheleri gidermektir.15  

Kâsânî, risâlesinin yazılma amacını belirttikten sonra mutasavvıfların yolunun 

sadece şeriata uymaktan ibaret olduğunu ifade etmiştir. O, tasavvuf yolunun esaslarının 

Hz. Ebû Bekir vasıtasıyla Hz. Peygamber’den alınarak günümüze kadar ulaştığını 

vurgulamış, bu çerçevede mutasavvıfların; şeriata uymaya, nefse muhalefet etmeye ve 

bidatlerden uzak durmaya özen gösterdiğini dile getirmiştir. Ayrıca o, mutasavvıfların 

Ehl-i Sünnet mezhebine bağlı olduğunu ve diğer batıl fırka ve mezheplerin savunduğu 

görüşlerden uzak durduğuna şu sözlerle dikkat çekmiştir: “Bu sıddîklerin yolu ta’tîl ve 

teşbih fikrinden uzaktır. Belki onların yolu saf hidayet ile marifet nurundan ve Ehl-i 

Sünnet itikadından ibarettir.” Kasânî’ye göre, mutasavvıfların yolunu reddeden kimse 

Hz. Peygamber’e ve ashabına muhalefet etmiş sayılır; buna karşılık onların yolunu 

izleyen ise Hakk’ın yolundadır.16 

 
11  Tosun, “Ahmed b. Celâliddîn el-Kâsânî”, 24/531. 
12  Tosun, “Nakşibendiyye”, 508-510. 
13  Ahmed-i Kâsânî’ye nispet edilen risâleler ve bu risâlelerin kayıtlı olduğu yazma eser kütüphaneleri 

hakkında bilgi için bk. İlham Rüstâd - Zeyneb Rahmâniyân-i Kûşkekî, “Ma ‘rifi-yi Nushehâ-yi Hatti-yi 

Risalâhâ-i Ahmed-i Kâsânî”, Fasılnâme-i Pejüheşnâme Nüshaşinâsî-yi Mutûn-i Nazm u Nesr-i Farisî 10 

(1397), 1-27. 
14  Tosun, “Ahmed b. Celâliddîn el-Kâsânî”, 24/531; Muhammed Takva - Abdullah Râdmerd, “Ma’rifî 

Mahdûm-ı A’zam”, Mecmû’e-i Resâil-i Hâce Ahmed-i Kâsânî (Tahran: Doktor Mahmûd-i Efşâr, 2024), 32. 
15  Kâsânî şöyle demektedir: "Zayıf Ahmed b. Mevlânâ Celâleddin el-Kâsânî, bu yüce zümrenin 

(mutasavvıfların) toprağını öpmekle kendisine ulaşanlardan, onların hâllerine ve makamlarına dair bir 

nebze yazılmasını istedi. Umulur ki bu nüshayı okuduktan ve gördükten sonra, Allah onlara lütuf ve 

başarı ihsan eder de bu zümreyi bir daha inkâr etmezler ve kendilerini onların saadetinden mahrum 

bırakmazlar." Bk. Hâce Ahmed-i Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, Mecmû’e-i Resâil-i Hâce Ahmed-i Kâsânî, 

thk. Muhammed Takva - Abdullah Râdmerd (Tahran: Doktor Mahmûd-i Efşâr, 2024), 83. 
16  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 83. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

50 

Mahdûm-ı a’zam, bu risâlede birçok mutasavvıfın eserinden nakiller yapmıştır. 

Örneğin İmam-ı Gazzâlî’nin (ö. 505/1111) Kimyâ-ı Saʿâdet eserindeki semâ bölümünü 

özetleyerek vermiştir.17 Ayrıca Mevlânâ (ö. 672/1273), Sa’dî-yi Şîrâzî (ö. 691/1292) ve 

Kāsım-ı Envâr’dan (ö. 837/1433) birçok alıntı yapmıştır. 

2. Ahmed Kâsânî’ye Göre Semânın Ortaya Çıkışı 

Arapça bir kelime olan semâ sözlükte dinlemek, duymak ve kulağın hoşuna 

giden her türlü güzel ses anlamlarındadır.18 Semâ bir tasavvuf terimi olarak dinî 

musikiyi dinlemeyi, makam ve nağme ile okunan dini metinleri dinlemeyi, dinlenen 

ilahinin etkisiyle coşup dönme halini ifade eder.19 Kâsânî, semâyı nağmeli sözlerin 

dinlenmesi olarak tanımlar. Ayrıca o, Ubeydullah Ahrâr’ın (ö. 895/1490) meclislerinde 

kanunla neyin çalındığını belirtmiştir. Kâsânî’nin aktardığına göre Ahrâr’ın 

meclislerinde Mes̱nevî, Kāsım-ı Envâr’ın (ö. 837/1433) Dîvân’nından güzel nağmeler 

okunmuş ve Ahrâr, bunların etkisinde kalarak ağlamıştır.20 Bu durumda o, semâyı bazı 

mûsiki aletleriyle ilahîlerin okunmasıyla kişinin kendisinden geçmesi olarak 

değerlendirdiğini göstermektedir.  

Kur’ân-ı Kerîm’de mûsiki ile ilgili açık bir âyet bulunmamaktadır. Mûsikinin caiz 

olduğunu veya olmadığını savunanlar mûsiki ile alakalı olmayan bazı âyetlerden yola 

çıkarak görüşlerini temellendirmeye çalışmışlardır. Her iki düşünceyi benimseyenler de 

âyetleri yorumlamada aşırıya kaçtıkları söylenebilir. Hz. Peygamber’in mûsikiye izin 

verdiğine dair rivayetler bulunmaktadır.21 

Kâsânî, semânın ortaya çıkışını açıklamadan önce yaratılış konusundan 

bahsetmiştir. Ona göre ruhlar, âlemin imar edilmesi için yaratılmıştır. Ancak ruhun 

böyle bir kabiliyeti olmadığı için Âdem’e bir beden meydana getirilmiştir. Tek bir kişi 

ile dünya imar edilmeyeceğinden Cenab-ı Allah, Havvâ’yı da Âdem’den yaratmıştır. 

Ardından dünyayı imar etmesi için Âdem, dünyaya gönderilmiştir. Allah Teâlâ, 

insanlara doğru yolu göstermesi için onlardan bazılarına peygamber olarak 

görevlendirmiştir.22 

Kâsânî, tarih boyunca peygamberlerin insanlara Hakk’ın yolunu gösterdiğini 

hatırlatmıştır. İnsanların çoğu dünyevî meşgalelerle uğraştığından bu çağrıya kulak 

vermemiştir. Gaflette olan bu insanlar, rûz-i elestte23 verdiği sözü unutmuşlardır. 

 
17  Krş. Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî, Kimya-yı Saâdet, çev. 

Ali Arslan (Merve Yayınevi, 2004), 291-296; Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 104-106. 
18  Muhammed A’la b. Ali Tehânevî Tehânevî, Kitâbu Keşşâf-ı Istılâhâti’l-Fünûn (Beyrut: Mektebetu Lubnân     

Nâşirûn, 1996), 1/971; Muhammed Murtaza Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-Ḳāmûs (Küveyt: Vizâretü’l-

İrşâd ve’l-Enbâ fi’l-Küveyt, 2001), 21/237. 
19  Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü (Ankara: Rehber Yayınları, 1997), 233; 

Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2016), 442. 
20  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 100. 
21  Uludağ, İslâm Açısından Mûsikî ve Semâ’, 44-72. 
22  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 88. 
23  Allah, ruhlara “Ben sizin rabbiniz değil miyim” diye sormuş ve ruhlar “evet” diye cevap vermiştir. Bu 

sözleşmeyi Hak Teâlâ, bizlere A’râf sûresinin 172. âyetinde haber vermiştir. Allah ile insanlar arasında 

vuku bulan bu sözleşmeye “rûz-i elest”, “mîsâk”, “kālû belâ”, “ahid”, “belâ ahdi “bezm-i ezel” ve 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

51 

İnsanlardan bazılarıysa peygamberlerin gösterdiği ilkeler doğrultusunda yaşamışlardır. 

Ancak Hz. Peygamber ile vahiy kesilmiştir. Bu nedenle onun ahirete irtihalinden sonra 

ümmeti içinde ihtilaf çıkmıştır. Kâsânî, İmam Ebû Hanîfe (ö. 150/767) ve İmam Şâfiî (ö. 

204/820) gibi âlimlerin içinde bulundukları zaman ve çevreye göre ictihad yaparak 

karşılaşılan yeni sorunlara çözüm getirdiğini belirtmiştir. 24 

Buna binaen Kâsânî, tasavvuf yolunda da ihtilaflar çıktığını ifade etmiştir. İlk 

ihtilaf da Cüneyd-i Bağdâdî zamanında çıkmıştır. Bağdâdî, yaşadığı devirde halkın 

değiştiğini görmüştür. Kendi zamanındaki insanlara uygun olan ve onları doğru yola 

ileten uygulamanın semâ olduğunu fark etmiştir. O, bu nedenle semâ yolunu 

benimsemiştir.25 Kâsânî’nin semânın ortaya çıkışını bir ictihad olarak gördüğü 

anlaşılmaktadır.  

Kâsânî’nin belirttiği gibi Cüneyd-i Bağdâdî’nin semâ meclislerinde hazır 

bulunduğuna dair bilgiler bulunmaktadır. Nitekim rivayet edildiğine göre onun da 

hazır bulunduğu bir mecliste bir kavval ilahi okuyunca meclistekiler ayağa kalkmıştır. 

Bağdâdî ise sakin bir şekilde oturmaya devam etmiştir. Ona niçin semâ yapmadığı 

sorulunca “Dağları yerinde hareketsiz olarak görürsün, halbuki onlar bulut gibi geçip 

gitmede ve dönmede”26 âyetini okumuştur.27 Tasavvuf klasiklerinde geçen bu bilgiden 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin semâ meclislerinde bulunduğunu anlamaktayız. Bağdâdî’den 

önce vefat etmiş olan Zünnûn el-Mısrî’nin (ö. 245/859) de semâ meclislerinde bulunduğu 

rivayet edilmiştir. Bağdat’ta geçen bu hadisede bir kavvalın ilahi söylemesi için 

Zünnûn’dan izin istenmiştir. Kavvalın ilahi söylemesiyle Mısrî vecde gelmiştir.28 Burada 

dikkat çeken husus bu olayın Bağdat’ta geçmesidir. Bu durumda Mısrî’nin Bağdat’ta 

semâ ile karşılaşmış olma ihtimali bulunmaktadır. 

Günümüz araştırmaları ise semâ meselesini misâk nazariyesi ile izah eden ilk 

mutasavvıfın Bağdâdî olduğunu göstermektedir.29 Kuşeyrî, Cüneyd-i Bağdâdî’nin bu 

konudaki fikirleri hakkında şöyle bir hadise anlatmaktadır: 

Cüneyd’e sorulmuş: Sakin sakin duran bir kimse semâ dinlediği zaman 
neden sallanmaya başlıyor? Şöyle demiş: Allah Teâlâ ‘ezel ve elest 
bezmi’nde ilk misâkta ruhlara ‘Ben sizin rabbiniz değil miyim?’ diye 
hitap etmiş. Ruhlar da ‘evet, öyle’ demişlerdi. İşte o zaman bu kelâmın 
işitilmesinden hâsıl olan şevk ve lezzet ruhlara yerleşti, semâ 
dinledikleri zaman onu hatırlar ve harekete geçerler.30 

 
“bezm-i elest” gibi çeşitli adlar verilmiştir. Bk. Yusuf Şevki Yavuz, “Bezm-i Elest”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 6/106. 
24  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 91. 
25  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 91. 
26  en-Neml 27/88. 
27  Ebû Nasr es-Serrâc, el-Lüma’, thk. Abdulhalim Muhmud - Taha Abdulbaki Surûr (Mısır: Dâru’l-Kütübi’l-

Hadise, 1960), 144; Abdulkerim Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, çev. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergâh 

Yayınları, 2016), 155. 
28  Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 427; Büşra Canbaz, Zünnûn el-Mısrî’nin (ö. 245/859) Tasavvuf Anlayışı (Yalova: 

Yalova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 75. 
29  Semânın misakı hatırlattığı düşünce Cüneyd el-Bağdâdî tarafından dile getirilmiştir. Bk. 424 Kuşeyrî, 

Kuşeyrî Risâlesi, 425; Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 424. 
30  Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 424. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

52 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin misak ve semâyla ilgili bu görüşleri vesilesiyle de Kâsânî, 

semânın Bağdâdî ile başladığını söylemiş olması muhtemeldir. Burada Ahmed Kâsânî, 

semânın Cüneyd-i Bağdâdî ile başladığını belirtmiştir. Ancak Zünnûn el-Mısrî’nin de 

semâdan bahsettiği ve semâ meclislerine katıldığı bilinmektedir.  Cüneyd-i Bağdâdî’nin 

semâ ve mîsâk nazariyesini dile getiren ilk sûfî olması sebebiyle, Kâsânî’nin semânın 

başlangıcını ona nispet etmiş olabileceği ihtimali göz önünde bulundurulmuştur. Bu 

nedenle “olması muhtemeldir” ifadesiyle bu ihtimale dikkat çekilmiştir.  

3. Ahmed Kâsânî’ye Göre Semânın Hükmü 

Sûfîler güzel sesin insanı Allah’a yaklaştıran, ruhu tezkiye eden ve nefsi 

arındıran bir etkisinin bulunduğunu söylemektedirler. Bunlar ancak ibadetlerle elde 

edilecek hasletlerdir. Bu nedenle semâya cevaz veren mutasavvıfların semâya ibadet 

gözüyle baktığını söylemek yanlış olmaz. Buna karşılık mûsikiye muhalif olan kesimler, 

mutasavvıfların semâyla ilgili fikirlerini reddetmişler ve bazıları tenkitlerinde aşırıya 

giderek onları tekfir etmişlerdir. 31 

Ahmed Kâsânî, semânın meşruiyetini savunurken Hz. Peygamber’in, sûfîlerin 

ve âlimlerin hayatından örnekler vermiş; mutasavvıfların semâya dair sözlerini aktarmış 

ve aklî delillerle semânın caiz olduğunu ortaya koymaya çalışmıştır. Mesela o, yanında 

şiir okununca Hz. Peygamber’in vecde geldiğini nakletmiştir.32 Hz. Peygamber’in 

omuzundan düşen ridası, orada hazır bulunanlar tarafından parçalanarak 

bölüştürülmüştür. Ridadan parça alanlar, teberrüken aldığı parçayı elbiselerine 

yamamışlardır.33 

Kâsânî, semâ konusundaki görüşünü temellendirmek amacıyla bazı sûfîlerin bu 

husustaki kanaatlerini aktarmıştır. Bu doğrultuda semânın câiz olduğunu ortaya 

koymaya çalışmıştır. Örneğin Zünnûn el-Mısrî’nin (ö. 245/859) şu sözünü nakletmiştir: 

“Güzel sesler, ilahi konuşmalar ve işaretlerdir ki bunlar iyi insanlara emanet edilmiştir.” 

Ayrıca Semnûn el-Muhib’in (ö. 298/911) şu sözünü de aktarmıştır: “Semâ, Hakk’ın 

 
31  Uludağ, İslâm Açısından Mûsikî ve Semâ’, 115, 161. 
32  Kâsânî, Hz. Peygamber’in yanında şu mısraların okunduğunu belirtmiştir: "Ciğerimi soktu hevâ yılanı 

/ Ne tabibi var ne de okuyanı / Ancak o aşkına daldığım habîb / O’dur bütün ilaçların sahibi tabib Kâsânî. 

“Risâle-i Semâ’iyye”, 100; Muhtemelen Kâsânî, bu hadisi Avârifü’l-Maârif’ten nakletmiştir. Avârif’te söz 

konusu hadis, Enes b. Mâlik (r.a)’dan rivayetle şu şekilde aktarılmaktadır: “Resulullah’ın yanında 

bulunuyorduk. O anda Cebrail (a.s) geldi ve ‘Ya Resulullah! Senin ümmetinin fakirleri zenginlerinden 

yarım gün önce Cennete gireceklerdir. Bu yarım gün (dünya günleri ile) beş yüz sene etmektedir.’ dedi. 

Bunu duyan Allah Resulü (s.a.v), gayet sevinerek ‘İçinizde bize şiir söyleyecek kimse yok mudur?’ diye 

sordu. Cemaatin içinde bir bedevî ‘Evet Ya Resulullah, ben söyleyebilirim.’ dedi. Resulullah (s.a.v): 

‘Öyleyse gel söyle!’ buyurunca a’rabî şu manadaki şiiri okudu: ‘Ciğerimi soktu hevâ yılanı / Ne tabibi 

var ne de okuyanı / Ancak o aşkına daldığım habîb / O’dur bütün ilaçların sahibi tabib.’ Resulullah (s.a.v) 

bunu işitince vecde geldi. Orada bulunan Ashab-ı Kiram da vecde geldiler. Öyle ki; Resulullah’ın (s.a.v) 

omuzundan ridası düştü. Vecd halinden çıkınca her biri yerlerine döndüler. Muâviye b. Ebi Süfyân: 

‘Hareketiniz ne güzeldi, Ya Resulullah’ dedi. Resulullah (s.a.v): ‘Öyle deme Ya Muaviye! Sevgilinin 

zikrini işittiğinde titremeyen, kimse kerim değildir.’ buyurdu. Sonra omuzundan düşen ridasını orada 

bulunan dört yüz kişiye pay edip dağıttı.” Şehâbeddin Sühreverdî, Gerçek Tasavvuf (ʿAvârifi’l-maʿârif), 

çev. Dilaver Selvi (İstanbul: Semerkand Yayınları, 2010), 261. 
33  Bu hadisin mevzu olduğu belirtilmiştir. Bk. İsmâil b. Muhammed Aclûnî, Keşfü’l-Hafâ, thk. Abdülhamîd 

b. Ahmed b. Yûsuf b. Hindâvî (el-Mektebetü’l-Asriyye, 2000), 2/165. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

53 

ruhlara nidasıdır. Vecd, ruhların bu nidasına icabetidir. Bayılma, Hakk’a vasıl olmadır. 

Ağlama, vasıl olmanın ferahıdır.”34  

Bunun yanı sıra, Cüneyd-i Bağdâdî’nin semâ, yemek yeme ve ilim müzakereleri 

sırasında sûfîlere ilahî rahmetin nazil olduğuna dair görüşüne de değinilmiştir.35 Zira 

sûfîler, işittiklerini Hak’tan duyar ve vecd hâli sebebiyle yerlerinde duramazlar. 

Kâsânî’nin aktardığına göre Cüneyd-i Bağdâdî, rüyasında Hz. Peygamber’e semâ 

hakkında ne buyurduğunu sormuş o da “Benim hazır olmadığım (semâ) meclisi yoktur. 

Ancak (semâya) başlarken ve bitirirken Kur’an-ı Kerîm okuyun.” buyurmuşlardır.36  

Benzer şekilde Kâsânî, Şiblî’den de semâ ile ilgili bir hadise nakletmiştir. Şiblî 

semâ esnasında yüksek sesle feryat etmiş, bunun sebebi sorulduğunda ise “Eğer 

duyduğumu insanlar duysaydı hepsi bayılırdı” şeklinde cevap vermiştir.37 Ayrıca İmam 

Şâfii’nin yanında bazı beyitler okununca vecd haline girmiştir.38 İmam Şâfiî bu gibi 

durumlarda vecde girmeyenlerin “kalp kulağının kapalı” olduğunu söylemiştir.39  

Sûfî düşüncede, Allah rızasına yönelik niyetle yapılan her eylem ibadet olarak 

kabul edilmiştir.40 Kâsânî, bu minval üzerine semâya yaklaşmıştır. Ona göre haram ile 

helal arasındaki bir fark, insanı Hakk’a yaklaştırması ya da ondan uzaklaştırmasıdır.41 

Birincisi kişiyi Hakk’tan uzaklaştırırken ikincisi O’na yakınlaştırır. Kâsânî’ye göre kişiyi 

semâ kadar Hakk’a yakınlaştıran bir şey yoktur.42 Kâsânî’nin bu görüşü, tasavvufi 

ritüellerin sadece dışsal formlar değil, ruhani bir yükseliş aracı olarak değerlendirilmesi 

gerektiğini vurgulaması açısından dikkate değerdir.  

Semâ, sâliki Hakk’a yaklaştırdığından Cüneyd-i Bağdâdî başta olmak üzere 

birçok tasavvuf ehli seyr u sülûk eğitimlerinde semâ uygulamasını da tercih etmişlerdir. 

Semâ da onların kurb makamında en ileri noktaya varmalarını sağlamıştır. Ancak daha 

sonraki dönemlerde sûfîleri takip ettiğini söyleyen kötü niyetli bazı kimseler, dinin 

 
34  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 99. 
35  Kısaltarak verdiğimiz Cüneyd-i Bağdâdî’nin bu fikri tasavvuf klasiklerinde de geçmektedir. Bk. Serrâc, 

el-Lüma’, 343; Ebû Bekr Tâcülislâm Muhammed b. Ebû İshâk İbrâhîm b. Ya’kūb el-Kelâbâzî, et-Taʿarruf 

li-meẕhebi ehli’t-taṣavvuf (Kahire: Mektebetü’l-Hancı, 1994); Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 424. 
36  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 101. 
37  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 93. 
38  Kuşeyrî, semâ bahsinde İmam Şâfiî ile ilgili şöyle bir hadise anlatmıştır: İsmail b. Aliyye halini hikaye 

ederek der ki: Şâfiî (r.a) ile birlikte yürüyordum, öğle sıcağı bastırmıştı. Birinin türkü söylediği bir yerden 

geçerken, Şafiî: Şu adamın yanını varalım (ve onu dinleyelim) dedi. (Gittik ve dinledik). Sonra Şâfiî bana: 

Bu hoşuna gidiyor mu? diye sordu. Hayır! dedim O halde hissiz ve duygusuz bir kimsesin, dedi.” 

Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 421. 
39  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 93. 
40  Hasan Kamil Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2023), 82. 
41  Bu yaklaşıma yakın bir düşünce Kuşeyrî’de de geçmektedir. Kuşeyrî semânın mubah olması konusunda 

şöyle demektedir: Dinleyenin ibadet ve taata rağbetini arttıran, Allah Teâlâ’nın muttaki kulları için 

hazırladığı şeyleri hatırlatan, insanı hatalardan sakınmaya sevk eden, semâ hâlindeki adamın kalbine 

saf vâridat ve fuyûzât getiren beste ve nağmeleri dinlemek müstahap olur bu gibi şeyleri dinlemek 

mustahap olur. Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 423. 
42  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 96. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

54 

emirlerinin dışına çıkmışlardır. Kâsânî, fakihlerin bu sahtekar taifenin semâsına cevaz 

vermediğini ancak gerçek sûfîler için semânın caiz olduğunu belirtmiştir.43  

Ahmed Kâsânî’ye göre, semânın bazı faydaları kabul edilse de muhtemel 

zararları nedeniyle kimi çevreler onun terkini gerekli görmüştür. O, namazla ilgili şu iki 

âyeti naklederek bu iddiaya cevap vermiştir: “Müminler kesinlikle kurtuluşa ermiştir ki 

onlar, namazlarında derin bir saygı hali yaşarlar.”44 “Vay haline o namaz kılanların ki, 

onlar namazlarının özünden uzaktırlar.” 45 Kâsânî, “namazın özünden uzak olanlar”ın 

kınanmasının namazın terk edilmesini gerektirmediği gibi, semâda bulunabilecek bazı 

sakıncaların da semânın bütünüyle terk edilmesini haklı kılmayacağını ifade etmiştir.46 

4. Ahmed Kâsânî’ye Düşüncesinde Semânın Manevî Eğitime Katkısı 

Ahmed Kâsânî, mutasavvıflardan bazılarının müridlerini manevi olarak terbiye 

etmek için semâyı tercih ettiğini belirtmiştir. Çünkü bu uygulamanın bazı faydaları 

olduğunu görmüşlerdir.47 Eserde bu faydalardan iki tanesine değinilmiştir. 

Bunlardan birincisi, sâlik de bir bıkkınlık olması ya da onun kabz / bast haline 

girmesinden dolayı amelde bir gevşeme olması durumundadır. Kâsânî, Cüneyd-i 

Bağdâdî’den sonraki mutasavvıfların müridde ortaya çıkan bu sorunu meşru güzel 

sesler ve heyecan verici şiirler dinletmek suretiyle çözdüğünü belirtmiştir. Nitekim sâlik, 

semâdan sonra gevşemeden kurtularak eskisinden daha büyük şevkle amellerini ifa 

etmeye çalışır.48 

Semânın diğer faydası sülûk esnasında nefsânî sıfatların baskın gelmesi 

hallerinde görülür. Bu durumlarda mürid, karşısına çıkan perdeler yüzünden manevî 

olarak terraki edemez. Sâlike elest bezminden ayrılık uzun gelir, bu nedenle arzu ve 

coşkusu azalır. Ruhlar âlemine olan iştiyakı ancak güzel nağmeler canlandırabilir. Sâlik, 

bu nağmelerle ezelî hitabı hatırlar ve Hakk’a olan muhabbeti ortaya çıkar. Ruh, bir 

uyanışla varlık tozunu ve kendini beğenmenin sisini üzerinden atar. Böylece kişi kalbin, 

nefsin ve tüm varlıkların kirlerinden arınır.49 Kâsânî, bu tespitlerinin ardından 

Mes̱nevî’den şu beyitleri aktarır:  

Aşk, bir kez tutuştu mu sevgiliden başka ne varsa hepsini yakan bir alevdir / 

Allah’tan başka ne varsa öldürmek için “lâ” kılıcını çekince bir bak bakalım, lâ’dan sonra 

geriye ne kalır? / Geriye “ilallah” kalır da ondan başka ne varsa gider. Sevin, a şirki yakıp 

yok eden güçlü aşk.50 

 
43  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 95. 
44  el-Mü’minûn 23/1-2. 
45  el-Maûn 107/4-5. 
46  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 100. 
47  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 86. 
48  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 86. 
49  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 87. 
50  Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî, Mesnevî-i Mânevî, çev. Derya Örs - Hicabi Kırlangıç (İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2015), 633. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

55 

Kasânî, semânın “elest bezm”inde ruhların duyduğu sesi hatırlattığını ısrarla 

vurgular. “Elest bezm”inde işitilen ses hatırlanınca hakikatin görünmesine engel olan 

vesvese ortadan kalkar. O, bu konuda şöyle der: 

Vesvese pamuğunu kulağından çıkarınca aşina oldukları bir ses 
onların can kulağına yetişir. Ruhları o tarafa gitmek için uçmaya başlar. 
Kaçınılmaz olarak hareketlenirler. Varlıkları harekete geçer ve o yüce 
makama büyük bir özlemden ötürü nara atıp bağırırlar. Ayrılık ve 
uzaklık hatırlanır; bu yüzden ağlama ve sızlanma başlar. Her an asıl 
vatanlarına dönmek isterler, ancak bunu başaramazlar.51  

O halde sâlik hakikate uzak olması nedeniyle diğer bir ifadeyle asli vatanından 

uzak olmasından dolayı semâda ağlamaktadır. Kâsânî, bunu annesinden ayrı olan bir 

bebeğin durumuna benzetir. Bu durumdaki bir bebek annesinin sesini duyduğunda ona 

kavuşmak için hemen ağlamaya başlar. Ağlamanın neticesinde bebeğe merhamet edilir 

ve bebek, annesine verilir. Aynen bunun gibi sâlik, semâdaki güzel nağmeler sayesinde 

misakı hatırlayıp ağlamaya başlar. Nihayetinde bu ağlaması, sâlikin kurtuluşuna vesile 

olur.52 Kâsânî, Mevlânâ’nın ağlama ve niyazla ilgili şu beyitlerini de aktararak 

görüşlerini pekiştirmeye çalışır: 

Ağlayıp inlemek güçlü bir sermayedir. Küllî rahmet ise daha güçlü bir 
dadıdır. / Dadı ve anne, çocuğu ne zaman ağlayacak diye bekler durur. 
/ Allah, sizin hacet çocuğunuzu, ağlasın da içeceği süt ortaya çıksın diye 
yarattı. / Dedi, “Allah’a dua edin.” Ağlamayı eksik etme ki rahmet 
sütleri çoğalsın. / Rüzgârın ninnisi, bulutların süt yağdırması, bizim 
için tasalanır, biraz sabret.53 Helva satan çocuk ağlamadıkça rahmet 
denizi kabarıp dalgalanmaz. / O çocuk senin gözündür, kardeşim. Bil 
ki isteğine ulaşmak, ağlayıp yakarmana bağlıdır.54 

Ahmed Kâsânî, risâlesinin başka bir yerinde semâ ile insanın yaratılmasının 

sebebi arasında ilişki kurmuştur. O, semâyı insanın yaratılış gayesiyle ilişkilendirerek, 

onun manevi bir uyanışa vesile olduğunu vurgulamaktadır. İnsanın varoluşunun 

temelinde Allah’a olan sevgi yer almakta olup, bu sevgi insanın derinliklerinde gizlidir. 

Kâsânî’ye göre, bu gizli sevgi ancak belirli etkenlerle açığa çıkabilir. Zira insanın 

hilkatindeki amaç Rabbü’l-Alemîn’i sevmektir. Ancak bu muhabbet, taşta ateşin gizli 

olması misali insanın derinliklerinde gizlidir. Taşta gizli olan ateşi ortaya çıkarmak için 

ona vurmak gerekir. Aynen bu örnekteki gibi güzel nağmeler insanın derinliklerinde 

gizli olan muhabbetullahın açığa çıkmasına vesile olur. Çünkü güzel nağmeler Hakk’ın 

kulun kalbine hitâblarıdır. Bu nedenle güzel nağmeler işitildiğinde gönülde muhabbet 

ateşi yanmaya başlar ve mâsivâyı yakar. Bütün tâat ve ibadetlerden maksat bu 

muhabbetin ortaya çıkarılmasıdır. Hiçbir ibadet güzel nağmeler kadar muhabbetin 

ortaya çıkmasında etkili değildir. Zira ibadetler kulun amelleridirler güzel nağmelerse 

mahbûbun habîbin gönlüne hitâbıdır.55 

 
51  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 92. 
52  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 92. 
53  Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî, Mesnevî-i Mânevî, 242-243. 
54  Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî, Mesnevî-i Mânevî, 193. 
55  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 94. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

56 

Kâsânî, tasavvufta semâyı benimseyen sûfîlerin yolunu ilim ve zahidlikten 

ziyade yanma ve dert ekseninde ele almasını vurgulamaktadır. Ona göre, eğer semâ 

sadece zâhidâne bir pratiğe dayalı olsaydı, ilimde yetkin kişilerin sûfîlere muhtaç 

olmaması gerekirdi. Ancak tarih boyunca, ilim sahibi birçok kişinin tasavvuf yoluna 

yöneldiği görülmektedir. Kâsânî, Muhammed Pârsâ’yı bu görüşüne örnek olarak 

göstermektedir. Zira Parsâ ilmi birikimi güçlü olan bir şahsiyet olmasına rağmen, 

Nakşibendî yoluna girmiştir.56  

Kâsânî, semânın herkes için faydalı olmadığını da vurgular. Semânın faydalı 

olabilmesi için ölü bir nefs ve canlı bir kalp gerekir. Eğer biri, zülf (saç) ve ḫâl (ben) 

sembollerini işittiğinde bir beşeri hatırlarsa semâ ona haram olur.57 O, insanın ruhla ve 

nefsten meydana gelmesinden dolayı da sadece bazı kişilere semânın faydalı olacağını 

söyler. Çünkü güzel nağmeler, ruhânî yönü kuvvetli olanı Hakk’a doğru götürür ve 

onun kurb-i ilâhî yönünde terrâki etmesini sağlar. Nefsi ruhuna baskın kişiler, güzel 

nağmeler işittiğinde nefsi kuvvet bulur. Semâ, onu zina ve eğlenceye sevk eder. Kâsânî, 

semânın herkes için faydalı olmadığı hakkında Zünnûn el-Mısrî’nin şu sözünü nakleder: 

58 “Semâ kalpleri Hakk’a doğru götürür. Kim Hak ile dinlerse (bu) tahakkuk eder, kim 

nefsiyle dinlerse zındık olur.”59 Ayrıca Kâsânî, semânın hükmünün kişinin hissettiği 

duygulara göre değiştiğini belirten Sa’dî-i Şîrâzî’nin şu beyitlerini de aktarır: 

Kardeş, bana ‘Semâ nedir?’ diye soracak olursan, dinleyen kimdir ne 
kabiliyettedir anlamadıkça bir şey söylemeyeceğim / Semâyı ruh ve 
maneviyatı ile dinler, yani ruhu mana burçlarından uçarsa, melekler 
dahi onun yüksekliği alemine varamazlar / Eğer bunu dinleyen 
eğlence, oyun, maskaralık adamı ise semâ ile onun ruhunda oturmuş 
olan şeytan kuvvet bulur.60 

Sonuç 

Ahmed Kâsânî, Nakşibendiyye tarikatının önemli bir simasıdır. Zira o ve 

takipçileri Nakşibendiyye’nin Kâsânîyye kolu olarak kendilerine has bir isimle 

bilinmişlerdir. Kâsânî, tarikatın yayılmasını sağladığı gibi Farsça birçok eser kaleme 

almıştır. Eserlerinde özellikle Mevlânâ’nın etkisinde kalmıştır.  

Kâsânîlerin semâya olumlu bakması onların en belirgin özelliği olmuştur. 

Ahmed Kâsânî, âlimlerle mutasavvıflar arasında uzun tartışmalara neden olan semâyı 

Risâle-yi Semâiyye’de ele almıştır. O, bu risâlesini yazarken Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî 

ve İmam-ı Gazzâlî gibi önemli mutasavvıflardan istifade etmiştir.  

Kâsânî, semâ ile ilgili bilgi vermeden önce mutasavvıfların şeriata uymadaki 

hassasiyetlerine değinmiştir. Bu minvalde sûfîlerin silsilesinin Hz. Peygamber’e 

 
56  Muhammed Pârsâ’nın Nakşibend’e intisabıyla ilgili için bk. Abdülmelik İbrahimoğlu, Muhammed 

Pârsâ’nın Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

2022), 156-157. 
57  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 95. 
58  Kâsânî, “Risâle-i Semâ’iyye”, 101-102. 
59  Kâsânî’nin Zünnûn el-Mısrî’ye nisbet ettiği bu söze Ebû Nasr es-Serrâc’da rastlanılmaktadır. Bk. Serrâc, 

el-Lüma’, 342. 
60  Sâdi Şirâzî, Bostan Gülistan, çev. Kilisli Rifat Bilge (İstanbul: Can Kitabevi, 1980), 153. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

57 

ulaştığını ve Ehl-i Sünnet akaidine sıkı sıkıya bağlı olduklarını vurgulamıştır. Kâsânî’nin 

konuya girmeden önce bu bilgileri vermesi semâ yüzünden mutasavvıflara yapılan 

eleştirilere bir cevap olarak görülebilir. Zira bu girişle o, mutasavvıfların şeriata karşı 

olan hassasiyetlerini hatırlatmış böylece dinin emirleri dışındaki bir uygulamayı 

benimsemelerini düşünmenin tutarsızlık olduğunu söylemeye çalışmıştır. 

Kâsânî, semânın caiz olduğunu ispatlayabilmek için Hz. Peygamber’in 

hayatından bir örnek vermiştir. Muhtemelen bu hadisin sıhhati ile ilgili tartışmalar 

olduğundan o, bu konuyu özellikle mutasavvıfların düşünceleri ve aklî delillerle 

açıklamaya çalışmıştır. Kâsânî, seyyidü’t-taife (sûfiler taifesinin efendisi) olarak bilinen 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin fikir ve uygulamalarına özel bir önem vermiştir. Ona göre 

Bağdâdî, yaşadığı dönemdeki halkın semâ ile manevî olarak daha etkili bir şekilde 

eğitileceğini gördüğü için bu uygulamayı tercih etmiştir. 

Mahdûm-ı a’zam’ın semânın hükmüyle ilgili naslardan ziyade aklî delile 

başvurduğu görülmüştür. İnsanı Hakk’a yaklaştıracak şeylerin helal olacağını söylemesi 

buna örnektir. Kâsânî’nin semâyla insanın ahiret hayatına olan özlemini artıran ve 

basiretinin keskinleşmesiyle ilahi hakikatlerin kavranmasını sağlayan tefekkür dolu bir 

dinleme biçimini kastettiği anlaşılmaktadır. Bu tür semâ, bir eğlence çeşidi değildir. 

Ayrıca onun cevaz verdiği semâ, dinî emirleri uyarken bıkkınlık ve yorgunluk hisseden 

sâliki rahatlatarak dini vecibelere daha büyük şevkle sarılmasını sağlamaktadır. Fakat 

semâ, herkese olumlu manada etki göstermez. Nefsinin etkisinde olanlar semâ ile kötü 

düşünce ve davranışlara mübtelâ olur. 

  



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

58 

Kaynakça 

Aclûnî, İsmâil b. Muhammed. Keşfü’l-Hafâ. thk. Abdülhamîd b. Ahmed b. Yûsuf b. Hindâvî. 2 Cilt. el-

Mektebetü’l-Asriyye, 1. 2000. 

Arpaguş, Sâfi. “XVII. Yüzyıl Osmanlı Toplumunda Mûsikî, Semâ’ ve Devran Hakkındaki Dinî Tartışmalar 

ve İsmâil Ankaravî’nin Semâ’ Müdâfaası”. Marife 3 (2007), 369-399. 

Ayas, Mehmet. “Sema ve Devran Ritüellerinin Tasavvufi Eğitimdeki Yeri ve Mûsikinin Din Eğitiminde 

Değerlendirmesi”. Kilis 7 Aralık Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 8/15 (2018), 19-38. 

Canbaz, Büşra. Zünnûn el-Mısrî’nin (ö. 245/859) Tasavvuf Anlayışı. Yalova: Yalova Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Cebecioğlu, Ethem. Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü. Ankara: Rehber Yayınları, 1997. 

Ceyhan, Semih. “Semâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Çelik, İsa - Tay, Ömer. “Çiştiyye Tarîkatının Semâ ve Mûsikîye Yaklaşımı”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 21/1 (2021), 210-230. https://doi.org/doi.org/10.30627/cuilah.796364 

Demir, Arif. “İlk Mutasavvıfların Musiki Anlayışları”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/15 

(2015), 65-87. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed. Kimya-yı Saâdet. çev. Ali Arslan. 

Merve Yayınevi, 2004. 

İbrahimoğlu, Abdülmelik. Muhammed Pârsâ’nın Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri. Diyarbakır: Dicle 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2022. 

Kâsânî, Hâce Ahmed-i. “Risâle-i Semâ’iyye”. Mecmû’e-i Resâil-i Hâce Ahmed-i Kâsânî. thk. Muhammed Takva 

- Abdullah Râdmerd. Tahran: Doktor Mahmûd-i Efşâr, 2024. 

Kayaoğlu, İsmet. “Raks ve Devrân Etrafında Tartışmalar”. III. Uluslararası Mevlâna Kongresi. Konya: Selçuk 

Üniversitesi, 2003.  

Kelâbâzî, Ebû Bekr Tâcülislâm Muhammed b. Ebû İshâk İbrâhîm b. Ya’kūb. et-Taʿarruf li-meẕhebi ehli’t-

taṣavvuf. Kahire: Mektebetü’l-Hancı, 1994. 

Kılıç, Nurten. Siyasal Kültürde Değişim: Şeybani Han ve Özbek Siyasal Oluşumu (1500-1510). Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1999. 

Kuşeyrî, Abdulkerim. Kuşeyrî Risâlesi. çev. Süleyman Uludağ. İstanbul: Dergâh Yayınları, 8. Basım, 2016. 

Mâlmîr, Muhammed İbrahim - Şerifî, Fatma. “Berresi-i Tatbiki Tefakkurât-i İrfani Hâce Ahmed-i Kâsâni der 

Silsile-i Nakşibendiye”. Metn Pejuhi-i Edebi 91 (1404), 7-32.  

Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî. Mesnevî-i Mânevî. çev. Derya Örs - Hicabi Kırlangıç. İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2015. 

Muîniyân, Ali Asgar. “Semâ’ der Tarîka-i Nakşibendiyye”. Gevher 15 (1352), 966-972. 

Rüstâd, İlham - Rahmâniyân-i Kûşkekî, Zeyneb. “Ma‘rifi-yi Nushehâ-yi Hatti-yi Risalâhâ-i Ahmed-i 

Kâsânî”. Fasılnâme-i Pejüheşnâme Nüshaşinâsî-yi Mutûn-i Nazm u Nesr-i Farisî 10 (1397), 1-27. 

Serrâc, Ebû Nasr. el-Lüma’. thk. Abdulhalim Muhmud - Taha Abdulbaki Surûr. Mısır: Dâru’l-Kütübi’l-

Hadise, 1960. 

Sühreverdî, Şehâbeddin. Gerçek Tasavvuf (ʿAvârifi’l-Maʿârif). çev. Dilaver Selvi. İstanbul: Semerkand 

Yayınları, 2010. 

Şimşek, Halil İbrahim. “İki Nakşibendî Müceddidinin Deverân Savunması-Mehmed Emin-i Tokâdî (ö.1745) 

ve Müstakim-zâde Süleyman Sadeddin (ö. 1778) Örneği-”. Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma 

Dergisi 4/10 (2003), 283-298. 

Şirâzî, Sâdi. Bostan Gülistan. çev. Kilisli Rifat Bilge. İstanbul: Can Kitabevi, 1980. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

59 

Takva, Muhammed - Râdmerd, Abdullah. “Ma’rifî Mahdûm-ı A’zam”. Mecmû’e-i Resâil-i Hâce Ahmed-i 

Kâsânî. 19-52. Tahran: Doktor Mahmûd-i Efşâr, 2024. 

Tehânevî, Muhammed A’la b. Ali Tehânevî. Kitâbu Keşşâf-ı Istılâhâti’l-Fünûn. Beyrut: Mektebetu Lubnân 

Nâşirûn, 1996. 

Tosun, Necdet. “Ahmed b. Celâliddîn el-Kâsânî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/531-532. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Tosun, Necdet. Bahâeddîn Nakşbend Hayatı, Görüşleri, Tarikatı (XII-XVII. Asırlar). İstanbul: İnsan Yayınları, 

2007. 

Tosun, Necdet. “Nakşibendiyye”. Türkiye’de Tarikatlar Tarih ve Kültür. ed. Semih Ceyhan. 611-692. İstanbul: 

İsam Yayınları, 2015. 

Uludağ, Süleyman. İslâm Açısından Mûsikî ve Semâ’. İstanbul: Marifet Yayınları, 1999. 

Uludağ, Süleyman. Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2016. 

Ulupınar, Hamide. “Kuzey Afrika Tasavvuf Düşüncesinde Semâ”. Bilimname 34 (2017), 227-246. 

Uydu Yücel, Mualla. “Ubeydullah Han”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22-23. 42. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2012. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Bezm-i Elest”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/106-108. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1992. 

Yılmaz, Hasan Kamil. Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar. İstanbul: Ensar Neşriat, 2023. 

Yılmaz, Hasan Kamil. “Aziz Mahmûd Hüdâyî’nin ‘Semâ Risâlesi’”. Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Dergisi 4 (1986), 273-284. 

Zebîdî, Muhammed Murtaza. Tâcü’l-ʿArûs min Cevâhiri’l-Ḳāmûs. Küveyt: Vizâretü’l-İrşâd ve’l-Enbâ fi’l-

Küveyt, 2001. 


