
 

 

TÜRK SİNEMASINDA YENİ AŞIRILIK DENEYİMİ: MUKAVEMET FİLMİ ÜZERİNDEN BİR 

OKUMA1 

Gamze DAMGACI2 

ÖZ 

Aşırı Sinema (Extreme Cinema), şiddetin, izleyicinin algı ve dayanıklılık sınırlarını 

zorlayacak şekilde aktarıldığı bir sinema anlayışıdır. Bu eğilim hem fiziksel hem de 

psikolojik şiddetin uç noktalarda tasvir edilmesi, beden sınırlarının ihlal edilmesi ve 

rahatsız edici bir atmosfer yaratılmasıyla öne çıkmaktadır. Bu sinema anlayışı tarihsel 

süreç içerisinde farklı dönemlerde ve farklı coğrafyalarda çeşitli biçimlerde ortaya 

çıkmış olsa da özellikle 1990’ların sonlarından itibaren Fransa’da belirgin bir kimlik 

kazanmıştır. Dönemin Fransız sinemasında belirginleşen Yeni Aşırılık sineması 

(New Extremism) hiper-realist anlatı teknikleri, uzun plan sekanslar, yüksek şiddet 

gösterimi ve toplumsal eleştiriyi merkeze alan bir sinema eğilimi olarak 

şekillenmiştir. Yeni Aşırılık filmleri, genellikle karakterlerin bedensel ve psikolojik 

dayanıklılık sınırlarını aşan, rahatsız edici görsel tercihler ve şiddetin aşırı gerçekçi 

bir biçimde aktarılmasıyla öne çıkmaktadır. 

Bu çalışma, Soner Caner’in yazıp yönettiği Mukavemet (2022) filmini Yeni Aşırılık 

sineması bağlamında incelemeyi amaçlamaktadır. Filmin seçilme sebebi, içerdiği 

anlatısal ve biçimsel unsurların Yeni Aşırılık kavramıyla güçlü biçimde örtüşmesi ve 

bu eğilimin Türk sinemasındaki örneklerinden biri olarak daha önce akademik açıdan 

ele alınmamış olmasıdır. Betimsel analiz yöntemiyle gerçekleştirilen çalışmada, film; 

fiziksel ve psikolojik şiddetin temsili, sinematografi kullanımı, karakter dönüşümü ve 

toplumsal eleştiri olmak üzere dört tematik başlık üzerinden çözümlenmiştir.  

Anlatısal yapı ve biçimsel tercihler temelinde yapılan çözümlemeler sonucunda 

Mukavemet (2022) filminin, Yeni Aşırılık sinemasına özgü anlatım stratejilerini 

barındırdığı tespit edilmiştir. Film, bireysel şiddet olgusunu merkeze almakla birlikte, 

bu şiddetin toplumsal bağlamını da görünür kılmaktadır. Çalışma, Türk sinemasında 

Yeni Aşırılık eksenindeki akademik araştırmalara katkı sağlamayı ve bu alandaki 

boşluğun doldurulmasına yardımcı olmayı hedeflemektedir. 

Anahtar Kelimeler: Yeni Aşırılık, Aşırı Sinema, Mukavemet, Türk Sineması, 

Fransız Yeni Aşırılığı  

 
1 Bu makale, 9-10 Mayıs 2024 tarihinde düzenlenen Uluslararası İletişim Bilgi ve Toplum 

Sempozyumu’nda sunulan bildirinin gözden geçirilerek hazırlanmış hâlidir. 

 

Araştırma Makalesi 

Research Article 

 

 

2Öğr. Gör., Gaziantep 

Üniversitesi, Güzel Sanatlar 

Fakültesi, Film Tasarımı ve 

Yönetimi Bölümü, Gaziantep, 

Türkiye & Akdeniz 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İletişim A.B.D., 

Antalya, Türkiye. 

 

 

E-Posta 

gamzedamgaci@hotmail.com 

ORCID 

0000-0002-0599-1611 

 

 

Başvuru Tarihi / Received 

  

21.04.2025 

 

 

Kabul Tarihi / Accepted  

 

25.08.2025  



1376 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

THE EXPERIENCE OF NEW EXTREMISM IN TURKISH CINEMA: A 

READING THROUGH THE FILM MUKAVEMET 

ABSTRACT 

Extreme Cinema is a cinematic approach in which violence is represented in ways 

that challenge the viewer’s perceptual and psychological endurance. This tendency is 

characterized by explicit depictions of both physical and psychological violence, 

transgressions of bodily boundaries, and the creation of a disturbing atmosphere. 

Although the concept has manifested in different forms across various regions and 

historical periods, it gained a distinctive identity in France in the late 1990s. The New 

Extremism in French cinema emerged as a stylistic movement defined by hyper-

realist narrative techniques, long-take sequences, graphic violence, and an emphasis 

on social critique. Films within this framework often feature highly realistic 

portrayals of extreme bodily and psychological suffering, destabilizing both 

characters and viewers. 

This study aims to examine the film Mukavemet (2022), written and directed by Soner 

Caner, in the context of New Extremism cinema. The reason for choosing the film is 

that its narrative and formal elements strongly overlap with the concept of New 

Extremism and that it has not been previously addressed academically as one of the 

examples of this tendency in Turkish cinema. In the study, which was carried out with 

the descriptive analysis method, the film was analyzed under four thematic headings: 

representation of physical and psychological violence, use of cinematography, 

character transformation and social criticism. As a result of the analyses made based 

on narrative structure and formal preferences, it was determined that the film 

Mukavemet (2022) contains narrative strategies specific to New Extremism cinema. 

While the film focuses on the phenomenon of individual violence, it also makes the 

social context of this violence visible. The study aims to contribute to academic 

research on the axis of New Extremism in Turkish cinema and to help fill the gap in 

this field. 

Keywords: New Extremism, Extreme Cinema, Mukavemet, Turkish Cinema, French 

New Extremity 

GİRİŞ 

Sinema, tarihsel gelişimi boyunca toplumsal gerçekliği yansıtan ve sorgulatan 

önemli bir ifade aracı olmuş; bu doğrultuda yönetmenler seyircide güçlü duygusal ve 

psikolojik etkiler yaratmak için çeşitli anlatı yöntemlerine başvurmuştur. Bu 

yöntemlerden biri olan “aşırı sinema”, özellikle şiddet, bedensel ihlal ya da toplumsal 

olarak tabu kabul edilen temaların doğrudan ve provokatif bir şekilde temsil 

edilmesiyle öne çıkmaktadır. 1990’lı yılların sonlarında Fransa’da ortaya çıkan ve 



1377 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

uluslararası alanda etkisini sürdüren “Yeni Aşırılık” eğilimi, sinemada şiddetin ve 

rahatsız edici unsurların gösterim sınırlarını zorlayarak seyirciyi, mevcut toplumsal ve 

ahlaki normlarla yüzleşmeye teşvik etmiştir.  

Quandt’a (2011, s. 18) göre Yeni Aşırılık, sinemanın anlatı ve estetik 

normlarını zorlayan, geleneksel temsiliyet biçimlerini sarsan bir eğilimdir. Bu 

yönelim, kültürel ve ahlaki tabulara doğrudan temas eden anlatı stratejileriyle, 

seyircide rahatsızlık uyandıran, sınırları aşan ve yerleşik sinema dilini yerinden eden 

bir ifade biçimi sunar. 

Bu eğilim, 2000’li yılların başlarından itibaren özellikle Avrupa sineması 

ekseninde, uluslararası akademik literatürde kapsamlı kuramsal tartışmalara konu 

edilmiştir. Horeck ve Kendall (2012), bu sinema eğilimini kültürel, tarihsel ve sosyo-

ekonomik bağlamlar çerçevesinde inceleyerek, sinematik şiddet ve provokasyonun 

anlamını yeniden tanımlamaya yönelik bir kavramsal altyapı sunar. Kerner (2016), 21. 

yüzyılın başlarından itibaren şekillenen bu sinema eğilimini, Batı’dan Asya’ya 

yönelen tek taraflı bir etki zinciriyle sınırlamadan; estetik ve tematik açıdan farklı 

sinema gelenekleri arasında karşılıklı bir dolaşım ve etkileşim alanı olarak ele alır. 

Benzer şekilde Birks (2015), bedenselliği ve zihin-beden ilişkisini merkezine alan 

temsillerin, yeni aşırılık sinemasının varoluşsal kırılganlıkları açığa çıkaran yönünü 

görünür kıldığını belirtir. Bu çalışmalar, Yeni Aşırılık sinemasının biçimsel 

aşırılıkların ötesine geçerek, derinlikli felsefi ve sosyolojik tartışmaları da gündeme 

taşıdığını ortaya koymaktadır. 

Türk sinemasında Yeni Aşırılık (New Extremism) eğilimine yönelik akademik 

çalışmalar, uluslararası literatürdeki kapsamlı tartışmalarla karşılaştırıldığında 

oldukça sınırlıdır. Bu az sayıdaki çalışmalardan biri olan Uslu’nun (2022) “Türk 

Sinemasında New Extremism, Yeni Aşırıcılık: Serdar Akar Filmlerinin Analizi” 

başlıklı çalışmasında yönetmen Serdar Akar’ın “Gemide” ve “Barda” filmleri ele 

alınmıştır. Uslu (2022), şiddetin tanımı ve sınırlarını özellikle ahlaki ihlal 

parametreleri çerçevesinde değerlendirmiş ve filmleri betimsel analiz yöntemiyle 

incelemiştir. Araştırma sonucunda, her iki filmin de Yeni Aşırılık sinemasına ait 

unsurları taşıdığı ve yönetmenin filmlerinde bu eğilimi temsil ettiği sonucuna 



1378 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

ulaşılmıştır. Uslu’nun (2022) çalışması, Türk sinemasında Yeni Aşırılık kavramının 

anlaşılması için önemli bir zemin oluşturmuştur. 

Literatürde Yeni Aşırılık akımının dünya sinemasındaki örneklerine ve tarihsel 

gelişimine dair önemli çalışmalar bulunmasına rağmen, Türk sinemasında bu eğilimin 

nasıl yansıtıldığına ve hangi özgün anlatım biçimlerinin ortaya çıktığına dair 

çalışmalar yok denecek kadar azdır. Bu durum, mevcut araştırmanın temel çıkış 

noktasını oluşturmuştur. Dolayısıyla çalışma, Soner Caner’in senaristliğini ve 

yönetmenliğini üstlendiği “Mukavemet” (2022) filmini Yeni Aşırılık kuramsal 

çerçevesi doğrultusunda incelemeyi amaçlamakta; filmde yer alan fiziksel ve 

psikolojik şiddetin temsili, sinematografi kullanımı, karakter dönüşümü ve toplumsal 

eleştiri temaları üzerinden bu eğilimin anlatı içindeki yansımalarını betimsel analiz 

yöntemiyle ortaya koymayı hedeflemektedir. Bu bağlamda çalışma şu temel sorulara 

yanıt aramaktadır: 

• Türk sinemasında Yeni Aşırılık eğilimi hangi biçimsel ve içeriksel anlatım 

stratejileriyle temsil edilmektedir? 

• Mukavemet filmi, Yeni Aşırılık anlatı unsurlarını hangi biçimsel ve içeriksel 

yöntemlerle temsil etmektedir? 

• Mukavemet filmi, Yeni Aşırılık sinemasının temel özellikleri doğrultusunda 

toplumsal sorunlara yönelik eleştirel bir yaklaşım sunmakta mıdır? 

Böylece, Türk sinemasında Yeni Aşırılık eğiliminin özgün temsillerini konu 

edinecek gelecekteki araştırmalar için kuramsal ve metodolojik açıdan yol gösterici 

bir referans oluşturulması hedeflenmektedir. 

1. Aşırı Sinema: Şiddetin Temsiline Dair Kavramsal Bir Arka Plan 

Sinemada, izleyicinin sınırlarını zorlayan ve geleneksel anlatı kalıplarının 

dışına çıkan yapımlar her dönemde varlığını hissettirmiştir. Bu filmler, şiddet ve ahlak 

normlarını cesur bir şekilde ele alarak seyircide rahatsız edici ve sarsıcı deneyimler 

yaratmayı amaçlamaktadır. Bu eğilime sahip filmler, zamanla ortak özellikleri 

nedeniyle belirli bir kavram altında toplanarak akademik literatürde “aşırı sinema” 

olarak tanımlanmıştır. Aşırı sinema (Extreme Cinema) A Dictionary of Film 



1379 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

Studies’de (Kuhn & Westwell, 2012) “cinsellik ve şiddetin açık biçimde tasvir 

edildiği, sansür normlarını ve toplumsal tabuları sorgulayan çağdaş sinema 

eğilimlerini tanımlamak için kullanılan bir kavram” olarak açıklanmaktadır. 

Aşırı sinema; “kötülüğün sineması” ya da “iğrençliğin sineması” gibi 

tanımlamalarla anılsa da sınırları belirgin biçimde çizilemeyen ve tanımı üzerinde fikir 

birliği sağlanamayan tartışmalı bir sinemasal eğilimi temsil etmektedir (Beugnet, 

2007, s. 16). Bu tür nitelendirmeler, kavramın tekil bir tanım çerçevesine 

indirgenemeyecek kadar çok katmanlı ve yoruma açık bir yapıya sahip olduğunu 

göstermektedir. Kavramsal sınırların bu muğlaklığına rağmen Frey (2016, s. 4-6), 

şiddet ve sarsıcı temaların erken örneklerini Georges Méliès’in fantastik 

denemelerinde, Edwin Stanton Porter’ın Electrocuting an Elephant (1903) filminde ve 

William Heise’nin The Kiss (1896) gibi erken dönem çalışmalarında, görsel cesaretin 

öncülleri olarak değerlendirmiştir. Bu örnekler, seyirci konforunu bilinçli biçimde 

bozan imgeler aracılığıyla modern sinemanın “aşırı temsil” pratiklerinin tarihsel 

altyapısını oluşturmuştur. Bu bağlamda, aşırı sinema eğiliminin, sinemanın doğasında 

var olan “gösterme arzusunun sınırlarını zorlama” refleksiyle şekillendiği söylenebilir. 

Aşırı sinema filmleri, bazı yazar ve eleştirmenlerce korku filmleriyle 

sınırlandırılsa da gerçekte korku filmi kategorisine dâhil edilmemektedir. Korku 

türüyle benzerlik gösterdikleri nokta, genellikle izleyicide sarsıcı ya da tedirgin edici 

etkiler yaratma amacı taşımaları olmuştur, ancak bir gerçek vardır ki korku 

sinemasıyla da belirgin bir etkileşim gözlemlenmektedir (Cantaş & Koluaçık, 2023, s. 

90). Her ne kadar izleyicide yarattığı şok etkisi bakımından korku sinemasıyla bu 

noktada kesişse de aşırı sinema bu türün sınırlarını aşan daha geniş bir estetik anlayışa 

dayanır. Bu anlayış, korku, tiksinti ve gerilim gibi duyguları tetiklemenin ötesinde; 

bedenin sınırlarını zorlayan anlatılar, norm dışı karakter temsilleri ve ahlaki sınamaları 

merkeze alan bir sinemasal dil barındırır.  

Bu sinemasal eğilim, korku, şiddet veya görsel olarak tedirgin edici unsurların 

sergilendiği deneysel bir çaba olmanın ötesinde, reddedici bir felsefenin de yansıması 

olarak okunmaktadır. Yönetmenlerin temel hedefi, bilinen dünyanın sınırlarını aşmak 

ve toplumun dışında kalmış ya da farklı yaşamların iç dinamiklerini ortaya çıkarmaktır 

(Kalender, 2021, s. 913).  Bu çerçevede, aşırı sinema hem görünmez kılınan yaşam 



1380 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

deneyimlerinin temsil edilmesine hem de anlatı normlarının dönüşümüne zemin 

hazırlayan bir sinemasal söylemin oluşumuna katkı sağlamaktadır. 

Şiddet ve bedensel ihlalin yoğun biçimde temsil edildiği aşırı sinema filmleri, 

geleneksel sinema anlatılarında çoğunlukla gizlenen veya gösterilmeyen unsurları 

görünür kılmayı amaçlar. Söz konusu anlayışı benimseyen yönetmenler, eserlerinde 

sıklıkla seyirciyi şok edici sahnelerle karşı karşıya bırakarak, zihinsel konfor alanını 

sarsmayı hedefler (Colak, 2011, s. 497). 

Aşırı sinema belirli kriterlere dayanarak tanımlansa da bir filmin bu türe kesin 

olarak ait olup olmadığını saptamak her zaman mümkün değildir. Bir yapım, tüm 

ölçütleri karşılamasa bile aşırı sinema kapsamında değerlendirilebilir; ancak içerdiği 

kriterlerin sayısı arttıkça bu türle olan bağı güçlenir. Cantaş ve Koluaçık’ın (2023, s. 

90) aktardığına göre, Frey (2016), aşırı sinemanın ayırt edici niteliklerini şu unsurlarla 

tanımlar:  

• Bedensel haz temsillerinin ve şiddetin açık biçimde betimlenmesi veya bu 

temaların merkeze alınması,  

• Sanat sinemasına özgü biçimsel bir tarzın benimsenmesi, 

• İçerik veya tür geçişleri nedeniyle tartışma yaratma potansiyelinin olması,  

• Ana akım festivallerin dışında gösterilmesi,  

• Bağımsız ya da arthouse sinema zincirlerinde yer alması,  

• Yapımcıların bu filmleri rahatsız edici ya da meydan okuyan ifadelerle 

tanımlaması,  

• İnternet ortamında sanatsal değeri, sömürü içeriği ya da kışkırtıcı yönleri 

bağlamında tartışılması. 

Bu ölçütler, aşırı sinemanın tanımlanabilirliğini artırmakla birlikte; yine de 

mutlak bir tür kategorizasyonu sağlamaktan uzaktır.  

1960’lı ve 70’li yıllar, özellikle Avrupa sinemasında hem biçimsel hem tematik 

aşırılığın sinema diline nüfuz ettiği bir dönem olarak öne çıkar. Luis Buñuel’in Un 

Chien Andalou (1929) ve Belle de Jour (1967), Pier Paolo Pasolini’nin Salò o le 120 

Giornate di Sodoma (1975) ve Jean-Luc Godard’ın deneysel anlatıları, bedenin 

sınırlarını, arzunun tedirgin edici doğasını ve toplumsal normların kırılganlığını 



1381 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

doğrudan temsil eden yapıtlardır. West (2016, s. 21-25), bu dönemi “Fransız Yeni 

Aşırılığı’nın tarihsel arka planı” olarak değerlendirir ve özellikle Pasolini’nin şiddeti 

biçimsel bir anlatı unsuru olarak kullanma biçimini, modern aşırı sinemanın öncülü 

olarak konumlandırır. 1990 sonrası gelişen aşırı sinema dalgası, tematik bir 

devamlılığın yanı sıra biçimsel bir miras da taşımaktadır. 

Aşırı sinema, etkisini Avrupa sinemasıyla sınırlı tutmayıp küresel bir boyuta 

ulaşmıştır. Güney Kore, Japonya, Amerika, Filipinler ve Meksika gibi farklı 

coğrafyalarda da bu eğilimin örneklerine rastlamak mümkündür. Aşırı sinemanın 

küresel ölçekte yaygınlaşması özellikle Japonya, Güney Kore, Amerika ve Meksika 

gibi farklı coğrafyalarda ortaya çıkan filmler aracılığıyla gerçekleşmiştir (Horeck & 

Kendall, 2012, s. 7). Örneğin Güney Kore’de Park Chan-Wook’un Oldboy (2003), 

Japonya’da Takashi Miike’nin Audition (1999) ve Amerika’da Eli Roth’un Hostel 

(2005) filmleri, aşırı sinemanın küresel boyuttaki etkilerini ve izleyiciler üzerindeki 

evrensel şok etkisini ortaya koymaktadır (Angelo, 2012, s. 70). 

1990’lı yıllardan itibaren aşırı sinema, sinematik şiddetin ve rahatsızlık 

uyandıran temaların daha sistematik ve küresel bir boyutta ele alındığı bir sinema 

pratiği hâline gelmiştir. Özellikle Gaspar Noé, Michael Haneke ve Lars von Trier gibi 

yönetmenlerin eserlerinde ortaya çıkan şiddetin doğrudan, hiper-gerçekçi ve etik 

sorgulayıcı tarzı, seyirciyi edilgen bir konumdan çıkararak filmin içine dahil etmeyi 

hedeflemiştir (Brown, 2015, s. 158). Bu çerçevede, yönetmenlerin sinematik şiddeti 

kurgulama biçimleri, temsiliyetin yanı sıra bu temsillerin izleyici üzerindeki etkisine 

de odaklanmaktadır. Bu yönetmenler, şiddeti görsel bir unsur olmanın ötesinde, 

izleyicinin etik ve ahlaki duruşunu sorgulayan bir araç biçiminde 

konumlandırmaktadır (Birks, 2015, s. 75).  

Bu anlatısal ve biçimsel dönüşüm, coğrafi ya da kavramsal düzeyle sınırlı 

kalmamış; sinema dilinde şiddet, acı ve bedensel temsiller üzerinden yeni ifade 

biçimlerinin gelişmesine de zemin hazırlamıştır. Bu temsillerin yoğun biçimde 

kullanılması ise bu dışlanmış gerçekliklerin sinemasal anlatı içindeki doğal bir uzantısı 

olarak ortaya çıkmıştır. Böylece aşırı sinema, sınırları zorlayan biçimsel tercihlerle öne 

çıkmanın yanı sıra, normatif değerleri sorgulayan ve izleyiciyi sarsıcı bir yüzleşmeye 

sevk eden anlatı biçimine evrilmiştir (Kalender, 2021, s. 913). Palmer (2006, s. 75), 



1382 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

özellikle Avrupa sinemasında, aşırı anlatıların biçimsel sınırları zorlamanın ötesinde, 

dönemin politik gerilimleri ve kültürel çatışmalarıyla da şekillendiğini; şiddetin ise 

çoğu zaman görsel bir şok öğesi olmaktan çıkarak toplumsal eleştirinin taşıyıcısı 

hâline geldiğini savunur. 

Bu doğrultuda sinemada aşırılık eğilimi, sürrealist, beden merkezli ve post-

modern edebi-sanatsal akımların etkisiyle şekillenmiş; zamanla biçimsel anlatı 

kodlarının yanı sıra izleme ve yorumlama biçimlerini de dönüştürmüştür. Johnson 

(2011, s. 70), bu sürecin salt anlatı sınırlarının zorlanmasıyla sınırlı kalmadığını, 

aşırılık eğiliminin Fransa merkezli yapıdan çıkarak Kıta Avrupası’na yayıldığını ve 

Avrupa sinemasında yeni bir anlatı dili oluşturduğunu ifade eder. Bu dönüşüm, 

özellikle Kıta Avrupası’nda üretilen çağdaş sinema örneklerinde belirginleşmiş ve 

literatürde “Yeni Aşırılık” olarak adlandırılan sinema anlayışına temel oluşturmuştur. 

2. Yeni Aşırılık: Beden, Şiddet ve Sinemasal Sınırların İhlali 

Aşırılık eğilimi, 1990’lı yılların sonlarından itibaren yeniden belirginlik 

kazanmıştır. Özellikle Avrupa’da, yeni Fransız sineması kapsamında değerlendirilen 

bazı yönetmenler, geçmiş dönem auteur sinemasının mirasını üstlenerek klasik 

aşırılığın sınırlarını radikal biçimde zorlamayı hedeflemiştir. Bu yönetmenler, 

biçimsel ve tematik açıdan kendilerine özgü anlatı teknikleri geliştirmiş, böylece 

aşırılığı hem içerik düzeyinde hem de sinematografik ifade biçimi olarak yeniden 

tanımlamışlardır (Colak, 2011, s. 497). 

Yeni Aşırılık kavramı ilk kez James Quandt (2011) tarafından 2004 yılında 

Artforum dergisinde kullanılmıştır. Quandt’a göre bu eğilim kapsamında 

değerlendirilen filmler, toplumsal ve sinemasal tabuları radikal biçimde sorgulamakta 

ve yerleşik normları yıkmak istemektedir. Bu doğrultuda, Yeni Aşırılık sineması, 

mevcut değer yargılarını sorgulayan ve izleyici üzerinde sarsıcı etkiler yaratan bir 

sinema pratiği olarak değerlendirilebilir. 

Fransız Yeni Aşırılığı, 2000’li yılların başında, Trouble Every Day (Denis, 

2001), Irréversible (Noé, 2002) gibi filmlerle bedensel ihlal, bedensel haz ve şiddet 

üçgeninde radikal bir sinema dili geliştirmiştir (West, 2016). Bu dönemin karakteristik 

örnekleri, özellikle Gaspar Noé, Marina de Van ve Pascal Laugier gibi auteur 



1383 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

yönetmenlerin filmleriyle temsil bulurken; tür sinemasında öne çıkan Alexandre 

Aja’nın Haute Tension (2003) filmindeki şiddet odaklı anlatımıyla birlikte bu eğilim 

daha geniş bir sinemasal yelpazeye yayılmıştır. Örneğin Gaspar Noé’nin Irréversible 

(2002), Marina de Van’ın Dans ma peau (2002) ve Pascal Laugier’in Martyrs (2008) 

gibi filmleri, bu yönelimin başlıca örnekleri arasında yer alır. Bu yönetmenlerin 

filmlerinde aşırı kan kullanımı, bedenin parçalanması, mekânsal daralma ve kaçışsızlık 

gibi temalar, seyircide huzursuzluk yaratmak ve fiziksel sınırları zorlamak amacıyla 

kullanılan başlıca estetik stratejiler arasında yer alır. Gerek biçimsel deneycilik 

gerekse izleyiciyle kurulan duyusal sınırları zorlayan etkileşim sayesinde, bu filmler 

Fransa sınırlarını aşarak Avrupa’ya yayılmış; Funny Games (Haneke, 2007) gibi 

yapımlarla etik kriz ve seyir konforunu sorgulayan Yeni Aşırılık anlayışına evrilmiştir 

(Horeck & Kendall, 2011). Inside (Bustillo & Maury, 2007), Martyrs (Laugier, 2008) 

ve I Stand Alone (Noé, 1998) gibi filmler, bedenin parçalanmasını bir şiddet 

gösterisinin ötesinde, sinemanın provokatif gücünü sorgulayan bir strateji olarak ele 

alır (Frey, 2016; Kerner & Knapp, 2016).  

Yeni Aşırılık aynı zamanda “korku sineması”, cinéma du corps (bedenin 

merkezde olduğu Fransız sinema akımı), “Fransız Yeni Aşırılığı”, “ihlal sineması” ve 

“duyum sineması” gibi farklı kavramsal çerçevelerle ilişkilendirilerek de 

tanımlanmaktadır. Bu kavramsal çerçeve, Claire Denis’nin Trouble Every Day (2001) 

gibi yapımlarında bedenin duyusal sınırlarını ihlal eden anlatılarla somutlaşır. Yeni 

Aşırılık sinemasının temel özellikleri arasında, filmlerin izleyicide tedirginlik 

uyandıran, görsel anlamda hoşnutsuzluk yaratan ve çoğunlukla izlenmesi zor bir 

yapıya sahip olması yer almaktadır. Seyircinin geleneksel anlatı beklentilerini bozan 

bu filmler, fiziksel şiddet ve aşırılığı temsil etmenin ötesinde, insan doğasına yönelik 

radikal bir sorgulamayı da beraberinde getirir (Grønstad, 2007; Watkins, 2016). 

Palmer (2006), Yeni Aşırılık filmlerinde yer alan yoğun şiddet ve tematik sınır 

ihlallerinin, sadece izleyiciyle kurulan duyusal ilişkiyi dönüştürmekle kalmadığını; 

aynı zamanda çağdaş toplumun bireyselleşmiş, yabancılaştırıcı ve saldırgan doğasını 

görünür kılmak üzere kurgulandığını ifade eder. Görsel aşırılık, tiksinti yaratmanın 

yanında şiddetin duyusal olarak deneyimlenmesini de mümkün kılar. Bu deneyime 

eşlik eden bir diğer unsur ise, Yeni Aşırılık filmlerinde karakterlerin fiziksel 



1384 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

mekânlarda sıkışmasıyla gelişen kaçışsızlık hissidir; bu durum, izleyiciyi kapatılmış 

bir evrende boğulmaya zorlayan bir anlatı estetiği oluşturur. 

Baudrillard’a (2014) göre sinema sanatı toplumsal kriz dönemlerinin getirdiği 

şiddet, kaos ve belirsizlik durumlarını yansıtma konusunda diğer sanat dallarına 

kıyasla çok daha etkili ve güçlü bir temsil aracı olarak öne çıkar. Carter ve Weaver’a 

(2003, s. 42) göre ise sinema, şiddetin en acımasız, ürkütücü, kanlı ve aşırı temsillerini 

etkili bir biçimde ortaya koyabilen sanat dallarından biridir. Yeni Aşırılık sinemasında 

şiddet, görsel sunumun ötesinde bireysel ve toplumsal düzeyde rahatsızlık yaratan; 

eleştirel bir işlev üstlenen bir anlatı stratejisi olarak konumlanır (Colak, 2011, s. 492-

493).  

Uslu’nun (2022, s. 89) aktardığına göre, Chevalier (2016), şiddet temsiline 

odaklanan sinema anlayışının, tematik ve sinematografik düzlemde izleyiciyle 

kurduğu ilişki üzerinden şekillendiğini belirtmektedir. Bu filmlerde şiddet, olay 

örgüsünün ötesinde konumlandırılarak, izleyiciyle doğrudan bir duygusal temas kurar. 

Mekânsal ve zamansal dengelerin bilinçli olarak bozulduğu bu anlatı biçimi, seyircinin 

algısını sarsarak onu edilgen gözlem konumundan çıkarır. Uslu’ya göre Chevalier, 

izleyicinin bu süreçte fiziksel tepkiler (örneğin bayılma ya da mide bulantısı) 

verebileceğini, dahası etik bir yüzleşmeye zorlandığını savunmaktadır.  

Kerner ve Knapp’a (2016) göre aşırı sinema, anlatı yapısını ihlal eden şiddet 

biçimlerinin yanı sıra, bedenin paramparça edildiği, burkulduğu ve çarpıtıldığı görsel 

düzlemlerde izleyicinin fiziksel tepkisini hedefleyen bir sinema pratiğidir. Bu filmler, 

kurgusal sürekliliği sekans odaklı kırılmalarla bozar; aşırı yakın çekimler, görsel 

yönelim bozuklukları, diegetik ve diegetik olmayan sesler gibi öğeler aracılığıyla 

seyirciyi sarsıcı bir deneyimin içine çeker. Örneğin Irréversible (Noé, 2002) filminde 

uygulanan uzun sekanslar ve kameranın eksen etrafında dönüşü, izleyicinin mekânsal 

algısında bilinçli bir karmaşa yaratır. Özellikle işkence sahnelerinde şiddet, alay etme, 

bedensel travma ve kanın yoğun şekilde sergilenmesi gibi aşamalarla ilerler; çığlıklar 

ve bedenin kontrolünü kaybedişi hem içeriksel hem de sinemasal sözdizimi düzeyinde 

anlam üretir. Kaybolmuş karakterler ve gerçekçi ses-kompozisyon ilişkisi aracılığıyla 

bu filmler, kendine özgü bir anlatım biçimi geliştirir. 



1385 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

Şiddet sahneleri, bu filmlerin anlatısal yapısında merkezi bir rol oynar. 

Gündelik gerçekliğin durağan yapısı, aniden bozularak aşırı derecede gaddar 

sahnelerle kesintiye uğrar. Bu keskin geçişler, izleyiciyi duygusal ve bilişsel olarak 

zorlayan bir deneyime dönüştürür. Seyir konforunu bozan bu yapımlar, seyirciyle 

kurdukları ilişkiyi zorlaştırarak geleneksel izleme alışkanlıklarını sekteye uğratır. 

Sanatsal bir ifade biçimi olarak aşırılık, çelişkili bir yapı sergileyerek hem cezbedici 

hem de itici bir unsur barındırır. Istırap, iğrenme, toplumsal normların ihlali ve ahlaki 

belirsizlikler, sinematik anlatının merkezine yerleşir. Değersizleştirilmiş özneler, 

bedensel normların dışına çıkan unsurlar gibi şiddeti besleyen ve insan bedenini teşhir 

eden aşırılıklar, Yeni Aşırılık sinema anlayışının temel bileşenleri arasında yer alır 

(Uslu, 2022, s. 91). 

Bu eğilim, kapitalizmin yarattığı sorunları, sistemin işleyişini ve burjuva 

ahlakının yozlaşmasını ele alarak, anlatısını doğrudan bir eleştirel perspektif üzerine 

inşa eder. Bu doğrultuda Yeni Aşırılık filmleri, alegorik bir anlatım yoluyla izleyiciyi 

mevcut düzenin baskıcı ve çürümüş yönleriyle yüzleşmeye zorlar. (Kalender, 2021, s. 

914). Bu noktada, söz konusu filmlerin biçimsel tercihleri kadar ardındaki düşünsel 

motivasyonlar da önemlidir. Río (2016, s. 4), aşırılığı merkezine alan sinema 

anlayışını, toplumsal ve politik düzlemde yerleşik hale gelmiş değer sistemlerine karşı 

geliştirilen sinemasal bir direnç biçimi olarak ele alır. Ahlaki sistemin kendisini 

sorgulayan bu yaklaşım, içinde bulunulan krizlerin kaynağını bizzat bu sistemin 

sınırlarında arar. Yeni Aşırılık yönetmenlerinin üretimlerini, toplumsal çürümüşlüğün 

estetikle ifşa edildiği bir “yıkım zarafeti” çerçevesinde değerlendirmek mümkündür. 

Río’nun bu yaklaşımı, huzursuzluk yaratan içeriklere sahip bu tür filmlerin ardında 

yatan sosyolojik ve psikolojik saikleri anlamak açısından önemli bir açıklama sunar. 

Tüm bu kuramsal arka plan doğrultusunda, çalışmanın devamında Yeni 

Aşırılık sinemasının anlatı unsurları ve temsilleri, Mukavemet (Caner, 2022) filmi 

özelinde incelenecektir. 

3. Amaç ve Yöntem 

Mukavemet (Caner, 2022), senaristliğini ve yönetmenliğini Soner Caner’in 

üstlendiği, 104 dakikalık psikolojik gerilim türünde uzun metraj bir filmdir. Görüntü 



1386 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

yönetmeni Vedat Özdemir, kurgusu ise yine Soner Caner tarafından üstlenilmiştir. 

Oyuncu kadrosunda Selahattin Paşalı, Ece Çeşmioğlu ve Murat Kılıç yer almaktadır. 

V-Film yapımcılığında üretilen film, tek plan çekim tekniğiyle gerçekleştirilmiş olup, 

biçimsel açıdan özgün bir yapım niteliği taşımaktadır. Türk sineması bağlamında Yeni 

Aşırılık eğilimleri taşıdığı gözlemlenen bu film, kuramsal inceleme potansiyeli taşıdığı 

için amaçlı örnekleme yöntemiyle seçilmiştir. Bu çalışma, Mukavemet (Caner, 2022) 

filmini Yeni Aşırılık kuramsal çerçevesinde analiz etmeyi amaçlamaktadır. Bu 

doğrultuda, filmde yer alan anlatı unsurları incelenerek Yeni Aşırılık unsurlarının 

tespit edilmesi ve bu özelliklerin anlatı içinde nasıl konumlandırıldığının ortaya 

konması hedeflenmiştir. Verilerin çözümlenmesinde betimsel analiz yönteminden 

yararlanılmıştır. Betimsel analizin verilere uygulanma süreci dört aşamadan oluşur; 

veri analizi için bir çerçeve oluşturulur ve temalar belirlenir, ikinci aşamada 

oluşturulan temalara göre veriler düzenlenir, üçüncü aşamada bulgular tanımlanır, 

dördüncü ve son aşamada ise elde edilen bulgular yorumlanır (Yıldırım & Şimşek, 

2008, s. 224). Bu doğrultuda, çalışmada ilk olarak Yeni Aşırılık temelinde bir analiz 

çerçevesi geliştirilmiş; ardından filmde bu çerçeveye karşılık gelen fiziksel ve 

psikolojik şiddetin temsili, sinematografi kullanımı, karakter dönüşümü ve toplumsal 

eleştiri temaları belirlenmiştir. Her tema kapsamında filmden sahneler seçilmiş, bu 

sahneler yapı ve içerik açısından incelenerek sistematik biçimde sınıflandırılmıştır. 

Son aşamada elde edilen bulgular, kuramsal bağlamda yorumlanarak Yeni Aşırılık 

sinemasına özgü biçimsel ve tematik göstergelerle ilişkilendirilmiştir. Bu 

çözümlemelerin, Türk sineması bağlamında bu eğilim üzerine yapılacak çalışmalara 

katkı sunabileceği öngörülmektedir. 

4. Bulgular ve Yorumlar 

Mukavemet (Caner, 2022), tek mekânda ve tek plan tekniğiyle çekilmiş bir 

filmdir. Film, kıskançlık krizinin tetiklediği şiddet döngüsünü, klostrofobik bir 

atmosferde ele alır. Hikâye, Rahmi’nin (Selahattin Paşalı) kız arkadaşı Ecem’i (Ece 

Çeşmioğlu) aramasıyla başlar. Telefon hattının meşgul çalması, Rahmi’nin kıskançlık 

duygularını harekete geçirir ve karakterin güvensizlikle şekillenen ruh hali erkenden 

hissettirilir. Evde geçen akşam yemeği boyunca Rahmi’nin içten içe büyüyen 

huzursuzluğu, Ecem’in telefonuna gelen ısrarlı aramalar ile belirginleşir. Rahmi, 



1387 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

telefon ekranında Kazım ismini görünce kıskançlık krizine girer ve Ecem’i hesap 

vermeye zorlar. Ecem’in açıklamaları onu tatmin etmez ve fiziksel şiddet devreye 

girer. Bu esnada, kapı zili çalar ve gelenin Kazım olduğu ortaya çıkar. Öfkesi doruğa 

ulaşan Rahmi, Kazım’ın kapıya gelmesine tahammül edemez ve eline aldığı bir 

sopayla kapıyı açar açmaz Kazım’a vurur. Kanlar içinde yere yığılan Kazım’ın 

öldüğünü düşünen Rahmi, cesedi içeri taşır. Ecem’in korku dolu bakışları eşliğinde, 

panik ve suçluluk duygusu zamanla yerini rasyonelleştirilen bir şiddet eylemine 

bırakır. Cesedi yok etme düşüncesi Rahmi’nin zihninde netleşirken, karakterin zihinsel 

dönüşümü ve giderek vahşileşen doğası anlatıda belirgin hâle gelir. Rahmi, Kazım’ı 

küvete taşıyarak parçalara ayırmaya karar verir. Bunu yaparken küçük bir bıçak 

kullanması, işini daha da zorlaştırır ve süreci uzatır. Ancak Rahmi bıçak darbelerini 

vurmaya başladığında, Kazım’ın hâlâ hayatta olduğu anlaşılır. Kazım’ın ani hareketi 

karşısında paniğe kapılan Rahmi, onu elleriyle boğarak öldürür ve ardından cesedi 

parçalara ayırma eylemini sürdürür. Bu anlar boyunca, Ecem’in korku dolu sessizliği 

ve arka planda sürekli açık olan televizyon sesi, karakterlerin içine hapsolduğu gerilimi 

derinleştiren bir anlatı unsuru olarak işlev görür. Ecem, defalarca polisi aramak ister 

ancak Rahmi tarafından engellenir. Fiziksel ve psikolojik olarak baskı altına alınan 

Ecem, çaresizce Rahmi’nin emirlerine uymak zorunda kalır. Kan içinde kalan zemini 

temizlemeye zorlanan Ecem, yaşadığı travmayı kabullenmekte zorlanır. Kıskançlıkla 

tetiklenen bu şiddet döngüsü, bir cinayetin ötesinde, Ecem’in derin bir psikolojik 

çöküş yaşamasına da neden olur. Ancak bu kapanmış dünyaya, filmin sonunda dış 

müdahale gelir. Polisler kapıya dayanır ve eve baskın düzenler. Rahmi ne olup bittiğini 

bile tam kavrayamadan, polisler Kazım’ın cesedinin başında Rahmi’yi ve Ecem’i 

bulur, Rahmi’yi kelepçelerler. Ecem ise derin bir şok içindedir; konuşamaz ve tepkisiz 

kalır. 

4.1. Fiziksel ve Psikolojik Şiddetin Temsili 

Filmde hem fiziksel hem de psikolojik şiddet ayrıntılı bir şekilde işlenmiştir. 

Yeni Aşırılık sinemasının özelliklerinden biri olan aşırı şiddet gösterimi, anlatının 

sınırlarını genişleterek şiddetin doğrudan ve kesintisiz bir şekilde deneyimlenmesine 

olanak tanımıştır. Mukavemet (Caner, 2022)  filminde şiddet bir anlatı unsuru olmanın 

ötesinde, karakter dönüşümü ve toplumsal eleştiriyi derinleştiren bir araç işlevi 



1388 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

görmüştür. Özellikle Rahmi’nin kıskançlıkla başlayan öfkesinin, giderek 

içselleştirilmiş bir şiddet pratiğine dönüşmesi, filmin şiddeti bir şok unsuru olmanın 

ötesinde, karakterin psikolojik evriminin temel bir parçası olarak 

konumlandırmaktadır. Bu dönüşüm, anlatıda fiziksel ve psikolojik şiddetin 

kullanımına dair unsurlarla somutlaştırılmıştır. 

Fiziksel şiddetin varlığı filmde kademeli olarak artmıştır. Rahmi önce 

Kazım’ın başına sopayla vurmuş, ardından elleriyle boğmuş ve son olarak bıçakla 

vücudunu parçalara ayırmıştır. Bu süreç, şiddet miktarının giderek arttığı ve ölümün 

farklı biçimlerinin birbirine eklemlendiği bir anlatımla sunulmuştur. Kazım’a 

uygulanan fiziksel şiddet anları, Yeni Aşırılık filmlerinin özelliklerinden biri olan kan 

ve beden tahribatı unsurlarıyla doğrudan ilişkilendirmeye uygundur. Rahmi’nin, 

Kazım’ın kolunu vücudundan ayırma anı bedeni şiddetin bir nesnesi haline getirmekte 

ve bedensel sınırların ihlal edilmesini tedirginlik uyandıran bir estetikle sunmaktadır. 

Alexandre Aja’nın Haute Tension (2003) filmindeki vahşi cinayet sekansları gibi 

izleyiciyi sarsan uzun ve şok edici sahnelerle benzerlik taşımaktadır. Filmde 

Rahmi’nin Kazım’a uyguladığı fiziksel şiddet sonucunda, bedensel bütünlüğünü 

bozmaya yönelik gerçekleştirdiği bir eylem olarak vücut bütünlüğünün 

parçalanmasına eşlik eden sıvı sıçrama sesleri ve bıçağın dokuya temasını işaret eden 

sesler, şiddetin duyusal bir deneyime dönüşmesini sağlar. Bu esnada, Ecem’in uzun 

süre kesilmeyen ağlama sesleri de gerilimi artırarak anlatının tedirgin edici atmosferini 

pekiştirmektedir. Filmde Rahmi tarafından fiziksel şiddete uğrayan tek kişi Kazım 

değildir. Filmde Ecem de fiziksel şiddetin hedefi hâline gelmiştir, ancak Ecem’e 

yönelik uygulanan şiddet daha kontrol edici ve baskıcı bir şekilde ilerlemiştir. 

Rahmi’nin Ecem’e uyguladığı fiziksel şiddet, Kazım’a uyguladığı şiddetten farklı 

olarak, doğrudan öldürme amacı taşımaz, Ecem’i psikolojik olarak bastırmak ve 

kontrol altına almak için bir araç olarak kullanılır. Ecem’i sık sık duvar köşelerine 

sıkıştırarak hareket alanını kısıtlayan Rahmi, onun evden çıkmasını engellemek 

suretiyle bedeni üzerindeki kontrolünü artırır; elini tutması, kollarını ve boğazını 

sıkması gibi eylemlerle de fiziksel baskıyı derinleştirir. Ecem’in fiziksel olarak 

Rahmi’ye karşı koyamaması, bedeni üzerinden bir tahakküm kurulmasına neden olur. 

Ecem, fiziksel olarak zarar görmese bile, sürekli tehdit altında olduğu için Rahmi 



1389 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

tarafından pasifize edilir. Ecem’in maruz kaldığı şiddet, Yeni Aşırılık filmlerindeki 

kadın karakterlerin yaşadığı “kaçışsızlık” hissiyle benzerlik gösterir. Bu şiddet, sadece 

fiziksel zarar vermek için değil, güç dengelerini yeniden kurmak için kullanılır.  

Rahmi, Ecem üzerinde fiziksel şiddetin yanı sıra derin bir psikolojik tahakküm 

de uygular. Onu korkutarak ve hareket alanını kısıtlayarak üzerinde tam bir kontrol 

sağlamaya çalışır. Ecem’in iradesini bastırmak için hem sözlü hem de davranışsal 

manipülasyon yöntemleri kullanır. Rahmi’nin Ecem’e küfretmesi, onu sözlü olarak 

aşağılayıp psikolojik baskı altına aldığına dair en net örneklerden biridir. Rahmi’nin 

Ecem’in telefonunu elinden alması, onu iletişim kurma imkânından mahrum bırakması 

anlamına gelir ve kontrolcü bir güç dinamiğini ortaya koyar. Bu hareket, Ecem’in kaçış 

yollarını kapatma çabasının bir uzantısıdır. Bu tür manipülatif ve zorlayıcı davranışlar, 

psikolojik şiddetin en belirgin örnekleri arasındadır. Rahmi’nin Ecem’e uyguladığı 

psikolojik şiddet, sadece anlık bir tahakküm kurmakla kalmaz, aynı zamanda onu 

sürekli bir korku içinde kalmaya zorlar. Bu durum, Yeni Aşırılıktaki “karakterin 

kaçamayacağı bir duruma hapsedilmesi” temasıyla doğrudan ilişkilidir. Michael 

Haneke’nin Funny Games (2007) filminde, saldırganlar kurbanlarını zihinsel olarak 

baskı altına alır, onlara kaçamayacaklarını hissettirir. Mukavemet’te (Caner, 2022)  

Rahmi, Ecem üzerinde önce sözlü ve psikolojik tahakküm kurar; ardından onu 

bütünüyle denetim altına alır.  

4.2. Sinematografi Kullanımı 

Film, tek plan çekim tekniğiyle alışılmışın dışında bir sinematografik deneyim 

sunar. Bu teknik, kesintisiz bir anlatı akışı sağlayarak olayların gerçekçiliğini 

artırırken, karakterlerin içinde bulunduğu çıkışsızlığı da vurgular. Film, baştan sona 

apartmanın bodrum katında geçen bir mekânsal düzlemde kurgulanmıştır. Rahmi ve 

Ecem’in fiziksel olarak küçük bir alana hapsedilmiş olması, filmin yarattığı 

klostrofobik atmosferi güçlendirmektedir. İzleyici de kendisini bu alanın içinde 

kısıtlanmış hisseder ve karakterlerin yaşadığı baskıyı doğrudan deneyimler. Bodrum 

katının kapalı yapısı, Rahmi’nin uyguladığı şiddeti daha da kaçınılmaz hale getirirken, 

mekânın çıkışsızlığı, karakterlerin psikolojik baskı altında olmasını desteklemektedir. 

Bu kullanım, Yeni Aşırılık özelliklerini taşıyan Alexandre Bustillo ve Julien 

Maury’nin Inside (2007) ile Pascal Laugier’in Martyrs (2008) filmlerinde de 



1390 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

görülmektedir. Bu filmlerde yer alan karakterler, fiziksel olarak sıkıştıkları dar 

mekânlar içinde psikolojik olarak da kapana kısılmış hissederler ve burada da benzer 

bir etki yaratılmıştır. Filmin baştan sona tek plan çekim tekniğiyle kurgulanması, 

anlatıya kesintisiz bir akış kazandırarak karakterlerin içinde bulunduğu çıkışsızlık 

hissini güçlendirmektedir. Bu teknik, sahnelerin bölünmeden ilerlemesini sağlayarak, 

karakterlerin maruz kaldığı şiddet ve psikolojik gerilimin kesintisiz bir şekilde 

aktarılmasına olanak tanır. Gaspar Noé’nin Irréversible (2002) filmindeki uzun 

sekanslar gibi Mukavemet (2022) de tek plan tekniğini kullanarak kaçışsız bir anlatım 

sunmaktadır. Kesintisiz çekim tekniği, anlatının bölünmeden akmasını sağlayarak hem 

karakterlerin yaşadığı dehşeti kesintisiz bir biçimde aktarır hem de olayların kaçışsız 

doğasını vurgular. Filmin senaristi ve yönetmeni Soner Caner (MUBI, 2023) yapmış 

olduğu bir röportajda, hiper-realist bir anlatım oluşturmak ve seyirciyi olayın içine 

çekmek amacıyla tek plan çekim tekniğini tercih ettiğini ifade etmiştir. Yönetmenin 

ifade ettiği bu sözler, tek plan kullanımının biçimsel bir tercih olmanın ötesinde, filmin 

psikolojik etkisini derinleştirmek üzere bilinçli olarak seçilmiş bir anlatı stratejisi 

olduğunu ortaya koymaktadır. 

Filmde detay planlar, şiddetin etkisini artırmak için bilinçli bir şekilde 

kullanılmıştır. Ellerin kan içinde olması, bıçağın dokuya sürtünmesi ve cesedin 

parçalanma süreci gibi sahneler, beden tahribatını sarsıcı bir üslupla sunarak Yeni 

Aşırılık anlayışıyla örtüşmüştür. Bu detaylar, şiddetin fiziksel ve psikolojik boyutlarını 

da derinlemesine görünür kılmaktadır. Bu tür detaycı ve yoğun şiddet içeren çekimler, 

Yeni Aşırılık sinemasının diğer örnekleriyle de benzerlik taşımaktadır. Rahmi’nin 

şiddeti içselleştirme süreci, Martyrs (Laugier, 2008) filmindeki uzun süren işkence 

sahneleri ve bedenin aşamalı olarak tahrip edilmesi ile benzerlik göstermektedir. 

Filmdeki ışık kullanımı, Yeni Aşırılık filmlerine özgü sarsıcı atmosferi 

güçlendirmek amacıyla bilinçli bir şekilde kurgulanmıştır. Gölgeli ve kasvetli 

sahneler, karakterlerin sıkışmışlık hissini pekiştirirken, özellikle Rahmi’nin Ecem’e 

uyguladığı fiziksel ve psikolojik şiddet anlarında ışık kullanımı şiddetin etkisini 

artırmaktadır. Belirsizlik ve tehdit duygusunu sürekli diri tutan bu atmosfer, 

karakterlerin yüzlerinin gölgeler içinde bırakılmasıyla daha da pekişmektedir. Işık 

kullanımı tek başına görsel bir tercih değil, aynı zamanda anlatının psikolojik 



1391 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

gerilimini derinleştiren bir unsur olarak işlev görmektedir. Filmin final bölümünde 

filmin geneline hâkim olan karanlık atmosfer, polislerin fenerleri ve dışarıdan gelen 

kırmızı-mavi siren ışıklarıyla aniden bölünmektedir. Bu ışık değişimi, hem şiddetin 

artık saklanamaz hâle geldiğini hem de olayın gerçeklik kazandığını sembolize 

etmektedir.  

4.3. Karakter Dönüşümü 

Film, Rahmi karakterinin kıskançlıkla başlayan öfkesinin, zamanla 

içselleştirilmiş bir şiddet alışkanlığına dönüşmesini nesnel bir şekilde anlatmaktadır. 

Film boyunca Rahmi’nin bu dönüşüm süreci, kıskançlık duygusuyla başlayan bir 

öfkenin giderek rasyonelleşen bir şiddet pratiğine evrilmesi şeklinde kademeli olarak 

ilerlemektedir. Bu süreç, bireysel cinnet haliyle sınırlı kalmayarak, toplumsal yapı ve 

cinsiyet temelli güç dinamiklerinin karakter üzerindeki etkisini de görünür 

kılmaktadır. 

Rahmi, filmin başlangıcında gündelik hayatın sıradan bir öznesi gibi görünse 

de kıskançlık duygusunun tetiklediği şiddet eğilimi onu kontrolsüz bir dönüşüme 

sürüklemiştir. Rahmi’nin, Kazım’a sopayla vurduktan sonra onun öldüğünü düşünerek 

paniğe kapılması, şiddetin onun için henüz geri dönülemez bir eylem olmadığını 

göstermektedir. Bu panik, Rahmi'nin şiddet eylemini henüz içselleştirmediğini ve 

beklenmedik sonuçlar karşısında korku ve endişeye kapıldığını göstermektedir. 

Ancak, cesedi parçalama aşamasına geldiğinde, şiddetin Rahmi için içselleştirilmiş bir 

sürece dönüştüğü ve artık bu tür eylemleri daha soğukkanlılıkla gerçekleştirdiği 

gözlemlenmektedir. 

Başlangıçta et ve kanla doğrudan temas etmekten tiksinen Rahmi, Kazım’ı 

parçalara ayırmaya çalışırken giderek vahşileşir. Rahmi’nin beden ve şiddetle kurduğu 

ilişki, filmin ilk dakikalarında verilen detaylarla da desteklenmiştir. Rahmi’nin 

annesiyle yaptığı telefon görüşmesinde, kurban etinden kendisine göndermesini 

istemediğini söylemesi ve etin yolda kokacağını belirtmesi onun bedensel bütünlük ve 

çürüme olgusu karşısındaki hassasiyetini ortaya koymaktadır. Benzer şekilde, Ecem’in 

akşam yemeği için hazırladığı köfteyi koklaması, ardından yemekten vazgeçerek mısır 

gevreği tercih etmesi Rahmi’nin koku ve etle arasına mesafe koyduğunu 



1392 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

göstermektedir. Ancak ilerleyen dakikalarda Rahmi’nin Kazım’ı parçalara ayırmaya 

çalışırken giderek vahşileşmesi, beden ve şiddeti deneyimleme biçimi, dönüşümünü 

de açık bir şekilde anlatmaktadır. Rahmi’nin küvette kesim işlemi için büyük bir 

kesme aleti araması, şiddeti savunma refleksinin ötesinde rasyonel bir araca 

dönüştürmeye başladığını göstermektedir. 

Soner Caner (MUBI, 2023) Rahmi karakterini, “kusurlu yetişen bir erkeğin 

nasıl bir bireye dönüştüğünü” göstermek amacıyla tasarlamıştır. Basit bir çatışmanın 

hızla şiddete evrilmesi, Rahmi’nin iç dünyasında bastırılmış öfke ve toksik erkeklik 

anlayışının açığa çıkmasına neden olmaktadır. Rahmi karakterinin dönüşümü tek 

başına bireysel bir şiddet pratiği olarak okunamaz; aksine, toplumsal yapı ve cinsiyet 

temelli güç dinamiklerinin şekillendirdiği tahakküm anlayışının ve şiddetin meşruiyet 

kazanma sürecinin bir yansıması olarak görülebilir. 

Rahmi’nin dönüşüm süreci artık eylemlerinin sonuçlarını sorgulamadığı, 

şiddetin karakterine tamamen nüfuz ettiği bir noktaya ulaşmıştır. Karakterin, şiddetle 

kurduğu ilişkinin nihai aşaması, kendi kaderini de kabullendiği andır. Rahmi’nin 

polisleri karşısında gördüğünde kaçmaya çalışmaması, onun cezai bir sonucun 

ötesinde, kendisiyle yaşadığı içsel çatışmada da tükenmişliğe ulaştığını 

göstermektedir. 

Bu dönüşüm, Yeni Aşırılık filmlerinde sıklıkla rastlanan karakter 

dönüşümleriyle paralellik göstermektedir. Gaspar Noé’nin I Stand Alone (1998) 

filminde olduğu gibi Rahmi’nin de yaşadığı öfke patlaması onu geri dönülemez bir 

noktaya taşımıştır.  

4.4. Toplumsal Eleştiri 

Film sadece bireysel bir şiddet hikâyesi sunmakla kalmaz, aynı zamanda 

ataerkil düzenin bireyler üzerindeki yıkıcı etkisini ve toplumsal yozlaşmayı eleştiren 

derin bir alt metin sunar. Filmde şiddet, salt fiziksel bir eylem olmaktan çıkarak 

sistematik bir yapının parçası haline gelir. Erkek karakterin dönüşümü, içinde yetiştiği 

toplumsal yapı ile doğrudan ilişkilendirilir. Soner Caner (MUBI, 2023), bu coğrafyada 

yetişen erkeklerin yanlış bir aile, yanlış bir kültür ve yanlış bir eğitimden geçtiği 

zaman, bu tür bir cinnetin her türlü yıkıcı sonucu doğurabileceğini belirterek, ataerkil 



1393 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

sistemin bireyler üzerindeki dönüşümsel gücüne işaret etmektedir. Filmdeki erkek 

karakterin şiddete yöneliminin tek başına bireysel bir patoloji değil, toplumsal 

koşulların bir sonucu olduğunu vurgulamaktadır. 

Filmde şiddetin temsili, yalnızca sinematografik bir gerçekçiliğe dayanmaz; 

aynı zamanda anlatı içerisinde düşünsel huzursuzluk uyandıran bir unsur olarak 

konumlanarak toplumsal gerçeklikleri görünür kılmayı amaçlar. Rahmi karakterini 

canlandıran Selahattin Paşalı (MUBI, 2023) filmde yaratılan atmosferin bilinçli bir 

tercih olduğunu, bu coğrafyaya doğan erkeklerin bir hastalığa yakalandığını ve bunun 

filmini sert bir şekilde yapmak istediklerini, izleyicinin filmi izlerken keyif 

alamayacağını en başından bildiklerini ama rahatsız edebilmekten de gayet mutlu 

olduklarını ifade ederek, “sanat sadece estetiği aramamalı, güzelliği sunmamalı aynı 

zamanda sarsıcı ve kışkırtıcı olmalı” sözleriyle izleyicinin düşünsel sınırlarını 

zorlayarak, toplumsal sorunlara dair farkındalık yaratmayı amaçladıklarını 

vurgulamıştır. 

Film, tedirginlik yaratan sinematografisi ve hiper-realist anlatımıyla şiddetin 

sıradanlaşması ve toplumsal kayıtsızlık üzerine düşünsel bir sorgulama sunmaktadır. 

Yeni Aşırılık filmlerine özgü anlatım dili bu bağlamda, toplumsal bir meseleyi görünür 

kılmak amacıyla araçsallaştırılmıştır. Bu yaklaşım, Gaspar Noé’nin Irréversible 

(2002) ve Pascal Laugier’in Martyrs (2008) filmlerinde de görülen, seyirciyi huzursuz 

ve rahatsız hissettirme stratejisiyle örtüşmektedir. 

Film boyunca arka planda sürekli duyulan televizyon sesi, toplumsal 

kayıtsızlığın ve şiddetin medyatik temsiller yoluyla sıradanlaştırılmasının bir 

göstergesi olarak okunabilmektedir. Filmde polisin eve geldiği dakikalarda polis 

memurlarından birinin televizyonu kapatmak yerine sesini kısmış olması, filmde 

kullanılan etkili metaforlardan biridir. Burada televizyon, toplumun pasif gözlemci 

rolünü üstlenmesini ve olaylara müdahale etmek yerine “duyduğunu azaltma” yolunu 

tercih etmesini simgelemektedir. Toplumun, tanık olduğu olaylar karşısında duyusal 

algısını kısmayı tercih etmesi, etik sorumluluktan kaçışın görsel bir metaforuna 

dönüşmektedir. Aynı zamanda medya aracılığıyla şiddetin sürekli yeniden üretilmesi, 

toplumun duyarsızlaşmasına ve şiddetin olağan bir gerçeklik olarak kabul edilmesine 

sebep olduğu da vurgulanmaktadır.  



1394 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

Benze şekilde karşı komşunun, duyduğu seslere rağmen polise haber 

vermemesi, toplumsal kayıtsızlığın ve şiddetin sıradanlaşmasının bir göstergesidir. 

Filmin bu dakikaları, toplumun şiddeti duyduğu hatta bildiği hâlde müdahale etmek 

yerine olayın dışında kalmayı tercih ettiğini vurgulayarak, toplumun şiddete karşı 

geliştirdiği duyarsızlığa dikkat çeker. Polis memurunun, komşuya bu kadar sese 

rağmen nasıl hiçbir şey duymadığını ve neden polise haber vermediğini sorması, filmin 

pasif tanıklığı sorgulamasını sağlarken, toplumun ancak olay olduktan sonra tepki 

vermesini eleştiren bir anlatı sunar.  

SONUÇ 

Yeni Aşırılık, rahatsız edici anlatım dili, aşırı şiddet sahneleri ve bedensel 

bütünlüğün ihlali aracılığıyla sınırları zorlayan bir sinema eğilimi olarak öne 

çıkmaktadır. Bu sinema biçimi yalnızca şiddetin gösterimiyle tanımlanmaz, aynı 

zamanda algıyı zorlayan sinematografik tercihler ve anlatı yapılarıyla da 

şekillenmektedir. Yeni Aşırılık filmlerinde fiziksel ve psikolojik şiddet, salt görsel bir 

unsur olarak değil, karakterlerin çıkışsızlıklarını ve güç ilişkilerindeki konumlarını 

açığa çıkaran bir anlatı aracı olarak kullanılır. Bedenin parçalanması, uzun süren 

işkence sahneleri ve şiddetin kesintisiz bir gerçeklik olarak sunulması, bu sinema 

eğiliminin temel özellikleri arasında yer almaktadır. Ancak, bu filmler sadece şiddetin 

yoğunluğu ile değil, aynı zamanda karakter dönüşümleri, sinematografik teknikler ve 

toplumsal eleştiri mekanizmaları aracılığıyla oluşturdukları derinlikli anlatılarla 

değerlendirilmelidir. Bu çerçevede, Yeni Aşırılık sinemasını salt bir provokatif şiddet 

sunumu olarak görmek yerine, şiddeti toplumsal ve bireysel dönüşümle ilişkilendiren, 

seyirciyi konfor alanından çıkaran bir anlatım biçimi olarak ele almak gerekmektedir. 

Soner Caner’in yazıp yönettiği Mukavemet (Caner, 2022)  filmi, Yeni Aşırılık 

unsurlarının tespit edilmesi ve film içerisindeki konumlarının belirlenmesi amacıyla 

ele alınmıştır. Çalışmada, betimsel analiz yöntemi kullanılarak film, fiziksel ve 

psikolojik şiddetin temsili, sinematografi kullanımı, karakter dönüşümü ve toplumsal 

eleştiri başlıkları altında değerlendirilmiştir. Bu doğrultuda, filmdeki anlatı yapısı ve 

sinematografik tercihler ışığında şu sonuçlara ulaşılmıştır: 



1395 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

Yeni Aşırılık filmlerine özgü, beden sınırlarını ihlal etme ve şiddeti doğrudan 

yansıtma anlayışı, filmde belirgin bir şekilde kendini göstermektedir. Rahmi 

tarafından Kazım’a yönelik uygulanan şiddet, ani bir tepkinin ötesinde, giderek artan 

bir yoğunlukla işlenen ve beden bütünlüğünün bozulmasıyla sonuçlanan bir sürecin 

parçası olmuştur. Ecem’e uygulanan fiziksel şiddet, Kazım’a yönelik uygulanan 

şiddetten farklı olarak, onu yok etmeye değil, denetim altında tutmaya yöneliktir. Aynı 

zamanda Rahmi Ecem’e psikolojik şiddet de uygulamıştır ve bu durum, Ecem’in ağır 

bir psikolojik baskı altında kalmasına ve ağır bir fiziksel şiddet yaşamadan dahi 

tamamen çaresiz hissetmesine neden olmuştur. 

Filmdeki mekân kullanımı, tek plan çekim ve detay planları, Yeni Aşırılık 

filmlerine özgü rahatsızlık uyandıran sinema dili tercihleriyle etkili bir anlatım 

sağlamıştır. Filmin sinematografik tercihleri, şiddetin etkisini artırarak, izleyiciyi pasif 

bir gözlemci konumundan çıkarıp olayların doğrudan bir tanığı hâline getirmiştir. 

Filmdeki ışık kullanımı, karakterlerin sıkışmışlık hissini güçlendirmiş; loş ve gölgeli 

sahneler klostrofobik atmosferi pekiştirmiştir. Filmde ışık, salt biçimsel bir tercih 

olmaktan çıkarak, anlatının psikolojik gerilimini derinleştiren ve şiddetin etkisini 

yoğunlaştıran işlevsel bir araç olarak kullanılmıştır. Final sahnesindeki ışık değişimi, 

şiddetin artık saklanamaz hâle geldiğini simgelerken, anlatının Yeni Aşırılık 

sinemasına özgü biçimsel unsurlarla kurduğu ilişkiyi de pekiştirmektedir. 

Film, Yeni Aşırılık sinemasındaki örneklerden farklı olarak Rahmi 

karakterinin dönüşümünü bireysel bir cinnet haliyle sınırlandırmamış; aksine, bu 

dönüşümü toplumsal yapı ve cinsiyet temelli güç dinamikleri çerçevesinde ele alarak, 

erkekliğin şiddetle kurduğu ilişkiye dair eleştirel bir bakış sunmuştur. Bu çerçevede, 

şiddetin sadece bireysel bir sorun olarak değerlendirilemeyeceğini, aksine toplumun 

sistematik yapılarıyla doğrudan ilişkili olduğunu ortaya koymaktadır. Film, sarsıcı 

anlatım dili aracılığıyla toplumsal bir yüzleşme alanı yaratmakta ve seyirciyi, “şiddetin 

yalnızca failleri değil, aynı zamanda tanıkları da olduğu” gerçeğiyle yüzleşmeye 

zorlamaktadır.  

Mukavemet (Caner, 2022)  filminin, Yeni Aşırılık sinemasına özgü anlatı ve 

sinematografik unsurları barındırdığı görülmektedir. Film hem fiziksel ve psikolojik 

şiddetin temsili hem de sinematografik tercihleri ile Yeni Aşırılık eğiliminin temel 



1396 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

özelliklerini yansıtmaktadır. Bu doğrultuda, giriş bölümünde ortaya konulan araştırma 

sorularına kapsamlı biçimde yanıt verilmiş; filmin biçimsel ve içeriksel yapısı Yeni 

Aşırılık sineması bağlamında detaylı olarak değerlendirilmiştir. Karakter dönüşümü 

ve toplumsal eleştiri mekanizmalarıyla bu sinema anlayışına uygun bir yapı inşa eden 

film, bireysel bir şiddet anlatısının ötesine geçerek, şiddetin toplumsal boyutlarını da 

görünür kılan bir yapıya sahiptir. Bu çalışma, Türk sinemasında Yeni Aşırılık 

ekseninde yapılacak kapsamlı araştırmalar için kavramsal bir ön zemin oluşturmayı 

amaçlamakta ve bu yöndeki tartışmalara katkı sunmayı hedeflemektedir. Sonuç olarak, 

Mukavemet (Caner, 2022)filmi üzerinden gerçekleştirilen çözümleme, Türk 

sinemasında Yeni Aşırılık eğiliminin biçimsel ve içeriksel anlatım stratejilerine dair 

kapsamlı bir değerlendirme sunmakta; bu sinemasal yönelimin yerli sinemadaki 

yansımalarına dair özgün bir tartışma alanı açmaktadır. 

KAYNAKÇA 

Aja, A. (2003). Haute tension [Film]. EuropaCorp. 

Angelo, A. (2012). From spectacle to affect: Contextualizing transgression in French 

cinema at the dawn of the twenty-first century. Irish Journal of French Studies, 

12(1), 157-178. 

Baudrillard, J. (2014). Simülakrlar ve simülasyon (O. Adanır, Çev.). Doğu Batı 

Yayınları. 

Beugnet, M. (2007). Cinema and sensation: French film and the art of transgression 

(1. baskı). Edinburgh University Press. 

Birks, C. (2015). Body problems: New extremism, Descartes and Jean-Luc Nancy. 

New Review of Film and Television Studies, 13(2), 131-148. 

https://doi.org/10.1080/17400309.2015.1009355 

Brown, W. (2015). The new extremism in cinema: From France to Europe. Studies in 

European Cinema, 12(2), 156-159. 

https://doi.org/10.1080/17411548.2014.973691 

Buñuel, L. (1929). Un chien andalou [Kısa Film]. Les Grands Films Classiques. 

Buñuel, L. (1967). Belle de jour [Film]. Ciné-Voix / Robert et Raymond Hakim 

Productions. 

Bustillo, A., & Maury, J. (2007). Inside [Film]. La Fabrique de Films. 

Caner, S. (2022). Mukavemet [Film]. V-Film. 



1397 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

Cantaş, A., & Koluaçık, İ. (2023). Kötülüğün sineması, yıkıcı bir sinema: Yeni 

aşırıcılık. ARTS: Artuklu Sanat ve Beşerî Bilimler Dergisi, 10, 85-109. 

https://doi.org/10.46372/arts.1324781 

Carter, C., & Weaver, C. K. (2003). Violence and the media. Open University Press. 

Colak, M. (2011). The new extremism: Representation of violence in the new French 

extremism. VI. Congrés Internacional Comunicació i Realitat, 491-499. 

de Van, M. (2002). Dans ma peau [Film]. Haut et Court. 

Denis, C. (2001). Trouble every day [Film]. Rézo Films. 

Frey, M. (2016). Extreme cinema: The transgressive rhetoric of today’s art film 

culture. Rutgers University Press. 

https://doi.org/https://doi.org/10.2307/j.ctt1b67wtn 

Grønstad, A. (2007). Abject desire: Anatomie de l’enfer and the unwatchable. 

Studies in French Cinema, 6(3), 161-169. https://doi.org/10.1386/sfci.6.3.161_1 

Haneke, M. (2007). Funny games [Film]. Warner Independent Pictures. 

Heise, W. (1896). The kiss [Kısa Film]. Thomas Edison Manufacturing Company. 

Horeck, T., & Kendall, T. (2011). The new extremism in cinema from France to 

Europe. Edinburgh University Press. 

Horeck, T., & Kendall, T. (2012). The new extremism: Rethinking extreme cinema. 

Cinephile, 8(2), 7-9. https://doi.org/10.14288/cinephile.v8i2.198003 

Johnson, B. (2011). Disavowing the isle: Masochism and new extremity. Asian 

Cinema, 22(1), 71-82. https://doi.org/10.1386/ac.22.1.70_1 

Kalender, A. B. (2021). Yeni aşırılığın auteur yönetmeni: Bir l’enfant terrible olarak 

Gaspar Noé. SineFilozofi, 6(11), 908-927. 

https://doi.org/10.31122/sinefilozofi.806391 

Kerner, A. M. (2016). The Circulation of Post-Millennial Extreme Cinema. Asian 

Diasporic Visual Cultures and the Americas, 2(3), 200-220. 

Kerner, A. M., & Knapp, J. L. (2016). Extreme cinema: The transgressive rhetoric of 

today’s art film culture. Rutgers University Press. 

Kuhn, A., & Westwell, G. (2012). A dictionary of film studies. Oxford University 

Press. 

https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/acref/9780199587261.001.0

001/acref-9780199587261-e-0253 

Laugier, P. (2008). Martyrs [Film]. Canal+. 

Miike, T. (1999). Audition [Film]. Omega Project / Basara Pictures. 



1398 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

MUBI. (2023, Ağustos 17). Mukavemet | Selahattin Paşalı ve Soner Caner ile 

Söyleşi [Video]. YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=vEGOkhqVKmY 

Noé, G. (1998). I stand alone [Film]. Les Cinémas de la Zone. 

Noé, G. (2002). Irréversible [Film]. StudioCanal. 

Palmer, T. (2006). Under your skin: Marina De Van and the contemporary French 

cinéma du corps. Studies in French Cinema, 6(3), 171-181. 

https://doi.org/10.1386/sfci.6.3.171_1 

Park, C. W. (2003). Oldboy [Film]. Show East. 

Pasolini, P. P. (1975). Salò o le 120 giornate di Sodoma [Film]. Produzioni Europee 

Associati. 

Porter, E. S. (1903). Electrocuting an elephant [Kısa Film]. Edison Manufacturing 

Company. 

Quandt, J. (2011). Flesh and blood: Sex and violence in recent French cinema. Içinde 

T. Horeck & T. Kendall (Ed.), The new extremism in cinema from France to 

Europe (ss. 18-28). Edinburgh University Press. 

Río, E. D. (2016). The grace of destruction a vital ethology of extreme cinemas (1. 

baskı). Bloomsbury Publishing. 

Roth, E. (2005). Hostel [Film]. Lionsgate. 

Uslu, E. G. (2022). Türk sinemasında new extremism, yeni aşırıcılık: Serdar Akar 

filmlerinin analizi. Türkiye Film Araştırmaları Dergisi, 2(2), 87-96. 

Watkins, R. (2016). Robert Bresson’s heirs: Bruno Dumont, Philippe Grandrieux, 

and French cinema of sensation. Quarterly Review of Film and Video, 33(8), 

761-776. 

West, A. (2016). Films of the new French extremity: Visceral horror and national 

identity. McFarland. 

Yıldırım, A., & Şimşek, H. (2008). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. 

Seçkin Yayıncılık. 

  

 

 

 

 

 



1399 
DAMGACI, Gamze. (2025. Türk Sinemasında Yeni Aşırılık Deneyimi: Mukavemet Filmi Üzerinden Bir Okuma. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (egifder), 13 (2), 1376- 1399 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

Çalışma kapsamında herhangi bir kurum veya kişi ile çıkar çatışması 

bulunmamaktadır. 


