
Tetkik 8 (2025), 503-526 
https://doi.org/10.55709/tetkik.1682484  

Araştırma Makalesi 

Tetkik eISSN: 2980-3543 
 

İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a Adlı Eserinde Galat Olarak Gördüğü Kıraat 
Rivayetlerinin Tahlili 

Cihat Çelik 
0000-0003-3089-7819 

cihat.celik@usak.edu.tr 
Uşak Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Kur'an-ı Kerim Okuma ve Kıraat İlmi Anabilim Dalı, Uşak, Türkiye 

ror.org/05es91y67 

Öz 
Bu makalede, İbn Mücâhid’in (öl. 324/936) Kitâbü’s-Seb‘a adlı eserinde galat ve hata olarak 
değerlendirilen kıraatler tespit ve tahlil edilmiştir. Çalışmanın temel amacı, kıraat ilminin 
sistemik bir hale gelmesinde öncü bir şahsiyet olan İbn Mücâhid’in eserinde kıraatlere 
yönelik değerlendirmelerini ve bu rivayetlere yaklaşımını ortaya koymaktır. Bu çerçevede, 
onun eserinde galat olarak nitelendirdiği kıraatlerin mahiyetini, isnad durumunu ve bu 
nitelemelerin gerekçelerini incelemek hedeflenmiştir. Kur’an kıraatleri hem lafzî hem de 
anlam yönü ile büyük bir titizlikle korunmuş ve sahabeler vasıtası ile günümüze kadar 
aktarılmıştır. Bu süreç içerisinde kıraat ilminin seyrini değiştiren Kitâbü’s-Seb‘a adlı eser, 
sadece yedi kıraati bir araya getiren ve günümüze ulaşan en eski eserlerden biri olması 
yönüyle değil, aynı zamanda kendisinden sonra yazılan birçok kıraat eserine kaynaklık 
etmesi açısından da oldukça önemlidir. İbn Mücâhid’in yedi imamın rivayetlerini 
aktarmasının yanı sıra bazı kıraatlere yönelik galat ve hata nitelemeleri sergilemiş olması, 
kıraat ilminin sistemleşmesi anlamında önemli bir katkı sunmaktadır. Bu bağlamda çalışma, 
İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a adlı eserinde yer alan galat ve hata olarak değerlendirilen 
kıraatleri tespit etmeyi, bu kıraatlerin sayısını, kaynaklarını ve isnatlarını belirlemeyi 
amaçlamaktadır. Ardından bu kıraatlerin hangi gerekçelerle galat kabul edildiği tahlil 
edilmiş, İbn Mücâhid’in değerlendirmelerinde kıraat silsileleri ile kelime telaffuzları 
arasında nasıl bir ayrım yaptığı sorgulanmıştır. Ayrıca, galat ifadesinin kimi zaman sahîh 
kıraatleri de içine alabilecek şekilde kullanılması bir problematik oluşturmuş ve bu 
rivayetlere karşı yapılan bu nitelemenin senede mi yoksa kelimenin okunuşuna mı ait 
olduğunu yapıldığı tespit edilmiştir. Sonuç olarak İbn Mücâhid, sadece kıraat silsilelerinde 
yedi imama yapılan hatalı atıfları değil, aynı zamanda kelimenin yanlış okunuşlarına dair 
ifadeleri de galat kavramı içerisinde değerlendirdiği görülmüştür. Ancak kelimenin 
okunuşuna ilişkin olarak galat ifadesini kullanması, kimi zaman sahîh kıraatleri de bu 
kapsama dahil etmesine neden olmuştur. Aynı zamanda nakletmiş olduğu ve galat olarak 
nitelendirmiş olduğu kıraat rivayetlerinde galatın kıraate mi yoksa kelimenin okunuşuna 
mı ait olduğunu belirtmemesi, bu görüşlerin yoruma açık kalmasına sebep olmuş ve sonraki 
dönemlerde inceleme konusu haline gelmiştir. Yedi kıraat imamından birine ait olan 
okuyuşlar için, bu kıraati doğrudan şâz olarak nitelemekten kaçınmış ve değerlendirmesini 
“galat” şeklinde yumuşatmış olabilir düşüncesi de akla gelmektedir. Bu bağlamda eserde 
bahsedilen bu kıraatlerin sayısı, kaynak ve isnatları tespit edilmiş, daha sonra bunların 
hangi gerekçeler ile galat olarak görüldüğü ortaya konulmuştur. 
Anahtar Kelimeler 
Kıraat, İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb‘a, Galat, Hata; Seb’a 

https://orcid.org/0000-0003-3089-7819
mailto:cihat.celik@usak.edu.tr
https://ror.org/05es91y67


504 • Analysis of the Qirāʾāt Narrations Deemed Erroneous in Ibn Mujāhid’s Kitāb Al-Sab'a 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik 
 

Öne Çıkanlar  
• İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb‘a, adlı eserinde yedi kıraati bir araya getirmiş ve kendisinden 

sonra kaleme alınan ekseri kıraat eserine kaynaklık etmiştir.  
• Eserde kıraat vecihleri ele alınırken, yedi imamın kıraatleri genellikle her imamdan 

gelen iki râvinin rivayetleri ile sınırlı tutulmamış, şâz ve senedi meçhul olan rivayetlere 
de yer verilmiştir.  

• İbn Mücâhid, bu eserinde kıraat rivayetlerine yönelik galat ve hata nitelemeleri 
bağlamında yaklaşımlar sergilemiştir. 

• İbn Mücâhid’in galat ve hata olarak yaklaşımda bulunduğu bu kıraatler arasında, yedi 
imamın rivayetlerine dayanan okuyuşların da bulunması üzerine bu rivayetler tespit ve 
tahlil edilmiştir.  

Atıf Bilgisi 
Çelik, Cihat. “İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a Adlı Eserinde Galat Olarak Gördüğü Kıraat 
Rivayetlerinin Tahlili”. Tetkik 8 (Eylül 2025), 503-526.  
https://doi.org/10.55709/tetkik.1682484  
Makale Bilgileri 
Geliş Tarihi 23 Nisan 2025 
Kabul Tarihi 24 Eylül 2025 
Yayım Tarihi 30 Eylül 2025 
Hakem Sayısı İki İç Hakem - İki Dış Hakem 
Değerlendirme Çift Taraflı Kör Hakemlik  
Benzerlik Taraması Yapıldı - intihal.net 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir.  
Finansman Herhangi bir fon, hibe veya başka bir destek alınmamıştır. 
Etik Bildirim tetkik@okuokut.org 
Kalkınma Amaçları - 
Lisans CC BY-NC 4.0 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik
https://intihal.net/
mailto:tetkik@okuokut.org
mailto:https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Tetkik 8 (2025), 503-526 
https://doi.org/10.55709/tetkik.1682484  

Research Article 

Tetkik eISSN: 2980-3543 
 

Analysis of the Qirāʾāt Narrations Deemed Erroneous in Ibn Mujāhid’s Kitāb Al-Sab'a 

Cihat Çelik 
0000-0003-3089-7819 

cihat.celik@usak.edu.tr 
Uşak University, Faculty of Theology, Department of Qur'anic Reading and Qirā’āt, Uşak, Türkiye 

ror.org/05es91y67 

Abstract 
This article identifies and analyzes Quranic recitations (qirā’āt) considered as “ghalat” and 
“khata” mistake by Ibn Mujāhid's (d. 324/936) in his work Kitāab al-Sab'a. The primary objective 
of this study is to reveal Ibn Mujāhid’s (d. 324/936) assessments of recitations and his approach 
toward these narrations given his, pioneering role in systematizing the science of Quranic 
recitation (ʿilm al-qirāʾāt). Within this framework, we aim to examine the nature of the 
recitations he labeled as “ghalat” in his work, their transmission chain isnād status, and 
justifications for the designation. Quranic recitations have been meticulously preserved, both 
literally and semantically, and transmitted to the present day through the companions. In this 
historicla trajectory Kitāb al-Seb'a, which changed the course of the science of recitation during 
this period, occupies a pivotal position, not only as one of the earlies surviving works that brings 
together the seven canonical recitations, but also a foundational source for many recitation 
works written after it. Ibn Mujāhid’s categorization of certain recitations as “ghalat” and “khata” 
in addition to his transmission of the narrations of the seven Imams makes a significant 
contribution to understanding the systematization of the science of discipline. In this context, 
this study aims to identify the recitations considered “ghalat” and “khata” in Ibn Mujāhid’s Kitāb 
al-Sab'a, and determine their number, sources, and transmission chains. The rationale for these 
recitations being considered “ghalat” is then analyzed, and Ibn Mujāhid’s distinction between 
errors related to transmission chains and those pertaining o word pronunciations is explored. A 
particular problem arises from the fact that ʿIbn Mujāhid occasionally applied the term “ghalat” 
to authentic recitations raising the question of whether the classification was directed at the 
chain of transmission or at the mode of pronounciation. As a result, findings indicate that Ibn 
Mujāhid’s employed the notion of not only for faulty attributions within isnad chains to the 
seven imams but also for what he regarded as incorrect pronunciations of words. However, his 
use of the term ghalat in reference to the pronunciation of a word sometimes led him to include 
authentic recitations within this scope. At the same time, the fact that he did not specify whether 
the word “ghalat” in the recitations he reported and labeled “ghalat” referred to the recitation 
itself or the pronunciation of the word left these views open to interpretation thereby becaminge 
a subject of later scrutiny. It also suggests that he may have avoided directly labeling recitations 
attributed to one of the seven recitation imams as "shaz" and softened his assessment with the 
term “ghalat” In this conclusion the number, sources, and attributions of the recitations 
mentioned in the work were determined, and the reasons for Ibn Mujāhid’s considering them as 
“ghalat” were subsequently revealed. 

Keywords 
Qirā’āt; Ibn Mujāahid; Kitāb al-Sab'a; Ghalat; Khata; Sab'a 

 

https://orcid.org/0000-0003-3089-7819
mailto:cihat.celik@usak.edu.tr
https://ror.org/05es91y67


506 • Analysis of the Qirāʾāt Narrations Deemed Erroneous in Ibn Mujāhid’s Kitāb Al-Sab'a 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik 
 

Highlights 
• Ibn Mujāhid gathered the seven qirā’āt in his Kitāb al-Sab'a and became a source for 

most of the qirā’āt works written after him. 
• In this work, the Qirā’āt of the seven Imams is not limited to the narrations of two 

narrators from each Imam, but also includes the narrations that are shaz and whose 
transmission chains are unknown. 

• Ibn Mujāhid, in this work, approaches the Qirā’āt narrations in the context of galat and 
khata classification. 

• Since there were quranic recitations based on the narrations of the seven imams among 
these qirā’āts, which Ibn Mujāhid approached as mistakes and errors, these narrations 
were identified and analysed. 

Citation  
Çelik, Cihat. “Analysis of the Qirāʾāt Narrations Deemed Erroneous in Ibn Mujāhid’s Kitāb 
Al-Sab'a”. Tetkik 8 (September 2025), 503-526.  
https://doi.org/10.55709/tetkik.1682484 
Article Information 
Date of submission 23 April 2025 
Date of acceptance 24 September 2025 
Date of publication 30 September 2025 
Reviewers Two Internal - Two External 
Review Double-blind 
Plagiarism checks Yes - intihal.net 
Conflicts of Interest The Author(s) declare(s) that there is no conflict of interest 
Grant Support No funds, grants, or other support was received. 
Complaints tetkik@okuokut.org 
S. Development Goals - 
License CC BY-NC 4.0

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik
https://doi.org/10.55709/tetkik.1682484
https://intihal.net/
file:///C:/Users/Tevfik/AppData/Local/Temp/be8a1358-783f-412a-8f86-b0fd7a30de9a_Tetkik_sayi-8.zip.Tetkik_sayi-8.zip/Tetkik_sayi-8/tetkik@okuokut.org
mailto:https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a Adlı Eserinde Galat Olarak Gördüğü Kıraat Rivayetlerinin Tahlili • 507  

 

Tetkik eISSN: 2980-3543 
 

Giriş 
Kur’ân-ı Kerîm’in nazil olduğu şekliyle lafzi hatalardan muhafaza edilmesi, İslam ilim 

geleneğinde büyük önem arz etmektedir. Bu bağlamda kıraat ilmi, Kur’ân’ın tilavetinde 
farklı okuyuş şekillerini tespit ve tasnif eden bir ilmi gelenek olarak gelişmiş ve sahîh 
kıraatlerin belirlenmesi sürecinde çeşitli yöntemler ve kriterler ortaya koymuştur. 
Özellikle hicri II. asırda kıraat imamlarının naklettiği okuyuşlar bu ilim içerisinde 
muteber sayılmıştır. Kıraat farklılıkları, bu dönemlerden itibaren İslam uleması 
tarafından titizlikle incelenmiş ve bazı okuyuş farklılıkları sahîh kabul edilirken, bazıları 
kıraat sıhhat şartlarını taşımaması nedeniyle şâz kabul edilmiştir.1 Aynı dönem içerisinde 
kıraatler tasnif edilirken dilbilimci ve kıraat alimleri tarafından hatalı veya galat olarak 
da değerlendirilmiştir.2 Bu noktada, kıraat ilminin önemli isimlerinden biri olan İbn 
Mücâhid (öl. 324/936), Kitâbü’s-Seb‘a adlı eseriyle kıraat ilmi içeresinde büyük bir etki 
bırakmıştır. Yedi kıraat imamının, (Nâfi‘ b. Abdurrahman (öl. 117/735), Abdullah b. Âmir 
(öl. 118/736), Abdullah b. Kesîr (öl. 120/738), Âsım b. Behdele (öl. 127/745), Ebû Amr b. Alâ 
(öl. 154/771), Hamza b. Habîb (öl. 156/773), Ali b. Hamza el-Kisâî (öl. 189/8805) 
rivayetlerini sistematik bir şekilde bir araya getiren bu eser, kıraat ilminin sonraki 
dönemlerde şekillenmesinde belirleyici olmuştur.  

İbn Mücâhid, eserinde yedi imamın rivayetlerini aktarmasının yanı sıra bazı kıraatlere 
yönelik galat ve hata nitelemeleri de sergilemiştir. Bu galat/hata ifadelerinin kimi zaman 
sahîh kıraatleri de içine alabilecek şekilde kullanılması çalışmanın problematiğini 
oluşturmuş ve bu rivayetlere karşı yapılan bu nitelemenin senede mi yoksa kelimenin 
okunuşuna mı ait olduğunun tespitine yönelik çözüm hedeflenmiştir. Aynı zamanda 
çalışma, İbn Mücahîd’in Kitâbü’s-Seb‘a adlı eserinde kıraat imamlarına galat/hata olarak 
atfedilen okuyuşları da incelemeyi amaçlamaktadır. Söz konusu kıraatlerin tespiti, 
isnatlarının analizi ve hangi gerekçelerle galat kabul edildiklerinin ortaya konulması, kıraat 
ilminin metodolojisini ve bu alandaki kıraatlere yönelik eleştirel görüşlerin daha iyi 
anlamaya katkı sağlayacaktır. Ayrıca çalışma, erken dönem kıraat anlayışına dair önemli 
rivayet ve görüşler sunarak, kıraat ilmi içerisinde ve sonraki dönemlerde farklı okuyuş 
şekillerine yönelik galat/hata gibi yaklaşımları değerlendirmeyi de hedeflemektedir.  

İbn Mücâhid ve Kitâbü’s-Seb‘a ile ilgili çeşitli çalışmalar kaleme alınmıştır. Şevkî Dayf, 
eserin Süleymaniye Kütüphanesi (İbrâhim Efendi, nr. 69) ve Tunus Zeytûne Kütüphanesi 
(nr. 40) nüshalarını esas alarak neşrini kaleme almıştır. Ayrıca Rahim Tuğral, eser üzerinde 
edisyon kritik çalışması yapmış ve “Ebû Bekir b. Mücâhid ve Kitâbü’s-Sebʿa” başlıklı doktora 
tezini hazırlamıştır.3 Dağ, “İbn Mücâhid’in Kıraat Ekollerini Yedi ile Sınırlaması” ile ilgili eleştirel 
bir yaklaşımda bulunmuştur.4 Yine Yavuz, Kitâbü’s-Seb’a fi'l-kıraat adlı eserinin Âsım kıraatı 

 
1  Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî İbn Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırââti’l-Aşr, thk. 

Ali Muhammed Dabbâğ (Beyrut: Daru’l Kutubi’l İlmiyye, 2011), 1/13; Şihâbuddîn Abdurrahman b. İsmaîl b. 
İbrâhîm el-Makdisî Ebû Şâme, Mürşidü’l-vecîz, thk. Tayyar Altıkulaç (Beyrut: Dâr-u Sadr, 1975), 168. 

2  Süleyman Yıldız, “Dilbilimsel Kaynaklarda Sahîh Kıraatlere Yönelik Eleştirel Yaklaşımlar”, Şırnak Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 30 (2023), 134-164. 

3  Rahim Tuğral, Ebû Bekr b. Mücâhid ve Kitabu’s-seb’a (İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Doktora Tezi, 1984). 

4  Mehmet Dağ, “İbn Mücahid’in Kıraat Ekollerini Yedi ile Sınırlaması: Eleştirel Bir Yaklaşım”, EKEV Akademi Dergisi 
10/27 (2006), 81-104. 



508 • Analysis of the Qirāʾāt Narrations Deemed Erroneous in Ibn Mujāhid’s Kitāb Al-Sab'a 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik 
 

açısından inceleyip değerlendirmiştir.5 Ancak Kitâbü’s-Seb‘a ‘nın içerik açısından galat/hata 
olarak ele alınan kıraat ve rivayet senedler üzerinden müstakil olarak değerlendirmediği 
görülmüştür. Erken dönem kıraat eserleri arasında önemli bir yere sahip olan ve sonraki 
dönemlere kaynaklık eden bu eserde, galat/hata olarak belirtilen kıraatlerin incelenmesi 
elzem görülmüştür. Bu bağlamda, çalışmamız Kitâbü’s-Sebʿa’da galat/hata olarak 
kaydedilen kıraat rivayetlerini tespit ve tahlil ederek literatürdeki bu boşluğu doldurmayı 
amaçlamaktadır. Böylece hem İbn Mücâhid’in kıraat anlayışının daha iyi anlaşılmasına katkı 
sağlanacak hem de erken dönem kıraat literatüründe galat/hata tasnifinin mahiyeti daha 
net ortaya konacaktır. Bu yönü ile eserdeki galat olarak belirtilen kıraat rivayetlerinin 
incelenmesi çalışmayı özgün kılmaktadır.  

Bu makale, İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a adlı eserinde galat ve hata olarak nitelendirdiği 
kıraatleri, telaffuz, rivayet ve sened bağlamında incelemeye yönelik bir araştırma niteliği 
taşımaktadır. Araştırmada belgesel tarama yöntemi kullanılmış, birincil kaynak olarak 
Kitâbü’s-Seb‘a eseri esas alınmıştır. Öncelikle, eserde geçen galat ve hata ifadeleri taranarak 
tespit edilmiş; bu kıraatlerin sayısı, okunuş şekilleri, isnat zincirleri ve nakleden râvîler 
belirlenmiştir. Tespit edilen kıraatler, klasik kıraat literatüründe sahîh, meşhûr veya şâz 
olarak kabul edilip edilmedikleri açısından karşılaştırmalı olarak değerlendirilmiştir. İbn 
Mücâhid’in eserinde 34 yerde galat, 5 yerde ise hata ifadesini6 kullandığı tespit edilmiştir. 
Ardından, İbn Mücâhid’in bu okuyuşlara neden galat ya da hata sıfatı verdiği, kendi eseri 
çerçevesinde yorumlanmış; özellikle kelimenin yanlış okunuşuna mı, yoksa rivayet 
zincirine mi yönelik bir eleştiri getirdiği analiz edilmiştir. Hata olarak nitelendirilen 
kıraatler makalenin kelime sayısı ve hacmi noktasında sınırı aşmasından dolayı 
değerlendirilmeye tabi tutulmamıştır. 

1. İbn Mücâhid ve Kitâbü’s-Sebʿa 
Tam adı, Ebû Bekr Ahmed b. Mûsâ b. el-Abbâs b. Mücâhid et-Temîmî, hicrî 245/859’de 

dünyaya gelmiş ve 20 Şâban 324’te vefat etmiştir. Kıraat imamlarının yaşadığı ikinci asrın 
yaklaşık bir asır sonrasında yaşamış olan İbn Mücâhid, kıraat ilmini Yahyâ b. Mübârek el-
Yezîdî’nin öğrencisi Ebû Eyyûb el-Hayyât’tan tahsil etmiş, ayrıca Abdullah b. Kesîr el-
Müeddib ve Halef b. Hişâm’ın râvisi İdrîs b. Abdülkerîm’den de istifade etmiştir. Döneminin 
önde gelen âlimlerinden biri olarak kabul edilen İbn Mücâhid, kıraat ilmini Abdurrahman 
b. Abdüs (öl. 280/893) ve Kunbül el-Mekkî’den (öl. 291/903) almıştır. Eğitimini sadece 
yaşadığı Bağdat’ta almakla yetinmemiş, Mekke, Medine, Şam, Mısır, Musul, Basra ve Kûfe 
gibi önemli ilim merkezlerine seyahat ederek buralardaki üstatlardan da istifade etmiştir. 
Dindarlığı ve üstün ahlâkî vasıflarıyla tanınan İbn Mücâhid, vefatının ardından evinin 
bahçesine defnedilmiştir.7  

 
5  Hasan Hüseyin Havuz, “Teysîr/Şâtıbiyye ve Tayyibe Tarijleri Çerçevesinde İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb’a Adlı 

Eserindeki Tariklerin Farklılığı Meselesi -Âsım Kıraati Özelinde Bir Değerlendirme-”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 31/2 (2022), 519-549. 

6  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, (Bakara suresi 2/33) 154, (Bakara suresi 2/283) 194, (Meryem suresi 19/35) 409, 
(Mü’min Suresi 40/67) 179, (Fussilet suresi 41/29) 170. 

7  Ebû Bekir Ahmed b. Mûsâ b. el-Abbâs İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a fi’l-kırâât, thk. Şevkî Dayf (Kâhire: Dâru’l-Meârif, 
1980), 16,18,50.; İbn Cezerî, en-Neşr, 1/122; Ebû Abdullah Şemseddîn Muhammed b. Ahmed b. Osman Zehebî, 
Siyerü ‘a’lâmi’n-nübelâ. (Beyrut: Müessesetü’r-Risale, 1985), 15/272; Tuğral, Ebû Bekr b. Mücâhid ve Kitabu’s-seb’a, 3-
11. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik


İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a Adlı Eserinde Galat Olarak Gördüğü Kıraat Rivayetlerinin Tahlili • 509  

Tetkik eISSN: 2980-3543 
 

İbn Mücâhid’in kıraat ilmine yaptığı en önemli katkı, Kitâbü’s-Seb’a fi’l-ḳırâʾât adlı eseriyle 
meşhûr yedi kıraati ilk kez bir araya getirmiş olmasıdır. Her ne kadar “Kur’an yedi harf üzere 
nâzil oldu” meâlindeki hadiste geçen “yedi harf” kavramı ile yedi kıraat arasındaki ilişkiye dair 
tartışmalar nedeniyle bazı âlimler tarafından eleştirilmişse8 de, literatürde “yediyi yedi yapan 
müellif” olarak anılmıştır.9 Bu eserinde, kıraat ilminde temayüz eden ve belli bölgelerde icmâ 
ile kabul görmüş yedi kıraati bir araya getirmiştir. Seçtiği kıraat imamları şunlardır: Nâfî, Ebû 
Amr, İbn Âmir, İbn Kesîr, Âsım, Hamza ve Kisâî. İbn Mücâhid’den önce kıraatleri derleyen bazı 
âlimler10 bulunmasına rağmen, yedi kıraati tek bir eserde sistematik olarak bir araya getiren 
ilk kişi kendisidir. İbn Mücâhid’in eseri, özellikle İslâm dünyasının çeşitli bölgelerinde 
okutulan kıraatleri belirlemesi açısından büyük bir etkiye sahip olmuştur. 11 

Kitâbü’s-Sebʿa fi’l-ḳırâʾât adlı eserinde, kıraat ihtilâflarına ve farklı okuyuşların kimlere ait 
olduğuna veya kimden rivayet edildiğine işaret edilmekle yetinilmiş, bu farklılıkların 
dilbilimsel gerekçeleri üzerinde durulmamıştır. Bu yönüyle eserin ilk şerhini kaleme alan 
kişi, İbn Mücâhid’in öğrencilerinden Ebû Ali el-Fârisî olup, el-Ḥücce li’l-ḳurrâʾi’s-sebʿa adlı altı 
ciltlik çalışmasıyla bu eseri detaylandırmıştır. Benzer bir çalışma da İbn Hâleveyh 
tarafından yapılmış olup, el-Ḥücce fi’l-ḳırâʾâti’s-sebʿ adlı eseri, önceki şerhe kıyasla daha 
muhtasar bir yapıdadır.12 

2. İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Sebʿa Adlı Eserinde Kıraat Yaklaşımları 
Hicri ikinci asrın sonlarında dil ekollerinin oluşması ve o dönemde kaleme alınan 

sözlükler, dilbilimsel eserler ve lugavî tefsirlerin yararlandıkları kaynaklar arasında kıraat 
farklıkları baş rol oynamıştır. Bu eserlerde müellifler kıraatlere olan yaklaşımlarını ve 
değerlendirmelerini farklı şekillerde dile getirmişlerdir. Bu görüşlerinde kimi zaman 
savunmacı olumlu yaklaşımlar olduğu gibi kimi zamanda eleştirel tutumlar sergilenmiştir. 
Bu sebeple bazı kıraatlerin naklinde dilbilimsel tercihleri ve farklı delilleri ile 
galat/hata/kabih gibi terimler kullanılmıştır. Bu ifadeleri genellikle dilbilimci müellifler 
kendi gramer görüşlerine uygun olmayan kıraatler için kullanmışlardır. Yine o dönemde 
müelliflerin bu ifadeleri kullanmalarının temel sebepleri arasında kıraat ilminin tam 
zeminin oturmamış olması ve sahîh ve şâz kıraatlerin net bir biçimde ayrılmamış olması ve 
kıraat imamlarının belirgin bir şekilde tasnif edilmemiş olması gibi sebepler yatmaktadır.13 
Bu dönemden sonra hicri dördüncü yılın başlarında İbn Mücâhid, eserinde kıraatleri tasnif 
ederken senedi sahîh olmayan ve mushaf hattına uymayan kıraatlere dikkat çekmiştir.14 Her 
imamın naklettiği kıraat ravisini iki ile sınırlı tutmamış ve daha fazla sened ile zikretmiştir. 

 
8  İbn Cezerî, en-Neşr, 1/36,39. 
9  Tayyar Altıkulaç, “İbn Mücâhid”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999),  20/214-

215 
10  Örneğin, Kâsım b. Sellâm (öl. 224/838) yirmi beş kıraat, İsmail b. İshâk el-Bağdâdî (öl. 282/895) yirmi kıraat, 

Ahmed b. Cübeyr b. Muhammed el-Kûfî (öl. 257/887) beş kıraat, Taberî (öl. 310/923) yaklaşık yirmi kıraat, 
çağdaşı Ebû Bekir ed-Dacûnî (öl. 324/936) ise sekiz kıraat toplamışlardır. 

11  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 11-12; Muhammed Mekkî b. Ebî Tâlib el-Kaysî, el-İbâne ‘an me’âni’lkırâât, nşr. 
Abdulfettah İsmail Şelebi (Mısır: Dâru Nehdati, 1977), 87; Muhammed b. Alî İbn Cezerî, Gâyetü’n-nihâye fî tabakâti’l 
Kurrâ (Beyrut: Daru’l Kutubi’l İlmiyye, 2006), 1/127; İbn Cezerî, en-Neşr, 1/36. 

12  Abdulâl Sâlim Mekrem, Eseru’l-Kırââti’l-Kur’âniyye fî’d-dirâsâti’n-nahviyye (Kuveyt: Muessesetu Ali Cerrâh, 1978), 27. 
13  Mehmet Dağ, “Kırâat İlminde Şâzz Kavramı -Kavramın Anlamsal Dönüşümü ve Gerçek Anlamının Tespitine 

Dair”, Marife: Dini Araştırmalar Dergisi VII/2 (2007), 57-110; Dağ, “İbn Mücahid’in Kıraat Ekolleri”. 
14  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 465. 



510 • Analysis of the Qirāʾāt Narrations Deemed Erroneous in Ibn Mujāhid’s Kitāb Al-Sab'a 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik 
 

Yani yedi imamın ravilerinin naklettiği kıraatin öncesinde veya sonrasında o rivayeti 
nakleden başka ravilere de yer vermiştir.15 Yine aktarmış olduğu kıraatlerden şâz olanları 
tespit ederek belirtmiştir. Bazı kıraatlerin hangi imamdan nakledildiklerine yönelik 
tespitler yapmış ve o imama ait olmayan görüşleri galat/hata olarak zikretmiştir.16 Bazı 
kıraatleri ise gramer ve Arap dili kullanımı ile değerlendirmiş ve galat olarak ifade etmiştir.17  

2.1. Kitâbü’s-Sebʿada Sahîh/Meşhûr Kıraatler 
Kitâbü’s-Sebʿada tespit edilen kıraatlerin okunuşu mu galat olarak ifade edilmiş, yoksa o 

kıraatin isnad edildiği imamın rivayeti mi belirlenecektir. İbn Mücâhid’in bu yaklaşımının 
temel sebepleri de ortaya konulacaktır. Eserde tespit edilen kıraatler içerisinde meşhûr on 
imam ve ravileri tarafından nakledilen okuyuşlar Mushaf’taki sure sıralamasına göre yer 
verilmiştir. İbn Mücâhid’in eserinde naklettiği sahîh/meşhûr kıraatleri değerlendirmeden 
önce kısaca bu kavramların açıklanması konunun hangi çerçevede ele alındığını daha 
belirgin şekilde göstermiş olacaktır.  

Sözlükte “yanılgı, yanlışlık, yanılmak ve bir şeyde doğruyu bulamamak”18 gibi anlamlara gelen 
galat ( غلط) kelimesi, dil ve nahiv âlimleri tarafından terim olarak, “kıyasa ve fasih Arapların 
dilinde geçerli olan üsluba aykırı düşen her türlü dilsel kullanım” şeklinde tanımlanmıştır.19 Bu 
kavram, kıraat ilminde genellikle rivayetlerde karşılaşılan isim yanlışlıklarını, senet 
eksikliklerini, kelimenin harekesi veya yapısında yapılan hataları ifade etmek amacıyla 
kullanılmaktadır. Ayrıca ilmî eserlerde, kaidelere aykırı görüşler için de sıklıkla bu kavrama 
yer verildiği görülmektedir. Bazı kaynaklarda galat veya hata terimleri kullanılırken, diğer 
bazı kaynaklarda ise aynı bağlamda vehm, kabîh veya lahn gibi kavramlara 
başvurulmuştur.20 Bu durum, kıraat literatürü için de geçerlidir. 

Kıraat alimleri erken dönemde aktarılan rivayetleri esas alarak farklı okuyuş şekilleri için 
sıhhat şartları belirlemişlerdir. Bunlar; sahîh ve muttasıl bir senedle sika râvilerden oluşan 
kırâat rivayetlerinin kesintisiz bir şekilde Hz. Peygamber’e (s.a.v) ulaşmış olması, Arap dili 
grameri ve nahiv kaidelerinden birine uygun olması, resm-i mushaf’a uygun olması 
gerekmektedir.21 Bu şartları sağlayan kıraatler için sahîh, sağlayamayanlar için ise şâz şeklinde 
isimlendirmeler yapılmış ve bu şekilde kıraatler ikili bir tasnife tâbi tutulmuştur.22 Bunun yanı 
sıra Ebû Şâme (öl. 665/1267) sahîh kıraatler için “üzerinde icma sağlanan” ifadesini de kullanmış 
ve bunun ile kıraat-ı seb‘a’yı kastettiğini belirtmiştir. Bununla birlikte kastetmiş olduğu yedi 

 
15  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 396. 
16  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 292,316,352,420,430. 
17  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 352; bkz. Tayyar Altıkulaç, “Kitâbü’s-Seb‘a”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Ankara: TDV Yayınları, 2002), 26/26/113-144. 
18  Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, Tâcu’l-luga ve sıhâhu’l-ʿArabiyye, ed. Ahmed ʿAbdulğafûr ʿAttâr (Beyrut: 

Dâru’l- İʿlm li’l-Melâyîn, 1987), 3/114; Ebû’l-Fadl Cemâluddîn İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab (Mısır: Dâru’l-Mısriyye, 
ts.), 7/363. 

19  Cemâlüddîn Osmân b. Ömer b. Ebî Bek İbnü’l-Hacib, el-Îzâh fî şerhi’l-mufassal (Bağdat: Vizâretü’l-Evkâf, 1982), 126, 
141, 332, 604. 

20  Yıldız, “Dilbilimsel Kaynaklarda Sahîh Kıraatlere Yönelik Eleştirel Yaklaşımlar”, 147,148. 
21  Mekkî b. Ebî Tâlib el-Kaysî, el-İbâne, 51; el-Makdisî Ebû Şâme, Mürşidü’l-Vecîz, thk. Tayyar Altıkulaç (Beyrut: Dâr-

u Sadr, 1975), 65-66; İbn Cezerî, en-Neşr, 9-13; Muhammed b. Alî b. Yûsuf el-Cezerî, Müncidü’l-mukriʾîn ve mürşidü’t-
tâlibîn (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-‘ilmiyye, 1999), 18-19; Abdüllatif Hatîb, Mu‘cemu’l-kırââti’l-Kur’âniyye, (Dımaşk: 
Dâru Sadeddîn, 2000), 2/792. 

22  Ebû Şâme, Mürşidü’l-Vecîz, 168. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik


İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a Adlı Eserinde Galat Olarak Gördüğü Kıraat Rivayetlerinin Tahlili • 511  

Tetkik eISSN: 2980-3543 
 

imamın dışında nakledilen bazı kıraatlerinde icmâ ile sahîh olabileceği gibi, zikri geçen yedi 
imam’ın rivayetlerinde de icmâya mahal olamayacak rivayetlerinde olabileceğini belirtmiştir. 
23 İbnü’l-Cezerî de sıhhat şartları olan Arapdiline ve resm-i mushafa uygun olup sahîh bir 
sened kriterlerini taşıyan kıraatler için sahîh, bu şartlardan birini taşımayanlar için ise 
nakledenine bakmaksızın şâz olduğunu ifade etmiştir.24  

Burada nakledilen bu tasnif kıraat ilminde genel kabul görmüş ve kıraat literatürüne 
geçmiştir. Sahîh ve şâz kıraat diye tasnif edilen kıraat farklılıkları bu başlıklar altında farklı 
kavramlarda yer almıştır. Sahîh kıraatler için aynı zamanda mütevâtir kıraat kavramı da 
kullanılmıştır.25 Sahîh kıraat, “Mushaf hattına ve Arap diline muvafık olmasının yanı sıra, belli bir 
râvî sayısı tayin etmeksizin, kendisiyle ilim hâsıl olacak şekilde senedinin bütün tabakalarında adalet 
ve zabt sahibi güvenilir râvilerin kendileri gibi râvîlerden naklettiği, şâz veya illetli olmayan 
kıraatlerdir.”26 Sahîh kıraatler için aynı zamanda kullanılan bir diğer kavram ise meşhûrdur. 
Meşhûr kıraat, Arap diline ve resmu’l-Mushaf’a muvafık olup sahîh ve muttasıl bir senedle 
gelerek, kıraat imamları arasında şöhrete ulaşan, (ancak tevâtür derecesine ulaşmayan) 
diğer yandan kıraat imamlarından hiçbirinin kendisine şâz isnadında bulunmadığı kıraat” 
şeklinde tanımlamışlardır27  

Bakara suresi 2/36. ayetinde28 geçen فَأزََلَّهُمَا kelimesinin okunuşu ile ilgili olarak İbn 
Mücâhid; “ze” harfinden ziyade bir “elif” ile şeddesiz olarak  فَأزََالهُمَا şeklinde bir tek İmam 
Hamza (öl. 156/773)’nın okuduğunu ve geri kalan imamların şeddeli olarak kıraat ettiğini 
söylemiştir. Daha sonra فأزالهما şeklinde İmam Hamza’nın “elif” ve imâle ile okuduğunu Ebû 
Ubeyd (öl. 224/838)29’in rivayet ettiğini, ancak bu kıraatin galat olduğunu ifade etmiştir.30 
Ebû Ubeyd’den nakledilen okuyuşta imam Hamza’nın kelimeyi imâle ile okunması galat 
olarak ifade edilmiştir. Çünkü kıraat literatüründeki eserlerde İmam Hamza’nın bu 
kelimede imâle veçhinin olmadığı görülmüştür.31 Aynı zamanda kıraatin galat olarak ifade 
edilmesinin bir diğer sebebi ise; kelimenin köken itibari ile Hamza’nın imâle kaidesine aykırı 
olmasından kaynaklanmaktadır. Nitekim İbn Hâleveyh Hamza’nın imâle kaidesini aktarmış 
ve benzer kelimelerden örnek vererek açıklamıştır.32 Bu açıklamasında  فَأزََلَّهُمَا kelimesinin 

 
23  Ebû Şâme, Mürşidü’l-Vecîz, 174.  
24   İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 1/9,44,45.; İbnü’l-Cezerî, Şerḥu Tayyibeti’n-neşr fi’l-kırâʾât (Beyrut: y.y., 1420/2000), 7. 
25  Ahmed b. Muhammed b. Ebû Bekr Kastallânî, Letâifu’l-işârât li-fünûni’l-kırâât (Medine: Merkezü'd-dirâsâti'l-

Kur'âniyye, ts.), 1/355. 
26  Kastallânî, Letâifu’l-işârât li-fünûni’l-kırâât, 1/362; Cezerî, Müncidü’l-mukriîn, 18; İbrahim Muhammed el-Cermî 

Cermî, “Mu’cemu ‘Ulûmi’l-Kur’ân” (Dımaşk: Daru’l-Kalem, 2001), 221; Abdü’l-A’li Mes’ûl, Mu’cemü mustalahâti 
ilmi’l-kırâ’ati’l-Kur’âniyye ve mâ yeteᶜalleku bihî (Kahire, 2007), 2/896. 

27  Muhammed A‘lâ Tehânevî, Keşşâf-u ıstılâhâti’l-funûn ve’l-ʻulûm, thk. Ali Dehrûc (Beyrut: Mektebetü Lübnan, 1996), 
2/1551; Celaleddin Suyûtî, el-İtkan fî ulûmi’l Kur’ân, çev. Sakıp Yıldız, Hüseyin Avni Çelik (İstanbul: Hikmet 
Neşriyat, 1983), 1/264; Muhammed Abdülazîm Zürkânî, Menâhilü’-İrfân fî ulûmi’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ebû’l-
Fadl İbrahim (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1990), 1/349. 

 ـع   إلَِى   حِین   28 ا  كاَناَ  فیِهِ  وَقلُناَ  ٱهبطِوُا   بَعضُكمُ لِبعَض   عَدوُّ  وَلكَمُ  فیِ  ٱلأرَضِ  مُستقَرَّوَمَتَ  ـنُ  عنَهَا  فأَخَرَجَهُمَا   مِمَّ  فأَزََلَّهُمَا ٱلشَّیطَ
29  Ebû Ubeyd el-Kāsım b. Sellâm b. Miskîn el-Herevî (öl. 224/838) Arap dili ve edebiyatı, fıkıh, hadis ve kıraat âlimi. 
30  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 154. 
31  Hatîb, Mu‘cemu’l-kırâât, 1/83. 
32   Ahmed İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kur’ân min Kitâbi’l-bedî‘ (Kahire: Mektebetü’l-Mütenebbî, ts.), 4; Ahmed 

b. Hâleveyh İbn Hâleveyh, İʿrâbu’l-kırâʾâti’s-sebʿa ve ʿilelihâ (Kahire: Mektebetu’l-Hâncî, 1413), 1/82; Hatîb, 
Mu‘cemu’l-kırâât, 1/83. 



512 • Analysis of the Qirāʾāt Narrations Deemed Erroneous in Ibn Mujāhid’s Kitāb Al-Sab'a 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik 
 

şeddeli olarak okunduğunda günah anlamına gelen  ّزَل kökünden geldiğini, elif ile uzatılarak 
kıraat edildiğinde ise  َزال kökünden uzaklaştırmak anlamında kullanıldığını ifade etmiştir.33 

Bakara suresi 2/117. ayetinde34 geçen  فیَكَُون kelimesinin okunuşu ile ilgili olarak İbn 
Mücâhid; tüm kıraat imamların kelimenin sonunu merfu ile okuduğunu, bir tek İbn Âmir’in 
nasb ile okuduğunu ve bu kıraatin galat olduğunu söylemiştir.35 İbn Mücâhid kelimenin nasb 
ile okunması ile ilgili olarak herhangi bir açıklama belirtmeden sadece galat olarak ifade 
etmiştir. Öncelikle bu kıraat ile ilgili olarak çoğu Nahiv ve Kıraat alimi galat ifadesini 
kullanmıştır.36 Ancak şunu belirtmek gerekir ki bu kıraati İbn Âmir rivayet etmiş ve kendisi 
sahîh kıraat imamları arasında yer almaktadır. Nahiv kaidesine uymadığı37 belirtilerek 
eleştirilen bu kıraat için dilbilimciler gramer yönünden yaklaşımda bulunmuşlardır. 
Örneğin, Sîbeveyhi (öl. 180/796) şiirde zaruretten dolayı uygulanan bu kuralı kıraat için 
zayıf görmüş ve doğru bulmadığını söylemiştir.38 Sonraki dilbilimcilerin bir kısmı da bu 
görüşe paralel açıklamalarda bulunmuşlardır.39 İbn Mücâhid’in kendisinden önce yaşamış 
olan bu dilbilimcilerin görüşlerinden etkilenmiş olması kaçınılmazdır. Kendisinden sonraki 
kıraat alimleri olan Fârisî (öl. 377/987) ve Mekkî b. Ebû Tâlib (öl. 437/1045)’de İbn 
Mücâhid’in bu görüşünden etkilenmiş ve bu rivayet için “raviler zayıf” olarak 
nitelemişleridir.40 İbn Mücâhid’in galat olarak zikretmiş olduğu kıraat ile ilgili olarak bu 
kıraati seçme sebebine dair bir bilgi bulunmamaktadır. Çünkü bu okuyuş, eserinde seçmiş 
olduğu yedi imamdan biri olan İbn Âmir’in rivayetidir. Aksi takdirde kendi sahîh olarak 
belirlediği imamların rivayetlerini galat olarak ifade etmesi kendi ile çelişmesi olarak 
görülebilir.  

Âl-i İmrân suresi 3/97. ayetinde41 geçen   حِج kelimesinin okunuşu hakkında İbn Mücâhid; 
“ha” harfini esreli olarak Hamza, Kisâî, ve Hafs’ın kıraat ettiğini söylemiştir. Daha sonra 
Hafs’ın, “kelimedeki “ha” harfi fetha ile okunursa isim, esre ile okunduğunda fiil olur” görüşünü 
nakletmiştir. Devamında İbn Mücâhid, bunun galat olduğunu ifade etmiş ve kelimenin fetha 
okunduğunda fiil, esre okunduğunda isim olacağını belirtmiştir.42 İbn Mücâhid, galat 
ifadesini bu kelimenin telaffuz edilmesi ile ilgili kastetmemiş, aksine burada zikredilen 
kelimenin isim veya fiil olmasına yönelik bu ifadeyi kullanmıştır. Nakletmiş olduğu 
senedlere, ravilere veya kelimedeki farklılığa karşı bu görüşü ifade etmemiştir.  

 
33  Aḥmed b. el-Herevî el-Ezherî, Meʿânî’l-kırâʾât (Suudi Arabistan: Câmiʿatu’l-Melik Suʿûd, 1412/1991), 1/147. 
تِ  وَ ٱ لأرَضِ   وَإِذاَ  قَضَى    أمَرا  فإَنَِّمَا  یقَوُلُ  لهَ ُۥ كنُ فیَكَوُن  34 ⁠  ٰ  ـوَ      بَدِیعُ  ٱلسَّمَ
35  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 169. 
36  Hatîb, Mu‘cemu’l-kırâât, 1/181-182. 
37  Burada emirden sonra gelen muzari fiil, öncekine cevap olmadıkça “fe” ile mansûb olmaz. 
38  Ebû Bişr ʿAmr b. ʿOsmân b. Kanber el-Hârisî Sîbeveyh, el-Kitâb, ed. ʿAbdusselâm Muhammed Hârûn (Kahire: 

Mektebetu’l-Hâncî, 1408), 1/496. 
39  Yezîd el-Ezdî el-Muberred, el-Muḳteḍab, thk. Muḥammed ʿAbdulḫâlıḳ ʿAḍîme (Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, ts.), 2/19; 

Ebi Zekeriya Yahya b. Ziyad Ferrâ, Meâni’l-Kur’ân, thk. en-Neccar Muhammed Ali, en-Necati, Ahmed Yusuf 
(Beyrut: Âlemü’lkütüb, 1983), 1/75. 

40  Ebû Ali Hasan b. Abdulğaffâr Fârisî, el-Hüccetü li’l-kurrâi’s-seb’a, thk. Bedrüddin Kahveci, Beşir Cuycâtî (Beyrut: 
Dâru Me’mun-Turâsi, 1993), 2/207; Mekkî b. Hammûş b. Muhammed b. Muhtar Mekkî b. Ebî Tâlib, el-Keşf ʿan 
vücûhi’l-kırâʾâti’s-sebʿ ve ʿilelihâ ve hucecihâ, thk. Muhyeddin Ramazan (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1984), 1/261. 

ِ  علَىَ ٱلنَّاسِ  حِج   ٱلبَیتِ     41 قاَمُ  إبِرَ  هِیمَ  وَمَن دَخَلَهُ ۥ  كاَنَ   ءَامِنا وَلِِلَّّ  ـت  مَّ  ـتُ   بَینَِّ  فِیهِ   ءَایَ
42  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 214. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik


İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a Adlı Eserinde Galat Olarak Gördüğü Kıraat Rivayetlerinin Tahlili • 513  

Tetkik eISSN: 2980-3543 
 

En’âm suresi 6/90. ayetinde43 geçen  ٱ قتدَِه kelimesinin okunuşu hakkında İbn Mücâhid; 
kelimedeki “dâl” harfini kesre ile sondaki “he” harfini de “yâ”ya ulaşıncaya kadar işmam ile 
İbn Âmir’in kıraat ettiğini ve bu okuyuşun galat olduğunu söylemiştir. Sebebinin ise sondaki 
gelen “he” harfinin harekeyi beyan için gelen “ha-ı sekt” olduğunu ve bu kıraatin işmâm ile 
okunmasının bir durum belirtmediğini ifade etmiştir.44  ٱ قتدَِه kelimesinde İbn Âmir vaslen 
“he” harfini uzatmadan, İbn Zekvân ise vasılda sıla (uzatarak) okumaktadır.45 İbn Mücâhid, 
bu kelimede muhtemelen İbn Zekvân’ın okuyuşunu galat olarak nitelemiştir. Ancak İbn 
Mücâhid, burada İbn Zekvân’ın “he” harfini sıla ile okumasını galat olarak görmesinin 
sebebini ha-i sekt’in bu şekilde okunamayacağı ile açıklamıştır. İbn Zekvân kelimenin 
sonunu ha-i sekt olarak değil ha-i kinâye ile olarak uzatmıştır. İbn Mücâhid kelimedeki ha-i 
sekt ile ha-i kinaye’yi karıştırmış olması kuvvetle muhtemeldir. Nitekim Ebû Ali el-Fârisî’de 
nu görüşümüzü destekler nitelikte açıklama yapmış ve bu kıraatin galat olmadığını oradaki 
“he” harfinin kinaye olduğunu şiir ile delil getirerek göstermiştir.46 Fakat İbn Mücâhid’in 
“yâ harfine ulaşıncaya kadar işmâm ile okudu” sözü ile buradaki “he” harfini kinaye olarak 
anladığı ama işmâm ile okumanın galat olduğunu da kastetmiş olacağı da söylenebilir.  

Araf suresi 7/111. ve Şuarâ suresi 26/36. ayetlerinde47 geçen أرَجِه kelimesinin okunuşu 
hakkında İbn Mücâhid; kelimedeki hemze ve “he” harflerini İbn Zekvân’ın esre ile 
okuduğunu ancak bu şekilde iki harfin esre ile kıraat edilmesinin galat olduğunu 
belirtmiştir.48  أرَجِه kelimesinde Hişâm hemzeyi sakin ile “he” harfini de ötre ile okurken, 
İbn Zekvân ise hemzeyi ihtilâs ile “he” harfini de esre ile okumaktadır.49 İbn Mücâhid, bu 
kelimede hemze ile “he”nin aynı anda esre ile okunmasını galat olduğunu ifade ettiğine göre 
burada kastetmiş olduğu kıraat “ihtilâs”50 ile okunandır. 51 İbn Mücâhid, kelimedeki 
hemzenin esre harekesinin tam bir ses ile okunmasına karşı olarak galat ifadesini kullanmış 
olabilir. Aynı zamanda kelimedeki hemzenin harekesinin üçte ikisi de olsa esre ile 
okunamayacağını da galat olarak belirtmiş olabilir. Ancak burada İbn Zekvân’nın rivayetini 
belirterek galat ifadesi kullanması İhtilas ile okunan kıraate yönelik olduğunu da 
göstermektedir.52 Fakat İbn Mücâhid’in bu kıraat için galat ifadesini kullanmadan ihtilas 

 
لمَِینَ   43  ـ هُمُ   ٱقتدَِه  قلُ  لَّّ  أسَـَٔلُكمُ  علَیَهِ   أجَرًا إنِ هوَُ  إِلَّّ  ذِكرَى   لِلعَ ُ  فبَهُِدَى  ىِٕكَ  ٱلَّذِینَ   هَدَى  ٱ لِلَّّ  ـ  أوُلَ
44  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 262. 
45  İbn Cezerî, en-Neşr, 1/142; Hatîb, Mu‘cemu’l-kırâât, 2/478. 
46  Fârisî, el-Hüccetü, 352-353; İbn Hâleveyh, İʿrâbu’l-kırâʾâti’s-sebʿa ve iʿlelihâ, 1/164; el-Makdisî Ebû Şâme, İbrâzu’l-

meânî hırzu’l-emânî fi’l-eırââti’s-eeb’ı, thk. İbrâhim Atve Avad (Beyrut: Daru’l Kutubi’l İlmiyye, ts.), 2/131. 
شِرِینَ   47  ـ  قاَلوُا  أرَجِه وَأخََاهُ  وَأرَسِل  فیِ  ٱلمَدَاىِٕنِ  حَ
48  İbn Mücâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 210,289. 
49  İbn Cezerî, en-Neşr, 1/211; Ebû Amr Osman b. Said Dânî, et-Teysir fi’l-kırâati’s seb’a, thk. Otto Pertzl (Beyrut: Daru’l 

Kutubi’l İlmiyye, 1984), 111; el-Bennâ ed-Dimyâtî, İthâfu fudalâi’l-beşer fî’l-kırâʾâti’l-erbeʿate ʿaşer, ed. Enes Mihre 
(Beyrut: Dâru’l- Kütübi’l-İlmiyye, 2006), 227-228. 

50  İhitlâs; “harekeyi süratle telaffuz etmek” ayrıca “harekeyi gizli ve hafif bir sesle belli etmek” veya “harekenin çoğunu veya 
üçte ikisini telaffuz etmek” gibi tanımlar yapılmıştır. Kıraat ilminde genel kabul ise harekenin çoğunu veya üçte ikisini 
telaffuz etmek olarak kullanılmaktadır.  

51  Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî İbn Cezerî, et-Temhîd fi ilmi’t-tecvid, thk. 
Ali Hüseyin el-Bevvâb (Riyad: Mektebetü’l- Meârif, 1985), 59; Muhaysin, el-İrşâdâtü’l-celiyye fi’l-kırââti’s-sebî min 
Tarîki’ş-Şatıbiyye (Kahire: Daru Muhaysin, 2005), 513. 

52  Bkz, Cihat Çelik, Kûfî ve Basrî Kırâat İmamlarına Ait Okuyuşların Kûfe ve Basra Nahiv Ekollerine Göre Değerlendirilmesi 
(Uşak: Uşak Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024), 55-56. 



514 • Analysis of the Qirāʾāt Narrations Deemed Erroneous in Ibn Mujāhid’s Kitāb Al-Sab'a 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik 
 

veçhini açıklaması gerektiğini de söylemek mümkündür. Tıpkı َبارئكم   إِلى  (Bakara 2/54) 
kelimesindeki53 farklı okuyuşları naklederken ihtilas ile okumasını vurguladığı gibi. 

Tevbe suresi 9/61. ayetinde54 geçen وَرَحمَة kelimesinin sonunun farklı okunması 
hakkında İbn Mücâhid, Ebû’l-Hâristen rivayet ile Ya’kûb b. Ca‘fer’in Nafî’den  وَرَحْمَة şeklinde 
esreli olarak tıpkı İmam Hamza gibi okuduğunu ve bu kıraatin galat olduğunu söylemiştir.55 
 وَرَحمَة 
 
ٰ  kelimesinde sadece İmam Hamza’nın esre ile okuduğunu İbn Mücâhid ilk 
görüşünde belirtmiştir. Devamında rivayet silsilesi ile Nâfi’ye atfedilen bu görüşü galat 
olarak nitelemiştir. Aynı zamanda İmam Nâfi’nin ref ile okuduğu kıraatin tek vecih 
olduğunu ikinci bir nakil ile onun kıraatini ihtilaf’a karşı koruduğu anlamı da çıkmaktadır. 
Çünkü bir imam iki ravisinden iki farklı okuyuş nakledebilir ve bu kıraat ilminde “hulüflu” 
vecih olarak isimlendirilmektedir.56 

Yûsuf suresi 12/110. ayetinde57 geçen  َی  lafzının okunuşu ile ilgili olarak İbn فَنجُِّ
Mücâhid; Nasr b. Ali’nin babasından ve Ebû Amr’dan nakil ile kelimenin idğâm ile 
okuduğunu rivayet etmiştir. Ardından bu vechin galat olduğunu söylemiştir. Daha sonra 
kelimenin aslının mushafta tek “nûn” ile yazıldığını ifade etmiştir. Yine buradaki “nûn” 
harflerinin birbirine idğâm edilebilmesi için ilk harfin sakin ikinci harfin ise harekeli 
olması gerektiğini aksinin caiz olmadığını ve “nûn” harfinin de “cim” harfine idğâm 
edilmemesinden dolayı idğâm görüşünü galat olarak nitelemiştir.58  َی  kelimesini İbn فَنجُِّ
Âmir, Âsım ve Yâ’kûb’un dışındaki imamlar  َفَنُنْجِي şeklinde okumuşlardır.59 İbn Mücâhid, 
bu kelimede çoğunluğun okumuş olduğu kıraati muteber diğer üç imamın kıraatini Arap 
dilindeki kullanımın olmamasından dolayı galat olarak nitelemiştir. Dilbilimsel eserlerde 
de kelimenin idğâm ile okunmasına yönelik galat/hata gibi görüşler yer almakta olup60 
İbn Mücâhid’in bu görüşlerden etkilenmiş olabileceği de düşünülebilir. Hatta İbn 
Mücâhid’in görüşü ile Ebû Ubeyde’nin eserinde geçen ifadelerin aynı olması bu 
öngörümüzü destekler niteliktedir. Nitekim Ferrâ’nın; bu kelimenin resm-i mushafta tek 
“nûn” ile yazıldığını ikinci bir “nûn” harfi ilave edilmesinin kerih görüldüğünü 
söylemiştir.61 Yine bazı dilciler; bu okuyuşun hem şâz olduğunu hem harekeli “nûn” 
harfinin sakin olan “nûn”a idgâm edilmeyeceği söylemiştir.62 Ancak bu görüşlere karşı sahîh 
kıraat imamları tarafından nakledilen bu kıraati Ebû Ubeyde, Kisâî’nin  َفنَُنْجِي okuyuşundaki 
nûn’ları birbirine idgâm ederek okuduğu söyleyerek açıklık getirmiştir. Yine Ukberî, bu 
kelimenin mazi sığasında olduğunu ve ikinci “nûn” harfinin ibdâl edildiğini belirtmiştir.63 

 
53  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 155.  
ِ  وَیؤُمِنُ  لِلمُؤمِنیِنَ   وَرَحمَة لِّلَّذِینَ  ءَامَنوُا  مِنكمُ   54  وَمِنهُمُ  ٱلَّذِینَ  یؤُذوُنَ  ٱلنَّبِیَّ  وَیقَوُلوُنَ   هوَُ  أذُنُ  قلُ أذُنُُ  خَیر  لَّكمُ  یؤُمِنُ  بِ ٱلِلَّّ
55  İbn Mücâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 316. 
56  Nihat Temel, Kırâat ve Tecvid Istılahları (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2013), 63-64. 
یَ   مَن  نَّشاَءُ   وَلَّ  یرَُد    بأَسُناَ  عنَِ  ٱ لقوَمِ  ٱلمُجرِمِینَ   57 سلُُ  وَظنَ وا أنََّهُم  قَد   كُذِبوُا جَاءَهمُ  نَصرُناَ فنَُج ِ  حَتَّى   إِذاَ  ٱستیَـَٔسَ  ٱلر 
58  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 352. 
59 İbn Mücâhid, Kitâbü’s-seb’a, 352; Dânî, et-Teysîr, 130; İbn Cezerî, en-Neşr, 2/296; Dimyâtî, İthâf, 268; Mekkî b. Ebî 

Tâlib, el-Keşf, 2/17; Mekkî b. Ebî Tâlip, Kitâbü’t-tebsıra, 550; Kalânisî, İrşâdü’l-mübtedî, 385. 
60  Çelik, Kûfî ve Basrî Kırâat İmamlarına Ait Okuyuşların Kûfe ve Basra Nahiv Ekollerine Göre Değerlendirilmesi, 114, 200. 
61  Ebû Zekeriyyâ Yahyâ el-Ferrâʾ, Meʿânî’l-Kurʾân, ed. Ahmed Yûsuf en-Necâtî vd. (Mısır: y.y., ts.), 2/56; Hatîb, 

Mu‘cemu’l-kırâât, 4/358. 
62  Fahreddin Hüseyin Râzi, Tefsiru’l-Kebir: Mefatihu’l-gayb (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1981), 13/368; Hatîb, Mu‘cemu’l-kırâât, 

4/358; Ebü’l-Bekâ Muhibbüddîn Abdullâh b. el-Hüseyn b. Abdillâh el-Ezecî el-Bağdâdî Ukberî, İ’râbü’l-kırââti’ş-
şevâz, thk. Muhammed es-Seyyid Ahmed Azzûz (Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1996), 2/747. 

63  Ukberî, İ’râbü’l-kırâât, 6/297. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik


İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a Adlı Eserinde Galat Olarak Gördüğü Kıraat Rivayetlerinin Tahlili • 515  

Tetkik eISSN: 2980-3543 
 

Bu görüşler neticesinde nakledilen bir kıraatin Arapdilindeki konumu ile ilgili farklı 
rivayetler o kıraatin galat/hata gibi nitelemelere kurban gitmesine sebep olmuştur. 

Enbiyâ suresi 21/88. ayetinde64 geçen نُنْجِي kelimesinin okunuşu ile ilgili olarak İbn 
Mücâhid, Hamza ve Ebû Amr’ın bu kelimeyi tek “nûn” ile “cîm” harfini de şedde ile okuduğu 
ile ilgili benzer şekilde görüşler sarfetmiştir.65 İbn Mücâhid’in bu kelimenin okunuşu ile ilgili 
olarak görüşünü Kûfe ekolü açıklık getirmiştir. Çünkü galat olarak nitelenen kıraat sahîh 
imamlar tarafından nakledilmiştir. Nitekim Kûfeliler, kelimenin iki “nûn” ile  نُنْجِي şeklinde 
okunmasını “Biz mü’minlere işte böyle kurtarırız” anlamında أنْجِي-ینُجِْي /kurtardı-kurtarır 
fiillerinden geldiğini belirterek açıklamışlardır. Yine Kûfeliler, İbn Âmir’in kıraâtı olan tek 
nûn ve şeddeli bir “cîm” ile  نجُِّي okunmasının ise, kelimenin öncesine mahzuf (izmârî, gizli) 
bir mazi fiil veya mastar takdir edilmesi sebebi ile olduğunu belirtmişler ve ayetin; “İşte 
mü’minler böyle bir kurtuluş ile kurtulmuşlardır” anlamında takdir edildiğini dile 
getirmişlerdir.66 

Hac suresi 22/23. ayetinde67 geçen وَلُؤلؤُا kelimesinin okunuşu hakkında İbn Mücâhid, 
Ebû Bekr’in Âsım’dan rivayet ile “lâm”dan sonra birinci hemzeyi okuyup ikinci “lâm”dan 
sonrakini okumadığını ve bu kıraatin galat olduğunu ifade etmiştir.68  وَلؤُلؤُا kelimesinde Ebû 
Bekr ilk hemzeyi okumayıp ikinci hemzeyi okumuştur. İbn Mücâhid burada muhtemelen 
Ebû Bekr’e atfedilen bu nakli galat olarak görmüş olabilir. Çünkü ilk hemzenin okunup ikinci 
hemzenin okunmadığı kıraati İmam Hamza rivayet etmiştir.69 İmam Hamza’nın sahîh 
kıraati ile ilgili olarak galat ifadesini kullanmış olması pek uygun görülmemektedir. 

Mü’minûn suresi 23/110. ayetinde70 geçen سِخرِیًّا kelimesinin okunuşu ile ilgili olarak İbn 
Mücâhid, Hubeyre b. Muhammed et-Temmâr’dan rivayetle Asım’ın Hafs ravisinden “sin” 
harfini ref olarak okunduğunu ve bunun galat olduğunu ifade etmiştir. Asım’dan bilinen 
rivayetin esre ile geldiğini eklemiştir. Devamında iki surede  سخریا kelimesini ref ile Nâfi’, 
Hamza ve Kisâî olduğunu dile getirmiştir.71  سِخرِیًّا kelimesini Nâfi’, Hamza, Kisâî, Ebû Câ‘fer 
ve Halef “sîn” harfini damme ile okumuşlardır.72 İbn Mücâhid burada Asım’dan Hafsa 
atfedilen rivayet için galat ifadesini kullanmıştır. 

Neml suresi 27/18. ayetinde73 geçen  ُلَّ   یحَطِمَنَّكم kelimesindeki farklı okuyuş ile ilgili olarak 
İbn Mücâhid, Ebû Ubeyd’in Ebû Amr’dan rivayetle “nûn” harfini sakin olarak okuduğunu ve 
bu kıraatin galat olduğunu söylemiştir.74  ُلَّ   یحَطِمَنَّكم kelimesindeki “nûn” harfini Ebû Amr’ın 

 
هُ  مِنَ  ٱلغمَِّ  وَكَذَ   ⁠لِكَ   نُـجِی ٱلمُؤمِنیِنَ   64  ـ ینَ  فَ ٱستجََبناَ  لَهُ ۥ وَنجََّ
65  İbn Mücâhid, Kitâbü’s-seb’a, 430. 
66  Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Ahmed el-Bereddûnî - İbrahim Etfeyyiş (Kahire: 

Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1964), 11/334; Cihat Çelik-Hüseyin Yaşar, “Kûfe ve Basra Nahic Ekollerinin Sahîh 
Kıraatleri Değerlendirme Yöntemleri”, Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/1 (2024), 14-15. 

 ـرُ   یحَُلَّونَ   فیِهَا  مِن أسَاَوِرَ  مِن   ذَهبَ وَلؤُلؤُا    67  ـت تجَرِی مِن تحَتهَِا  ٱ لأنَهَ  ـتِ   جَنَّ لِحَ  ـ َ  یُدخِلُ   ٱلَّذِینَ  ءَامَنوُا  وَعَمِلوُا  ٱلصَّ إنَِّ   ٱ لِلَّّ
حَرِیر  فِیهَا   وَلِباَسهُُم  

68  İbn Mücâhid, Kitâbü’s-seb’a, 435. 
69  Dânî, Kitabu’t-teysir, 156; İbn Cezerî, en-Neşr, 2/326; Dimyâtî, İthâf, 214. 
نهُم تضَحَكوُنَ   70  فَ ٱ تَّخَذتمُُوهُم  سِخرِیًّا حَتَّى   أنَسوَكمُ ذِكرِی  وَكنُتمُ  مِّ
71  İbn Mücâhid, Kitâbü’s-seb’a, 448. 
72  İbn Cezerî, en-Neşr, 2/329; Dânî, Kitabu’t-Teysir, 160; Mekkî b. Ebî Tâlib, el-Keşf, 2/131. 
 ـنُ  وَجُنوُدهُُ  ۥ وَهمُ  لَّ   یشَعرُُونَ   73 كِنَكمُ  لَ  یحَطِمَنَّكمُ سلُیَمَ  ـ أیَ هَا  ٱلنَّملُ  ٱدخُلوُا  مَسَ  ـ  حَتَّى   إِذاَ  أتَوَا  علَىَ   وَادِ  ٱلنَّملِ  قاَلتَ  نَملةَ  یَ
74  İbn Mücâhid, Kitâbü’s-seb’a, 479. 



516 • Analysis of the Qirāʾāt Narrations Deemed Erroneous in Ibn Mujāhid’s Kitāb Al-Sab'a 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik 
 

ravisi Ruveys ve İmam Ya’kûb okumuşlardır.75 İbn Mücâhid burada Ebû Amr’a atfedilen kıraat 
için galat ifadesini yanlış kullanmıştır. Hatta görüşünün devamında Ebû Amr’ın “nun” harfinin 
şeddeli okuduğuna dair bir rivayet silsilesi de zikretmiştir. Burada sakin olarak okunan kıraat 
iki meşhûr imam tarafından da nakledilmiştir. İbn Mücâhid her ne kadar eserinde Ya’kûb’u 
sahîh kıraat imamları içerisine almamış olsa da sonraki dönemlerde İbn Cezerî tarafından 
meşhûr imamlar arasında yer almıştır. Fârisî, bu kelimede İbn Mücâhid’in kelimenin 
okunuşunu değil de rivayetini galat gördüğünü söylemiştir.76 Ancak İbn Mücâhid’in yukarıda 
galat olarak gördüğü rivayet silsilelerine bakıldığında doğru sened zinciri ile kıraati makbul 
saymış ve tekrar vermiştir. Bu okunuş ile ilgili olarak Ruveys’in rivayetine yer vermemiştir. Bu 
da kıraati galat gördüğünü ortaya koymaktadır. 

Neml suresi 27/70. ayetinde77 geçen  فیِ  ضَیق kelimesinin okuyuşu ile ilgili olarak İbn 
Mücâhid, “dad” harfini esreli okunduğunu Ebû Ubeyd’din İsmail ‘den nakil ile Nâfi’’den 
rivayet ettiğini ancak bunun galat olduğunu ifade etmiştir. Geri kalan imamların fetha ile 
okuduğunu aktarmıştır.78  فیِ  ضَیق kelimesindeki “yâ” harfini İbn Kesîr esre ile okumuş79 
olup İbn Mücâhid burada Nâfi’’ye atfedilen rivayet için galat ifadesini kullanmıştır.  

Neml suresi 27/88. ayetinde80 geçen  َبمَِا  تفَعَلوُن ifadesindeki kıraat farklılığı ile ilgili İbn 
Mücâhid, bu kelimeyi  َیفعلَُون şeklinde “yâ” ile Medîne ehlinin okuduğunu Ebû Ubeyd’den 
rivayet etmiş ve bunun galat olduğunu söylemiştir.81  َتفَعَلوُن kelimesini “yâ” ile İbn Kesîr, 
Hişâm, Ebû Amr ve Yâkub okumuşlardır.82 İbn Mücâhid’in Medine ehli olarak kastettiği 
Nâfi’, Ebû Ca’fer ve İbn Cemmâz Şeybe (ö. 170/786)’dir. Onun için burada kıraati değil nakil 
senedini galat olarak ifade etmiştir.  

Kasas suresi 28/32 ayetinde83 geçen  ِهب  ifadesindeki farklı okuyuş ile ilgili İbn مِنَ   ٱ لرَّ
Mücâhid, kelimedeki “râ” ve “hâ” harflerinin fetha ile Asım’ın Hafs ravisinin okuduğunu 
Ebû Hubeyre b. Temmâr’in rivayet ettiğini söylemiş ve bunun galat olduğunu ifade 
etmiştir.84  ِهب  ,kelimesindeki “he” harfini fetha ile Medine ve Basralı imamlar okurken ٱلرَّ
“râ” harfini ötre ile İbn Âmir ve Hafs’ın dışındaki Kûfeliler okumuşlardır.85 İbn Mücâhid 
burada Hafs’a atfedilen rivayetin için galat ifadesini kullanmış ve kıraat’in sened zincirini 
devamında zikretmiştir. 

Kasas suresi 28/71. ayetinde86 geçen   بضِِیَاء kelimesinin okuyuşu ilgili olarak İbn 
Mücâhid, بضئآء şeklinde iki hemze ile sadece İbn Kesîr’in okuduğunu söylemiştir. Bu kıraati 
İbn Kesîr’in ravisi Kunbûl’un okuduğu hakkındaki görüşü galat olarak ifade etmiş ve 

 
75  İbn Cezerî, en-Neşr, 2/246. 
76  Fârisî, el-Hüccetü, 380-381. 
ا  یَمكرُُونَ   77 مَّ  وَلَّ   تحَزَن  علَیَهِم وَلَّ   تكَنُ  فیِ  ضَیق   مِّ
78  İbn Mücâhid, Kitâbü’s-seb’a, 486. 
79  Mekkî b. Ebî Tâlib, el-Keşf, 2/41; İbn Cezerî, en-Neşr, 2/305; Dimyâtî, İthâf, 339. 
ِ  ٱلَّذِی أتَقنََ   كلَُّ  شیَء    إِنَّه ُۥ  خَبِیرُ  بمَِا  تفَعلَوُنَ   80  وَترََى  ٱلجِباَلَ   تحَسَبهَُا جَامِدَة  وَهِیَ   تمَُر   مَرَّ  ٱلسَّحَابِ   صُنعَ  ٱ لِلَّّ
81  İbn Mücâhid, Kitâbü’s-seb’a, 487. 
82  Dânî, Kitabu’t-teysir, 169; Mekkî b. Ebî Tâlib, el-Keşf, 2/169; İbn Cezerî, en-Neşr, 2/339. 
بكَِّ   إلِىَ    فرِعوَنَ     83 ناَنِ   مِن   رَّ  ـ نكَِ   برُهَ ⁠  ٰ هبِ   فَذَ    ٱسلكُ  یَدَكَ   فیِ  جَیبكَِ   تخَرُج  بیَضَاءَ   مِن  غیَرِ   سوُء   وَ ٱ ضمُم  إلَِیكَ   جَناَحَكَ   مِنَ   ٱلرَّ

 ۦوَمَلََِیهِ   
84  İbn Mücâhid, Kitâbü’s-seb’a, 493. 
85  Dânî, Kitabu’t-teysir, 171; İbn Cezerî, en-Neşr, 2/341; Dimyâtî, İthâf, 242. 
ِ  یأَتیِكمُ بضِِیاَء   أفَلََ   تسَمَعوُنَ   86 ه   غیَرُ  ٱ لِلَّّ  ـ  ـمَةِ   مَن  إلَِ ُ  علَیَكمُُ  ٱلَّیلَ  سرَمَدًا إلِىَ    یوَمِ  ٱلقِیَ  قلُ أرََءَیتمُ  إنِ جَعلََ   ٱلِلَّّ

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik


İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a Adlı Eserinde Galat Olarak Gördüğü Kıraat Rivayetlerinin Tahlili • 517  

Tetkik eISSN: 2980-3543 
 

Bezzi’den de böyle rivayetin geldiğini söylemiştir.87 İbn Mücâhid, kelimedeki kıraatin 
Kunbûl’un okuduğu ile ilgili nakil için galat ifadesini kullanmıştır. Ancak diğer bazı kıraat 
kitapları incelendiğinde Kunbûl’un kelimeyi okuduğu nakledilmiştir.88 Nitekim İbnü’l-
Cezerî, burada İbn Mücahîd’in görüşünün kıraatte ihtilaf varmış gibi görünmesine sebep 
olduğunu dile getirmiştir. Devamında Cezerî Huluvânî’den nakil ile Kunbûl’un kelimeyi 
hemze ile okuduğu rivayeti aktarmıştır.89 

Kalem suresi 68/14. ayetinde90 geçen  أنَ  كَانَ   ذَا ifadesi ile ilgili olarak İbn Mücâhid, 
kelimenin başına hemze-i memdûde ilave ederek كَانَ   ءان  şeklinde İmam Hamza’nın kıraat 
ettiğini söylemiştir. Bu kıraati Ebû Ubeyd’den aktarmış ve bu rivayetin galat olduğunu ifade 
etmiştir.91 Öncelikle kelimeyi iki hemze ile tahkik ile ءأنَ  كَانَ   ذَا şeklinde Ebû Bekr, Hamza ve 
Ravh okumuşlardır.92 İbn Mücâhid burada “hemze-i memdûde” ile kastettiği hemzenin 
teshil ile veya (med ile) uzatılarak okuyuşu olmalıdır ki, bir önceki rivayetinde İmam 
Hamza’nın kelimeyi iki hemze ile okuduğunu belirtmiştir. Ancak devamında Ebû Ubeyd’den 
Hamza’ya atfettiği bu okuyuşa hemze-i memdûde ifadesi eklemiştir. Burada belki rivayet 
silsilesine galat ifadesini kullanmış olabileceği gibi teshil veya uzatma ile okuyuşa da 
kullanmış olabilir. En son naklettiği görüşte İbn Âmir için “kelimeyi hemze-i memdûde ile 
okudu” ifadesi de bizlere kastının hemzenin uzatılarak okunması olduğunu göstermektedir. 
Çünkü İbn Âmir hemzeyi uzatarak okumuştur. 

Me’âric suresi 70/10. ayetinde93 geçen  ُوَلَّ   یَسـَٔل kelimesinin okunuşu ile ilgili olarak İbn 
Mücâhid; Ebû Câfer ve Şeybe’den rivayetle “yâ” harfinin ref ile okunmasını galat olarak 
ifade etmiş ve çoğunluğun fetha ile okuduğunu söylemiştir.94  ُوَلَّ   یسَـَٔل kelimesinde Ebû Cafer 
“yâ” harfinin ref ile okumaktadır.95 Ancak İbn Mücâhid bu kıraat ile ilgili olarak İbn Kesîr’in 
Bezzî’den rivayet ile ötre okuduğunu Kunbûl’den rivayet ile fetha okuduğunu bildirmiştir. 
Devamında Ebû Ubeyd’den rivayet ile Ebû Cafer’in kelimeyi ref ile okumasını galat olarak 
görmüş ve tüm imamların fetha ile okuduğunu ifade etmiştir. İbn Mücâhid burada Ebû 
Cafer’in ötre ile okuduğunu aktaran rivayet silsilesini galat olarak nitelediği söylenebilir. 
Çünkü kıraati galat olarak görmüş olsa İbn Kesîr’e atfedilen ref kıraat içinde aynı ifadeyi 
kullanması gerekirdi. Ancak İbn Mücâhid, hem İbn Kesîr’in okumadığı bir rivayeti aktarmış 
hem Ebû Cafer’in okumuş olduğu kıraat silsilesini galat olarak belirterek hatalı bir görüş 
ifade etmiştir.  

Nûh suresi 72/23. ayetinde96 geçen  وَدّا kelimesinin okunuşu ile ilgili olarak İbn Mücâhid, 
“vav” harfini damme ile Asım’dan başkasının rivayet etmediği yönündeki görüşünü ifade 
etmiş ve bunun galat olduğunu söylemiştir. Devamında bir başka rivayet ile Asım’ın bu 

 
87  İbn Mücâhid, Kitâbü’s-seb’a, 495. 
88  Hatîb, Mu‘cemu’l-kırâât, 7/69. 
89  İbn Cezerî, en-Neşr, 1/391,392,416. 
 أنَ  كاَنَ  ذاَ  مَال  وَبنَِینَ   90
91  İbn Mücâhid, Kitâbü’s-seb’a, 646. 
92  Dânî, Kitabu’t-Teysir, 213; İbn Cezerî, en-Neşr, 1/367; Mekkî b. Ebî Tâlib, el-Keşf, 2/331; Hatîb, Mu‘cemu’l-kırâât, 

10/32. 
 وَلَ  یسَـَٔلُ   حَمِیم   حَمِیما   93
94  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 650. 
95  İbn Cezerî, en-Neşr, 2/390; Dimyâtî, İthâf, 423; Hatîb, Mu‘cemu’l-kırâât, 10/79. 
 وَقاَلوُا  لَّ  تذَرَُنَّ   ءَالِهَتكَمُ وَلَّ   تذََرُنَّ  وَد ا وَلَّ  سوَُاعا وَلَّ   یغَوُثَ  وَیَعوُقَ  وَنسَرا   96



518 • Analysis of the Qirāʾāt Narrations Deemed Erroneous in Ibn Mujāhid’s Kitāb Al-Sab'a 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik 
 

kıraati damme ile tıpkı Nâfi’ gibi okuduğunu belirten görüşü de galat olarak belirtmiştir.97 
 kelimesindeki “vav” harfini damme ile Nâfi’ ve Ebû Cafer okumuşlardır.98 Devamında وَدّا 
“tıpkı Nâfi’ gibi” ifadesi ile de bu kıraati onun okuduğunu göstermek istemiştir. Ancak Ebû 
Cafer’inde bu kelimeyi Nâfi’ ile beraber okuduğunu aktarmamıştır. Muhtemelen kendi 
belirlemiş olduğu yedi kıraat imamını muteber kılmak için diğer üç meşhûr imamın 
rivayetlerine fazla yer vermemiştir. 

2.3. Galat Olarak Nitelenen Şâz Kıraatler 
Bu başlıkta sıhhat şartlarını taşımayan şâz kıraatlerin kitâbü’s-sebʿa’da galat olarak 

nitelenmesinin sebepleri tahlil edilecektir. Bu bağlamda kısaca şâz kıraatlerin ıstılahtaki 
konumuna değinilmesi isabetli olacaktır. Kıraat ilmi geleneğinde şâz kıraat, Kur'ân'ın 
tevâtür yoluyla sâbit olması meselesinde Müslümanların icmâından ayrılma anlamında 
kullanılmaktadır. 99 Diğer yandan kıraat literatüründe şâz kıraatlere dair farklı tanımlara da 
rastlanmaktadır. Bunlar arasında; “senedi sahîh olmayan kıraat”, “on kıraat imamını dışında 
kalan kıraat”, “Arapçaya muvafık olup senedi de sahîh olduğu halde resmu’l-Mushaf’a uymayan 
kıraat”, “mütevâtir kıraatin şartlarından herhangi birini taşımayan kıraat” gibi tanımlar 
zikredilmektedir.100 

Bunun yanı sıra çalışmanın konusunu ele alan İbn Mücâhid’in kitâbü’s-sebʿa’sının kıraat 
ilmindeki etkisini göstermesi açısından, bazı alimler kıraat-ı seb‘a için mütevâtir kıraat 
vurgusu yapmışlardır. Daha sonraları bu yedi imama ilaveten meşhûr olarak eklenen kıraate 
ise farklı yaklaşımlarda bulunarak tevâtüründe ihtilaf edilen kıraatler şeklinde görülmüş 
fakat şâz kategoriye de dâhil edilmemiştir. 101 Ancak, zikredilen bu üç kıraatin tevâtürlüğü 
noktasında Cezerî, “bunların mütevâtir olmadığının herhangi bir şekilde ispatlanamadığını ifade 
etmiştir.”102 Bunula birlikte sonraki dönemlerde yedi kıraate ilâve edilen üç kıraatin 
tevâtürlüğü noktasında ittifakın sağlandığı belirtilmiştir. Dolayısıyla sahîh kıraatin bütün 
şartlarını taşıyan on kıraatin mütevâtir,103 bunların haricindeki kıraatlerin ise şâz olduğu 
belirtilmiştir.104 Bu bağlamda on kıraat imamının dışında kalan imamların nakletmiş olduğu 
veya sıhhat şartlarını taşımayan şâz kıraatlerin kıraat-ı seb‘a’daki konumu Mushaf sırasına 
göre tahlil edilmiştir. 

 
97  İbn Mücâhid, Kitâbü’s-seb’a, 653. 
98  Dânî, Kitabu’t-teysir, 215; İbn Cezerî, en-Neşr, 2/391; Dimyâtî, İthâf, 425; Mekkî b. Ebî Tâlib, el-Keşf, 2/337. 
99  Ebû Şâme, Mürşidü’l-vecîz, 181; Ebü’l-Hasen Alemüddîn Alî b. Muhammed b. Abdissamed Sehâvî, Cemâlü’l-kurrâ 

ve kemâlü’l-ikrâ, thk. Ali Hüseyin el-Bevvâb (Mekke: Mektebetü’t-Türâs, 1987), 322. 
100  İbn Cezerî, en-Neşr, 1/9; Sehâvî, Cemâlü’l-kurrâ, 322; Ebû Şâme, Mürşidü’l-Vecîz, 172; Tehânevî, Keşşâf-u ıstılâhâti’l-

funûn ve’l-ʻulûm, 1/1001; Ebü’l-Kasım Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ali en-Nüveyrî, Şerh-u 
Tayyibeti’n- neşr fi’l-kırâ’âti’l-‘aşr, nşr. Mecdî Muhammed Surur Sa’d Baslum (Beyrut: Daru’l Kutubi’l İlmiyye, 2009), 
1/126. 

101  Kastallânî, Letâifu’l-işârât li-fünûni’l-kırâât, 1/355. 
102  İbn Cezerî, en-Neşr, 1/44-45. 
103  Ebü’l-Fadl Celâlüddîn Abdurrahman Suyûtî, el-İtkân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, thk. Şuayb Arnavut (Beyrut: Müessesetü’r-

Risale, 2008), 1/2558. 
104  İbn Cezerî, en-Neşr, 1/44. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik


İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a Adlı Eserinde Galat Olarak Gördüğü Kıraat Rivayetlerinin Tahlili • 519  

Tetkik eISSN: 2980-3543 
 

Fâtiha suresi 1/5. ayetinde105 geçen  ِغَیْر kelimesinin sonunun okunuşu ile ilgili İbn 
Mücâhid, bu lafzın fetha ile okunabileceği ile ilgili Halîl b. Ahmed (ö. 175/791)’in106 görüşünü 
aktarmıştır. Kelimenin nasb ile okunmasını Halîl b. Ahmed’in İbn Kesîr’den işittiğini 
nakletmiştir. Halîl b. Ahmed kelimenin nasb ile okunduğunda; “ ِغَیْر kelimesi  َذین  lafzının الَّ
sıfatı olarak esreli geldiğini veya ileellezine ve ِعلََیْهم kelimelerinden hal olarak fethalı gelmesi caizdir” 
şeklindeki görüşüne de yer vermiştir. Devamında İbn Mücâhid,  ِغَیْر lafzının istisna olarak 
fetha ile geleceğini söyleyen Ahfeş (öl. 215/830)’in bu görüşünün107 galat olacağını ifade 
etmiştir. İbn Kesîr’den gelen rivayetin dışındaki umumun okuduğu kesreli kıraatin bu yönde 
olduğunu da dile getirmiştir.108  ِغَیْر kelimesinin sonunun fetha ile okunması şâz 
kıraatlerdendir.109 İbn Mücâhid bu kıraat ile ilgili görüşleri naklederken Halîl b. Ahmed’in 
kelimeyi nasb ile İbn Kesîr’den işittiğini aktarmıştır. Ancak İbn Kesîr’in kelimenin nasb ile 
okuduğuna dair sahîh bir rivayet olmamasına rağmen bu ifade için İbn Mücâhid şâz veya 
galat ifadesini kullanmamıştır. Tam aksine Halîl b. Ahmed’in nasb ile okunan kıraat ile ilgili 
açıklamasını aktarmıştır. Galat ifadesini ise Ahfeş’in “lafzının istisna olarak fetha gelir” görüşü 
için kullanmıştır. Burada İbn Mücâhid’in ilk dönem dilbilimcilerin görüşlerine ne kadar 
önem verdiği ve bu görüşlerden az çok etkilendiği söylenebilir. Ancak şunu ifade etmek 
gerekirse İbn Mücâhid burada  ِغَیْر lafzının nasb okunması ile ilgili olan tüm görüşler için 
“galat” ifadesini kullanmış olabileceği de düşünülebilir. Ama eserde sadece Ahfeş’in görüşü 
için bunu kullanıp İbn Kesîr’e atfedilen rivayet silsilesi için kullanmaması da bir eksiklik 
olarak görülebilir. Veya İbn Kesîr’den böyle bir rivayet gelmiş ise de bu kıraatin muteber 
olmayıp şâz olduğunu belirtmesi gerekirdi. 

Bakara suresi 2/230. ayetinde110 geçen  یبُیَِّنهَُا lafzının okunuşu ile ilgili olarak İbn Mücâhid, 
kelimedeki ilk harfi “nûn” ile  نُبیَنُِّهَا şeklinde Asım’dan Ebû Bekr’in okuduğunu ancak bunun 
galat olduğunu ifade etmiştir.111 Kelimenin “nûn” harfi ile okunması ile ilgili İmam Asım’dan 
gelen rivayet’in galat olduğunu ifade eden İbn Mücâhid, burada bu kıraatin şâz olduğuna 
yönelik bir açıklamada bulunmamıştır. Eserde genellikle nakletmiş olduğu kıraatlerde yedi 
imamın rivayetlerine ve bu imamlara atfedilen yanlış isnatlara dikkat çeken İbn Mücâhid, 
bu kelimede “nûn” ile kıraatin sadece Asım’a atfedilen rivayet senedini galat olarak ifade 
etmiştir. Bu kıraatin şâz olduğu için Asım’dan nakledilmediğini veya Asım’ın bu okuyuşu 
nakletmediği için şâz olduğuna dair bilgi vermemiştir. Buradan hareketle İbn Mücâhid’in 
galat olarak ifade ettiği kıraatlerin telaffuzuna mı yoksa senedine mi bu ifadeyi kullandığını 
tespit etmeden bu kıraatler için doğrudan sahîh veya şâz olduğuna dair bir çıkarımda 
bulunmak yanlış olacaktır. 

 
 غیر  المغضوب علََیهِْم   105
106  Halil b. Ahmed kelimenin okunuşu ile ilgili; “gayri kelimesi ellizine lafzının sıfatı olarak esreli geldiğini veya ileellezine 

ve علََیهِْم kelimelerinden hal olarak fethalı gelmesi caizdir.” Bu şekilde ayetin anlamının “kendilerine nimet verdiğin fakat 
üzerlerine gazap edilmemiş kimselerinkine” şeklinde olacağını da belirtmiştir. 

107  Ebû’l-HasenSaîd b. Mes‘ade Ahfeş el-Evsat, Meʿâni’l-Kur’ân, ed. Hudâ Mahmûd Kırâʿa (Kahire: Mektebetu’l-Hâncî, 
1990), 1/17. 

108  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 112; Hatîb, Mu‘cemu’l-kırâât, 1/23-24. 
109  Ukberî, İ’râbü’l-kırâât, 1/10; İbn Cezerî, en-Neşr, 1/47; Dimyâtî, İthâf, 125. 
ِ  یُبیَ ِنهَُا لِقوَم  یَعلَمُونَ   110  وَتلِكَ  حُدوُدُ ٱ لِلَّّ
111  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 183. 



520 • Analysis of the Qirāʾāt Narrations Deemed Erroneous in Ibn Mujāhid’s Kitāb Al-Sab'a 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik 
 

A’râf suresi 7/10. ayetinde112 geçen  َِیش  ـ  kelimesinin okunuşu ile ilgili olarak İbn مَعَ
Mücâhid, tüm imamların hemzesiz olarak okuduğunu söylemiştir. Ancak Harice b. Mus‘ab 
(öl.168/785), Nafi’nin  معآئش şeklinde hemze-i memdûde ile okuduğunu rivayet etmiş İbn 
Mücâhid bu kıraati galat olarak nitelemiştir.113 Nafi’nin  معآئش şeklinde okuduğu iddia edilen 
kıraat şâz kıraat olarak değerlendirilen kıraatler içerisinde yer almaktadır. İbn Mücâhid, bu 
görüşünde Nâfi’ye atfedilen senedin mi galat olduğunu yoksa bu okuyuşun mu olduğunu 
belirtmemiştir. Ancak Nâfi’nin bu şekilde bir rivayeti olmuş ise yedi kıraat imamından biri 
olması sebebi ile bu kıraatin sahîh kabul edilmesi gerekirdi. Zeccâc, bu kelimeyi çoğunluk 
imamın hemzeyi terk ettiğini yalnızca Nâfi’nin hemze ile okuduğunu söylemiştir. 
Devamında Basralı nahivcilerin çoğunluğunun kelimeyi iki hemze ile okunmasını hata 
gördüklerini belirtmiştir. Yine bu alimlerin Nâfi’den hemze ile bir vecih duymadıklarını ve 
kelimenin معئیشة kökünden “yâ” ile geldiğini ifade etmişlerdir.114 

A’râf suresi 7/128. ayetinde115 geçen یُورِثهَُا kelimesinin okunuşu ile ilgili olarak İbn 
Mücâhid, İmam Asım’ın tıpkı Hamza gibi bu kelimeyi tahfif ile okuduğunu söylemiştir. 
Ancak Hubeyre b. Temmâr’dan gelen Asım’ın Hafs rivayetinin bu kelimedeki “râ” harfini 
şedde ile okuduğu naklini galat olarak nitelemiştir. Ardından Asım’dan bilinen rivayetin 
tahfif ile olduğunu vurgulamıştır.116 İbn Mücâhid, یُورِثهَُا kelimesini Hafs’tan “râ” harfini 
şedde ile okuduğu yönündeki rivayeti galat olarak ifade etmiştir. Bu görüşünde “   یروها وَلم

حَفْص عَن ” şeklinde bir ifade ile açıklama yapmıştır. Bu kıraat için Hafs’a atfedilen okuyuşta 
rivayetin olmadığını belirtmiştir. Daha önceki görüşlerinde sadece galat ifadesini 
kullanırken burada açıklama yoluna gitmiş ve Asım’dan bilinen rivayetin bu olmadığını 
söylemiştir. Burada şeddeli olarak nakledilen okuyuş ise on imamın hiçbiri tarafından 
nakledilmemiş ve şâz olarak görülmüştür. 

Kehf suresi 18/76. ayetinde117 geçen  ِّمِن   لَّدُنی kelimesinin okunuşu ile ilgili İbn Mücâhid, 
kıraat imamlarının kelimedeki okuyuş farklılıklarını aktardıktan sonra Ebû Ubeyd’in Kisâî’den 
onun da Asım’dan rivayet ile “lâm” harfini damme ile “dâl” harfini de sükûn ile okuduğunu 
söylemiş ve bunun galat olduğunu ifade etmiştir.118ِّمِن   لَّدُنی kelimesinde Asım’dan Ebû Bekr 
rivayeti ile işmâm ile okunması aktarılmıştır. Muhtemelen Ebû Ubeyd burada geçen işmâm 
rivayetinin okunuşunu yanlış anlamış olmalı ki Ebû Bekr’den “lâm” harfinin damme ile 
okunduğunu aktarmıştır. İbn Mücâhid bu kelimenin okunuşu ile ilgili Asım’dan damme ile bir 
rivayet olmadığını belirtmek için galat ifadesini kullanmıştır. Yine Ebû Bekr’den nakledilen 
işmâm veçhini kuvvetlendirmek ve damme ile karıştırılmaması açısından iki rivayeti de 
aktarmış olması muhtemeldir. Nitekim Taberî, “bazı Kûfeli kurrâlar “lâm” harfini dammeli 
olarak işmâm okumuşlardır” sözü de bu görüşümüzü destekler niteliktedir.119 Ebû Hayyân’dan 

 
ا  تشَكرُُونَ   112 ٰـیِشَ  قلَِیل  مَّ  ـكمُ  فیِ ٱ لأرَضِ  وَجَعلَناَ  لَكمُ  فیِهَا  مَعَ  وَلَقَد   مَكَّنَّ
113  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 278. 
114  Hatîb, Mu‘cemu’l-kırâât, 3/8-9; Muḥammed b. ʿ Alî b. Muḥammed el-Yemenî eş-Şevkânî, Fetḥu’l-kadîr (Dımaşk: y.y., 

1414), 2/191. 
قِبَةُ  لِلمُتَّقِینَ   115  ـ ِ  یوُرِثهَُا  مَن  یشَاَءُ   مِن  عِباَدِهِ  ۦ وَ ٱلعَ ِ وَ ٱ صبرُِوا إنَِّ  ٱ لأرَضَ   لِِلَّّ  قاَلَ   مُوسىَ    لِقوَمِهِ  ٱستعَِینوُا  بِ ٱ لِلَّّ
116  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 292. 
حِبنیِ  قَد   بلَغَتَ   مِن لَّدُن یِ  عُذرا   117  ـ  قاَلَ  إنِ سأَلَتكَُ  عنَ شیَءِ   بَعدَهاَ  فلََ  تصَُ
118  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 396. 
119  Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr Taberî, Tefsîru’t-Taberî Câmiu’l-beyân an tevîli âyi’l-Kur’ân, thk. Abdullah b. 

Abdulmuhsin (Kahire: Dârı Hicr, 2001), 15/185; Hatîb, Mu‘cemu’l-kırâât, 5/272-273. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik


İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a Adlı Eserinde Galat Olarak Gördüğü Kıraat Rivayetlerinin Tahlili • 521  

Tetkik eISSN: 2980-3543 
 

ise “lâm” harfini fetha “dâl” harfini sükûn ile okunuşunun İbn Mücâhid tarafından galat 
görüldüğü ifade edilmiştir. Ancak Kitâbü Seb’a’da bu şekilde bir görüş yer almamaktadır. Bazı 
görüşlerin birbirine bu şekilde karışmış olması da kaçınılmaz olmaktadır.120 

Tâ-Hâ suresi 20/64. ayetinde121 geçen  ثمَُّ   ٱ ئتوُا ifadesinin okunuşu ile ilgili olarak İbn 
Mücâhid; “mîm” harfini esre ile sonraki kelimeyi de hemzesiz olarak, Ebû Ubeyd’in Şiblî’den 
o’da İbn Kesîr’in  ِّیأتى   ثم  şeklinde aktardığı rivayetin galat olduğunu söylemiştir. Çünkü  َُّثم 
kelimesindeki “mîm” harfinin hiçbir vecihte esre olmadığını bunun hata olduğunu ifade 
etmiştir.122 ثمَُّ   ٱ ئتوُا ifadesinin okunuşu ile ilgili olarak yedi imama farklı okunuşları zikreden 
İbn Mücâhid,  َُّثم ‘deki “mîm” harfinin esre ile okunmasına yönelik Ebû Ubeyd’in görüşünü 
galat olarak ifade etmiştir. Ancak burada dikkat edilmesi gereken bir husus şu ki, kıraat 
vecihlerinin hiçbirinde  َُّثم lafzının esre ile okunduğu geçmemiştir. Ebû Ubeyd’in burada 
kastetmiş olduğu ayetin başında yer alan  فَاجَْمِعوُا kelimesindeki “mîm” harfinin olması 
muhtemel gibi gözükmektedir. Çünkü Ebû Amr’ın bu kelimedeki “mîm” harfini fetha ile geri 
kalan imamlar esre ile okumuşlardır.123 Hemen bir kelime sonrası gelen ثمَُّ   ٱئتوُا ifadesinin 
rivayetlerini karıştırmış olması ve bu rivayeti İbn Mücâhid’in galat olarak nitelemesi 
düşünülebilir. Ancak en doğrusunu Allah bilir. İbn Hâleveyh, bu ifade de İbn Kesîr’in 
okuduğu kıraatin  ٱئتوُا kelimesinin başındaki hemzeyi esreli okuduğu yönünde olmuştur.124 

Furkân suresi 25/69. ayetinde125 geçen  ُوَیخَلد kelimesinin okunuşu ile ilgili olarak İbn 
Mücâhid; Hüseyin el- Ca’fî’nin Ebû Amr’dan rivayetle kelimedeki “yâ” harfini damme, “lâm” 
harfini fetha, “dâl” harfini de sükûn ile meçhul okuduğunu söylemiş ve bu kıraat için galat 
bir okuyuş demiştir.126  ُوَیخَلد kelimesinin kıraat farklılıklarında “dâl” harfini ötre ile İbn Âmir 
ve Ebû Bekr okumaktadır.127 İbn Mücâhid, burada “yâ” harfinin ötre ile okunması ile ilgili 
olan rivayeti galat olarak ifade etmiştir. Ebû Ali el-Farisi’de bu kelimede İbn Mücâhid’in 
nakledilen rivayeti galat olarak gördüğünü ifade etmiş ve şâz olan bu kıraat için meçhul 
anlamda okumanın uygun olmayacağını belirtmiştir.128 Nitekim bu kelimede A’meş 
(ö.148/765), Husayn (ö.123/741), Mufaddal (ö. 178/794) ve Ebû Hayve (ö. 203/818) gibi şâz 
imamlardan rivayet edilmiştir.129  

Ahzâb suresi 33/4. ayetinde130 geçen ِـ ی  ـ  kelimesinin okunuşu ile ilgili olarak İbn ٱ لَّ
Mücâhid; kelimedeki hemzeyi esre ile şeddeli şekilde  ًَإِلى olarak okunduğunu rivayet eden 
İbn Muhled’ ve Bezzî’nin bu naklini galat olarak nitelemiştir.131 ِـ ی  ٰ  ـ   kelimesinde İbn ٱ لَّ

 
120  Hatîb, Mu‘cemu’l-kırâât, 5/273. 
 فأَجَمِعوُا  كَیدَكمُ ثمَُّ  ٱ ئتوُا صَفاّ وَقَد  أفَلحََ   ٱلیوَمَ  مَنِ  ٱستعَلَى    121
122  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 420. 
123  Mekkî b. Ebî Tâlib, el-Keşf, 2/100; Dânî, Kitabu’t-teysir, 152; Hatîb, Mu‘cemu’l-kırâât, 5/453. 
124  İbn Hâleveyh, İʿrâbu’l-kırâʾâti’s-sebʿa ve iʿlelihâ, 244; Hatîb, Mu‘cemu’l-kırâât, 5/453. 
مَةِ  وَیَخلدُ  فیِهِ ۦ  مُهاَناً   125  ـ  ـعفَ لهَُ ٱلعَذاَبُ   یوَمَ  ٱلقِیَ  یُضَ
126  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 367. 
127  İbn Hâleveyh, Muhtasar, 105; Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Yûsuf b. İbrahim Semîn el-Halebî, ed-Dürru’l-

mesûn fî ‘ulûmi’l-kitâbi’l-meknûn, thk. Ahmed Muhammed (Beyrut: Daru’l Kutubi’l İlmiyye, 1994), 5/264; Hatîb, 
Mu‘cemu’l-kırâât, 6/283. 

128  Fârisî, el-Hüccet, 5/452. 
129  İbn Hâleveyh, Muhtasar, 105; Hatîb, Mu‘cemu’l-kırâât, 6/383. 
 ـتكِمُ   130 هَ  ـهِرُونَ   مِنهنَُّ  أمَُّ ـ یِ  تظَُ ٰـ ن  قلَبیَنِ   فیِ جَوفِهِ ۦ وَمَا  جَعلََ  أزَوَجَكمُُ   ٱلَّ ُ  لِرَجُل  مِّ ا جَعلََ   ٱلِلَّّ  مَّ
131  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-Seb‘a, 518. 



522 • Analysis of the Qirāʾāt Narrations Deemed Erroneous in Ibn Mujāhid’s Kitāb Al-Sab'a 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik 
 

Kesîr’in ravisi olan Bezzî ve Ebû Amr sondaki “yâ” harfini sükûn ile okumaktadırlar.132 Ancak 
burada İbn Mücâhid Bezzî’ye atfedilen rivayeti galat olarak görmüştür. Nakledilen bu 
okuyuş şâz vecihler arasında da geçmemektedir. 

Alak suresi 96/7. ayetinde133 geçen  ُءَاه  kelimesinin okunuşu ile ilgili olarak İbn أنَ  رَّ
Mücâhid; İbn Kesîr ve ravisi Kunbûl’un bu kelimeyi  رعه vezninde hemzeden sonra elifsiz 
olarak okuduğunu ve bu kıraatin galat olduğunu söylemiştir. Sebebini ise رءاه lafzının tıpkı 
ءَاهُ  gibi imâleli ve imâlesiz olarak okunduğunu belirtmiştir.134 رعاه   kelimesinin أنَ  رَّ
okunuşunda cumhur uzatarak okumayı tercih etmiştir. Ancak Kunbûl’un kelimeyi 
uzatmadan okuduğuna dair İbn Cezerî açıklama yapmış ve bu görüşün galat olarak ifade 
edilmesinin yanlış olduğunu dile getirmiştir.135 Yine Hâleveyh bu kelimenin İbn Kesîr ve 
ravisi tarafından inkâr edilmediğini sahîh kıraat olduğunu ifade etmiştir. Kelimenin elifsiz 
uzatılmadan okunmasında “kendisini müstağni gördü” şeklinde, uzatılarak okunduğunda ise 
“kendisini gördü anlamına geleceğini belirtmiştir.136 Şatıbî’de aynı şekilde bu rivayetin 
Kunbûl tarafından sabit olduğunu ve İbn Kesîr’in bu okuyuşa ihtilaf ettiğini belirtmiştir.137 
Neşşâr ise Kunbûl’un tercih etmiş olduğu bu kasr ile okuyuşun zayıf olduğu yönünde görüş 
bildirmiştir.138 İbn İbn Mücâhid’in burada uzatılmadan okunan kıraatin hulüfsüz olarak İbn 
Kesîr’e atfedilmesine yönelik galat ifadesini kullanmış olması da muhtemeldir. 

Sonuç 
İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a adlı eserinde 34 yerde galat, 5 yerde ise hata ifadesini 

kullandığı tespit edilmiştir. Bu okuyuşlara neden galat ya da hata sıfatı verdiği, kendi 
görüşleri çerçevesinde yorumlanmış ve özellikle kelimenin yanlış okunuşuna mı, yoksa 
rivayet zincirine mi yönelik bir eleştiri getirdiği analiz edilmiştir. Bu analiz sonucunda galat 
ifadesi geçen her rivayet ele alınmış ve bu ifadenin okunuşa mı yoksa raviye yapılan atfa mı 
olduğu başlıklar altında belirtilmiştir. “Hata” olarak nitelendirilen kıraat rivayetleri ise 
çalışmanın kapsamı gereği yalnızca giriş bölümünde zikredilmiş, ancak ayrıntılı bir 
değerlendirmeye tabi tutulmamıştır. Yine eserde, galat ve hata olarak değerlendirilen 
kıraatlerin tahlili neticesinde ise, İbn Mücâhid’in bu ifadeleri genellikle yedi imamdan birine 
yanlış şekilde atfedilmiş okuyuşlar için kullandığı tespit edilmiştir. Özellikle bu imamlar 
arasında İmam Âsım’a nispet edilen birçok hatalı rivayet için “galat” ve “hata” ifadelerine 
sıkça yer verdiği görülmüştür. Söz konusu rivayetlerin çoğunda Ebû Ubeyd’den nakledilen 
görüşlerin bulunması, İbn Mücâhid’in kıraat ilminde Ebû Ubeyd’e büyük bir ehemmiyet 
atfettiğini ortaya koymuştur. Ayrıca, “haddesenâ” şeklinde başlayan rivayetlerin sened 
zincirlerini ayrıntılı biçimde zikretmesi, farklı okuyuşlara dair rivayetleri hangi yöntemler 
ile ele aldığını da göstermiştir. Öte yandan, bazı kıraatlerde galatın kıraate mi yoksa 
kelimenin okunuşuna mı ait olduğunu belirtmemesi, bu görüşlerin yoruma açık kalmasına 

 
132  Dânî, Kitabu’t-Teysir, 177; Mekkî b. Ebî Tâlib, el-Keşf, 2/193; İbn Cezerî, en-Neşr, 1/404; Hatîb, Mu‘cemu’l-kırâât, 

7/245. 
133    ٰ ى  انَْ  رَاٰهُ  اسْتغَنْ 
134  İbn Mucâhid, Kitâbu’s-seb‘a, 692. 
135  İbn Cezerî, en-Neşr, 2/404. 
136  İbn Hâleveyh, İʿrâbu’l-kırâʾâti’s-sebʿa ve iʿlelihâ, 508. 
137  Ebû Şâme, İbrâzu’l-meânî, 4/264. 
138  Ebû Hafs el-Ensârî Neşşâr, el-Büdûru’z-zâhire fî’l-kırââti’l-’aşri’l-mütevatire (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-’Arabî, ts.), 

2/144. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik


İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a Adlı Eserinde Galat Olarak Gördüğü Kıraat Rivayetlerinin Tahlili • 523  

Tetkik eISSN: 2980-3543 
 

sebep olmuştur. Bununla birlikte, bazı rivayetlerde sahîh kıraati önce verip ardından galat 
olan rivayeti aktarması, kıraatlerin hangi imamlar tarafından okunduğunu anlamada 
kolaylaştırıcı bir rol oynamıştır. 

İbn Mücâhid, sadece kıraat silsilelerinde yedi imama yapılan hatalı atıfları değil, aynı 
zamanda kelimenin yanlış okunuşlarına dair ifadeleri de galat kavramı içerisinde 
değerlendirmiştir. Ancak bazı kıraatlerin okunuşuna ilişkin olarak galat ifadesini 
kullanması, kimi zaman sahîh kıraatlerinde bu kapsama dahil etmesine neden olmuştur. Bu 
durumu birkaç maddede açıklamak mümkündür: 

• Kendi döneminde ve öncesinde yaşamış dil âlimlerinin kıraatleri nahiv yönünden 
değerlendirmeleri ve bazı okuyuşları galat olarak nitelemelerinden etkilenmiş 
olabilir. Ancak İbn Mücâhid, eserinde çok fazla dilbilimcilerin görüşlerinden çok 
fazla etkilenmediğini söylemektedir. 

• Kıraat ilminin o dönemde henüz tam anlamıyla çizgileri belirlenmiş ilmi bir disiplin 
haline gelmemiş olması; sahîh ve şâz kıraatlerin net bir biçimde ayrılmamış olması 
ve kıraat imamlarının belirgin bir şekilde tasnif edilmemiş olması da bu tür ifadelerin 
kullanılmasına zemin hazırlamış olabilir. 

• Rivayet edilen kıraatin, bizzat kendisinin belirlemiş olduğu yedi imamdan birine ait 
olması sebebiyle, bu kıraati doğrudan şâz olarak nitelemekten kaçınmış ve 
değerlendirmesini “galat” şeklinde yumuşatmış olabilir. 

• İbn Mücâhid’e ulaşan bazı kıraat rivayetlerinde sened açısından eksiklikler 
bulunması da onun temkinli davranıp bu tür ifadeleri kullanmasına neden olmuş 
olabilir. 

İbn Mücâhid’in eserinde galat olarak nitelediği bazı kıraatler sonraki dönem eserlerde 
yorumlanmış ve bu okuyuşun hangi meşhûr imamlar aracılığıyla nakledildiği tespit 
edilmiştir. Ancak İbn Mücâhid sonrası dönemde onun galat olarak değerlendirdiği bazı 
kıraatlerde galatın kıraate mi yoksa kelimenin okunuşuna mı ait olduğunu belirtmemesi 
sonraki dönem kıraat, tefsir ve dil alimleri tarafından da bu okuyuşların tekrar 
değerlendirilmesine sebep olmuştur. İbn Mücâhid’in kendi belirlediği yedi imamın bazı 
rivayetlerine yönelik galat ifadesini kullanması ise, onun kendi görüşleriyle çeliştiği gibi 
görünse de bu imamlara atfedilen yanlış okuyuşları bertaraf etme çabasında olduğunu 
göstermektedir. Ancak, o dönemin kıraatlerin tasnif süreci içerisinde bulunması nedeniyle 
bu tür bu tür ifadeleri kullanması mazur görülebilir. İbn Mücâhid’in galat ve hata olarak 
nitelediği kıraatlerin önemli bir kısmının şâz kıraatler arasında yer alması, onun bu tasnif 
sürecine katkı sağladığını ortaya koymaktadır. Ayrıca, bazı kıraatlerde Arap dilinin gramer 
yapısı üzerinden açıklamalara yer verirken, bazılarını yalnızca galat şeklinde nitelemekle 
yetinmesi, sonraki dönemlerde bu kıraatlerin hangi gerekçeyle galat sayıldığına dair 
korumacı ve savunmacı yaklaşımların ortaya çıkmasına yol açmıştır. 

Sonuç olarak denilebilir ki, İbn Mücâhid’in eserinde galat ve hata olarak nitelediği 
rivayetler, onun yedi kıraat imamına isnat edilen zayıf rivayetleri bertaraf etme ve bu 
imamları kıraat ilminde daha muteber hale getirme gayretinin bir tezahürü olarak 
değerlendirilebilir. 

 



İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a Adlı Eserinde Galat Olarak Gördüğü Kıraat Rivayetlerinin Tahlili • 524  

 

Tetkik eISSN: 2980-3543 
 

Kaynakça | References 
Ahfeş el-Evsat, Ebû’l-HasenSaîd b. Mes‘ade. Meʿâni’l-Kur’ân. ed. Hudâ Mahmûd Kırâʿa. 2 Cilt. 

Kahire: Mektebetu’l-Hâncî, 1990. 
Altıkulaç, Tayyar. “İbn Mücâhid”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 20/214-215. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 
Altıkulaç, Tayyar. “Kitâbü’s-Seb‘a”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 26/113-114. 

Ankara: TDV Yayınları, 2002. 
Celaleddin Suyuti. El-İtkan Fî Ulûmi’l Kur’ân. çev. Sakıp Yıldız, Hüseyin Avni Çelik. İstanbul: 

Hikmet Neşriyat, 1983. 
Cermî, İbrahim Muhammed el-Cermî. “Mu’cemu ‘Ulûmi’l-Kur’ân”. Dımaşk: Daru’l-Kalem, 

2001. 
Cevherī, İsmāʿīl b. Ḥammād el-. eṣ-Ṣıḥāḥ. thk. ʿAbdulġafūr ʿAṭṭār, Aḥmed. 6 Cilt. Beyrut: 

Dāru’l-ʿİlmi li’l-Melāyīn, 1987. 
Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. Yûsuf el-. 

Müncidü’l-Mukriʾîn ve Mürşidü’t-Tâlibîn. Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-‘ilmiyye, 1999. 
Çelik, Cihat. Kûfî ve Basrî Kırâat İmamlarına Ait Okuyuşların Kûfe ve Basra Nahiv Ekollerine Göre 

Değerlendirilmesi. Uşak: Uşak Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Ensitüsü, Doktora Tezi, 
2024. 

Çelik, Cihat - Yaşar, Hüseyin. “Kûfe ve Basra Nahiv Ekollerinin Sahîh Kıraatleri 
Değerlendirme Yöntemleri”. Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/1 
(2024), 208-231. https://doi.org/10.32955/neu.ilaf.2024.10.1.08 

Dağ, Mehmet. “İbn Mücahid’in Kıraat Ekollerini Yedi ile Sınırlaması: Eleştirel Bir Yaklaşım”. 
EKEV Akademi Dergisi 10/27 (2006), 81-104. 

Dağ, Mehmet. “Kırâat İlminde Şâzz Kavramı -Kavramın Anlamsal Dönüşümü ve Gerçek 
Anlamının Tespitine Dair”. Marife: Dini Araştırmalar Dergisi 7/2 (2007), 57-110. 

Dânî, Ebû Amr Osman b. Said. et-Teysir fi’l-kırâati’s seb’a. thk. Otto Pertzl. Beyrut: Daru’l 
Kutubi’l İlmiyye, 2. Basım., 1984. 

Dimyâtî, Ahmed b. Muhammed el-Bennâ ed-. İthâfu fudalâi’l-beşer fî’l-kırâʾâti’l-erbeʿate ʿaşer. 
ed. Enes Mihre. Beyrut: Dâru’l- Kütübi’l-İlmiyye, 2006. 

Ebû Şâme, Şihâbuddîn Abdurrahman b. İsmaîl b. İbrâhîm el-Makdisî. İbrâzu’l-Meânî Hırzu’l-
Emânî fi’l-Kırââti’s-Seb’ı. thk. İbrâhim Atve Avad. 2 Cilt. Beyrut: Daru’l Kutubi’l İlmiyye, 
ts. 

Ebû Şâme, Şihâbuddîn Abdurrahman b. İsmaîl b. İbrâhîm el-Makdisî. Mürşidü’l-Vecîz. thk. 
Tayyar Altıkulaç. Beyrut: Dâr-u Sadr, 1975. 

Fârisî, Ebû Ali Hasan b. Abdulğaffâr. el-Hüccetü li’l-Kurrâi’s-Seb’a. thk. Bedrüddin Kahveci, 
Beşir Cuycâtî. 7 Cilt. Beyrut: Dâru Me’mun-Turâsi, 2. Basım, 1993. 

Ferrâ, Ebi Zekeriya Yahya b. Ziyad. Meâni’l-Kur’ân. thk. en-Neccar Muhammed Ali, en-Necati, 
Ahmed Yusuf. 3 Cilt. Beyrut: Âlemü’lkütüb, 1983. 

Ferrâʾ, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd ed-Deylemî el-. Meʿânî’l-Kurʾân. ed. Ahmed Yûsuf en-
Necâtî v.dğr. Mısır: y.y., ts. 

Hatîb, Abdüllatif. Mu‘cemu’l-kırââti’l-Kur’âniyye,. 11 Cilt. Dımaşk: Dâru Sadeddîn, 2000. 
Havuz, Hasan Hüseyin. “Teysîr/Şâtıbiyye ve Tayyibe Tarijleri Çerçevesinde İbn Mücâhid’in 

Kitâbü’s-Seb’a Adlı Eserindeki Tariklerin Farklılığı Meselesi -Âsım Kıraati Özelinde 

https://doi.org/10.32955/neu.ilaf.2024.10.1.08


İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a Adlı Eserinde Galat Olarak Gördüğü Kıraat Rivayetlerinin Tahlili • 525  

Tetkik eISSN: 2980-3543 
 

Bir Değerlendirme-”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 31/2 (2022), 519-549. 
https://doi.org/10.51447/uluifd.1126632 

İbn Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî. en-Neşr 
fi’l-Kırââti’l-Aşr. thk. Ali Muhammed Dabbâğ. Beyrut: Daru’l Kutubi’l İlmiyye, 4. Basım, 
2011. 

İbn Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî. et-Temhîd 
fi ilmi’t-tecvid. thk. Ali Hüseyin el-Bevvâb. Riyad: Mektebetü’l- Meârif, 1985. 

İbn Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî. Gâyetü’n-
Nihâye fî Tabakâti’l Kurrâ. Beyrut: Daru’l Kutubi’l İlmiyye, 2006. 

İbn Hâleveyh, Ebû Abdullah Hüseyin b. Ahmed. Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kur’ân min Kitâbi’l-Bedî‘. 
Kahire: Mektebetü’l-Mütenebbî, ts. 

İbn Hâleveyh, Ebû ʿAbdullâh el-Huseyn b. Ahmed b. Hâleveyh. İʿrâbu’l-kırâʾâti’s-sebʿa ve 
ʿilelihâ. Kahire: Mektebetu’l-Hâncî, 1413. 

İbn Manzûr, Ebû’l-Fadl Cemâluddîn Muhammed İbn Mükrim. Lisânu’l-Arab. Mısır: Dâru’l-
Mısriyye, ts. 

İbn Mucâhid, Ebû Bekir Ahmed b. Mûsâ b. el-Abbâs. Kitâbu’s-Seb‘a fi’l-Kırâât. thk. Şevkî Dayf. 
Kâhire: Dâru’l-Meârif, 3. Basım, 1980. 

İbn Mücâhid, Ebû Bekr b. Ahmed b. Mûsâ. Kitâbü’s-seb’a fi’l-kırâat. thk. Şevki Dayf. Mısır: 
Dâru’l-Meârif, 1972. 

İbnü’l-Hacib, Cemâlüddîn Osmân b. Ömer b. Ebî Bek. el-Îzâh fî şerhi’l-mufassal. 2 Cilt. Bağdat: 
Vizâretü’l-Evkâf, 1982. 

Kalânisî, Ebû’l-‘İzz Muhammed b. el-Hüseyin b. Bündâr el-Vâsıtî. İrşâdü’l-Mübtedî ve 
Tezkiretü’l-Müntehî fi’l-Kırâati’l-‘Aşr. thk. Ömer Hamdan el Kubeys. Mekke: Câmiatu 
Ümmi’l-Kurâ, 1984. 

Kastallânî, Ahmed b. Muhammed b. Ebû Bekr. Letâifu’l-işârât li-fünûni’l-kırâât. Medine: 
Merkezü'd-dirâsâti'l-Kur'âniyye, ts. 

Kurtubî, Muhammed b. Ahmed el-. el-Câmiʿ li-ahkâmi’l-Kur’ân. thk. Ahmed el-Bereddûnî - 
İbrahim Etfeyyiş. 20 Cilt. Kahire: Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1964. 

Mekkî b. Ebî Tâlib el-Kaysî, Ebû Muhammed b. Hammus b. Muhammed. el-İbâne ‘an 
me’âni’lkırâât. nşr. Abdulfettah İsmail Şelebi. Mısır, ts. 

Mekkî b. Ebî Tâlib, Mekkî b. Hammûş b. Muhammed b. Muhtar. el-Keşf ʿan vücûhi’l-kırâʾâti’s-
sebʿ ve ʿilelihâ ve hucecihâ. thk. Muhyeddin Ramazan. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 3. 
Basım, 1984. 

Mekkî b. Ebî Tâlip. Kitâbü’t-tebsıra fi’l-kırââti’s-sebʿ. thk. Muhammed Gavs en-Nedvî. 
Hindistan: ed-Dâru’s-Selefiyye, 2. Basım, 1982. 

Mekrem, Abdulâl Sâlim, Ahmed Muhtar Ömer. Eseru’l-Kırââti’l-Kur’âniyye fî’d-dirâsâti’n-
nahviyye. Kuveyt: Muessesetu Ali Cerrâh, 1978. 

Mes’ûl, Abdü’l-A’li. Mu’cemü Mustalahâti İlmi’l-Kırâ’ati’l-Kur’âniyye ve mâ Yeteᶜalleku bihî. 
Kahire, 2007. 

Muberred, Ebû’l-ʿAbbâs Muḥammed b. Yezîd el-Ezdî el-. el-Muḳteḍab. thk. Muḥammed 
ʿAbdulḫâlıḳ ʿAḍîme. 4 Cilt. Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, ts. 

Muhaysin,. el-İrşâdâtü’l-Celiyye fi’l-Kırââti’s-Sebî min Tarîki’ş-Şatıbiyye. Kahire: Daru Muhaysin, 
2005. 



526 • Analysis of the Qirāʾāt Narrations Deemed Erroneous in Ibn Mujāhid’s Kitāb Al-Sab'a 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik 
 

Neşşâr, Ebû Hafs Siraceddîn Ömer b. Kâsım b. Muhammed en-Neşşâr el-Ensârî. el-Büdûru’z-
Zâhire fî’l-Kırââti’l-’Aşri’l-Mütevatire. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-’Arabî, ts. 

Nüveyrî, Ebü’l-Kasım Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ali en-. Şerh-u Tayyibeti’n- 
Neşr fi’l-kırâ’âti’l-‘aşr. nşr. Mecdî Muhammed Surur Sa’d Baslum. 2 Cilt. Beyrut: Daru’l 
Kutubi’l İlmiyye, 2009. 

Râzi, Fahreddin Muhammed b. Ömer b. Hüseyin. Tefsiru’l-Kebir: Mefatihu’l-Gayb. Beyrut: 
Dâru’l-Fikr, 1981. 

Sehâvî, Ebü’l-Hasen Alemüddîn Alî b. Muhammed b. Abdissamed. Cemâlü’l-kurrâ ve kemâlü’l-
ikrâ. thk. Ali Hüseyin el-Bevvâb. Mekke: Mektebetü’t-Türâs, 1987. 

Semîn el-Halebî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Yûsuf b. İbrahim. ed-Dürru’l-Mesûn fî 
‘Ulûmi’l-Kitâbi’l-Meknûn. thk. Ahmed Muhammed el-. Beyrut: Daru’l Kutubi’l İlmiyye, 
1994. 

Sîbeveyh, Ebû Bişr ʿ Amr b. ʿ Osmân b. Kanber el-Hârisî. el-Kitâb. ed. ʿAbdusselâm Muhammed 
Hârûn. Kahire: Mektebetu’l-Hâncî, 1408. 

Suyûtî, Ebü’l-Fadl Celâlüddîn Abdurrahman. el-İtkân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân. thk. Şuayb Arnavut. 
Beyrut: Müessesetü’r-Risale, 2008. 

Şevkânî, Muḥammed b. ʿAlî b. Muḥammed el-Yemenî eş-. Fetḥu’l-Ḳadîr. Dımaşk: y.y., 1414. 
Taberî, Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr. Tefsîru’t-Taberî Câmiu’l-Beyân an Tevîli Âyi’l-Kur’ân. thk. 

Abdullah b. Abdulmuhsin. 26 Cilt. Kahire: Dârı Hicr, 2001. 
Tehânevî, Muhammed A‘lâ. Keşşâf-u ıstılâhâti’l-funûn ve’l-ʻulûm. thk. Ali Dehrûc. Beyrut: 

Mektebetü Lübnan, 1., 1996. 
Temel, Nihat. Kırâat ve Tecvid Istılahları. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Vakfı Yayınları, 2013. 
Tuğral, Rahim. Ebû Bekr b. Mücâhid ve Kitabu’s-seb’a. Dokuz Eylül Üniversitesi, 1984. 
Ukberî, Ebü’l-Bekâ Muhibbüddîn Abdullâh b. el-Hüseyn b. Abdillâh el-Ezecî el-Bağdâdî. 

İ’râbü’l-kırââti’ş-şevâz. thk. Muhammed es-Seyyid Ahmed Azzûz. Beyrut: Âlemü’l-
Kütüb, 1996. 

Yıldız, Süleyman. “Dilbilimsel Kaynaklarda Sahih Kıraatlere Yönelik Eleştirel Yaklaşımlar”. 
Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 30 (2023), 134-164. 
https://doi.org/10.35415/sirnakifd.1258595 

Zehebî, Ebû Abdullah Şemseddîn Muhammed b. Ahmed b. Osman. Siyerü ‘a’lâmi’n-nübelâ. 25 
Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risale, 1985. 

Zürkânî, Muhammed Abdülazîm. Menâhilü’-İrfân fî Ulûmi’l-Kur’ân. thk. Muhammed Ebû’l-
Fadl İbrahim. Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1990. 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tetkik
https://doi.org/10.35415/sirnakifd.1258595

	İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Seb‘a Adlı Eserinde Galat Olarak Gördüğü Kıraat Rivayetlerinin Tahlili
	Analysis of the Qirāʾāt Narrations Deemed Erroneous in Ibn Mujāhid’s Kitāb Al-Sab'a
	Giriş
	1. İbn Mücâhid ve Kitâbü’s-Sebʿa
	2. İbn Mücâhid’in Kitâbü’s-Sebʿa Adlı Eserinde Kıraat Yaklaşımları
	2.1. Kitâbü’s-Sebʿada Sahîh/Meşhûr Kıraatler
	2.3. Galat Olarak Nitelenen Şâz Kıraatler

	Sonuç
	Kaynakça | References



