
Balıkesir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi  
BAUNSOBED Aralık, 2025, Cilt:28 Sayı:54 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/baunsobed  

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

 

655 

Nüfus mübadelesinin ardından Kıranköy 

Kıranköy in the aftermath of the population exchange 

            
Gönderim Tarihi / Received: 29.05.2025                     Durmuş GÜR1 

Kabul Tarihi / Accepted: 18.11.2025                                                                                              

Doi: 10.31795/baunsobed.1687005         

 

ÖZ: Bu çalışma, Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluş sürecinde yaşanan Nüfus Mübadelesi’nin, 

Safranbolu Kıranköy yerleşimi özelinde kent dokusu ve kültürel miras üzerindeki derin ve kalıcı 

etkilerini Sanat Tarihi perspektifinden incelemeyi amaçlamaktadır. Mübadele sonucu gerçekleşen 

demografik değişimlerin; Safranbolu’da yer alan dini yapılar, ticari mekanlar, eğitim kurumları, sosyal 

yapılar ve hatta doğal çevre üzerindeki yansımaları, kentin mimari kimliğinde ve toplumsal hafızasında 

derin izler bırakmıştır. Aziz Stefanos Kilisesi’nin Ulu Cami’ye dönüştürülmesi, Kıranköy’de 

gayrimüslimler tarafından uzun yıllar mezarlık ve pazar yeri olarak kullanılmış olan alanda Asiye Hatun 

Cami’nin inşa edilmesi, Kıranköy’deki şarap fabrikası ve meyhanelerin kapanması, dükkanların 

işlevsizleşmesi, hamamlar, sarnıçlar ve mahzenlerin terk edilmesi, şırahanelerle işliklerin atıl kalması, 

evlerin Müslüman Türk inancı ve hayat tarzına göre şekillenmesi, İnas ve İskalion mekteplerinin 

kapanması, mezarlıkların yerine yeni yapılar inşa edilmesi ve bağ arazilerinin yerleşim alanına 

dönüşmesi gibi spesifik örnekler üzerinden, mübadelenin Safranbolu’nun fiziksel ve kültürel 

peyzajındaki dönüşümü incelenmiştir. Bu çalışma, 1923-1924 tarihlerinde gerçekleşen mübadelenin 

sadece bir nüfus hareketi olmadığı ve aynı zamanda mekanın yeniden anlamlandırılması ve kültürel 

mirasın farklı katmanlarının belirlenme sürecini nasıl tetiklediğini ortaya koymayı amaçlar. 

Anahtar Kelimeler: Cami, Gayrimüslim, Kilise, Nüfus Mübadelesi, Safranbolu 

ABSTRACT: This study aims to examine, from an art historical perspective, the profound and lasting 

impacts of the Population Exchange during the founding of the Republic of Turkey on the urban fabric 

and cultural heritage of Safranbolu Kıranköy. The demographic shifts resulting from the exchange left 

deep imprints on Safranbolu's architectural identity and collective memory, reflected in its religious 

structures, commercial spaces, educational institutions, social organizations, and even the natural 

environment. Through specific examples such as the conversion of the Hagios Stephanos Church into 

the Ulu Cami (Grand Mosque), the construction of the Asiye Hatun Mosque in Kıranköy on land long 

used as a cemetery and marketplace by non-Muslims, the closure of wine factories and taverns in 

Kıranköy leading to the disuse of shops, the abandonment of bathhouses, cisterns, and cellars, the 

dormancy of must and wine presses, the reshaping of houses according to Muslim Turkish beliefs and 

lifestyles, the closure of girls' and boys' schools (Inas and Iskalion), the construction of new buildings 

on former cemetery sites, and the conversion of vineyard lands into residential areas, this study 

investigates the transformation of Safranbolu's physical and cultural landscape due to the exchange. This 

study aims to reveal that the population exchange of 1923-1924 was not merely a demographic 

movement but also triggered a process of re-signification of space and the determination of different 

layers of cultural heritage. 

Keywords: Mosque, Church, Non-Muslim, Population Exchange, Safranbolu 

 

 

  

 
1 Dr. Öğr. Üyesi, Karabük Üniversitesi/Safranbolu ŞYD. MYO./El Sanatları Bölümü, durmusgur@gmail.com,  

https://orcid.org/0000-0002-9945-8825   

https://dergipark.org.tr/tr/pub/baunsobed
https://doi.org/10.31795/baunsobed.1687005
mailto:durmusgur@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-9945-8825


 

BAUNSOBED, 2025, 28(54), 655-680                                                                                                  Durmuş GÜR 

 

656 

EXTENDED ABSTRACT 

 

Literature review 

Located in the northwestern Black Sea region, Safranbolu is a historic settlement and one of the six 

districts of Karabük Province. For many years, Muslims and non-Muslims lived together peacefully in 

Safranbolu, and numerous buildings belonging to the Greek Orthodox community have survived to the 

present day. Focusing exclusively on Kıranköy within the context of Safranbolu, this study primarily 

examines the buildings located in the Barış and Atatürk neighborhoods. Within the scope of this study, 

to ensure conceptual coherence and avoid terminological ambiguity, the name Kıranköy is used to refer 

collectively to all the neighborhoods mentioned above. 

Greece’s expansionist ambitions against the Ottoman Empire from the nineteenth century onward, 

culminating in the occupation of Anatolia in 1919, came to an end with the Great Offensive in 1922. 

During this period, approximately one million Orthodox Greeks migrated to Greece. The status of those 

who remained became a priority issue between Turkey and Greece during the Lausanne Conference. 

The matter was resolved through the signing of the Convention and Protocol Concerning the Exchange 

of Greek and Turkish Populations on 30 January 1923. This agreement stipulated the compulsory 

relocation, as of 1 May 1923, of Orthodox Greeks residing in Turkey and Muslim Greek nationals living 

in Greece. Within the scope of this forced migration, approximately 350,000 Muslim Turks and 200,000 

Christian Greeks were displaced. The Turkish–Greek Population Exchange (1923–1924) left profound 

and lasting imprints on the social, cultural, and demographic structures of both countries. The 

transformative impact of this compulsory population movement on the built environment and cultural 

heritage left behind in Safranbolu–Kıranköy necessitates analysis through an interdisciplinary approach. 

This article aims to examine the population exchange from an art-historical perspective, with a particular 

focus on the Kıranköy settlement of Safranbolu, one of Anatolia’s historically and culturally. 

Methodology 

This study employs qualitative research methods within a multi-layered system of data collection and 

analysis. First, archival documents, historical records, and the existing literature are examined to identify 

the pre-exchange demographic structure of Safranbolu–Kıranköy, as well as the socio-economic and 

cultural profile of its non-Muslim population. By emphasizing the multi-layered character of Kıranköy, 

shaped by centuries of cultural accumulation, the study investigates from an art-historical perspective 

how the population exchange profoundly affected this heritage and how a new socio-spatial order was 

established. 

This study aims to provide a comprehensive art-historical analysis of the Turkish-Greek Population 

Exchange (1923-1924)-a profound social trauma that occurred during the founding of the Republic of 

Turkey-and its enduring, multidimensional effects on the urban fabric and cultural heritage of Kıranköy, 

a settlement in Safranbolu distinguished by its unique historical and architectural character. In 

Safranbolu, a town that for centuries witnessed the coexistence of diverse faiths and cultures, the 

enforced demographic changes manifested across a wide spectrum: religious, commercial, social, 

educational, and civic buildings; infrastructure elements; and the surrounding rural landscape. Within 

this framework, the study closely examines the impacts of the exchange on Safranbolu’s architectural 

identity, collective memory, and socio-cultural practices, with particular attention to processes of 

architectural and spatial reconfiguration. 

Findings and discussion 

The main hypothesis of this study is that the Population Exchange of 1923–1924 was not merely a 

demographic transformation, but also a process that entailed the re-signification of the physical and 

cultural landscape of Kıranköy as a former Greek settlement, the superimposition of different cultural 

layers, and the architectural transformations brought about by the emergence of a new socio-economic 

order. 

Within this theoretical framework, the transformations are examined through profound religious and 

architectural changes, such as the conversion of the Church of Hagios Stephanos into the Ulu Mosque 

(1956–1957) and the construction of the Asiye Hatun Mosque (1939) on a site that had long served as a 



    

 Nüfus mübadelesinin ardından Kıranköy 

 

 

657 

non-Muslim cemetery and marketplace. Further striking examples subjected to detailed analysis include 

the functional decline of commercial spaces (the closure of wine-production facilities and taverns), the 

abandonment of architectural components such as cisterns, cellars, ovens, and wine presses, the loss of 

function of bathhouses, the reconfiguration of dwellings in accordance with Muslim Turkish beliefs and 

lifestyles, the closure of prayer rooms/chapels within domestic architecture, the deliberate removal of 

religious symbols (e.g., crosses) from buildings, the overpainting of figurative wall paintings, the closure 

of girls’ and boys’ schools (İnas and İskalion) and their conversion to public functions, the construction 

of new buildings over former cemetery areas, and the transformation of vineyard lands (the eastern 

slopes of Kıranköy and Emek Neighborhood) into residential zones. This analysis aims to reveal, 

through the methodological tools of art history, the deep layers of transformation brought about by the 

population exchange on Safranbolu’s urban morphology and cultural heritage. 

Results and recommendations 

The reflections of the population exchange on the architecture of Kıranköy are examined in detail 

through religious, commercial, civic, and social buildings. The processes by which churches were 

converted into mosques are analyzed in terms of architectural continuity and change, symbolic 

meanings, and the traces of former religious identities preserved within new sacred frameworks. 

Following the departure of the Greek population, the transformation of commercial spaces and areas of 

social interaction, together with their new functions or abandonment, is evaluated within the framework 

of socio-economic dynamics. The functional and physical transformations of cisterns and cellars 

characteristic of Greek houses, as well as the present condition of wine presses following the cessation 

of viticulture and wine production, are discussed as indicators of changes in the economic structure. The 

closure of Greek schools (İskalion and İnas) and their reassignment to new public functions are 

examined in terms of the adaptive reuse of cultural heritage. The removal of non-Muslim cemeteries 

and the construction of new buildings over these areas are interpreted as efforts to construct a new urban 

identity. The original architectural features and plan typologies of Greek houses, along with changes in 

interior spaces such as hearths, ovens, and prayer rooms, are presented through concrete examples and 

plan analyses. In addition, the fate of cultural traces such as wall paintings and religious symbols is also 

investigated. 

This study evaluates the transformations in the urban and architectural fabric of Kıranköy in relation to 

the rise of Karabük as an industrial center after 1935, the relative decline of Kıranköy following the 

construction of the railway network, and the architectural impact of the temporary relocation of public 

institutions to Kıranköy in 1942. In addition, the conservation efforts initiated in the 1970s and the 

process leading to Safranbolu’s inclusion on the UNESCO World Heritage List in 1994 are examined 

within the discipline of art history in terms of the preservation and adaptive reuse of historic structures. 

This comprehensive analysis of the architectural development of Kıranköy-one of Safranbolu’s two 

principal former Greek settlements (the other being Yazıköy)-demonstrates that the impact of the 

population exchange on architecture and urban space was not limited to a demographic shift, but also 

strongly triggered the re-signification of buildings (civic, social, religious, and educational). The 

transformations identified across religious, commercial, civic, and social structures in Kıranköy provide 

tangible evidence of the deep and lasting traces left by the population exchange. This study argues that, 

beyond being merely a historical event, the population exchange offers a new perspective on the 

redefinition of Kıranköy and the analysis of its cultural heritage. 

 

  



 

BAUNSOBED, 2025, 28(54), 655-680                                                                                                  Durmuş GÜR 

 

658 

Giriş 

Karabük’ün altı ilçesinden biri olan Safranbolu, tarihi bir yerleşim alanıdır. Uzun yıllar Müslüman 

Türklerle gayrimüslimlerin huzur içinde yaşadıkları Safranbolu’da Rumlara ait birçok yapı bulunur. 

Safranbolu özelinde sadece Kıranköy’ü ele alan çalışmada, Kıranköy yerleşimi günümüzde Barış, İnönü 

ve Atatürk mahallelerini kapsar. Ayrıca Kıranköy’ün kuzey ve kuzeybatısındaki yerleşimler, daha 

sonraki dönemlerde gayrimüslimlere ait bağ arazilerinin yerleşime açılmasıyla oluşmuştur. Çalışma 

kapsamında anlam bütünlüğü sağlamak ve kavram kargaşasısın önüne geçmek amacıyla yukarıda ifade 

edilen mahallelerin tamamını kapsayan yerleşim için Kıranköy adı kullanılmıştır. 

Yunanistan’ın 19. yüzyıldan itibaren Osmanlı aleyhine genişleme çabaları ve bunun zirvesi olan 

1919’daki Anadolu işgali, 1922’deki Büyük Taarruz ile son bulmuştur. Bu süreçte yaklaşık bir milyon 

Rum Yunanistan’a göç etmiştir. Kalanların durumu, Lozan Konferansı sırasında Türkiye ve Yunanistan 

arasında öncelikli bir sorun haline gelmiştir. İki ülke arasındaki sorun, 30 Ocak 1923 tarihinde imzalanan 

“Yunan ve Türk Halklarının Mübadelesine İlişkin Sözleşme ve Protokol” ile çözüme kavuşturulmuştur. 

Bu sözleşme, 1 Mayıs 1923’ten itibaren Türkiye’deki Ortodoks Rumlar ile Yunanistan’daki Müslüman 

Yunan uyruklarının zorunlu göçe tabi tutulmasını öngörmüştür. Zorunlu göç kapsamında yaklaşık 

350.000 Müslüman Türk ve 200.000 Hıristiyan Rum yer değiştirmiştir (Kayam, 1993: 581-583; 

Bozdağlıoğlu, 2014: 9-10). Türk-Yunan Nüfus Mübadelesi (1923-1924), her iki ülkenin toplumsal, 

kültürel ve demografik yapısında derin ve kalıcı izler bırakmıştır. Bu zorunlu nüfus hareketinin, 

Safranbolu Kıranköy’de geride bırakılan mekanlar ve kültürel miras üzerindeki dönüştürücü etkisi, 

disiplinlerarası bir yaklaşımla incelenmeyi zorunlu kılar. Bu makale, söz konusu mübadelenin 

Anadolu’nun tarihi ve kültürel açıdan müstesna yerleşimlerinden biri olan Safranbolu’nun Kıranköy 

yerleşimi özelinde, Sanat Tarihi perspektifinden analizini amaçlamaktadır. 

Çalışmanın temel amacı, mübadele sonucu gerçekleşen demografik değişimlerin, Kıranköy’ün kentsel 

dokusu ve mimari mirası üzerindeki yansımalarını detaylı bir şekilde ortaya koymaktır. Bu bağlamda, 

dini yapılar (kilise-cami dönüşümleri), ticari mekanlar (işlev kaybı ve yeniden işlevlendirme), eğitim 

kurumları (kapanma ve yeni kullanımlar), sivil mimari (konutlardaki değişimler ve üretim alanlarının 

dönüşümü), altyapı unsurları (sarnıç ve mahzenlerin akıbeti) ve kentsel peyzajdaki değişimler (mezarlık 

alanları ve bağ arazilerinin dönüşümü) incelenecektir. Bu inceleme, mübadelenin sadece bir nüfus 

transferi olmanın ötesinde, mekanın yeniden anlamlandırılması ve farklı kültürel katmanların oluşması 

sürecini nasıl tetiklediğini bilimsel veriler ışığında irdeleyecektir. 

Çalışmanın kapsamı, ağırlıklı olarak 1923-2025 yılları arasındaki dönemi ve bu dönemin Kıranköy’ün 

mimari ve kentsel kimliği üzerindeki doğrudan etkilerini içerir. Bu zaman aralığı, mübadelenin hemen 

ertesinde yaşanan adaptasyon süreçleri ile yeni idari yapılanmanın ve demografik yapının kentsel 

mekana yansımalarını gözlemlemek açısından kritik bir öneme sahiptir. Kıranköy’ün tarihi dokusu, 

gayrimüslim ve Müslüman nüfusun yüzyıllar boyunca bir arada yaşadığı bir örneklem sunması ve 

mübadele sonrası yaşanan belirgin dönüşümler, bu yerleşimi çalışmanın odak noktası haline getirir. 

Çalışmada Safranbolu’nun sadece Kıranköy özelindeki mimari ve kentsel dönüşüme odaklanılmıştır. 

Ayrıca, mübadelenin sosyo-kültürel, sosyoekonomik etkilerinin derinliği ve yeni gelen nüfusun mekanla 

kurduğu ilişki gibi daha geniş kapsamlı konular, bu makalenin temel odak noktası dışındadır. Ancak, 

mimari analiz üzerinden elde edilen bulgular, bu daha geniş sosyo-kültürel bağlama dair önemli 

çıkarımlar sunar. 

Zorunlu göç hareketi, sadece insanların yer değiştirmesi anlamına gelmemiş, aynı zamanda geride 

bırakılan mekanların ve kültürel mirasın yeni sahipleri tarafından yeniden yorumlanarak dönüştürülmesi 

sürecini de beraberinde getirmiştir. Kıranköy’ün kendine özgü fiziki yapısı, farklı inanç ve kültürlerin 

yüzyıllar boyunca bir arada yaşadığı bir merkez olması ve mübadele sonrası yaşanan değişimler, bu 

çalışmanın odak noktasını oluşturur. 

Kıranköy’ün kısa tarihçesi 

Safranbolu tarihsel süreçte “Dadybra, Flaviopolis, Germina, Safranbolu, Safranbpolis, Teadorapolis, 

Theodoropolis, Theodorios, Zafranbolu” gibi çeşitli isimlerle anılmıştır (Ainsworth, 1842: 64-66; 

Leonhard, 1915: 142; Belke, 1996: 268; Günay, 1998: 94). Roma ve Bizans dönemlerinde Paphlagonia 



    

 Nüfus mübadelesinin ardından Kıranköy 

 

 

659 

temasının sınırları içinde yer alan Safranbolu (Tρiανταφυλλίδης, 2022: 473), 395’te Roma’nın ikiye 

ayrılması ile Doğu Roma sınırları içinde kalmıştır (Haldon, 2007: 66). Safranbolu’nun içinde kaldığı 

bölge 8. yüzyıl ile birlikte Arap akınlara maruz kalmış, ardından ise tekrardan Bizans kontrolüne 

girmiştir (Sakaoğlu, 1987: 54; Haldon, 2007: 102). 11.-12. yüzyıl ile birlikte Karadeniz’in güneydeki 

bazı yerleşim alanları Bizans’ın hakimiyeti altına girmiştir (Yazıcıoğlu ve Al, 1982: 13; Kalyoncu ve 

Tunçözgür, 2012: 14). 11.yüzyıl ile birlikte Safranbolu ve çevresindeki yerleşimler, Selçuklularla çeşitli 

beyliklerin kontrolü altına girmiştir (Barlas, 2004: 61). 13. yüzyılda Keykubad I döneminde Emir 

Hüsameddin Çoban tarafından bölge ele geçirilmiştir (Barlas, 2004: 61). Çobanoğulları’nın ardından 

Candaroğulları döneminde Safranbolu Kalesi büyük öneme sahip olmuştur (Yücel, 1980: 57; Anonim, 

1924: 23). 1326 yılında Candaroğulları hakimiyetine giren Safranbolu (Yazıcıoğlu ve Al, 1982: 13), 

1390 yılında Osmanlı topraklarına dahil olmuştur (Tunçözgür, 2012: 30). Osmanlı ile birlikte 

Safranbolu, uzun yıllar Bolu Sancağı’nın kazası olarak varlığını sürdürmüştür (Yazıcıoğlu, 1998: 79). 

16. yüzyıldan itibaren Türk Müslümanlar ile gayrimüslimlerin (Hıristiyan Ortodoks) bir arada yaşadığı 

bir yer haline gelmiştir (Ulukavak, 2007: 28; Kalyoncu, 2010: 54). 

Uzun yıllar Müslümanlarla gayrimüslimlerin bir arada yaşadığı Safranbolu’da Rumlar’ın; Bağlar, 

Kıranköy ve Yazıköy’de hayat sürdükleri mevcut dini, sivil, sosyal yapılar ve buluntularla 

bilinmektedir. Safranbolu’da uzun yıllar çeşitli etnik yapı ve kültüre sahip insanların huzur içinde 

yaşamıştır. Arşiv belgelerinden öğrenildiğine göre Safranbolu’da bulunan sekiz mahallede 

gayrimüslimler yaşamıştır. Çoğunlukla Kıranköy ve Yazıköy çevresinde yaşam süren gayrimüslimlerin 

Yazıköy ve Kıranköy’de kiliseleri bulunur. Kıranköy ve Çukur’da ticari faaliyetin etkin olduğu (Aktüre 

ve Şenyapılı, 1976: 61) belirtilirken, Müslümanların çoğunlukla Çarşı ve Bağlar’da, gayrimüslimlerin 

ise Kıranköy’de ikamet ettiği belirlenmiştir. Gayrimüslim mahallesi olarak ifade edilen Kıranköy’de 

aynı zamanda 19. yüzyılda bir Türk mahallesi oluşturulmuştur. Kayıtlarda geçen “Müslüman Kıran” ve 

“Hıristiyan Kıran” ifadeleri bu görüşü destekler (Anonim, 1924: 3-10; Kalyoncu, 2010: 53). 

Arşiv kayıtlarına göre Safranbolu’da 16. yüzyıldan itibaren gayrimüslimlerin ikamet ettiği anlaşılır. 

1568 yılı kayıtlarına göre Safranbolu’da 63 gayrimüslim hanesi bulunurken bu sayı 19. yüzyılda 352’ye 

ulaşmıştır (Kastamonu Vilayet Salnamesi, Dersaadet, 1314). 1875 yılına gelindiğinde Safranbolu’da 

1410 gayrimüslim yaşamaktadır (Yücer, 2014: 25). Yarım asır içerisinde bu sayı neredeyse iki katına 

ulaşmış ve 1922 yılına ait verilere göre ise Safranbolu’da 3000 civarında gayrimüslim ile 5000 civarında 

Müslüman yaşamıştır (Tρiανταφυλλίδης, 2022: 474). 

1921-1924 yılları arasında Osmanlı ve Yunanistan arasında yazışmalar devam etmiş ve sonrasında da 

sürmüştür. Tüm bunlara rağmen Safranbolulu Rumlar, 1924’ün Ekim ayında Safranbolu’dan Bartın 

Limanı’na, oradan ise İstanbul ve İzmir limanlarından Yunanistan’a uzun ve yorucu bir yolculuğa 

çıkmıştır (Kalyoncu, 2010: 55). 1924 sonrasında Mübadele ile birlikte gayrimüslimlerin Yunanistan’a 

göç etmesi üzerine Safranbolu’nun nüfusu 5.000 kişi olarak kalmıştır. Bu sayı 15 yıl kadar daha fazla 

bir değişime uğramamış ve 1940’larda da 5000 kişi olarak kayıtlara geçmiştir (Doğanalp-Votzi, 2022: 

321). 1935 yılı sonrasında inşa edilen demiryolları ile Karabük ön plana çıkarken, Safranbolu 1970’lere 

kadar kısmen arka planda kalmıştır. 1937’de Karabük Demir ve Çelik Fabrikası’nın kurulması üzerine 

işçilerin çoğu Safranbolu ve köylerinden çalışmak için Karabük’e gelmiştir (Sözen, 2015: 33; Doğanalp-

Votzi, 2022: 321). Fabrikaya işçi olarak yerleşenlerin bir kısmı Safranbolu ve Kıranköy’deki evlerini 

satmak suretiyle ya da kiraya vererek Karabük’e taşınmıştır. 

Mübadelenin Kıranköy’deki mimariye yansıması 

Mübadele ile Safranbolu'da yaşayan Rum nüfusun yerleşim alanından ayrılması, kentteki dini, ticari ve 

sosyal yapıların işlevlerinde ve fiziksel görünümlerinde önemli değişikliklere yol açmıştır. Bu 

değişimler, sadece mevcut yapıların yeni kullanımlara adaptasyonuyla sınırlı kalmamış, aynı zamanda 

kent hafızasında da derin izler bırakmıştır. Sosyal değişim ve dönüşüm süreci mimari alanında olduğu 

gibi yerleşimin genel kimliğinde de büyük etki yaratmıştır.  

Kıranköy’ün tarihsel yapısı, 18.-19. yüzyıl açısından değerlendirildiğinde yeni bir kimlik arayışının 

sonuç kazandığını gösterir. Kıranköy’deki yapılaşma, 16. yüzyıl ve sonrasına tarihlendirilir. 1860’lara 

kadar maşatlık/mezarlık olarak kullanılan Kıranköy’ün merkezindeki alan (T.C.B.O.A. A.MKT. 00092-

00067-002; T.C.B.O.A. 06/L/1266-25-8) yeniden düzenlenerek üzerine Aziz Stefanos Kilisesi (1872), 



 

BAUNSOBED, 2025, 28(54), 655-680                                                                                                  Durmuş GÜR 

 

660 

İnas (kız mektebi) ve Metropolithane/Papaz Evi (1881), İskalion (erkek mektebi) (1863) ile pazar yeri 

inşa edilmiştir (T.C.B.O.A. A.MKT. 00082-00099-003-002; T.C.B.O.A. A.MKT. 00092-00067-002; 

T.C.B.O.A. İ.DH, 1010/79752). Pazar yerinin merkezine ise mübadele sonrasında Dedeoğlu tarafından 

1939 yılında Asiye Hatun Cami inşa edilmiştir (T.C.B.O.A. A.MKT. 00092-00067-001-001; 

T.C.B.O.A. A.MKT. 00218-00034-001-001; T.C.B.O.A. A.MKT.UM. 00025-00008-001-001). Burada 

bulunan çeşitli yapıların vakıf sistemine dahil olduğu bilinir. Asiye Hatun Cami’nin bulunduğu yer 19. 

yüzyıla kadar Gazi Süleyman Paşa Vakfı’na dahildir. Vakfiyede belirtildiğine göre 19. yüzyıla kadar 

arsa üzerinde tüccarlar tarafından haftada bir defa pazar kurulduğu belirtilir (T.C.B.O.A. A.MKT. 

00082-00099-002-001). Bu bölümde günümüzde de her hafta geleneksel bir köylü pazarı kurulmaktadır. 

Kıranköy’de özellikle mübadeleden tam 15 yıl sonra inşa edilen Asiye Hatun Camii, bulunduğu yer 

açısından da son derece önemlidir. Kıranköy’ün yöresel mimari ve yapı anlayışının yanında dini 

özelliğine aykırı olan Asiye Hatun Cami, akıllara şu soruyu getirir; “Bu zaman kapsamında buradaki 

Müslümanlar nerede ibadet yapıyordu?”. 1939 yılından 1956 yılına kadar nasıl bir değişim yaşandı da 

Aziz Stefanos Kilisesi, Ulu Camii adıyla neden ve nasıl yeni bir dini kimliğe sahip oldu?, işte bunlar 

hala tam ve net olarak yanıtlanmış sorular değildir. Ayrıca bu iki dini yapının inşa kitabeleri hala giriş 

kapılarının üzerinde yer alır. İlginç olan durum ise Harf Devrimi 3 Kasım 1928 tarihinde yürürlüğe 

girmesine rağmen Asiye Hatun Cami’nin kuzeydeki giriş cephesinde, Arapça “  کفی بالله شهید محمد رسول

 altında ise Osmanlıca “Asiye Hatun tarafından yaptırılmıştır 1939” ifadesi yazar. Yakın dönemde ,”الله

ise bu Osmanlıca kitabenin batısına bir de Latince harflerle “Asiye Hatun Camii 1939” ifadesi 

yerleştirilmiştir. Bu durum Kıranköy’ün değişen dini kimliği ve Kıranköy’e yeni kazandırılan mekan 

arayışının somut göstergesidir. Asiye Hatun Cami’nin Arapça kitabesinde yer alan “Kafi Allah Şehid 

Muhammed Resulullah” ifadesi, tamamen Kıranköy’ün değişen dini kimliğine hitaben yazılmıştır. 

Türkiye’de kiliseden camiye dönüştürülmüş çok sayıda dini yapı bulunur. Bunlardan birisi de 

Safranbolu, Kıranköy’de yer alan Aziz Stefanos Kilisesi’dir. 1956-1957 yıllarına kadar atıl durumda 

kalan ve asıl işlevi dışında kullanılan kilise, 1956-1957 yıllarında Ulu Camii adıyla İslami dini yapı 

haline dönüştürülmüştür. Safranbolu Yazıköy’de 1853 yılında inşa edilen ve 1994 yılına kadar farklı 

amaçlar doğrultusunda kullanılan Yazıköy Kilisesi de bu tarihte Mescidi Sani adıyla yeni bir dini ve 

mimari kimlik kazanmıştır. Bu durum Kıranköy’de başlayan ve 1994 yılına kadar devam eden dini 

yapılardaki yeni kimlik arayışının diğer yapılarla da devam ettirildiğini gösterir. Kıranköy’de kilise 

dışında din adamları tarafından kullanılmış ve aynı zamanda kilisenin yandığı süreçte 1864 yılından 

1872 yılına kadar gayrimüslimler tarafından dini amaçlar doğrultusunda kullanıldığı belirtilen sivil yapı 

(halk dilindeki adı Papaz Evi) günümüzde Demirkapı Konak adıyla yerli ve yabancı turistlere hizmet 

verir (Şekil 1). 

Şekil 1: Safranbolu Kıranköy yerleşimi, gayrimüslimlere ait yapılar (sol) ve günümüzdeki doku (Sağ) 

  
Kaynak: Sol (Λυκούδης ve Τρiανταφυλλίδης, 2014), sağ (Karabük Kültür Varlıklarını Koruma Bölge 

Kurulu Müdürlüğü, 2025) 



    

 Nüfus mübadelesinin ardından Kıranköy 

 

 

661 

Kıranköy’de mübadele ile birlikte değişen kent dokusu ve mimari yapısını anlayabilmek amacıyla dini 

yapılar, eğitim yapıları, ticaret yapıları, sivil ve sosyal yapılar tek tek incelenmiştir. 1923-1924’ten 

itibaren devam eden bu süreçte kent mimarisinde nasıl bir dönüşüm olduğu aşağıdaki gibi başlıklar 

halinde belirtilir. 

Dini yapıların dönüşümü ve yeni yapıların inşa süreci 

Mübadelenin en çarpıcı örneklerinden biri, Safranbolu’nun önemli Rum Ortodoks kiliselerinden biri 

olan Aziz Stefanos Kilisesi’nin Ulu Cami’ye dönüştürülme sürecidir. Kiliselerin camiye çevrilmesi, 

Anadolu’nun birçok yerinde görülen bir olgu olmakla birlikte, bu durum mekanın dini kimliğinin radikal 

bir şekilde değişmesi anlamına gelir. Aziz Stefanos Kilisesi’nin mimari özellikleri korunarak cami 

olarak yeniden işlevlendirilmesi, mevcut yapının fiziksel varlığını sürdürmesine olanak tanırken, iç 

mekan düzenlemeleri, çan kulelerinin yıkılması ve eklenen minare gibi unsurlar, yeni dini kimliği 

vurgulamıştır. Bu dönüşüm, mübadele sonrası oluşan yeni demografik yapının ve dini ihtiyaçların bir 

yansıması olarak okunabilir (Şekil 2-4). 

Şekil 2: Safranbolu, Kıranköy, doğudan batıya bakış

 
Kaynak: (Tunahan Yıldırım, 2025)  

Şekil 3: Safranbolu, Kıranköy, Aziz Stefanos Kilisesi 1957 öncesi ve günümüz 

  
Kaynak: Sol (Ters Çita, 2025) 

Sağ (Esra Oğuzkağan Özkan, 2025) 



 

BAUNSOBED, 2025, 28(54), 655-680                                                                                                  Durmuş GÜR 

 

662 

Şekil 4: İskalion Mektebi (Sol), Aziz Stephanos Kilisesi (Orta) ve Metropolithane/Papaz Evi ile İnas 

Mektebi (Sağ), restorasyon süreci 

 
Kaynak: (Durmuş Gür ve Aysel Soykan, 2014) 

Mübadele kilisenin yeniden kimlik kazanmasına sebep olmakla birlikte Hıristiyanlar tarafından kutsal 

kabul edilen bazı değerli eşyalarında buradan Yunanistan’a götürüldüğü bilinir. Bunlar arasında 

Stefanos’a ait ayak röliği, kilisedeki evliliklerin kutsandığı evlilik tacı ve değerli takılar yer alır. 

Kiliselerin inşa evresi ya da ibadet süreçlerinde kullanılan bu röliklerin bir benzeri Aziz Stefanos 

Kilisesi’nin inşasını meşru kılmak amacıyla kullanılmıştır. Bunu da kilisenin batı cephesindeki 

Karamanlıca kitabelerden öğrenmek mümkündür (Mango, 2004: 23-34). Safranbolu’da röliki yerinde 

gören ve mübadele sonrasında Yunanistan Nea Ionia’da ikamet edenlerin arşivlerinde Cidakiad 

tarafından kiliseye bağışlanan rölike ait görseller bulunur (Λυκούδης ve Τρiανταφυλλίδης, 2014) (Şekil 

5). 

Şekil 5: Yunanistan, Safranbolu Aziz Stefanos Kilisesi, rölik 

 
Kaynak: (Λυκούδης ve Τρiανταφυλλίδης, 2014) 

Kıranköy’deki Aziz Stefanos Kilisesi, orada evlenen gayrimüslimler için son derece önemlidir. Kiliseler 

ibadet yapıları olmanın yanında kutsal evliliklerin gerçekleştirildiği yerlerdir. Safranbolulu Theodoros 

Gioulologlou, uzun süre Kahire hapishanelerinde İngilizlerin elinde tutuklu kalmıştır. 1920’de askerden 

döndükten bir yıl sonra 1921 yılının Mart ayında Safranbolu’da evlenmiştir. Gelin ve güvey hamam 

geleneğinin yaygın olduğu bu dönemde arife günü öğleden önce gelin hamamı yapılmış ve gelinin vaftiz 

annesi Yazıköylü Zil Kadın, gelin hamamının parasını ödeyip tüm kızlara kiraz dağıtarak şarkıcılar 

eşliğinde hamamdan ayrılmıştır. Öğleden sonra ise güvey hamamı yapılarak şarkılar söylenmiş ve halk 

sonrasında adetleri yerine getirerek dağılmıştır. Taç giyme töreninin ardından düzenlenen ziyafette 

çeşitli çalgılar eşliğinde alkollü içecekler içilmiş ve sabaha kadar mezeler yenilerek eğlenceye devam 

edilmiştir (Tρiανταφυλλίδης, 2022: 478). 



    

 Nüfus mübadelesinin ardından Kıranköy 

 

 

663 

Şekil 6: Kıranköy, Küçük Rum Hamamı, Güney Cephe ve Örtü Sistemi 

  
Kaynak: (Durmuş Gür ve Aysel Soykan, 2015) 

Safranbolu’da ifade edilen bu hamamların Kıranköy’deki Büyük Rum Hamamı ile Küçük Rum 

Hamamı’nın olduğu düşünülür. İkisi de çifte hamam düzeninde inşa edilmiş, 18.-19. yüzyıl özgün 

mimari anlayışıyla inşa edilmiş yapılardır. Günümüzde kullanılmayan yapılar kendi kaderine terk 

edilmiş, Büyük Rum Hamamı’nın restorasyonu 2010 yılından itibaren devam ederken Küçük Rum 

Hamamı hala aynı kaderi yaşamaktadır (Şekil 6). Hamam adetlerinin dışında Rumlar tarafından evliliğin 

taçlandırılması anlamında sembolik olarak kullanılan taçlardan biri günümüzde Atina Benaki 

Müzesi’nde yer alır. Kıranköy’de değişen mekan ve kimlik özellikleri gibi önceden evlenenleri 

birleştiren taçların şu an vitrinde sergilendiği unutulmamalıdır (Şekil 7). 

Şekil 7: Yunanistan, Benaki Müzesi, Aziz Stefanos Kilisesi’nde kullanılan evlilik tacı-? 

 
Kaynak: (Benaki Müzesi Arşivi, Env. No: ΓΕ 34022) 

Kıranköy’de Büyük Rum Hamamı ve Küçük Rum Hamamı dışında bazı evlerde hamam bulunduğu 

belirlenmiştir. İsmail Ulukaya Evi’nin güneyindeki hamam günümüzde yıkılmış diğerlerinde ise iç 

mekanda (Zalifre Konak ve Muhsin Bey Konak) mevcuttur. Kıranköy’de incelenen Rum evlerinde, 

Türk evlerindeki yunmalık bölümlerine benzer uygulamaların olduğu tespit edilmiştir. Odaların içinde 

gömme dolap şeklinde tasarlanan bölümler, su boşaltımını kolaylaştırmak amacıyla cephelere yakın 

şekilde konumlandırılmıştır. Günümüzde ev olarak kullanılan bu bölümlerde işlev aynı şekilde devam 

ederken bazı yapılarda depolama alanı olarak tasarlanmıştır (Kılıç, 2018: 39, 54-59). Hüseyin Özdemir 

Evi, Şaban Bey Evi, Yaşar Fırtına Evi ve Zalifre Konak’ta birer hamam bulunur. Bu hamamlarda 

muslukların altına yerleştirilen mermer kurna, metal taslarla kullanılmaktadır (Şekil 8). 

Şekil 8: Kıranköy, Muhsin Bey Konak, hamam 

  
Kaynak: (Ahmet Fırtına ve Durmuş Gür, 2025) 



 

BAUNSOBED, 2025, 28(54), 655-680                                                                                                  Durmuş GÜR 

 

664 

Kiliseye ait değerli eşyalar arasında haçlar büyük öneme sahiptir. Günümüze gelebilmiş birkaç örnek 

dışında (A. Börümcek’e ait dibek taşı ve Sarnıçlı Konak’ın bahçe duvarındaki kırık levha üzerindeki 

haç) herhangi bir haç mevcut değildir. Kilisenin kuzey ve güney cephelerinde, pencerelerin dışında yer 

alan metal korkulukların ortasında yer alan haçların mübadele sonrasında dikey ve yatay kolları 

kesilerek yeniden düzenlendiği belirlenmiştir. Özgün yapılardaki Hıristiyan sembollerinin yok olması 

gibi çeşitli objeler de saklanır hale gelmiştir. Bunda mübadele kadar din değişikliği de etkili olmuştur. 

Mübadele sonrasında din ve isim değiştirerek Kıranköy’de kalan Maria isimli kadının vefatının ardından 

sandığından çıkan değerli eşyalarla süslenmiş haç bunun göstergesidir (Gür ve Karakök, 2024: 106-

107). 

Ticari hayatın değişimi: Kapanan meyhaneler ve dükkanlar 

Kıranköy’de, mübadele öncesinde önemli bir Rum yerleşim yeri olmasının yanı sıra, ticari ve sosyal 

hayatın da canlı olduğu bilinmektedir. Burada bulunan şarap fabrikası ve meyhaneler, Rum nüfusun 

ayrılmasıyla birlikte işlevsiz hale gelmiş, fabrikanın yerine 1935 yılında sinema salonu ardından ise 

Çelik Palas Otel inşa edilmiş (Bölükbaşı-Ertürk ve Arslan, 2019: 1542), meyhaneler ise kapanmıştır. 

Meyhanelerin kapanması sadece ticari bir kayıp olmamış, aynı zamanda bölgedeki sosyal etkileşim 

alanlarının da ortadan kalkmasına neden olmuştur. Özellikle Kıranköy’deki meyhanelerde, Türk ve Rum 

erkeklerin bir arada eğlendikleri bilinir (Şekil 9). 

Şekil 9: Kıranköy, Ulu Cami Meydanı, numara 7, meyhanenin geçmiş ve günümüzdeki durumu  

  
Kaynak: (Kalyoncu, 2022: 372) 

Kıranköy’de 1920’lerin başında gayrimüslimlere ait çok sayıda dükkan bulunur. Genellikle evlerin 

zemin katlarında ve günümüzde Cumhuriyet Caddesi üzerinde yoğunlaşan bu dükkanlardan bazıları hala 

aktif olarak hizmet vermekte (Kılıç, 2018: 60-64) bazıları ise otel ve evlerin mekanlarına dahil edilmiştir 

(Şekil 10). Mübadeleden önce Aziz Stefanos Kilisesi’nin çevresinde 30 civarında dükkan bulunduğu, 

bunlardan üç-dört tanesinin ise meyhane olduğu belirtilir (Kalyoncu, 2022: 373). Diğer dükkanların 

arasında ise kahvehane, bakkal, kasap ve fırın gibi küçük esnafa ait ticari yapılar bulunur. Ayrıca 19. 

yüzyılın ikinci yarısından itibaren Pazar yeri olarak bilinen alanda salı günleri pazar kurulduğu bilinir 

(Kalyoncu, 2022: 373). Günümüzde de bu geleneğin devam ettirildiği alanda köylü pazarları kurulmakta 

ve geleneksel yöntemlerle hazırlanmış olan ürünlerin satışı gerçekleştirilir (Gür ve Karakök, 2024: 116). 

Şekil 10: Kıranköy, Muhsin Bey Konağı, Güney ve Doğu Cephelerdeki Dükkanlar 

 
Kaynak: (Yaşar Fırtına, 2025) 

Günümüzde herhangi bir meyhanenin bulunmadığı Kıranköy’de, artık herhangi bir şarap fabrikası ve 

şarap imalatı söz konusu değildir. Kıranköy’de belediye binasının karşısında (Atatürk Mahallesi’nde 



    

 Nüfus mübadelesinin ardından Kıranköy 

 

 

665 

Çelik Palas Otel’in arkası) mübadele öncesinde bir şarap fabrikasının bulunduğu bilinir. 1923 yılından 

1935 yılında kadar atıl durumda kalan fabrikanın Osman Kirişçi tarafından restore edilerek modern bir 

sinema salonu haline dönüştürüldüğü bilinir (Bölükbaşı-Ertürk ve Arslan, 2019: 1542). Yeni bir kimlik 

oluşturma amacıyla işlevini yitiren fabrikanın sinema salonu olarak kullanılması, sivil yapıların zemin 

katlarında imalathane olarak kullanılan alanlarda da işlev değişikliğiyle yeni bir sürece evrildiğini 

gösterir. Bu süreçte şırahane ve işlikler gibi yapı bölümlerinin, mübadele öncesinde şarap ve sirke 

üretiminde kullanılırken bu dönemden itibaren sadece sirke üretiminde kullanılması bu görüşü destekler. 

Rum esnaf tarafından işletilen dükkanların da kapanması, Safranbolu’nun ticari dokusunda bir boşluk 

yaratmış ve bu mekanlar zamanla ev, ahır ve depo olarak kullanılmıştır. Bu durum, kentin ekonomik ve 

sosyal yapısındaki değişimin somut bir göstergesidir. Kapanan dükkanlar arasında en önemlisi ise 

değerli takı ürünlerinin satıldığı kuyumculardır. Atina Benaki Müzesi’nde Safranbolu’dan geldiği ifade 

edilen taçlar, kemer tokaları, çeşitli kolye ve alınlıklar sergilenir. Bu değerli ürünlerin Safranbolu’daki 

gayrimüslim ustalar tarafından üretildiği, mübadele ile birlikte Yunanistan’a taşındığı görülür. 

Altyapının yeniden yorumlanması: Evlerin plan ve işlev değişikliği 

Safranbolu evleri uzun yıllar birçok bilim insanı tarafından incelenmiştir. Gayrimüslimlere ait evler ise 

çoğunlukla çalışma kapsamının dışında tutulmuştur. Kıranköy, gayrimüslim yerleşimi olarak 

Safranbolu’da en fazla Rum evinin yer aldığı yerleşim alanıdır. Kıranköy’deki evler çoğunlukla bir-üç 

katlı olan düzenlenmiştir.  

Kıranköy’deki Rum evlerinden bazılarının cepheleriyle duvarlarında inşa ve onarım kitabeleri yer alır. 

Kitabelerde yazan tarihler, mimari, plan ve süsleme özellikleri açısından değerlendirildiğinde evlerin 

18.-20. yüzyıl arasına tarihlendirildiğini belirtmek mümkündür. Rum evleri, sokak ve caddeye bitişik 

yapıları, cephe ve kapı tasarımlarıyla dikkat çeker. Zemin ve birinci katları taş ve harç malzemeden inşa 

edilen evlerin ikinci ve üçüncü katları ahşap malzemeden yapılmıştır. Rum evlerinde daha fazla taş 

malzeme kullanılmış hatta Okul Sokak, Baysal Sokak, Tepe Sokak üzerindeki bazı evlerin ise sadece 

taştan yapıldığı belirlenmiştir. Bazı evlerde ise birinci ve ikinci katlarda taş üçüncü katlarda ise ahşap 

malzeme tercih edilmiştir. Dar ve çoğunlukla birbirini dik kesen sokakların iki yanına konumlandırılan 

evlerin alt katlarında ticarethane/dükkan birimleri yer alır. Sokakların doğal çizgisini takip eden ya da 

doğrudan yola açılan bu yapılar, hane sahiplerinin maddi gücü ve kültürel zenginliğini göstermekle 

birlikte sanatsal faaliyetin üstün örnekleridir. Çoğunlukla evlerin köşeleri pahlanmış (Okul Sokak, 

Cumhuriyet Geçidi Sokak ve Baysal Sokak üzerinde özgün örnekler mevcut), giriş cepheleri ve kapı 

alınlıkları dekoratif hale getirilmiş, bazılarında ise kitabelere yer verilmiştir (Tablo 1, Şekil 11). 

Şekil 11: Kıranköy, Barış Mahallesi, Cambaz Sokak ile Al Sokak’taki Rum evleri 

 
Kaynak: (Durmuş Gür, 2025) 

Müslüman Türk evlerinden farklı olarak tasarlanan Rum evleri dışa açık cephe tasarımlarıyla dikkat 

çeker. Avlu yerine sokakla bütünleşen cephe ve kütle tasarımları, alt katlarındaki dükkanlarla 

ticarethane özelliğini ön plana çıkartmıştır. Mübadele sonrasında Rum evlerinin plan ve tipoloji 

açısından pek fazla değişime uğramadığını belirten bilim insanları (Günay, 1998: 62), evlerin cephe 

tasarımları ve plan özelliklerindeki büyük değişimi göz ardı etmiştir. Mübadele sonrasında 



 

BAUNSOBED, 2025, 28(54), 655-680                                                                                                  Durmuş GÜR 

 

666 

Yunanistan’dan gelen ailelerin çoğunlukla tarım ve hayvancılıkla uğraşmaları, Kıranköy’deki evleri 

onların hayat standartları açısından kullanışsız kılmıştır. Bu aşamada en köklü değişimlerin yaşandığı 

evlerin zemin katlarında kütle değişimi yaşanarak evlerin alt katlarındaki dükkanlar çoğunlukla 

kapatılarak oda haline getirilmiştir. Bu durum ocakların yer aldığı zemin katları, kalabalık aileler için 

yaşanılası hale getirmiştir. 

Evlerin zemin katlarında yer alan işlikler, fonksiyonel özelliğini yitirmiş, şarap imal edildiği işliklerde 

artık sirke üretilmeye başlanmıştır. Ayrıca zemin katlarında yer alan ocak ve fırınlar ise yine aynı amaç 

doğrultusunda kullanılmaya devam etmiştir. Evlerin çoğunlukla birinci katlarında dua odaları (bazen 

yangın odası olarak da adlandırılır) ya da odalardan birinde dua köşeleri ya da nişleri bulunur. Dini ve 

sosyal değişim yapılardaki bu bölümlerin de değişimini zorunlu kılmıştır. Odaların doğu duvarlarında 

yer alan apsis formundaki dua nişleri, mübadele sonrasında kandillerin konulduğu bir raf ya da 

çoğunlukla dolap olarak kullanılmıştır. Demirkapı Konak, Saffronia 1900 Konak Otel ve Nimet Hanım 

Konak buna örnektir (Şekil 12-13). 

Şekil 12: Safranbolu, Kıranköy, Saffronia 1900 Konak Otel, zemin kat planı 

 

Kaynak: (Soner Kalembaşı, 2022) 

Şekil 13: Safranbolu, Muhsin Bey Konak, vaziyet planı, zemin kat planı ve kesit 

 
Kaynak: (Elif Hacıalioğlu, 2025) 

Mübadele sonrasında evlerdeki değerli eşyalar gayrimüslimler tarafından Yunanistan’a götürülmüş 

bazıları ise sandıklarda saklanmıştır (Gür ve Karakök, 2024: 106-107). Bu süreçte evlerin duvar 

resimleriyle bezeli bölümleri de sonraki hane sahipleri tarafından boyanmış ya da dini açıdan uygun 

görülmediği düşüncesiyle kazınarak tahrip edilmiştir. Papaz Evi olarak bilinen günümüzdeki Demirkapı 

Konak’ın (1864), birinci kat güneybatı odasının tonozundaki boyanan duvar resimleri buna örnektir. 

Evlerin çatılarında yer alan alaturka kiremitlerin bakım ve onarımı maliyetli olduğu için değiştirilerek 

yerlerine Marsilya kiremitleri kullanılmaya başlanmıştır. 19. yüzyıla kadar peşude/pedavra adlı ahşap 

levhaların yerini devralan alaturka kiremitlerin Kıranköy mimarisinde kullanımı, 1970’lere kadar devam 

etmiştir. Bu değişim arşiv fotoğraflarından takip edilir (Yetiş, vd., 1028: 509, Şek. 7). 

Üretim alanlarının dönüşümü: Sarnıçlar, mahzenler ve işliklerin atıl kalması 

Safranbolu’nun geleneksel mimarisinin önemli bir parçası olan sarnıçlar ve mahzenler, özellikle 

Kıranköy’deki Rum evlerinde yaygındır. Sarnıçlardan bazıları evin alt katlarında bazıları ise bahçelerde 



    

 Nüfus mübadelesinin ardından Kıranköy 

 

 

667 

yer alır. Mübadele sonrası bu evlerin yeni sahipleri tarafından farklı ihtiyaçlar doğrultusunda 

kullanılması veya zamanla terk edilmesi, bu yapıların özgün işlevlerini yitirmesine neden olmuştur. Su 

depolama ve erzak saklama gibi çeşitli amaçlara hizmet eden bu mekanların atıl kalması veya farklı 

amaçlarla (örneğin depo, kömürlük vb.) kullanılması, Kıranköy’deki Rumlara ait geleneksel yaşam 

biçimindeki değişimi gösterir. 

Mübadele öncesinde Safranbolu’da bağcılık ve şarap üretimi önemli bir ekonomik faaliyet kolu 

olmuştur (Türker ve Gür, 2024: 737-762). Kıranköy gibi bölgelerde çok sayıda şırahane ve işlikler 

bulunurken Rum nüfusun kentten ayrılmasıyla birlikte bu üretim tesisleri de büyük ölçüde atıl kalmış 

veya farklı amaçlarla kullanılmıştır. Bağcılığın büyük ölçüde önemini yitirmesi ve yeni sahiplerin farklı 

ekonomik faaliyetlere yönelmesi, bu yapıların özgün işlevlerini sürdürememesine yol açmıştır. Bu 

durum, kentin ekonomik yapısındaki dönüşümün ve kültürel pratiklerdeki değişimin bir göstergesidir. 

Safranbolu'nun tarihi dokusunu yansıtan Kıranköy bölgesinde yapılan son incelemeler, Osmanlı dönemi 

yerleşimlerindeki su ve erzak depolama çözümlerine farklı bir bakış açısı sunar. Klasik Osmanlı 

kentlerinde akarsu temelli temiz su sistemleri ön plandayken, Kıranköy’deki yaşam biçimi bu genel 

yaklaşımdan ayrışarak kendine özgü yöntemler geliştirmiştir. Özellikle Kıranköy’de gayrimüslimlere 

ait evlerdeki sarnıçların ve mahzenlerin fonksiyonel ve kültürel önemi belirginleşir. 

Evlerin alt katlarında ve bahçelerinde inşa edilen sarnıçlar, öncelikle sulama ihtiyaçlarını karşılamak 

üzere kullanılmıştır (Yağcı ve Değirmenciler, 2023: 4186). Kıranköy’de saptanan 18 sarnıç, bu 

uygulamanın yerel ölçekte ne kadar yaygın olduğunu gösterir. Gülen Otel arazisi, Yörüklünün Bahçesi 

gibi farklı mülkiyetlerde konumlanan bu sarnıçlar, yapıların zemin altı veya bahçe düzenlemelerinin bir 

parçası olarak tasarlanmıştır. Ancak zamanla kullanım alışkanlıklarının değişmesi veya yapısal 

modifikasyonlar sonucu birçok sarnıcın işlevi sonlandırılmış veya içi doldurulmuştur. Muhsin Bey 

Konak sarnıcının su seviyesindeki beklenmedik artışlar ve 2000’lerin başlarında bahçeye taşması olayı, 

bu yapıların hidrolojik dinamiklerinin karmaşıklığını ve yerel su kaynaklarıyla olan etkileşimini 

anlamak açısından önemlidir (Yağcı ve Değirmenciler, 2023: 4186). Kıranköy’de Sarnıçlı Konak gibi 

adlandırmasıyla öne çıkan yapılar da altlarındaki sarnıçlarla özdeşleşmiştir. Sarnıçlı Konak’taki sarnıcın 

estetik amaçlı su gösterilerine entegre edilmesi, bu yapıların günümüzde sanatsal açıdan hizmet ettiğini 

düşündürür. 

Mimari açıdan incelendiğinde, Kıranköy’deki sarnıçlarının büyük bir bölümü, dikdörtgen formlu, üstü 

açık ve kapalı olmak üzere iki şekilde tasarlanmıştır. Yapım malzemesi olarak genellikle yöresel kalker 

taşı ve bağlayıcı harç kullanılmış, yüzeyler ise sıva uygulaması olmaksızın doğal şekilde bırakılmıştır 

(Şekil 14). 

Şekil 14: Safranbolu, Kıranköy, Sarnıçlı Konak, sarnıç 

 
Kaynak: (Durmuş Gür ve Niyazi Ünal, 2025) 

Kıranköy’deki Rum evlerinde sarnıçlar kadar mahzenler de özgün dokuya sahiptir. Mübadele 

sonrasında ikisi de doğrudan işlev değişikliğine uğramış ya da kullanım amaçlarından dolayı tahrip 

edilmiştir. Kıranköy’de günümüze ulaşan konutların bodrum katlarındaki mahzenler, gayrimüslimler 

tarafından temel olarak şarap deposu olmasının yanı sıra çeşitli eşyaların depolandığı fonksiyonel 

mekanlar olarak kullanılmıştır. 



 

BAUNSOBED, 2025, 28(54), 655-680                                                                                                  Durmuş GÜR 

 

668 

Mimari açıdan incelendiğinde, Kıranköy evlerinin mahzenleri, kalın duvar yapılarının yanında beşik 

tonoz veya aynalı tonoz gibi örtü sistemlerine sahiptir (Kılıç, 2018: 38). Bu mahzenlerin yapımında da 

yerel kalker taşı ve harç kullanılmış olup, bazı iç yüzeyler sıvalı ve boyalı iken bazıları doğal taş 

dokusunu korumuştur (Bayazıt, 2014: 236). 

Kıranköy’de Halil Demirel’in Evi, Muhsin Bey Konak ve Mavi Konak gibi çeşitli konutların altında 

mahzenlerin bulunması, bu yapıların geçmişteki ekonomik ve sosyal yaşamdaki merkezi rolünü 

vurgular. Özellikle şarap üretiminin yoğun olduğu dönemlerde, bu mahzenler hem üretim alanı hem de 

depolama mekanı olarak işlev görmüştür. Mübadele öncesinde gayrimüslimler tarafından üretilen şarap, 

sirke ve benzeri ürünlerin uzun süreli muhafazasını sağlayan bu yapılar, zamanla farklı amaçlarla 

kullanılmış veya fiziksel varlıklarını yitirmişlerdir (Kılıç, 2018: 22-91). Günümüzde ise depo ya da otel 

odası olarak işlem görmektedir. 

Eğitim kurumlarının durumu: Kapanan mektepler 

Mübadele öncesinde Safranbolu’da Rum cemaatine ait önemli eğitim kurumları bulunur. İnas (kız 

mektebi) ve İskalion (erkek mektebi) mektepleri, Rumların kültürel ve sosyal hayatında önemli bir rol 

oynamıştır. Manastır şeklinde düzenlenen ve merkezinde Aziz Stefanos Kilisesi’nin bulunduğu 

yapılardan doğudaki iki katlı olarak tasarlanan İnas Mektebi (kız mektebi) (1881) aynı zamanda din 

adamlarının bulunduğu Metropolithane/Papaz Evi olarak da uzun yıllar hizmet vermiştir. Kilisenin 

güneyinde ise İskalion (erkek mektebi) binası (1863) yer alır. 

19.-20. yüzyılda İskalion ve İnas mekteplerinde çok sayıda öğrencinin eğitim aldığı bilinir. Bartın, Bolu, 

Çankırı, Ereğli ve Safranbolu’daki gayrimüslimlere ait eğitim yapılarını inceleyen araştırmacılar 20. 

yüzyıl başında Safranbolu’da altı erkek ve iki kız ilkokulunun bulunduğunu belirtir. Bu okullardan ikisi 

günümüzde Kıranköy’de bulunan İskalion ve İnas mektepleridir. Ayrıca araştırmacılar bu dönemde bu 

okullarda 680 öğrenci (510 erkek, 170 kız) ile 19 öğretmenin (14 erkek, 5 kadın) bulunduğunu yazar 

(Maccas, 1919: 99). 20. yüzyıl başında Safranbolu’da yedi kilise ve sekiz din adamı olduğu belirtilir 

(Sarıkoyuncu, 1992: 331-356; Maccas, 1919: 99 Tablo 7). Din adamı sayısı arşiv belgeleri ile 

desteklenirken yedi olarak belirtilen kilise sayısı çok abartılıdır. 

Mübadele ile bu okulların kapanması, sadece eğitim hizmetlerinin sona ermesi anlamına gelmemiş, aynı 

zamanda dini bir otoritenin son bulduğunu göstermenin yanında bu yapıların geleceği hakkında da 

belirsizlik yaratmıştır (Kalyoncu ve Tunçözgür, 2012: 125). Bu okulların akıbeti, yeni kurulan 

Cumhuriyetin eğitim politikaları ve ihtiyaçları doğrultusunda şekillenmiş ve zamanla atıl duruma gelen 

bu yapılar farklı amaçlar doğrultusunda kullanılmaya başlanmıştır. 2013 yılındaki restorasyon 

işlemlerinin ardından Karabük Kültür Varlıklarını Koruma Kurulu Bölge Kurulu Müdürlüğü’ne 

devredilmiş olan yapılardan Iskalion; kurulun toplantı salonu, İnas Mektebi ise kurulun merkezi binası 

olarak kullanılmaktadır. Papaz Evi olarak ifade edilen İnas Mektebi’nin zemin katı günümüzde Karabük 

Kültür Varlıklarını Koruma Bölge Kurulu Müdürlüğü’nün deposu, mektebin dershane bölümleri ve 

öğretmen odaları ise günümüzde kurulda görevli yetkililerin makam odaları ve toplantı salonları olarak 

işlevlendirilmiştir. 

Mekanın yeniden inşası: Mezarlıkların üzerine uygulanan yeni yapılar ve parklar 

Safranbolu Kıranköy’de gayrimüslimlere ait iki mezarlık bulunur. Bu mezarlıklardan ilki ve en eski 

olanı günümüzde Asiye Hatun Camii ile Aziz Stefanos Kilisesi arasındaki arazide yer almaktadır. 1847 

yılına ait arşiv belgelerinde, Aziz Stefanos Kilisesi’nin yerinde eski bir kilise bulunduğu ve bu yapının 

batısıyla güneyindeki arazilerin maşatlık/Rum mezarlığı olarak işaretlendiği görülür (T.C.B.O.A. 

A.MKT. 00082-00099-003-002; T.C.B.O.A. A.MKT. 00092-00067-002).  

19. yüzyılın ikinci yarısına gelindiğinde kilisenin inşa edilmesi ve yıllardır kullanılmadığı gerekçesiyle 

maşatlık olarak ifade edilen mezarlığın ortadan kaldırıldığı belirlenmiştir. Bu süreç arşiv belgeleri 

üzerinden tespit edildiği kadarıyla 1960-1972 arasına tarihlendirilmekle birlikte arazi üzerinde 

günümüzde Aziz Stefanos Kilisesi, İskalion ve İnas mektepleri, Asiye Hatun Camii, çok sayıda ev ve 

dükkan ile pazar yeri vardır (T.C.B.O.A. A.MKT. 00092-00067-001-001; T.C.B.O.A. A.MKT. 00218-

00034-001-001; T.C.B.O.A. A.MKT.UM. 00025-00008-001-001; T.C.B.O.A. A.MKT. 00082-00099-

002-001). 



    

 Nüfus mübadelesinin ardından Kıranköy 

 

 

669 

Mübadele sonrası Safranbolu'nun fiziksel peyzajında yaşanan önemli değişikliklerden biri de mezarlık 

alanlarının akıbetidir. Rum cemaatine ait mezarlıkların zamanla kaldırılması ve bu alanların üzerine yeni 

binaların veya parkların inşa edilmesi, kentin demografik yapısındaki değişimin ve yeni ihtiyaçların bir 

sonucudur. Bu durum, geçmişle kurulan bağın koparılması ve yeni bir kent kimliğinin oluşturulması 

çabalarının bir göstergesi olarak okunabilir.  

Şekil 15. Safranbolu, Barış Mahallesi, Misakı Milli İlköğretim Okulu 

 
Kaynak: (Esra Oğuzkağan Özkan, 2025) 

Safranbolu’da yaşayan gayrimüslimleri, mezarlıkları ve mezar taşları üzerinden okumak oldukça 

zordur. Safranbolu’da yapılan araştırmalar sonucunda herhangi bir gayrimüslime ait bütün bir mezar 

taşının tespit edilememiş olması, mübadelenin derin etkisini gösterir. Günümüzde yaşayanlar tarafından 

yeri bile bilinmeyen mezarlık alanı Barış Mahallesi, Arap Hacı Caddesi’nin doğusunda bulunan Misakı 

Milli İlköğretim Okulu’nun güneyindeki arazi üzerindedir. Gayrimüslim mezarlığının yerinde ise 

günümüzde çok sayıda sivil yapı ve park yer alır (Şekil 15). 

Kırsalın dönüşümü: Bağ arazilerinden Emek Mahallesi'ne 

Mübadele öncesinde Safranbolu çevresindeki geniş bağ arazileri hem ekonomik bir kaynak hem de 

kültürel bir peyzaj unsuru olarak önemliydi. Mübadele sonrası bu arazilerin zamanla imara açılması ve 

günümüzde Emek Mahallesi olarak bilinen yerleşim alanının kurulması, kırsal alanın kentleşme 

sürecindeki dönüşümünü açıkça göstermektedir. Bu durum, sadece arazi kullanımının değişimi değil, 

aynı zamanda kentin sosyal ve ekonomik yapısındaki dönüşümün de bir yansımasıdır. 

Kıranköy’ün kuzeyi ile 69. Alayı’nın arasındaki yerleşim alanı, tarihte gayrimüslimler tarafından bağ 

arazisi olarak kullanılmış, önemli bayramlarda ise çoğunlukla kutlamalar yapılmıştır. 1924 yılından 

1960’lara kadar tamamen boş kaldığı bilinen bu arazi üzerinde günümüzde çok sayıda ev mevcuttur. 69. 

Alay, Yıldız ve Akbayır semtlerinin güneyinde, Bulak Deresi ve Bulak Köyü’nün doğusunda, 

Hastarla’nın batısı ve Emek Mahallesi’nin (önceden 44 Evler ve sonradan 215 Evler olarak 

adlandırılmış) kuzeyinde düz bir arazi üzerinde yer almaktadır (Kuş, 2009: 58). 1960’larda Emek 

Mahallesi’nin bulunduğu arazide Karabük Demir Çelik Fabrikası’nın işçileri tarafından kullanılmak 

üzere tek katlı, dikdörtgen planlı ve kırma çatılı müstakil evler inşa edilmiştir. Bu yer ilk olarak 44 Evler, 

sonrasında ise 215 Evler olarak adlandırılmıştır. Tek katlı ve yan yana inşa edilen evlerin bulunduğu 

alanda sonradan siteler inşa edilerek çok katlı yapılaşma ortaya çıkmıştır. Sadri Artunç Caddesi ve Emek 

Mahallesi’nin gelişmesi üzerine Kıranköy arka planda kalmıştır. Günümüzde otel ve modern 

işletmelerin yer aldığı Kıranköy’de tarihi evlerde ikamet eden insanlar, evleri kendi kullanım şartlarına 

göre yeniden düzenlemiştir (Şekil 16).  



 

BAUNSOBED, 2025, 28(54), 655-680                                                                                                  Durmuş GÜR 

 

670 

Şekil 16: Safranbolu, 44 Evler 

 
Kaynak: (Tevfik Kuzu ve Mehmet Gökcü, 1960’lar) 

Kıranköy’deki sivil yapılar: Mekan ve işlev değişikliği 

Kıranköy yerleşimi son iki asırda çok fazla değişim yaşamıştır. Evlerin mimari yapısı ve tarihte yaşanan 

yangınlar, evlerin 19. yüzyıl ve sonrasında yeniden inşasına sebep olmuştur. Bunda evlerin çatılarında 

kiremit yerine kullanılan pedavra/bedavra/peşude adındaki tahtalarında etkisi büyüktür. Çok kolay 

tutuşan bu tahtaların çıkan yangının çatından çatıya sıçraması sonucunda 450 evden 400’ünün yandığı 

bilinir. 1859 yılındaki yangında zarar gören Kıranköy’deki Rum evlerinin onarılması ve çatılarında 

pedavra tahtası yerine kiremit kullanılması 1859 yılı resmi yazışmalarıyla kararlaştırılmış (Karacakaya, 

vd., 2013: 183-185), tekrardan bu yerleşimin onarılması ve halka yardım edilmesi için İstanbul Rum 

Patrikhanesi ile devletin desteği olmuştur (T.C.B.O.A. A.MKT.UM.365/92; T.C.B.O.A. 

A.MKT.UM.376/19; T.C.B.O.A. 28/B/1276-594-55). 1859-1860 evresinde çok sayıda evin onarıldığı 

hatta bazıların sıfırdan inşa edildiği görülür. Kıranköy’de günümüze ulaşan eğitim yapıları ve dini 

yapılar kadar Atatürk Mahallesi ile Barış Mahallesi üzerinde yer alan bazı evlerin kapısındaki kitabeler 

ile yerleşim alanındaki yapılar çoğunlukla 19. yüzyılın ikinci yarısı ile 1921 arasına tarihlendirilir 

(Tablo1). 

Tablo 1: Kıranköy’de tarih kitabeleri bulunan ve tarihleri belirlenen yapılar 

Sıra Tarih Yapı Adı Adres 

1 1857 Muharrem Demirbaş Evi Barış Mahallesi, Utku Sokak, Numara 21, Sivil Yapı 

2 1863 İskalion (Erkek Mektebi) Barış Mahallesi, Eğitim Yapısı 

3 1864 Demirkapı Konak Barış Mahallesi, Utku Sokak, Numara 14, Sivil Yapı 

4 1865 Cemile Can Evi Barış Mahallesi, Cambaz Sokak, Numara 61, Sivil Yapı 

5 1869 Kardelen Konakları Atatürk Mahallesi, Kaya Erdem Caddesi, Numara 21, 

Sivil Yapı 

6 1872 Aziz Stefanos Kilisesi Barış Mahallesi, Numara 1, Dini Yapı 

7 1881 İnas Mektebi Barış Mahallesi, Eğitim Yapısı 

8 1899- 

1900 

Yılanlı Ev 

(Karayılmazlar Evi) 

Atatürk Mahallesi, Sadri Artunç Caddesi, Sivil Yapı 

9 1900 Saffronia 1900 Konak 

Otel 

Atatürk Mahallesi, Kaya Erdem Caddesi, No 18, Sivil 

Yapı 

10 1900 Sultan Küpeli Evi Barış Mahallesi, Tepe Sokak, Numara 15, Sivil Yapı 

11 1903 Burhan Karakaş Evi Barış Mahallesi, Utku Sokak, Numara 47, Sivil Yapı 

12 1906 Mehmet Adalar Evi Atatürk Mahallesi, Okul Sokak, Numara 11, Sivil Yapı 

13 1908 Güngör Bilir Evi Barış Mahallesi, Tepe Sokak, Numara 19, Sivil Yapı 

14 1908 Mustafa Yapan Evi Barış Mahallesi, Tepe Sokak, Numara 21, Sivil Yapı 

15 1913 Özer ve Özdemir Evi Atatürk Mahallesi, Sağlık Sokak, Numara 1, Sivil Yapı 

16 1921 Zalifre Konak Atatürk Mahallesi, Baysal Sokak, Numara 12, Sivil Yapı 

 

Pedavranın yerine bu tarihten itibaren kullanılan oluklu kiremitlerle yapılarda kullanılmak üzere üretilen 

tuğlaların imalatında gayrimüslim ustalar görev almıştır. Bölgede üretilen tuğla ve kiremitleri, 19. yüzyıl 

ve sonrasına ait evlerin duvarlarıyla çatılarında görmek mümkündür (Λυκούδης ve Τρiανταφυλλίδης, 

2014: 56). Hatta bu dönem sonrasında evlerdeki yangın odaları ön plana çıkmış ve yaygınlaşmıştır. 1900 



    

 Nüfus mübadelesinin ardından Kıranköy 

 

 

671 

yılına tarihlendirilen ve Saffronia 1900 Konak Otel olarak adlandırılan Rum evinin birinci katında yer 

alan yangın odası ve şapel adındaki özel alan, Kıranköy yangını sonrasında inşa edilen evlerdeki özel 

bölümlere örnektir (Gür ve Karakök, 2024: 106). 

Kıranköy’ün eski sahipleri günümüzün misafirleri olarak yorumlanır. Gayrimüslimler her ne kadar 

Safranbolu’dan ayrılmış olsalar da geride bıraktıkları yaşam tarzı ve kullandıkları yapıları, Yunanistan 

Nea Ionia’da yeniden inşa ettikleri yapılarla yaşatmaya devam etmiştir. 1923-1930 arasında hızla 

şekillenen bu çevrede yeni evler, okullar, fabrikalar ve çok sayıda işyeri inşa etmişlerdir (Λυκούδης ve 

Τρiανταφυλλίδης, 2014: 56-57). Yunanistan’da yeni yapılar inşa edilirken Kıranköy’de yeni mimari 

oluşum ve düzen kendini göstermeye başlamıştır. Kıranköy’e resmi kurumların taşınması 

gerçekleşmeden önce Rumlar tarafından 19. yüzyıla kadar maşatlık/mezarlık olarak kullanılan 

yerleşimin kuzeyinde (günümüzde Cumhuriyet Caddesi) 1939 yılında inşa edilen Asiye Hatun Camii, 

Kıranköy’e taşınması planlanan resmi kurumlar sonucunda Müslümanlar için inşa edilmiştir. 

Kalabalıklaşan nüfus için 1956-1957 yılında kiliseden camiye dönüştürülen Aziz Stefanos Kilisesi, 

Kıranköy’deki Müslümanlar için önemli bir yatırım olmakla birlikte dini yapıya yeni bir kimlik 

kazandırılma girişimidir. 

Kıranköy’de özellikle Cumhuriyet Caddesi’nin dışında özellikle Baysal Sokak ile Okul Sokak üzerinde 

yer alan evlerin zemin katları dükkan olarak tasarlanmıştır. Ayrıca Kaya Erdem Caddesi üzerinde ve 

Kirişçi Sokak, Cumhuriyet Geçidi Sokak, Cambaz Sokak, Tepe Sokak, Al Sokak, Dikkaldırım Sokak 

ile Eralp Sokak üzerinde gayrimüslimlere ait yoğun sivil yapılar görülür. Çoğunlukla iki ve üç katlı 

olarak tasarlanan bu yapılar mübadele sonrasında büyük değişime uğramıştır. 2018 yılında yapılan bir 

yüksek lisans tez çalışmalarında bu evlerden 37 tanesi incelenerek yedi tanesinin plan çizimleri 

yapılmıştır (Kılıç, 2018: 29-31). Sonradan hazırlanan kitap çalışmasında ise Kıranköy’deki tüm evler 

incelenmiş, eski ve yeni sahipleri belirlenerek liste halinde adresleriyle sunulmuş, plan, mimari ve 

süsleme özellikleri açısından incelenmiştir. Yapıların inşa tarihleri incelenerek bu yapılar 1857-1913 

arasına tarihlendirilmiştir. İnşa ve onarım tarihleri belirlenemeyen yapılar ise 19. yüzyıl ile 20. yüzyılın 

ilk çeyreğine tarihlendirilmektedir (Soykan ve Gür, 2019: 23-48).  

Mübadele sonrasında Yunanistan’dan gelen Türklere devredilen sivil yapılar, yeni varisleri tarafından 

defalarca değiştirilmiştir. 1942 yılında resmi kurumların Kıranköy’e taşınmasıyla birlikte kalabalıklaşan 

nüfusa ev sahipliği yapan Kıranköy’deki evlerden bazıları terk edilmiş ve meyhaneler kapatılmış, şarap 

fabrikası yıkılmış, mezarlıklar ortadan kaldırılmış, dükkanlar ise çoğunlukla depo ve oda olarak 

düzenlenmiştir. Atıl hale gelen sarnıç ve mahzenler ya toprakla dolmuş ya da boş bırakılmış, tüm bağlar 

ortadan kalkmış, yanan ya da terk edilen evler ise harabe hale gelmiştir. Yıkık ve harabe haldeki evleri 

çoğunlukla ana caddeden uzak ara sokaklar üzerinde görmek mümkündür. Baysal Sokak üzerinde bu 

şekilde hala harabe halde sivil yapıları yerinde görmek mümkündür. 

Eralp Sokak ve daha güneydeki yerleşimlerde Kıranköy kimlik dokusunun büyük ölçüde değiştiği 

görülür. Yöresel mimarinin yerini betonarme, taş ve harç malzemelerden yapılmış geleneksel duvarların 

yerini beton, tuğla ya da ytong malzemeler devralmıştır. Alaturka kiremit örtülü çatılar yerini Marsilya 

kiremit ve saç levhalara bırakmıştır. Bu şekilde düzenlenmiş evleri Baysal Sokak ve Okul Sokak’ta 

görmek mümkündür. Bu durumun dışında özgün şekilde restore edilen gayrimüslim evlerinin varlığı da 

unutulmamalıdır (Şekil 17) 

Şekil 17: Safranbolu, İnönü Mahallesi, Saffronia 1900 Konak Otel, restorasyon öncesi ve sonrası 

  
Kaynak: (Soner Kalembaşı, 2015 ve Hüda Aktaş, 2025) 



 

BAUNSOBED, 2025, 28(54), 655-680                                                                                                  Durmuş GÜR 

 

672 

Kıranköy’de gayrimüslimler tarafından uzun yıllar kullanılmış olan evler kadar evlerin bazı bölümleri, 

yapıların kimlik özellikleri hakkında önemli bilgiler sunar. Özellikle bu yapıların zemin katları birer 

imalathane gibi kullanılmıştır. Ticarethane olarak kullanılan yapıların alt katlarında dükkanlar 

bulunurken diğer evlerde çoğunlukla üretimin gerçekleştirildiği birimler dikkat çeker. Zemin katlarında 

yer alan işlik, ocak, fırın, mahzen ve mutfak bölümleri bunun göstergesidir (Şekil 18). Türklere ait 

evlerde çoğunlukla ocak; fırın işlevi doğrultusunda kullanılırken gayrimüslimlere ait evlerin zemin 

katlarındaki fırın ve ocaklar ayrı şekilde düzenlenmiştir. Sirke ve şarapların üretildiği işlikler, mekanın 

kullanışlı olması düşüncesiyle duvara yerleştirilmiş, bazı evlerde ise bağımsız ve dikdörtgen formlu 

haznelerden oluşur. Toplu ve bireysel ibadetlerin gerçekleştirildiği dua odaları, yörede yangın odaları 

olarak da bilinir. Her evde dua odası bulunmadığı, bundan dolayı da bir odada özellikle odanın köşesinde 

perdelerle kapatılmış olan bölümlerde ikonalar ya da kutsal kitapların yer aldığı düşünülür. 

Şekil 18: Safranbolu, İnönü Mahallesi, Saffronia 1900 Konak Otel, zemin kat, fırın 

  
Kaynak: (Durmuş Gür, 2024) 

Yüzlerce yıl ekmeklerin pişirildiği fırınlar, kazanların kaynatıldığı ve yemeklerin pişirildiği ocaklar, 

üzümlerin suyunun çıkartıldığı işlikler fonksiyonel açıdan değişime uğrayarak tamamen dekor haline 

gelmiştir. Değişim ve dönüşüm sonrasında çoğunlukla işlikler birer raf ya da ürünlerin saklandığı depo, 

ocaklar şömine, fırınlar ise dekor amaçlıdır. Sadık Akıncı ve Ahmet Işık Evi’ndeki uygulamalar buna 

örnektir (Şekil 19). 

Şekil 19: Safranbolu, Kıranköy, Ahmet Işık evi, zemin kat, fırın, ocak ve işlik 

 
Kaynak: (Esra Oğuzkağan Özkan, 2025) 

Mübadele sonrasında sivil yapıların kimliğini oluşturan ve doğrudan sokağa açılan taşlıklar/zemin 

katları, imalathane olarak nitelendirilen bu bölümlerdeki işlik, fırın ve ocaklar, kutsal alanlar ve dua 

odaları yeniden şekillenmiştir. Zemin katlarındaki işlik olarak kullanılan bölümler odunluk ya da depo, 

dua odaları sıradan bir oda, odalardaki dua nişleri kandil rafı olarak kullanılırken kutsal eşyalar ise tavan 

arası ya da sandıkların en altına zamanın tozlu sayfalarına terk edilmiştir. 

Kıranköy’de bulunan bazı Rum evlerinde eski sahiplerinden kalan mobilyaların ve eşyaların hala 

kullanıldığı belirlenmiştir (Kılıç, 2018: 49-50). Demirkapı Konak’ın (1864) yeni sahibi ve aynı zamanda 



    

 Nüfus mübadelesinin ardından Kıranköy 

 

 

673 

işletmecisi (Y. Güney) tarafından onarılan yapının tavanında tespit edilen ve kilisenin papazına ait 

olduğu ifade edilen hediyelik eşyalar ve ceviz ağacından yapılmış bir sehpa, hala o günlerin anısını 

yaşatır (Şekil 20). Terk edilmiş diğer yapılarda da hala dönemin sanat anlayışını yansıtan birçok eşyayı 

yerinde görmek mümkündür. Yılanlı Ev ise bunlardan sadece biridir. 

Şekil 20: Safranbolu, Demirkapı Konak (1864), ceviz ağacından yapılmış üç ayaklı davul sehpa  

 
Kaynak: (Esra Öksüz, 2024) 

Mübadele sonrasında Kıranköy’ün iskan alanı olarak tercih edilmesi ve tarihi arka plan 

Safranbolu’daki tarihi yerleşim alanı günümüzde Eski Çarşı olarak adlandırılır. Çarşı yerleşiminde tarihi 

birçok sivil, sosyal ve dini yapı bulunur. 1922’den önce Safranbolu’da 3000 civarında gayrimüslim ile 

5000 civarında Müslüman’ın yaşadığı ifade edilir (Tρiανταφυλλίδης, 2022: 474). Bu nüfusun büyük 

bölümü Kıranköy’de ikamet eder. Kıranköy’deki imar faaliyeti, bazı bilim insanları tarafından Tanzimat 

Fermanı (1856) ve Islahat Fermanı’nın (1876) yerel bir etkisi olarak yorumlanır. Her ne kadar 

Kıranköy’de yer alan İskalion (1863), Aziz Stefanos Kilisesi (1872) ve İnas Mektebi (1881) gibi yapılar 

19. yüzyılın ikinci yarısında inşa edilmiş olsalar da mahalledeki sivil yapılarla ticaret yapılarının daha 

erken tarihli olduğu bilinir. Ayrıca günümüze ulaşan bu yapılardan Aziz Stefanos Kilisesi’nin daha 

erken bir tarihte inşa edildiği sonrasında yaşanan talihsiz bir olan sonucunda yıkıldığı ifade edilir 

(Tρiανταφυλλίδης, 2022: 476). Zengin imar faaliyetleri sonucunda Kıranköy’ün zamanla büyüyerek 

Misakı Milli Mahallesi adını aldığı görülür (Yetiş, vd., 2018: 500). 19. yüzyılda frengi hastalığının 

yaygınlaşmasının ardından Araç, Bartın, Çerkeş ve Daday’ın merkezi bir lokasyonda hastane inşa 

edilmesi planlanmış ve Safranbolu’da bir hastane inşa edilmiştir (Yazıcı-Metin, 2020: 260). 19. yüzyılın 

sonunda Kıranköy’ün kuzeyine Frengi ve Gureba Hastanesi’nin inşa edilmesinin nedenlerinden birinin 

de İzzet Mehmet Paşa döneminde ortaya atılan ve kalabalıklaşan Safranbolu kent merkezinin kuzeye 

taşıma düşüncesidir (Yetiş, vd., 2018: 500). 

1923 yılına kadar etkin bir ticaret ve kalabalık bir nüfusa sahip olduğu bilinen Kıranköy, 1924 yılı ile 

birlikte metruk hale gelmiştir. Modernleşme adı altında Milli Mücadele Dönemi’nde Safranbolu’da bir 

Deri Fabrikası kurulması kararlaştırılmış fakat yaşanan talihsizlikler sonucunda üretimine devam 

edemeyen fabrikanın günümüze kadar harabe hale geldiği belirlenmiştir (Yetiş, vd., 2018: 504). Bu 

girişim ve mübadele ile Kıranköy’de çoğunlukla evlerinin alt katlarında eşleriyle birlikte deri imalatı 

gerçekleştiren gayrimüslimlerin yerleşimden ayrılması bu meslek dalının tamamen zayıflamasına sebep 

olmuştur. Safranbolu’da 1924 sonrasında nüfus 5.000 kişi olarak kayıtlara geçmiştir. 15 yıl kadar 

nüfusun rakamsal verilerinde büyük değişim olmayan Safranbolu’da 1940’lara geldiğinde de ortalama 

nüfus 5000 olarak belirlenmiştir (Doğanalp-Votzi, 2022: 321).  

Rumların Safranbolu’dan ayrılması üzerine çeşitli meslek dallarında yetenek ve uzmanlık sahibi kişi 

azalmıştır. Özellikle Safranbolu’da 100 yıl öncesinde dericilik, yemenicilik, kunduracılık, dikicilik, 

tacir, manifaturacı, iplikçi, keresteci, terzi, demirci, semerci, kalaycı, bakırcı, nalbant, kuyumcu, şekerci, 

helvacı, lokantacı, tenekeci, dava vekili, sobacı ve çilingir, keçeci, zahireci ve mültezim, saatçi, hırhırcı 

ve çekmeci, kiremitçi, tuğlacı, kireçci, değirmenci, otel ve hancı, kahveci ve kıraathaneci, berber, 

pastırmacı, mutabiye dokuma tezgahı, bez dokuma tezgahı, boyacı, marangoz, taşçı kalfası, yapıcı, 



 

BAUNSOBED, 2025, 28(54), 655-680                                                                                                  Durmuş GÜR 

 

674 

sıvacı, bakkal, katırcı ve beygirci, sebzeci ve meyveci gibi çeşitli meslek dalları yer alırken bu meslek 

dallarından taş işçileri, taş ustaları ve taş işçiliği kalfalarının çoğunlukla gayrimüslimlerden oluşması 

sebebiyle mübadele sonucunda Safranbolu’da nitelikli taş ustası bulmakta zorluk yaşanmıştır (Anonim, 

1924: 1-32; Yazıcıoğlu ve Al, 1982: 72-73). Özellikle taş ustalarının gitmesiyle su yolları başta olmak 

üzere taş işçiliğine ihtiyaç duyulan yapıların uzun süre onarım ve inşasında zorluk yaşanmıştır. 

Safranbolu’da yaşayan gayrimüslimler çeşitli meslek dallarında özellikle de kuyumculuk ve taş 

işçiliğinde uzmandır. Safranbolu’daki evlerin taş işçilikleri gayrimüslimler tarafından yapılırken ahşap 

işçiliklerinin ise Türk ustalar tarafından yapıldığı bilinir (Λυκούδης ve Τρiανταφυλλίδης, 2014: 56). 

Kıranköy’deki çeşmelerin doğal su kaynaklarının kaybolmasında, sınırlı sayıdaki çeşmeden günümüzde 

terkos suyu akmasında ya da çoğu çeşmenin yıkılmasında, mübadelenin etkisi büyüktür. 

1845-1846 yılında, Safranbolu Kıranköy’de gayrimüslimlerin yaşadığı mahalleye (Mahalle-i 

Zımmiyân) ait temettuat (gelir/kazanç) defterinde bazı hanelerde kalan erkeklerin taş işçiliği ya da 

duvarcılıkla uğraştığı yazar (T.C.B.O.A. ML.VRD.TMT. 4509). Ayrıca mevcut yapılardan bazılarının 

cepheleriyle ocaklarındaki taş ustalarına ait imzalar (usta isimlerinin kısaltmaları ve tarih kitabeleri), 

19.-20. yüzyıllardaki imar faaliyeti hakkında önemli bilgiler sunar. Mevcut yapılardan biri olan Atatürk 

Mahallesi, Sadri Artunç Caddesi’ndeki Yılanlı Ev’in cephelerindeki kitabeler buna örnektir. Doğu 

cephede, oval kitabenin içinde üstte “1899 M.. 9.” altta ise “KΣK. ΓΙΑΝ.” yazmaktadır. Üstteki kuş 

evinin üzerinde ise Osmanlıca ۱۳۱۵ yazısı yer alır. Birinci katta, ocağın yüzeyinde, üstteki kartuşlardan 

soldakinde Yunanca “Γ X K” kısaltmaları yer alırken sağdaki kartuşta “Μάρτ 9”, altta ise “1900” ifadesi 

yer alır. Metinlerden hareketle bu ocağın 9 Mart 1900 yılında inşa edildiği anlaşılır. Sol üstteki kartuşun 

üzerinde görülen kısaltmalar yapıyı inşa eden taş ustalarının isimlerine ait kısaltmalardır. Soldaki Γ 

harfinin Γιάννης (Giánnis) isimli taş ustası olduğu düşünülür. Evin doğu cephesindeki kısaltmada 

görülen ΓΙΑΝ. kısaltması bu görüşü desteklemektedir (Şekil 21). 

Şekil 21: Atatürk Mahallesi, Sadri Artunç Caddesi, Yılanlı Ev, ocak ve tarih kitabeleri 

  
Kaynak: (Durmuş Gür ve Niyazi Ünal, 2025) 

1935 yılı sonrasında hızlıca inşa edilen demiryolları ile Karabük ön plana çıkmış, tarihi yerleşim alanı 

Çarşı ile Kıranköy, geri planda kalmıştır. 1937’de Karabük Demir ve Çelik Fabrikası’nın kurulması ile 

birlikte işçilerin çoğu Safranbolu ve köylerinden sağlanmıştır (Sözen, 2015: 33; Doğanalp-Votzi, 2022: 

321). Yüksek ücret ve düzenli çalışma sahasının dışında emeklilik şartlarını göz önünde bulunduran 

esnaf, zanaatkar ve çiftçi, fabrikada işe girerek kendi mesleklerini terk etmiştir. Bu süreçte fabrikanın 

sağladığı güven şartları zanaat dallarını cazip olmaktan çıkartmış, halk Safranbolu’yu terk edip 

Karabük’e yerleşmeye başlamıştır. Bu süreçte Karabük’ün nüfusu 100.000’e ulaşırken, Safranbolu’nun 

nüfusu 1940 sonrasında 20.000 olmuştur (Doğanalp-Votzi, 2022: 321). 

1942 yılına kadar Çarşı’da birçok resmi kurum ve banka bulunurken, artan nüfus ve gelişmekte olan 

Karabük’ün etkisiyle bu kurumlar, dönemin kaymakamı Bekir Suphi Aktan tarafından Kıranköy’e 

(Modern Çarşı) taşınmıştır (Kuş ve Ulukavak, 2015: 55, 313). 20. yüzyılın ilk yarısında kentin 

çekirdeğini teşkil eden Misakı Milli Mahallesi’nin nüfusu çok hızlı artmıştır. Bunda fabrikanın 

kurulması ile resmi kurumların Kıranköy’e taşınmasının rolü etkili olmuştur (Kütükçüoğlu, 2022: 474). 

Ortalama sekiz yıl kadar bu kurumlar Kıranköy’de işlevini devam ettirmiş, 1950’lerde artan şikayetlerin 

ardından ise Eski Çarşı’daki ticarethane yapısı belediye binası olarak kullanılmıştır (Anonim, 2015: 88). 



    

 Nüfus mübadelesinin ardından Kıranköy 

 

 

675 

Belli bir süre sonrasında tekrardan Kıranköy’e taşınan resmi kurumlardan sadece polis karakolu ve 

askerlik şubesi kalmıştır (Kuş ve Ulukavak, 2015: 55). Tarihi Çarşı yerleşimindeki evler ve dükkanlar 

günümüzde konut, turistik işletme ya da ticarethane olarak kullanılırken Kıranköy’de de benzeri bir 

düzenleme görülür (Şekil 22). 

Şekil 22: Safranbolu Kıranköy, yerleşimin güney ve doğusundaki yapılaşma 

 
Kaynak: (Mehmet Gökcü, 1930’lar) 

1950’lere kadar kısmen özgün dokusunu koruduğu belirtilen Safranbolu’da 1970’lerden itibaren koruma 

uygulamaları daha fazla gelişmiştir. Yüksek Anıtlar Kurulu tarafından 1975 yılında Safranbolu kentsel 

sit alanı ilan edilmiş, hazırlanan imar planları, düzenlenen sergiler ve diğer bilimsel çalışmalarla kent 

yapıları koruma altına alınmıştır. Özellikle 1976 yılından itibaren tamamen bilinçlenen ve eserlerine 

sahip çıkma gayreti gösteren Safranbolu halkı evlerinin cepheleri ve mimarisini korumak için çeşitli 

girişimlerde bulunmuştur. 17 Aralık 1994 yılında UNESCO tarafından Dünya Miras Listesi’ne dahil 

edilmiştir (Yücer, 2014: 48, 51, 55; Tunçözgür, 2012: 150). İlk dönemlerde sadece Türk evleri 

korumacılık kapsamında değerlendirilirken Kıranköy’deki Rum mimari eserleri de bu kapsam 

çerçevesinde değerlendirilmiştir. Safranbolu’da devam eden korumacılık düşüncesi çerçevesinde tescil 

işlemleri devam etmiştir. Sit haline gelen Safranbolu’da 1008 adet eser kayıt altına alınmıştır. Bunlar 

arasında 25 cami, beş hamam, üç han, bir özel müze, iki kilise, bir su kemeri, bir güneş saati, bir saat 

kulesi, çok sayıda ev, çeşme köprü tescillenmiştir (Yücer, 2014: 50). Bu sayı her geçen gün daha da 

artmaktadır. 1995 yılı itibariyle Karabük Demir Çelik Fabrikası özelleştirilmiştir. Bu süreçte yaklaşık 

emekli olduğu ifade edilen 9000 kişinin tekrardan Safranbolu’ya dönerek sağlıklı hava koşulları ve yeşil 

doğa koşullarında yaşam sürdükleri bilinir (Yücer, 2014: 52). Kıranköy’deki evlerin bu dönem ile 

birlikte değer kazandığı, daha önceleri çok ucuza satılan yapıların paha biçilemez değerde tekrardan 

satın alındığı belirtilir. Baysal Sokak, Okul Sokak ve Cumhuriyet Caddesi üzerinde bulunanlardan 

bazılarının yeniden restore edildiği görülür. Bunların dışında Prof. Dr. A. Özköse tarafından satın 

alınarak uzun yıllar onarıma tabi tutulan Büyük Rum Hamamı, tarihi yapıların yitirilen değerinin geri 

kazandırılma çabası olarak yorumlanır. 

1942 sonrasında Çarşı’daki birçok kurum Misak-ı Milli Meydanı’na taşınmış (Kütükçüoğlu, 2022: 474), 

2000 ve 2001 yıllarında ise Kültür Bakanlığı iki evi kamulaştırmış ve Eski Hükümet Konağı ile 

Cezaevi’nin kültür merkezi ve müze olarak restore edilmesini sağlamıştır (Somuncu, 2022: 546). 1939 

yılında belde olan Karabük, 1941 yılında nahiye olmuştur. 1945 yılına ait Karabük’teki nüfus sayımına 

göre 10.682 kişi yaşadığı belirlenmiştir. 3 Mart 1952 tarihinde ise Safranbolu ilçe haline gelmiş, 6 

Haziran 1995 tarihinde ise 78. il olarak Türkiye siyasi haritasında yerini almıştır (Türker, 2011: 51-52; 

Anonim, 2015: 73). Eflani, Eskipazar, Merkez, Ovacık, Safranbolu ve Yenice ilçelerinin oluşmasıyla 

Karabük önemli bir il haline gelmiştir (Türker ve Çetinkaya, 2009: 297). Bu yaşanan gelişmelerle 

birlikte Safranbolu’nun nüfusunda son yıllarda artış yaşanmıştır. Safranbolu şehir nüfusu 2007 yılında 

38334, 2008 yılında 37092, 2009 yılında 39669, 2010 yılında 49014, 2011 yılında 41954, 2012 yılında 

43060, 2013 yılında 42813, 2014 yılında 43975, 2015 yılında 46360, 2016 yılında 46924, 2017 yılında 

48382, 2018 yılında ise 50797 olarak ölçülmüştür (Özçağlar, 2022: 197). Elde edilen bu veriler 

Safranbolu’daki nüfusun 2008 yılı sonrasında istikrarlı bir artış yaşadığını gösterir. Bu artış Kıranköy 

yerleşimini de kapsamaktadır. 



 

BAUNSOBED, 2025, 28(54), 655-680                                                                                                  Durmuş GÜR 

 

676 

1960 öncesinde Kıranköy’ün Bağlar ve Çarşı arasındaki yerleşim alanları arasındaki arazilerde çok fazla 

mimari yapının bulunmadığı arşiv fotoğraflarından anlaşılmaktadır. 1968 yılında Kıranköy ile Bağlar 

arasında özellikle de Sadri Artunç Caddesi üzerinde yapılaşma görülmezken 1975 yılına ait 

fotoğraflarda caddenin iki yakasında kooperatiflere ait apartmanların inşa edildiği, zengin bir dükkan 

mimarisinin yer edindiği görülür (Yetiş, vd., 2018: 509). 

1960’lardan sonra birçok bilimsel aktiviteye ev sahipliği yapan ve akademik çalışmalara konu olan 

Safranbolu’da korumacılık kararının 1974 yılında belediyenin aldığı kararla uygulanmıştır (Canbulat, 

2010: 261-262). Bu tarihe kadar Kıranköy’de çok büyük değişim yaşanmıştır. 2000’lerden itibaren 

Kıranköy’de yeni mekan düzenlemeleri ve restorasyon uygulamaları hız kazanmıştır. Bağlar, Çarşı ve 

Kıranköy Kentsel Sit Alanları ile bu sit alanlarının çevresine tanımlanan; etkileme geçiş alanını 

kapsayan Koruma Amaçlı İmar Planı’nın 17.10.2010 tarihinde onaylanması ile birlikte (Yetiş, vd., 2018: 

511, Şek. 9) günümüze kadar göz ardı edilen hatalı uygulamalar yerini bilimsel yaptırımlara bırakmıştır. 

Bu süreç ile birlikte birçok ev restore edilmiş, Aziz Stefanos Kilisesi ve diğer manastır yapıları da bu 

süreçte onarıma tabi tutulmuştur. Yıllarca boş kalan ve ardından marangozhane, ev, dükkan ve depo 

olarak kullanılan Papaz Evi/İnas Mektebi 2010 sonrasında restorasyona tabi tutulmuş (2013-2015) ve 

onarım çalışmaları sonucunda Karabük Safranbolu Kültür Varlıkları Koruma Kurulu Şube 

Müdürlüğü’nün merkez binası olarak kullanılmıştır. İnas (kız mektebi), Iskalion (erkek mektebi) ve 

Metropolithane/Papaz Evi, hala aynı kurum tarafından kullanılmaktadır. 

Sonuç 

Kıranköy yerleşimi üzerinden incelenen mübadelenin mimariye etkisi, bu travmatik olayın sadece bir 

nüfus hareketi olmadığını, aynı zamanda mekanın yeniden anlamlandırılması ve kültürel mirasın farklı 

katmanlarının ortaya çıkması sürecini de tetiklediğini gösterir. Aziz Stefanos Kilisesi’nin (1872) Ulu 

Cami’ye (1956-1957) dönüştürülmesinden, Kıranköy’deki ticari ve sosyal mekanların 

işlevsizleşmesine, geleneksel altyapı unsurlarının terk edilmesinden, eğitim kurumlarının kapanmasına 

ve mezarlık alanlarının yerini yeni yapıların almasına kadar pek çok örnek, mübadelenin Safranbolu'nun 

fiziksel ve kültürel peyzajında yarattığı derin izleri gözler önüne sürer. 1923-1924 Nüfus 

Mübadelesi’nin Safranbolu özelinde, Kıranköy yerleşimi üzerinden mekan ve kimlik anlayışında 

yarattığı derin ve kalıcı dönüşümü gösterir. Mübadele, sadece bir nüfus hareketi olmanın ötesinde, 

yüzyıllardır farklı inanç ve kültürlerin bir arada yaşadığı bu tarihi dokunun fiziksel ve kültürel 

peyzajında radikal değişikliklere yol açmıştır. 

Aziz Stefanos Kilisesi’nin Ulu Cami’ye dönüştürülmesi, Kıranköy’ün merkezindeki eski mezarlık ve 

pazar alanına Asiye Hatun Cami’nin (1939) inşası, Yazıköy Kilisesi’nin (1853) Mescidi Sani (1994’ten 

beri) olarak yeniden işlevlendirilmesi gibi dini yapıların dönüşümü, mekanın kutsallık atfedilen anlam 

katmanlarının nasıl yeniden tanımlandığını açıkça göstermektedir. Bu yapılar, geçmişteki 

kullanımlarına dair izleri taşımakla birlikte Kıranköy’ün değişen demografik yapısının ve inanç 

sisteminin somut ifadeleridir. Asiye Hatun Cami’nin girişindeki farklı dillerdeki kitabeler ise, bu yeni 

kimlik arayışının ve katmanlı kültürel mirasın çarpıcı bir örneğini sunar. 

Ticari hayatta yaşanan değişimler de mekanın fonksiyonel kimliğinde önemli bir kırılmaya işaret eder. 

Rumların kentten ayrılmasıyla kapanan şarap fabrikası, meyhaneler ve dükkanlar Safranbolu’daki 

sosyal, kültürel ve ekonomik alanlardaki değişimi beraberinde getirmiştir. Bir zamanlar canlı bir ticaret 

ve eğlence merkezi olan Kıranköy, bu mekanların işlevsizleşmesiyle birlikte farklı bir karaktere 

bürünmüştür. Şarap üretiminin yerini sirke üretiminin alması veya atıl kalan fabrikaların sinema 

salonlarına dönüştürülmesi gibi örnekler, mekanın sosyoekonomik bağlamda yeniden 

anlamlandırılmasını yansıtır. 

Konut dokusunda da mübadelenin izleri belirgindir. Rum evlerinin plan tiplerinde büyük bir değişiklik 

yaşanmamış olsa da yeni sakinlerin ihtiyaçları doğrultusunda zemin katlardaki dükkanların odaya 

dönüştürülmesi, dua odalarındaki dini simgelerin yerini farklı objelerin alması gibi iç mekan 

düzenlemelerindeki değişimler, mekanın yeni sahiplerinin kültürel ve dini kimliklerini yansıtır. Evlerin 

cephelerindeki bazı süslemelerin tahrip edilmesi veya duvar resimlerinin boyanması, geçmişin izlerinin 

silinmeye çalışıldığını düşündürür. Sarnıçlar, mahzenler, işlikler gibi üretim ve depolama alanlarının 

büyük ölçüde atıl kalması veya farklı amaçlarla kullanılması, mübadele sonrası değişen yaşam 



    

 Nüfus mübadelesinin ardından Kıranköy 

 

 

677 

biçimlerinin ve ekonomik önceliklerin bir göstergesidir. Bağ arazilerinin yerleşim alanına dönüşmesi 

ise kırsal ve kentsel mekan arasındaki ilişkinin yeniden tanımlandığını ve kentin fiziksel sınırlarının 

genişlediğini ortaya koyar. 

Eğitim kurumlarının akıbeti de Kıranköy’ün sosyal ve kültürel kimliği üzerindeki mübadelenin etkisini 

anlamak açısından önemlidir. Rum okullarının kapanması ve zamanla farklı kamu kurumlarına 

dönüştürülmesi, geçmişteki kültürel mirasın nasıl yeniden işlevlendirildiğini ve yeni bir toplumsal 

düzenin inşasında mekanın nasıl kullanıldığını gösterir. 

Dini yapılar, ticari mekanlar, konutlar ve üretim alanları üzerindeki doğrudan etkilerin yanı sıra, 

toplumsal hafızada ve kültürel pratiklerde de derin izler bırakan mübadele, Kıranköy’ün bugünkü 

fiziksel ve sosyal peyzajının şekillenmesinde belirleyici bir rol oynamıştır. Bu çalışma, mübadelenin 

sadece bir insan hareketi olmadığını, aynı zamanda mekanın yeniden anlamlandırılması, kültürel mirasın 

farklı katmanlarının ortaya çıkması ve yeni bir kimlik inşası süreci olduğunu güçlü bir şekilde vurgular. 

Kıranköy örneği üzerinden yapılan bu inceleme, benzer mübadele süreçleri yaşamış diğer yerleşim 

yerlerindeki mekan ve kimlik dönüşümlerini anlamak için de önemli bir çerçeve sunar. Gelecek 

araştırmalar, mübadele sonrası Safranbolu’da yaşayanların bu mekanlarla kurduğu ilişkiyi ve yeni bir 

kültürel sentezin nasıl oluştuğunu derinlemesine inceleyebilir. Bu sayede, mübadelenin kent 

hafızasındaki kalıcı etkileri ve kültürel mirasın korunması bağlamındaki önemi daha iyi anlaşılabilir. 

 

Kaynakça 

Ainsworth, W. D. (1842). Travels and researches in Asia Minor, Mesopotamia, Chaldea and Armenia. 

John W. Parker. 

Aktüre, S. ve Şenyapılı, T. (1976). Safranbolu’da mekânsal yapının gösterdiği nitelikler ve koruma 

önerilerinin düşündürdükleri, O.D.T.Ü. Mimarlık Fakültesi Dergisi, 2(1), 61-96. 

Anonim. (2015). 81 ilde kültür ve şehir Karabük. Acar Basım ve Cilt Sanayi. 

Anonim. (1924). Za‘feranbolu [Safranbolu] ahvâl-i iktisâdiye ve mevkiiyyesini ve tüccârânın esâmîsini 

hâvî risâledir. Kanâat Matbaası Yayınları. 

Barlas, U. (2004). Safranbolu kültür tarihi araştırmaları. Senfoni Matbaası. 

Bayazıt, N. (2014). Safranbolu geleneksel konutları ve toplumsal değişme. Özlem Matbaacılık ve 

Reklamcılık Ltd. Şti. 

Belke, K. (1996). Paphlagonien und Honorias, Tabula Imperii Byzantini, band 9, Verlag der 

Österreichischen Akademie der Wissenschaften. 

Bozdağlıoğlu, Y. (2014). Türk-Yunan Nüfus Mübadelesi ve sonuçları, Türkiye Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 180, 9-32. 

Bölükbaşı-Ertürk, E. ve Arslan, B. (2019). Safranbolu’da sinemanın gelişim süreci: Özer Sineması, 

History Studies, 11(5), 1539-1554. 

Canbulat, İ. (2010). Safranbolu’da koruma. Eren Pultar (Ed.). Yapılar fora Mustafa Pultara armağan 

kitabı, (ss. 261-270). Tetragon Yayınları. 

Doğanalp-Votzi, H. (2022). Bir küçük Anadolu şehrinin tarihi ve ekonomisi: Safranbolu ve dericilik.  İ. 

Canbulat (Ed.). Safranbolu Çarşı’sı, (ss. 316-337). Nobel Akademik Yayıncılık. 

Günay, R. (1998). Türk ev geleneği ve Safranbolu Evleri. Yapı Endüstri Merkezi Yayınları. 

Gür, D. ve Karakök, C. (2024). Safranbolulu gayrimüslim kadınlar. İ. Atik Gürbüz ve C. Uncu (Ed.). 

sosyal bilimlerde kadın çalışmaları, (ss. 101-125). Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi.  

Haldon, J. (2007). Bizans tarih atlası (A. Özdamar, Çev.). Kitap Yayınevi. 

Kalyoncu, H. (2022). Safranbolu’nun demografik yapısı Karamanlı Hristiyan Ortodoks Türkler ve 

mübadele. İ. Canbulat (Ed.). Safranbolu Çarşı’sı, (ss. 358-379). Nobel Akademik Yayıncılık.  

Kalyoncu, H. (2010). Tarih içinde Safranbolu. Özlem Matbaacılık ve Reklamcılık. 

Kalyoncu, H. ve Tunçözgür, Ü. (2012).  Mübadele ve Safranbolu. Karabük Valiliği Yayınları. 

Kalyoncu, H. (2022). Safranbolu’nun Demografik Yapısı, Karamanlı Hristiyan Ortodoks Türkler ve 

Mübadele. İ. Canbulat (Ed.). Safranbolu Çarşı’sı, (358-379). Nobel Akademik Yayıncılık.  

Karacakaya, R., Yücedağ, İ. ve Yılmaz, N. (2013). Arşiv belgelerinde Karabük. Seçil Ofset. 

Kastamonu Vilayet Salnamesi, Dersaadet, 1314 

Kayam, H. C. (1993). Lozan Barış Andlaşmasına göre Türk-Yunan Nüfus Mübadelesi ve konunun 

T.B.M.M’de görüşülmesi, Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, 9(27), 581-608. 



 

BAUNSOBED, 2025, 28(54), 655-680                                                                                                  Durmuş GÜR 

 

678 

Kılıç, H. S. (2018). Safranbolu Kıranköy Bölgesindeki Eski Rum Evlerinin Zorunlu Göç Sonrası 

Mekansal Değişiminin İrdelenmesi [Yüksek lisans tezi]. Karabük Üniversitesi. 

Kuş, A. (Der.). (2009). Belediye başkanı Gadartalıoğlu Osman Akın’ın özel arşivinden bir zamanlar 

Safranbolu 1931-1946. Safranbolu Belediyesi Yayınları. 

Kuş, A. ve Ulukavak, K. (2015). Safranbolu korumada 40. yıl (1975-2015) 40 söyleşi (1975 öncesi ve 

sonrası). Göksu Ofset Matbaacılık. 

Kütükçüoğlu, M. (2022). 20. yüzyıl Safranbolu’sunda değişim ve dönüşümü Karabük ile düşünmek. İ. 

Canbulat (Ed.). Safranbolu Çarşı’sı, (ss. 464-485). Nobel Akademik Yayıncılık. 

Leonhard, R. (1915). Paphlagonia reisen und Forschungen im Nördlishen Kleinasien. Dietrich Reimer, 

Ernst Vohsen. 

Λυκούδης, Γ. (Μάκης) ve Τρiανταφυλλίδης, Π. (2014). Απο Τη Σαφραμπολη Τησ Μικρασ Ασιασ Στη 

Σαφραμπολη Τησ Νεασ Ιωνιασ. Νεα Ιωνiα. 

Maccas, L. (1919). L’Hellenisme de l’Asie - Mineure son historie sa puissance son sort. Nancy, Berger-

Levrault. 

Mango, C. (2004). A fake inscription of the empress Eudocia and Pulcheria’s relic of Saint Stephen, 

Nea Rhome, 1, 23-34. 

Özçağlar, A. (2022). Osmanlı’dan günümüze Safranbolu ilçesinin idari coğrafyası. İ. Canbulat (Ed.). 

Safranbolu Çarşı’sı, (ss. 174-197). Nobel Akademik Yayıncılık. 

Sakaoğlu, N. (1987). Amasra’nın üç bin yılı. Zonguldak Valiliği Yayınları. 

Sarıkoyuncu, A. (1992). Zonguldak ve havalisinde Milli Mücadele’ye zarar verici faaliyetler, Atatürk 

Araştırma Merkezi Dergisi, 8, 331-356. 

Somuncu, M. (2022). UNESCO dünya mirası Safranbolu Şehri’nin koruma ve yönetiminde güncel 

durum. İ. Canbulat (Ed.). Safranbolu Çarşı’sı, (ss. 536-557). Nobel Akademik Yayıncılık. 

Soykan, A.N. ve Gür, D. (2019). Safranbolu Rumlarının mimari eserleri. Arkeoloji ve Sanat Yayınları. 

Sözen, M. (2015). Kentin tarihi ve anıtsal yapıları. N. Bayazıt (Ed.). Safranbolu ve çevresi koruma ve 

turistik geliştirme projesi 1979-1980, (ss. 31-48). Seçil Ofset. 

T.C.B.O.A. A.MKT. 00082-00099-002-001. 

T.C.B.O.A. A.MKT. 00082-00099-003-002. 

T.C.B.O.A. A.MKT. 00092-00067-001-001. 

T.C.B.O.A. A.MKT. 00092-00067-002. 

T.C.B.O.A. A.MKT. 00218-00034-001-001. 

T.C.B.O.A. A.MKT.UM. 00025-00008-001-001. 

T.C.B.O.A. A.MKT.UM.365/92. 

T.C.B.O.A. A.MKT.UM.376/19. 

T.C.B.O.A. İ.DH, 1010/79752. 

T.C.B.O.A. ML.VRD.TMT. 4509. 

T.C.B.O.A. 06/L/1266-25-8. 

T.C.B.O.A. 28/B/1276-594-55. 

Ters Çita (2025). 4 Ekim 2025 tarihinde https://terscita.blogspot.com/2012/12/ adresinden erişildi. 

Tunçözgür, Ü. (2012). Dünden bugüne Safranbolu. Safranbolu Belediyesi Kültür Yayınları. 

Türker, N. ve Çetinkaya, A. (2009). Batı Karadeniz bölümü ekoturizm potansiyeli. Detay Yayıncılık. 

Türker, N. (Edit.). (2011). Zonguldak-Karabük ve Bartın illeri turizm sektör analizi. Türmatsan 

Organize Matbaacılık. 

Türker, N. ve Gür, D. (2024). Roma Dönemi’nden günümüze Safranbolu ve çevresinde bağcılık, üzüm 

ve şarap üretimi, Karadeniz Araştırmaları, XXI(83), 737-762. 

Τρiανταφυλλίδης, Π. (2022). Σαφραμπολη, Πατριδα Αλησμονητη, 1922-2022 100 Χρόνια από την 

Μικρασιατική Καταστροφή Ο τραγικός ξεριζωμός των Χριστιανικών Πληθυσμών της Ανατολής Οι 

διαδρομές σωτηρίας προς την Ελλάδα, Νεα Ιωνια, 473-480. 

Ulukavak, K. (2007). Bir Safranbolulunun penceresinden Safranbolu (gözlemler-derlemeler-

denemeler). Bizim Büro Basımevi. 

Yağcı, O. Z. ve Değirmenciler, T. (2023). Önemini yitirmiş yapıların mimarlık turizmi bağlamında 

değerlendirilmesi: Safranbolu örneği, International Academic Social Resources Journal, 8(55), 

4184-4199. 

Yazıcı-Metin, N. (2020). Salgının mimarisi: Osmanlı’da Frengi ve Gurebâ Hastaneleri (Kastamonu 

Vilayeti örneği), MSGSÜ Sosyal Bilimler Dergisi, 2(22), 252-270. 

https://terscita.blogspot.com/2012/12/


    

 Nüfus mübadelesinin ardından Kıranköy 

 

 

679 

Yazıcıoğlu, H. ve Al, M. (1982). Safranbolu (Safranbolu-Karabük-Ulus-Eflani). Özer Matbaası. 

Yazıcıoğlu, H. (1998). Safranbolu tarihine ait belgeler ve kaynaklar. Volkan Matbaası. 

Yetiş, R., Turcan, Y. ve Dinçer, A. E. (2018). Safranbolu kent formunun tarihsel serüveni ve morfolojik 

incelemesi, Değişen kent, mekân ve biçim, Türkiye kentsel morfoloji araştırma ağı II. kentsel 

morfoloji sempozyumu, 23, 495-515. 

Yücel, Y. (1980). Çobanoğulları, Candaroğulları Beylikleri. Türk Tarih Kurumu. 

Yücer, H. M. (Edit.). (2014). Safranbolu’da kültür ve medeniyet izleri araştırması. Seçil Ofset. 

 

 

Etik kurul onayı 

Bu alanda çalışmanın etik kurul onayına ihtiyaç duyulmamaktadır. Kişisel bilgiler ve özel kimlik 

bilgileri içermediği için bu araştırma etik kurul izni gerektirmeyen çalışmalar arasında yer almaktadır.  

Çıkar çatışması beyanı 

Bu çalışmada herhangi bir potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır. 

Teşekkür 

Çalışmamız kapsamında bize ev, otel ve işyerini gösteren, saha çalışmalarımız sırasında destek olan, 

fotoğraf ve çizimlerinin kullanılmasına izin veren Cahit Karakök, Elif Hacıalioğlu, Esra Oğuzkağan 

Özkan, Esra Öksüz, Mehmet Gökçü, Niyazi Ünal, Nuray Türker, Soner Kalembaşı, Tevfik Kuzu, 

Tunahan Yıldırım, Karabük Kültür Varlıklarını Koruma Bölge Kurulu Müdürlüğü çalışanlarına teşekkür 

ederim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

BAUNSOBED, 2025, 28(54), 655-680                                                                                                  Durmuş GÜR 

 

680 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


