
      

 

Mehmet Emin BARS 
Prof. Dr., Bingöl Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Türk Dili Bölümü 

 mbars@bingol.edu.tr 

 
https://orcid.org/0000-0001-6972-6860 
 

Cite As/Atıf: Bars, M., E. (2025). Türk halk anlatılarında ‘‘biz-öteki’’ algısı. Ağrı İbrahim Çeçen 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 11(2), 310-331. 

https://doi.org/10.31463/aicusbed.1689340  

 
ISSN: 2149-3006    e-ISSN: 2149-4053 

Makale Türü- Article Type: Araştırma Makalesi – Research Article 

Geliş Tarihi-Received Date :  02.05.2025 

Kabul Tarihi-Accepted Date : 03.07.2025 

Sorumlu Yazar- Corresponding Author: Mehmet Emin BARS 

Sayfa Aralığı-Page Range: 310-331 

Doi Numarası-Doi Number: https://doi.org/10.31463/aicusbed.1689340  

 

 
http://dergipark.gov.tr/aicusbed 

This article was checked by 

TÜRK HALK ANLATILARINDA “BİZ-ÖTEKİ” ALGISI 

 

“Us-Other” Perception In Turkish Folk Narratives 

https://orcid.org/0000-0001-6972-6860
https://doi.org/10.31463/aicusbed.168934019
https://doi.org/10.31463/aicusbed.168934019




310 | Mehmet Emin BARS 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

A Ğ R I  İ B R A H İ M  Ç E Ç E N  Ü N İ V E R S İ T E S İ   

S O S Y A L  B İ L İ M L E R  E N S T İ T Ü S Ü  D E R G İ S İ   

Journal of Ağrı İbrahim Çeçen University Social Sciences Institute  

AİCUSBED 11/2, 2025, 310-331 

 
TÜRK HALK ANLATILARINDA “BİZ-ÖTEKİ” ALGISI 

 
“Us-Other” Perception in Turkish Folk Narratives 

 
Mehmet Emin BARS 

Öz 

Bir toplumu tanımanın en etkili yollarından biri, onların kendileri (biz) ve başkaları 

(öteki) hakkındaki düşüncelerini öğrenmektir. Tarih sahnesine çıktıkları dönemden 

itibaren yeryüzündeki tüm toplumlar biz ve ötekiye dair algılarına göre yaşamlarını 

biçimlendirmişlerdir. Biz-öteki algısı hayatta kalmanın, farklı topluluklarla güvenli 

iletişimin temelini oluşturur. Bu algı insanın doğasından kaynaklanmaktadır. Biz-

öteki algısı millî kimliğin temel kodlarını taşıyarak kültürel belleği oluşturur. Türk 

toplumunun biz-öteki algısı da Türk millî kimlik kodlarının korunduğu ve kültürel 

belleğin aktarıldığı temel yapıdır. Türk halk edebiyatı ürünleri, kültürel zenginlik ve 

çeşitlilik barındıran farklı edebî türlere sahiptir. Bu ürünlerin içeriğini belirleyen temel 

etkenlerden biri biz-öteki algısıdır. Bu çalışmada halk edebiyatı anlatılarında “biz-

öteki” kavramları incelenmiştir. Değerlendirmeler daha çok birbirinden belirgin 

çizgilerle ayrılan üç medeniyet döneminin sosyokültürel yaşamını yansıtan mit, 

destan ve halk hikâyesi örnekleri üzerinden yapılmıştır. Çalışma sonucunda Türk halk 

edebiyatı ürünlerinde biz-öteki algısının statik değil, dinamik olduğu görülmüştür. 

Her toplumda genel kabul görmüş bir biz-öteki algısı yoktur. Bir toplumun biz-öteki 

algısı sosyokültürel değişim ve dönüşümlere bağlı olarak sürekli yenilenir. Mitlerde 

“biz” mutluluğu/ilahi düzeni/aydınlığı/ölümsüzlüğü, “öteki” mutsuzluğu/şeytani 

düzeni/karanlığı/ölümü simgeler. Destanlarda biz ve öteki daha çok renk, ırk, dil, din 

veya cinsiyet üzerinden tanımlansa da düşmanlaştırıcı bir bakış yoktur. Toplum içi 

sorunları ele alan halk hikâyelerinde ise biz ve öteki arasındaki ayırım yutucu/yok 

edici/büyük düşman konumundaki yabancı ötekinden yakınımızdaki ötekiye 

dönüşmüştür. Halk edebiyatı ürünlerinin çoğunda biz-öteki mücadelesi “biz”in 

üstünlüğü düşüncesine dayanır. Türk halkı bizi her zaman kazanan tarafta, ötekiyi 

kaybeden tarafta görmek istemiştir. 

 

Anahtar Sözcükler: Mit, destan, halk hikâyesi, biz, öteki. 

 

Abstract 

One of the most effective ways to get to know a society is to learn their thoughts about 

themselves (us) and others (the other). All communities on earth have shaped their 

lives according to their perceptions of us and the other since the time they first 

appeared on the stage of history. The perception of us-other forms the basis of survival 

and safe communication with different communities. This perception originates from 

human nature. The perception of us-other creates cultural memory by carrying the 

basic codes of national identity. The us-other perception of the Turkish society is the 

basic structure in which Turkish national identity codes are preserved and cultural 



Türk Halk Anlatılarında “Biz-Öteki” Algısı | 311 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

memory is transferred. Turkish folk literature products have different literary genres 

that contain cultural richness and diversity. One of the main factors that determine the 

content of these products is the perception of us-other. In this study, the concepts of 

“us-other” in folk literature narratives were examined. The evaluations were made 

mostly on the basis of examples of myths, epics and folk tales that reflect the socio-

cultural life of three civilization periods that are clearly separated from each other. As 

a result of the study, it was seen that the perception of us-other in Turkish folk 

literature products is not static but dynamic. There is no generally accepted perception 

of us-other in every society. A society’s perception of us-other is constantly renewed 

depending on sociocultural changes and transformations. In myths, "we" symbolizes 

happiness/divine order/light/immortality, and "the other" symbolizes 

unhappiness/evil order/darkness/death. Although in epics, we and the other are 

defined mostly in terms of color, race, language, religion or gender, there is no hostile 

view. In folk stories that address intra-societal problems, the distinction between us 

and the other has transformed from the foreign other, who is the 

engulfing/destroying/great enemy, to the nearby other. In most of the folk literature 

products, the us-other struggle is based on the idea of the superiority of “we”. The 

Turkish people have always wanted to see us on the winning side and the other on the 

losing side. 

 

Keywords: Myth, epic, folk tale, us, other. 

 

“Dünya herkese aittir; ama ulus devletlerin sınırları 

 içerisinde bazılarına daha fazla aittir.”   

(R. Kearney, 2012: 90) 

 

Giriş 

Ben/biz ve öteki kavramları tarihin ilk dönemlerinden itibaren 

tartışılmış, XVII-XVIII. yüzyıldan itibaren bilimsel anlamda birçok disiplin 

tarafından ele alınmıştır. Bu kavramlar özellikle siyaset felsefesinde kimlik 

odaklı politikaları belirlemiştir (Kundakçı, 2013, s. 69). Öncelikle psikoloji ve 

sosyoloji bilimlerinde ön plana çıkan, sonrasında sosyal bilimlerin diğer 

disiplinlerinde araştırma konusu edilen bu olgulardan kültür bilimi alanındaki 

ferdî ve toplumsal/millî kimliklerin tanımlanmasında da yararlanılmıştır. 

Sosyal bilimler içerisinde merkezî bir konumda yer alan edebiyatta özellikle 

belli bir olay örgüsü etrafında kurgulanan anlatıların çözümlenmesinde biz ve 

öteki kavramları kilit rol oynamaktadır. Bir millete ait tüm edebî ürünler 

yaratıldığı dönemin insan/toplum algısını yansıtır. Kültür değişmeleri bu 

kavramların anlamlarını sürekli olarak yeniden biçimlendirir. Göktürk dönemi 

yazıtlarındaki biz-öteki algısı ile Uygur döneminin maniheist yapıtlarındaki 

tanımlamalar birbirinden farklıdır. İslam kültür dairesine giren Türk 



312 | Mehmet Emin BARS 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

topluluklarındaki biz-öteki algısı ise daha köklü bir değişim geçirerek yeni 

anlamlar kazanır.  

Edebî eserlerde toplumsal değerler çoğunlukla ikili/zıt kavramlar 

üzerinden anlatılmaya çalışılır. Örneğin Türk-İslam edebiyatının ilk 

ürünlerinden olan ve Karahanlı hükümdarına sunulan Kutadgu Bilig’de ideal 

insan ve toplum yapısı “doğmak-ölmek, sağlık-hastalık, yarar-zarar, bilgili-

bilgisiz, başköşe-eşik, alkış-beddua, akıllı-akılsız, karanlık-aydınlık, gençlik-

yaşlılık, küçük-büyük, eski-yeni, iyi- kötü vb.” (Yücel Çetin, 2019, s. 86) zıt 

kavramlar üzerinden tanımlarken aynı zamanda döneminin biz-öteki algısını, 

hayat tarzını/zihniyetini yansıtır.  

Türk edebiyatının en eski ve önemli alanlarından birini oluşturan Türk 

halk edebiyatı kültürel zenginliği ve çeşitliliği içerisinde taşıyan farklı edebî 

ürünlere sahiptir. Biz-öteki algısı bu edebî ürünlerin içeriğini belirleyen 

unsurların başında gelmektedir. Halk edebiyatı anlatılarında biz-öteki 

kavramları ürünlerin ortaya konulduğu dönemlerin yaşam biçimine göre 

şekillenmiştir. Biz kavramı toplum dışında yabancılarla/düşmanlarla yapılan 

mücadelelerde Türk’ün millî kimliğini, öteki yabancının/düşmanın 

niteliklerini belirlerken; çatışmaların daha çok toplum içine yöneldiği 

anlatılarda biz iyiyi/doğruyu/adaleti, öteki kötüyü/yanlışı/zulmü simgeler. 

Geleneksel anlatılardaki tiplerin davranışları da yaşanılan dönemin sosyal, 

kültürel, ekonomik koşullarına göre yeniden anlamlandırılan biz-öteki 

kavramına göre şekillenmiştir.    

Mitten halk hikâyesine, efsaneden fıkraya kadar olay örgüsüne sahip 

çok sayıda türü barındıran halk edebiyatı ürünlerinde biz/Türk ve 

öteki/yabancı/düşman kavramları üzerinden yapılacak psikososyal 

değerlendirmeler millî Türk kültürünün ana kodlarının, kimlik değerlerinin 

belirlenmesinde önemli kaynak durumundadır. Bu çalışmada halk edebiyatı 

anlatıları edebiyat sosyolojisinde etkin biçimde kullanılan “biz-öteki” 

kavramları üzerinden değerlendirilmiştir. Bu değerlendirmeler Türklerin 

yaşadıkları zamanın ve mekânın koşullarına bağlı olarak değişkenlik gösteren 

millet/toplum bilincinin temel ilkelerini, hangi ölçülere (renk, ırk, dil, din vb.) 

göre tanımlandığını, bu tanımlamalar neticesinde yaratılan Türk kültürel 

kodlarını anlamaya katkı sağlamaktadır. Çalışmada nitel araştırma 

yöntemlerinden doküman analizi (belgesel tarama) veri toplama tekniği 

kullanılmıştır. Değerlendirmeler özellikle birbirlerinden bariz çizgilerle 

ayrılan üç medeniyet devrinin tipik türlerinden mit, destan ve halk hikâyesi 

örneklemleri üzerinden içerik çözümlemesi şeklinde yapılmıştır. Olayların 

mitik zaman ve mekânda tanrısal varlıklar arasında cereyan ettiği mitler, atlı-



Türk Halk Anlatılarında “Biz-Öteki” Algısı | 313 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

göçebe yaşam biçiminin olağanüstü niteliklere sahip kahramanlarının dış 

düşmanlarla yaptıkları mücadelelerin ürünü olan destanlar ile yerleşik 

kültürün toplum içi çatışmalarının ele alındığı halk hikâyeleri farklı medeniyet 

seviyelerini anlatan edebî ürünlerdir. Her biri farklı sosyokültürel devri 

yansıtan bu türler genel itibariyle Türk halkının biz-öteki algısını yansıtacak 

niteliklere sahiptir.    

 

Madalyonun İki Yüzü: Biz-Öteki Karşıtlığı 

Biz ve öteki kavramları Antik Yunan medeniyetinde Yunanlı/medeni 

ve barbar ayırımından günümüze kadar her dönemde var olmuştur. Öteki 

kavramı TDK sözlüğünde zamir ve sıfat olarak “1. Bilinenin, sözü edilenin 

dışında olan şey; öbürü, öbürkü; 2. Sözü edilen veya benzer iki nesneden veya 

kimseden önem veya konum bakımından uzakta olan; diğer, öbür; 3. Mevcut 

kültürün kabul görmüş değerleri içinde dışlanmış olan” (URL-1) anlamlarında 

kullanılmaktadır. Öteki kelimesi Latincede “alius” (alia ve aliud) ve “ceterus” 

(kalan, öteki), Yunancada aliusla aynı anlama gelen “allos”, İngilizcede 

“alien” (yabancı) ile karşılanmıştır. Romalılar kendilerinden olmayanlar için 

“barbaria” kelimesini kullanmışlardır. Benzer biçimde eski Yunan 

uygarlığında halk Yunanlılar ve barbarlar olarak ikiye ayrılmıştı. XV-XVI. 

yüzyıllarda Avrupalılar için keşfedilen yeni dünyaların (Amerika, Afrika, 

Asya, Avustralya) yerlileri barbar, vahşi ve ilkel ötekilerdi (Nahya, 2011, s. 

29-33). Sözcüğün anlamlarına bakıldığında ötekinin biz olarak görülen 

topluluklardan kültürel olarak farklı/ayrı/yabancı olanları karşıladığı görülür. 

Bir toplum tarafından öteki olarak görülenler hakkında biz tarafından çeşitli 

yargılar meydana getirilir ki bu yargıların klişeleşmiş/kalıpsal nitelikleriyle 

değiştirilmeleri pek de kolay değildir.      

Bir kişi veya toplum çoğu zaman kendisini başkası/öteki üzerinden 

tanımlar. “Biz”in tanımlanması “öteki”nin özelliklerine göre belirlenir. Sahip 

olunan iyi/olumlu nitelikler bizde bulunurken, kötü/olumsuz anlamlar ötekiye 

atfedilir. Farklılıklar üzerinden yapılan tasnifte öteki birçok toplulukta biz için 

bir tehdit olarak algılanmıştır. Biz-öteki ayırımı ırksal, etnik, dinsel, 

ekonomik, cinsel gibi farklı temellere dayandırılabilmektedir. Biz ile ötekinin 

tanımlanması kimlik inşa sürecinin temelini oluşturur. Ferdî ve 

toplumsal/millî kimlikler bu kavramlar üzerinden şekillenir. Diyalektik 

düşünceye göre her varlık tezadıyla vardır. Toplumlar kendini ötekiye göre 

konumlandırır ve olumlu özelliklerin kendinde (bizde) toplandığını iddia eder. 

Ötekileştirme sürecine göre de kimliğini oluşturur (Akpınar-Şahin, 2017, s. 

342). Zaman içerisinde bir topluma ait değer yargıları, gelenek ve görenekler, 



314 | Mehmet Emin BARS 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

sosyal normlar ve kurallar biz ve ötekiye ait kimliği belirler. Bu değerler ahlak 

felsefesinin de temel araştırma konusudur. Nitekim ahlak felsefesi insan ve 

toplumu biçimlendiren değer yargılarını, normları, ilkeleri inceler. Ahlak 

biliminin konularını teşkil eden iyi/doğru ve yanlış/kötünün ayırt edilmesi ile 

insan ve toplumdan yapılması beklenen ve yapılmaması istenen davranış ve 

eylemlerin tespiti (Aktan, 2009, s. 39) biz ve ötekiyi tanımlar.  

İyi/doğru/yapılması gereken davranışlar bizi; 

kötü/yanlış/yapılmaması istenen davranışlar ötekiyi tanımlar. Bizin değerinin 

yüceltilmesi ötekinin azaltılmasına bağlı olarak belirginleştirilir. Bizin ötekiyi 

tanımlaması aynı zamanda kendisini ifade etmesidir. Ötekiye bakış bizin 

kendisini nasıl gördüğünü ortaya koyar. Ötekinin varlığı bir taraftan biz bilinci 

etrafında bir araya gelmeyi sağlarken aynı zamanda bizin dışındaki bir grubun 

varlığından haberdar edip başka bir gruba dahil olma seçeneğini ortaya çıkarır. 

Ötekinin varlığı bizi idare edenlerin değerlerine sıkı bağlanma zorunluluğunu 

getirir. Bize ait kuralların/değerlerin dışına çıkma bizden ötekiye kayma 

riskini içinde barındırır. Bu bakımdan bizin hem yönetiminin hem de 

kurallarının/değerlerinin devamı ötekinin varlığıyla doğrudan ilişkilidir. Her 

iki kavram diğerinin varlığından beslenir/güç alır. 

Assmann (2022, s. 144), G. H. Mead’e atıfla toplumsal kimliğin hem 

kayda değer ötekiyle hem de ötekinin kimlik sahibi için oluşturduğu imgeyle 

özdeşleşerek oluşumu ve istikrarı için “karşılıklı yansıtma” sürecinden söz 

eder. Fert veya toplumların kendileriyle ilgili deneyimleri dolaylı olmasına 

rağmen diğerlerine/ötekilere dair deneyimleri dolaysızdır. İnsanın/toplumun 

benliğini görmesi için bir aynaya ihtiyacı vardır. Bu durum farkına varmayı 

ve bilinçlenmeyi sağlar. Kişisel/toplumsal kimlikler ancak iletişim, eylem 

içinde ortaya çıkar. Etnolog W. E. Mühlmann (Assmann, 2022, s. 162-163) 

ise kültürün özünde farklılaştırıcı yüksek kültür olduğunu iddia eder ve bunu 

için “sınır koyucu yapı” kavramını kullanır. Ona göre etnik giysiler, mutfak 

gibi maddi kültür, geçmişin mirası, mitler, şarkılar, danslar sınıra işaret eder. 

Tüm bunlar ötekini sınırlamak için kullanılırlar ve öncelik, üstünlük 

kavramları ile belirgin ideolojik bağlantıları vardır. Kültür kendine ait olan, 

diğer kültürlere karşı tek evrendir. Öteki kültürler yerliler için kültür olma 

niteliğine sahip değildir. 

Levi-Strauss, gelişmiş toplumların geri olarak nitelendirilen 

toplulukları kendi tarihlerinin daha önceden kat etmiş oldukları bir aşama 

olarak gördüklerini, gelişmişler bir aşama kaydederken ötekilerin hiçbir şey 

yapmadıklarından söz edildiğini söyler. Oysa ötekilerin geçmişlerinin 

bilinmemesi tarihlerinin olmadığından değil, sadece bilinmediğindendir 



Türk Halk Anlatılarında “Biz-Öteki” Algısı | 315 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

(Levi-Strauss, 1997, s. 16). Bu düşünceler ötekilerin biz tarafından yabancı 

olarak görüldüğünü, onları var eden bir geçmişlerinin varlığına dahi 

inanılmadığını anlatması bakımından önemlidir. Biz, ötekiyi var olmaması 

gereken bir şey olarak düşünmektedir. Tüm olumsuzlukların öteki üzerinden 

değerlendirilmesi de bu nedenledir. Çoğunlukla güçlü olan biz tarafından 

tanımlanan öteki güçsüz, aykırı ve tuhaftır.  

Biz’ ne kadar istikrarsızlık getirmeyecek olan, düzenin yeniden 

üretimini sağlayan ve bu nedenle toplumun var oluş amacına uyansa 

‘öteki’ de o kadar düzen bozma, istikrarsızlık getirme, düzenin 

işleyişini sağlayan gelenek, yasa, normların içini boşaltma 

potansiyeline sahip olandır, yani tehlikeli olandır (Kundakçı, 

2013, s. 69).  

Biz-öteki ilişkisinde özne bizdir. Bu nedenle öteki, biz öznesinin 

koyduğu kurallara göre tanımlanır. Kuralların biz tarafından konulması bir 

taraftan ötekinin dışlanması olarak görülürken diğer taraftan onu biz 

kimliğinin oluşumunu sağlayan temel güç hâline getirir. Ötekinin kabul 

edilebilirliği bize benzerliği ölçüsündedir. Bizin iyi veya kötü olarak 

değerlendirilmesi ötekiye göre bulunduğu duruma göre belirlenir. 

Muzaffer Şerif Başoğlu ile Carolyn Wood Şerif tarafından yapılan 

“Robbers Cave” adlı deney biz-öteki ilişkisini açıklayacak verilere sahiptir. 

Deney 11-12 yaşlarında 22 çocuk üzerinde yapılmıştır. Denekler 

Oklahoma’da Robbers Cave Millî Parkı’nda kampa alınır. Çocuklar iki gruba 

ayrılır. Gruptakilere onları diğer gruptan ayıran isimler (Çıngıraklı Yılanlar ve 

Kartallar) ve bayrak verilir. Amaç gruplardaki iç dayanışmayı ve mensubiyet 

gelişmesini sağlamaktır. Sonrasında karşı karşıya getirilen iki grup arasında 

rekabet başlar. Deneklerde karşı grubun bayrağını yakma, yiyeceklerini çalma 

gibi saldırgan hareketler de görülür. Deney insanların ait oldukları gruba (iç 

grup) bağlılık, diğer gruplara (dış grup) karşı rekabet hissi oluşturduğunu; 

bununla birlikte rakip grupların ancak tek başlarına üstesinden 

gelemeyecekleri bir zorlukla karşılaştıklarında iş birliğine yanaştıklarını 

ortaya koyar (URL-2). Buna göre bir bireyin kendisini bir gruba ait hissetmesi 

(biz), başka gruplarla (öteki) rekabet etme, onlara karşı grubunu koruma 

duygusunun oluşmasını sağlar. Kendisini bir grubun üyesi olarak görme 

insanlarda güven duygusunu yaratır. Bu duygu insan doğasından (fıtri) 

gelmektedir. 

Kearney (2012, s. 87) kötülüğün yabancılaşma, kötünün de yabancı 

kabulünün Kutsal Kitap’taki eski hikâyelerden biri olduğunu belirtir. Ona 

göre erken Batı düşüncesinde iyi öz kimlik ve aynılık kavramları ile kötülük 



316 | Mehmet Emin BARS 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

ise dışsallığa ait kavramlar ile ilişkilendirilmiştir. Böylece öteki, ruhun saf 

birliğini bozan/lekeleyen bir yabancılaşma olarak görülmüştür. Bu düşünce 

günümüzde de benzer şekilde öteki düşman, yabancı günah keçisi, muhalif 

şeytan olarak görülmeye devam etmektedir. Bir topluluğun kimliği 

başkaları/yabancılar/ötekiler üzerinden tanımlanmaktadır. 

Schnapper (2005, s. 25-28) ise öteki ile iki temel ilişki biçiminden 

söz eder. Birinci ilişki ben/biz ile öteki arasında farklılıklar üzerine inşa 

edilenidir. Benin/bizin kültürüne göre yapılan tanımlamada öteki eksik/aşağı 

olandır. Bene/bize saldırmadığı, onun iktidarını kabul ettiği sürece kabul 

edilebilir. Aksi durumda öteki çıkarılması/dışlanması/yok edilmesi gereken 

bir tehlikedir. Evrenselcilik ilkesinden yola çıkan ikinci ilişki biçimi ise bunun 

tersi bir tutuma sahiptir. Zihinsel ve ahlaki kapasiteleri, yeterlilikleri farklı 

olsa da sırf insan oldukları için bütün insanlar eşittir. Öteki kendinin/bizin 

başka bir şeklidir ve saygı duyulmalıdır. Ancak bu durum içerisinde 

asimilasyon tehlikesini barındırır. Biz/ben ötekiyi kendi özgürlüğü içerisinde 

algılamadığından kendisine benzeterek kültüründe asimile etmeye çalışabilir. 

Böylece biz, ötekiyi dışlanmadan kendine benzetebildiği ölçüde içine alır. 

Buna göre Schnapper’ın ben-öteki ilişkisinde farklılaştırıcı ve asimilasyoncu 

olmak üzere iki tutumdan söz edilmektedir. Her iki yaklaşım da temel olarak 

farklılıklar üzerine inşa edilerek ötekiyi reddeden bir düşüncenin ürünüdür. 

Kearney (2012, s. 17-18) bilinç dışı korkularımızı başkalarına 

yansıtarak suçu üzerimizden attığımızı, onları günah keçisi ilan edip 

hayatımızı kolaylaştırdığımızı, bazen ötekiyi canavara veya tanrıya 

dönüştürdüğümüzü düşünür. Günah keçileri toplumsal sorunların kaynağı, 

toplumdan uzaklaştırılması gereken ötekilerdir. Günahların/kabahatlerin 

ötekilere yüklenmesi bizin üyelerini günahlarından arındırır, grup arasında 

dayanışma duygusu yaratır. Bizdeki dayanışma/birlik duygusunun sürmesi 

ötekinin varlığına bağlıdır. Dün olduğu gibi bugün de toplumsal kargaşa 

dönemlerinde gerçek/hayali bir düşman/yabancı algısının yaratılmaya 

çalışılmasının temelinde de bu neden bulunmaktadır.  

Türk kültüründeki öteki algısında belli bir renk, ırk, dil, din veya 

cinsiyete karşı düşmanlaştırıcı bir bakışın olmadığı, toplum için 

tehlikeli/yıkıcı olarak kabul edilen düşünce ve davranışların, bunların 

temsilcilerinin yabancı/öteki olarak algılandığı dikkat çeker. Bu bakımdan 

Türk toplumunun öteki algısı ırkçı ve dinsel temeller üzerine oturtulmamıştır. 

Türk soyundan gelip Türk dili ile konuşan Müslüman toplulukların da bizin 

temel değerlerinden sapma gösterdikleri durumlarda öteki kabul edildikleri 

görülmektedir. 



Türk Halk Anlatılarında “Biz-Öteki” Algısı | 317 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

Bitmeyen Mücadele: Türk Halk Anlatılarında Biz-Öteki Algısı 

Robin Dunbar’ın “arkadaşlık bağları” üzerine yaptığı vurgu edebî 

ürünlerin biz duygusunu yaratmadaki etkisini açıklamaktadır. Dunbar’a göre 

insan beyninin temel gelişim nedeni fizikî özellikler kazanmak değil, “biz” 

duygusunu geliştirmektir. Primatların beyin hacmi ile toplulukların, arkadaş 

grupların sayısını karşılaştıran yazar, beyin ile arkadaş grubu arasında bir 

paralellik saptar. Buna göre bir insanın mensup olabileceği en büyük grup 150 

kişiliktir. Daha büyük gruplarla dostluk geliştirmenin yolu ise halk 

anlatılarıdır (URL-3). Buna göre masal, destan, hikâye gibi halk anlatıları 

insanın daha geniş gruplara katılımını sağlayarak biz duygusunu 

besler/geliştirir ve onu ilkel varlık olmaktan kurtarır.   

Halk edebiyatı ürünlerinin icra edildikleri toplumlarda önemli 

işlevleri bulunmaktadır.1 Ürünlerin ferdî veya toplumsal işlevlerini yitirmeleri 

yok olmalarına/tedavülden kalkmalarına sebep olur. Bu bakımdan ürünlerin 

varlıklarını sürdürmeleri kendilerini yeni sosyokültürel şartlara uyumlu hâle 

getirerek güncellemelerini gerektirir. Halk edebiyatı ürünlerinin değişim ve 

dönüşümü ile biz ve öteki kavramlarının tanımlanması paralellik arz eder. Bir 

ürünün kullanımdan kalkması biz-öteki kavramlarına cevap vermediğini 

gösterir. Halk edebiyatı ürününün güncellendiği her durum biz-öteki 

kavramlarının da güncellenmesini sağlar. Yaşadıkları dönemin temsilcisi olan 

halk sanatçıları kendi dönemlerinin biz-öteki algısını ürünlerine taşır.  

Türk edebî ürünlerinde biz-öteki algısı zamana, mekâna, 

sosyokültürel yapıdaki değişimlere bağlı olarak farklılıklar gösterir. Biz 

tanımlamasının aynı ırktan/milletten olma üzerinden şekillendiği durumların 

yanı sıra Türk’ün kültürel amaçlarından uzaklaşan soydaş toplulukların öteki 

tarafa itildiği görülür. Müslüman kimliğinin vurgulandığı İslami dönemin ilk 

eserlerinden Divanu Lugati’t-Türk’te geçen “Gördüm ki: Yüce Tanrı, Türk 

burçlarında doğdurdu devlet güneşini; onların ülkeleri etrafında döndürdü 

göklerin çemberini; ve onlara ad verdi Türk diye; ülkelerin idaresini verdi 

mülk diye; zamanın hakanları yaptı onları.” (Kaşgarlı Mahmud, 2020, s. 1) 

ifadeleri bizin temel harcına Türk olmayı yerleştirir. Nitekim onları diğer 

halklara karşı üstün/aziz kılan, kuvvetlendiren, onlara yanaşanları/idareleri 

altında bulunanları muratlarına erdiren Yüce Tanrı’dır. Kaşgarlı devamında 

 
1 Eğlendirme; kültürün onaylanması ve ritüelleri gözlemleyen ve icra edenlerin ritüellerinin ve 

kurumlarının doğrulanması; eğitim; kabul edilmiş davranış örüntülerini sürdürme ve protesto 

(Başgöz, 1986, s.182-191; Bascom, 2010, s. 78-82). Toplumların biz-öteki algısı ile folklorun 

işlevleri arasında doğrudan bir ilişki bulunmaktadır. Biz-öteki algısının değişmesiyle folklor 

ürünlerinin içeriği de yeniden şekillenir. Aynı işlevler farklı içeriklerle sürekli güncellenir. 



318 | Mehmet Emin BARS 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

onların dillerini öğrenmenin, onlara gönüllerini meyletmenin ve katılmanın en 

akılcı yol olduğunu söyler. Düşmanları dahi onlara sığındıklarında güven 

duymaya başlar, korkularından uzaklaşır. Nitekim Buhara imamlarından ve 

Nişaburlu bir başka imamdan rivayetle Hz. Peygamberin (s.a.) kıyamet 

gününün şartlarından, ahir zamanın fitnelerinden ve Oğuz Türklerinin 

çıkışından söz ederken “Türk dilini öğreniniz, çünkü onların çok uzun sürecek 

saltanatları vardır.” (Kaşgarlı Mahmud, 2020, s. 1) dediğini belirtir.  

VIII. asırda da Türklerin Tanrı tarafından seçilen halk olduğu 

düşüncesi bulunmaktaydı. Nitekim Göktürk Yazıtları’na göre Türk halkı yok 

olmasın, halk olsun diye İlteriş Hakan ile İlbilge Hatun’u göğün tepesinden 

daha yükseğe kaldıran yukardaki Gök Tanrısı ile Türk kutsal yer ve su 

ruhlarıdır (Tekin, 2010, s. 27). Türklerin diğer milletleri yönetme 

kudretini/becerisini Gök/Yüce Tanrı’dan aldıklarına dair inançlar, İslamiyetin 

kabulünden sonra da devam etmiştir. Buna göre biz algısının merkezinde 

bulunan Türk olma niteliği bizzat Tanrı tarafından yüceltilmiştir. Ancak bize 

ait olmak için sadece Türk olmak yetmez. DLT’de “tat” kavramı kâfir 

Uygurlarla Müslüman Farslar; “tat tawgaç” ise Çinliler için kullanılır 

(Kaşgarlı Mahmud, 2020, s. 317). Türkçe konuşan Uygur Türkleri ile birlikte 

Farsça konuşan Müslüman Farslar da tattır/yabancıdır/ötekidir. Buna karşın 

biz algısını oluşturan en önemli unsurlardan birinin dil olduğu da 

unutulmamalıdır. Türkçe konuşan Uygurların tat olarak nitelendirilmesi Türk 

töresinden uzaklaşmaları nedeniyledir. Diğer taraftan Türk olmayan 

Soğdaklar, Türkler gibi giyinip onların huyunu aldıklarından bizdendir 

(Kaşgarlı Mahmud, 2020, s. 206). Roux’un Türkleri “Türk, Türkçe 

konuşandır” (2013, s. 28) şeklindeki tanımı da dilin biz-öteki algısındaki 

yerini göstermektedir.    

Kaşgarlı’nın sözlüğünden üç asır önce taşlara kazınan Göktürk 

Yazıtları’nda öteki tarafta bazı Türk boyları da bulunur. Yazıtlarda Türk 

olarak adlandırılan Göktürklerin dışında yer alan ve öteki/düşman konumunda 

bulunan Türkiş, Dokuz Oğuz, Karluk, Kırgız gibi Türk boylarından söz edilir. 

Öyleyse aynı etnik kökenden gelmek veya aynı inanca sahip olmak bizin 

içerisinde yer almak için yeterli değildir; aynı zamanda Türk 

töresini/kültürünü benimsemek, ötekiye/düşmana karşı Türk’ün millî 

ülkülerine göre hareket etmek de gerekmektedir. Kaşgarlı’nın pas tutan kılıcın 

kahramanın durumunu bozması gibi Türk’ün de Fars’ın huyuyla 

huylanmasının etini kokutacağına dair sözleri (2020, s. 317) biz-öteki 

ayırımındaki kültürel kodların benzerliğini vurgular.  



Türk Halk Anlatılarında “Biz-Öteki” Algısı | 319 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

Doğaüstü varlıkların gerçek ve kutsal eylemlerinin anlatıldığı mitler, 

biz-öteki algısının oluşmaya başladığı ilk anlatı türüdür. Mitlerde evrenin 

iyilik-kötülük, aydınlık-karanlık gibi zıtlıklar üzerine kurulması (Gümüş, 

2021, s. 83) biz-öteki kavramlarını şekillendirir. Buna göre evrende biz 

iyi/aydınlık tarafı öteki ise kötü/karanlık tarafı simgeler. Mit ilkel insanların 

evreni, kendilerini, tabiatı algılama sistemidir. İlkeller bu algılamayı en 

basitinden biz-öteki kavramları üzerinden yapmıştır. Nitekim Radloff 

tarafından derlenen Altay yaratılış mitinde (Ögel, 1998, s. 451-465) biz-öteki 

algısı Tanrı-Erlik zıtlığı üzerinden tanımlanır. Mite göre Tanrı her tarafın 

sularla kaplı olduğu, hiçbir şeyin yaratılmadığı bir zamanda sular üzerinde 

uçmaktadır. İnsan da tektir ve Tanrı ile birlikte uçar. İnsanoğlu kendisini 

Tanrı’dan üstün görmeye başlar, çeşitli hileler yapar. İnsanoğlu suyun 

dibinden Tanrı’dan gizli toprak alarak kendisi için bir yer yapmaya karar verir. 

Ağzındaki toprak şişince Tanrı, insanoğlunun yardımına gelir; onu kurtarır. 

Yeryüzü dümdüz iken insanoğlunun tükürdüğü topraktan dağlar, tepeler 

oluşur. Tanrı insanoğluna Erlik (şeytan) adını verir ve onu katından kovar. 

Tanrı’nın Erlik’i kovmasının nedeni kendisini Tanrı’dan üstün görmesi, çeşitli 

hilelere başvurup kötülük yapmasıdır. Mitte Tanrı ve onun yolundan gidenler 

biz; Erlik ve onu takip eden günahkârlar ötekiyi temsil eder. İnsanoğlu 

Tanrı’nın emrinden çıkıp büyüklük taslayarak hilelere başvurmasaydı bizin 

bir parçası olarak yaşamını Tanrı’ya eş biçimde sürdürmeye devam edecekti. 

Öteki tarafa geçiş Erlik’in olağanüstü tanrısal niteliklerinden yoksun 

kalmasına neden olur. Öteki olan Erlik, Tanrı’nın yarattığı insanlara yasak 

meyveyi hile ile yedirerek biz ile mücadeleye devam eder. Tanrı bizin 

normlarına uymayan Erlik’i yerin altına, Ece ile Törüngey’i yeryüzüne 

gönderir. Tanrı tarafından ortaya konulan değerlerden sapma biz-öteki 

gruplarını meydana getirir. Ötekiler tanrısal nizama uymadıklarından 

gökten/tanrısal mekândan kovulan günahkârlar grubudur. İlk zamanlarda 

sadece tanrısal mekânda mutlu bir hayat süren biz varken düzeni bozmaya 

çalışanlar bizden koparak öteki tarafı meydana getirir. Ötekiye geçiş sonsuz 

mutluluğun sona ermesine, kargaşanın/ölümün oluşumuna neden olur. Biz 

mutluluğu/tanrısal düzeni/aydınlığı/ölümsüzlüğü, öteki mutsuzluğu/şeytani 

düzeni/karanlığı/ölümü simgeler.   

Mitlerde göksel varlıklar etrafında üç dünyada (gök-yer-yeraltı) 

meydana gelen eylemlerle tanrısal düzen-şeytani düzen, kaos-kozmos 

arasındaki zıtlıklar üzerine inşa edilen biz-öteki algısı destanlarda yeryüzüne 

inen olağanüstü kahramanların bulunduğu toplum değerleri etrafında 

şekillenir. Türk destan metinlerindeki biz-öteki tanımlamaları çoğunlukla 



320 | Mehmet Emin BARS 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

etnik köken, din ve dile göre yapılsa da bu unsurların tek ölçüt olmadığı; 

başkahramanın ve mensubu olduğu toplumun kabul ettiği töre/kültürel 

değerler ve ülkülerin biz kavramını şekillendirdiği görülür. Destanlarda etnik 

köken, dil ve din etrafında şekillenen bizin değerlerini kabul etmeyen her 

fert/millet/topluluk öteki taraftadır. Biz-öteki parçalanmasının görüldüğü en 

önemli metinlerden biri Oğuz Kağan destanıdır. Oğuz Kağan destanında biz-

öteki epik zıtlığı çoğunlukla etnik karakterler üzerinde yapılır. Destanın hem 

epik (Bang-Rahmeti, 1988) hem de salname (Togan, 1972) varyantında Oğuz 

kavmi ile Urum, Urus, Masar, Tangut, Şağam vb. halklarla kurulan zıtlıklar, 

tarihî gerçeklerden ziyade epik dünyanın sembolik işaretleridir. Benzer durum 

Dede Korkut anlatılarında Gürcü, Abaza, Trabzon Rumları üzerinden yapılır. 

Mitolojik düşüncenin izlerini taşıtan destanda biz kozmosu, öteki kaosu 

simgeler. Bayat’ın (2006, s. 226-227) da ifade ettiği gibi destanda biz-

onlar/öteki zıtlığı renk, kavim ve din üzerinden yapılmıştır. Biz (Oğuzlar) 

ak/ışıklı, öteki (düşmanlar) ise kara/karanlıktır. Biz kültürlü, iyi, göçebe iken; 

öteki vahşi, kötü, yerleşiktir. Çadırlarda yaşayan atlı göçebelerle (biz) 

kalelerde yaşayan yerleşik halklar (öteki) iki farklı dünyanın temsilcileridir. 

Destanda renk hem etnik hem de dinî zıtlığı belirtir. Ötekilerin/düşmanların 

tümü kara donludur. Oğuz’un “Ben Uygurların kağanıyım ve yeryüzünün dört 

köşesinin kağanı olsam gerek” (Bang-Rahmeti, 1988, s. 17) düşüncesiyle 

cihan devleti kurma ideali biz-öteki zıtlığının oluşmasının temel kaynağını 

oluşturur. Destanda din üzerine kurulan biz-öteki zıtlığı salname (Togan, 

1972, s. 18-20) örneklerinde açıkça görülür. Oğuz ile babası ve uruğu 

arasındaki çatışmanın temel nedeni farklı bir dine inanmaktır. Oğuz atalarının 

dinini inkâr etmiş, tek Tanrılı yeni bir dine inanmış, bu durum içinde 

bulunduğu toplum tarafından öteki olarak görülüp mücadele edilmesi gereken 

bir düşman konumuna getirmiştir. İslamiyet öncesinin Türk olmak, Türkçe 

konuşmak, geleneksel Türk inançlarına inanmak (Gök Tanrı inancı gibi), 

töreye göre hareket etmek kıstaslarına göre şekillenen biz kavramı; İslamiyet 

sonrasında İslam inancı etrafında yeniden belirlenmiştir. Destanda biz-

onlar/öteki zıtlığı renk, kavim ve din üzerinden yapılmış görünse de esasında 

kültürel farklılıklar mücadelenin temelini oluşturur. Nitekim Dede Korkut 

kahramanlarından Kazan Bey’in dilinden dökülen “küçüçük tonuz şölenlü, bir 

torba saman döşeklü, yarım kerpiç yasduklu, yontma ağaç tanrılu [kâfir]” 

(Ergin, 1997, s. 238) ifadeleri ötekilerle Oğuz’un dünyası arasındaki kültürel 

zıtlıkları anlatır.  

Burada unutulmaması gereken husus bir toplumun biz ve öteki 

algısının statik değil, dinamik olduğudur. Tarihsel süreç içerisinde şekillenen 



Türk Halk Anlatılarında “Biz-Öteki” Algısı | 321 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

bu algılar sosyokültürel değişim ve dönüşümlere bağlı olarak anlamlarını 

sürekli yeniler/günceller. Bir toplumun ötekileri zamanla değişebilir. Dünün 

ötekileri bugünün bizine dönüşebildiği gibi bugünün ötekileri dünün bizine ait 

olabilir. Biz ve ötekiyi belirleyen özellikler genel değerler değildir. Bu 

değerler zamana, mekâna ve topluma göre değişiklik gösterir. Her toplum için 

genel geçerliliğe sahip biz ve öteki kavramı yoktur. Aynı olgu veya kavramın 

farklı toplumlarda farklı değerlere sahip olduğu görülür. İslamiyet öncesi Türk 

edebî ürünlerinde eski Türk inançları etrafında şekillenen biz algısı, 

İslamiyet’in kabulünden itibaren -Divanu Lugati’t-Türk’te olduğu gibi- yeni 

dinin değerlerine göre yeni bir şekle girmiştir. Benzer biçimde İslamiyet’in 

dışında farklı inanç sistemlerini kabul eden Türk topluluklarında yeni bir biz-

öteki algısı yaratılmıştır. Ancak geniş bir coğrafyada farklı inanç ve 

kültürlerin etkilerine giren Türk topluluklarında, toplumsal hafızayla 

korunan/aktarılan millî kodlar etrafında şekillenen biz-öteki algısındaki 

benzerlikler farklılıklardan daha çoktur.  

Destandan halk hikâyesine geçiş döneminin ürünü olarak kabul edilen 

Dede Korkut anlatılarında öteki Oğuz Kağan destanında olduğu gibi 

Oğuz/Türk dışındaki düşman değildir. Değişen sosyokültürel yapı yeni bir 

biz-öteki algısını ortaya çıkarır. Oğuz kavminin kuzeydoğu Anadolu’da 

kâfirlerle/ötekilerle yaptıkları mücadeleleri anlatan hikâyelerden ikisi 

Oğuzların iç mücadelelerini (Dirsen Han Oğlu Boğaç Han Boyu, İç Oğuz’un 

Dış Oğuz’a Asi Olup Beyreğ’in Öldüğü Boy) anlatır. Her iki hikâyede de öteki 

dış düşman yerine Oğuz kavminin üyeleridir. İlk hikâye Dirse Han’ın kırk 

namert yiğidinin Boğaç Han’ı kıskanarak babaya oğlunu öldürtmek isteği 

üzerine inşa edilir. Boğaç, Oğuz töresine aykırı davranmakla suçlanır. 

Boğaç’ın öteki olarak görülüp babası tarafından öldürtülmek istenmesinin 

nedenleri  

kalın Oğuzun üstüne yorıyış it[mesi], ne yirde gözel kopdıysa çeküp 

al[ması], ağ sakallu kocanun ağzın[a] sög[mesi], ağ pürçeklü 

karınun südin tart[ması]… gögsi gözel kaba tağa ava çık(ıp) 

[babası] var iken av avla[yıp] kuş kuşla[ması], al şarabun itisinden 

al[ıp] iç[ip] anasıyla sohbet eyle[yüp] atasına kasd eyle[mesidir] 

(Ergin, 1997, s. 83-84).  

Kırk namerdin Boğaç’tan kurtulmasının tek yolu onu töreye karşı 

gelmekle suçlamalarıdır. Çünkü Oğuzlarda birbirinden kopuk benleri bir amaç 

uğruna bir araya getirerek bize dönüştüren kalın Oğuz töresidir. Toplumsal 

düzenin devamı törenin korunmasına bağlıdır. Dirse Han’ın ulu toy 

düzenleyerek İç Oğuz ile Dış Oğuz’un beylerini toplaması, açları doyurması, 

çıplakları donatması, borçluları borçlarından kurtarması sonucunda ağzı 



322 | Mehmet Emin BARS 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

dualıların alkışlarıyla sahip olduğu biricik oğlunu feda etmeye kalkışması 

törenin/devletin devamı içindir.  

İç Oğuz’un Dış Oğuz’a isyanı sonucunda Beyrek’in ölümünde de 

öteki tarafa itilen öncesinde bize ait bireylerdir. Kazan evini yağmalattığında 

Dış Oğuzlara haber vermez. Dış Oğuzlar da Kazan’ın davetine katılmayarak 

ona isyan ederler. Oğuz töresi beylerin davetine icabet etmeyi gerektirir. Aruz, 

Kazan ile barıştırmak bahanesiyle Beyrek’i çağırtır, kendilerine itaat etmesini 

söyler, itaat etmeyince de onu yaralar. Bu yara Beyrek’in ölümüne neden olur. 

Kazan Dış Oğuz’u yağmaya çağırmayarak töreye aykırı davranmış, buna 

karşın Aruz ihanet ve yalana başvurarak isyan etmiş, Kazan’ın ınağı2 ve Dış 

Oğuz’un damadı Beyrek’i öldürmüştür. Aruz ve Dış Oğuzlar iktidara itaati 

esas alan Türk töresine aykırı hareket ederek daha büyük bir hata işlemiş, 

töreyi temelinden yıkmış ve bizin dışına itilerek öteki tarafa sürülmüşlerdir. 

Töreye aykırı hareket etmek İç Oğuzların (Kazan’ın en yakın nedimi) 

Beyrek’i, Dış Oğuzların da Aruz Koca’yı kaybetmesine neden olur. İsyanın 

başlamasına neden olan Aruz’un ölümü üzerine Dış Oğuzların iktidarın 

temsilcisi Kazan Bey’den af dilemeleri onları öteki olmaktan kurtararak tekrar 

bizin bir parçasına dönüştürür. Oğuzların biz-öteki algısında 

devletin/törenin/düzenin devamı temel ölçüt olarak alınmıştır. 

Biz-öteki ayırımı bir milletin dış düşmanlarla yaptığı mücadele ile 

toplum içi çatışmalarda farklı şekillerde karşımıza çıkar. Göçebe toplum 

yapısının ürünü olan kahramanlık anlatılarında çoğunlukla biz-öteki 

kavramları Türk-dış düşmanlar arasındaki farklılığı belirtirken toplumsal 

çatışmaların başladığı yerleşik hayatın ürünlerinde kahraman ve mensubu 

olduğu topluluk tarafından belirlenen değerler ile karşıt değerler arasındaki 

ayırımı anlatır. Daha çok yerleşik kültürün ürünleri olarak kabul edilen halk 

hikâyelerinde de toplum içi sorunların ele alınmasıyla beraber biz-öteki 

ayırımı yutucu/yok edici/büyük düşman olan yabancı ötekiden ziyade 

yakındaki öteki üzerinden yapılmaya başlanır. Dede Korkut anlatıları öteki 

kavramındaki bu değişim ve dönüşümün habercisidir. Öteki, halk 

hikâyelerinde uzakta değildir; yakında, bizin hemen yanı başındadır. Toplum 

içinde şiddetli çatışmaların olmadığı, mücadelelerin dışardaki uzak ötekilere 

karşı yapıldığı ürünlerde öteki ve taşıdığı özellikler açık ve nettir. Bize ait 

değerlerden farklı değerlere sahip olan, biz için tehlike oluşturan toplum dışı 

her türlü kişi/topluluk ötekidir. Ancak konuların toplum içine yönelmesiyle 

birlikte her hikâyedeki biz-öteki algısı yeni anlamlarla donatılılır. İşlenen 

 
2 Maiyetteki en güvenilir kimse, bir maiyet ünvanı. 



Türk Halk Anlatılarında “Biz-Öteki” Algısı | 323 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

konu etrafında kahramanların tutumu, kahramanların mücadele ettiği 

kişiler/gruplar, anlatıcıların/dinleyicilerin duygusal olarak kendilerine ait 

hissettikleri taraf biz-ötekinin özelliklerini şekillendirir. Örneğin Kerem ile 

Aslı’nın aşkının anlatıldığı hikâyede (Öztürk, 2006) biz, Kerem ve onun 

yanında bulunanlarken ötekiler Aslı’nın babası Ermeni keşiş, karısı ve onlara 

yardım edenlerdir. Hikâyede biz-öteki zıtlığı ilk bakışta din üzerinden 

yapılıyormuş gibi görünürken esasında yaşanılan toplumun temel değerleri 

ayırıcı/sınır koyucu unsurlar olarak yer almaktadır. Uzun yıllar şahın emrinde 

ona hazinedarlık yapan keşişin verdiği sözde durmaması, hile ve yalanla kızını 

şahın oğlundan uzaklaştırması, sonunda hem Kerem’in hem de kızının 

ölümüne neden olması onu ve taraftarlarını öteki yapmıştır.  

Ferhat ile Şirin hikâyesinde (Özarslan, 2006, s. 213-256) ise öteki 

yakın akrabadır. Diyar-ı Horasan’da bulunan azim şehrin kadın sultanı 

Mehmene Banu, kız kardeşi Şirin ile usta mimar Behzat’ın oğlu Ferhat’a karşı 

insani değerlere aykırı davranışlar sergileyerek öteki tarafta kalır. Mehmene 

Banu yeğeni Şirin ile Ferhat arasındaki aşka rağmen âşık olduğu Ferhat’ı 

Şirin’den ayırmak için türlü hile ve işkencelere başvurur. Ferhat ile Şirin’in 

aşkını duyan Hürmüz Şah’ın oğlu Hüsrev Şehzade âşıkları kavuşturmak için 

Mehmene Hatun ile savaşır ancak Şirin’e o da âşık olur. Hüsrev Şehzade başta 

âşıkları kavuşturmak için elinden geleni yaparak biz tarafında yer alırken 

Şirin’e âşık olduktan sonra verdiği bütün sözleri, yaptığı tüm fedakârlıkları 

unutarak Ferhat’ı ortadan kaldırmak için çeşitli hilelere başvuran bir kişiye 

dönüşür, Mehmene Banu ile aynı tarafa/ötekiye geçer. Hikâye birbirlerini 

seven iki âşığa yardım edenlerle-engel olanlar arasındaki çatışmayı anlatır. İki 

âşık birbirlerini saf bir duyguyla sever, yalana ve hileye başvurmaz, kimseye 

zarar vermezler. Başta Mehmene Banu ile Hüsrev Şehzade olmak üzere, 

kötülüklere başvurmaktan kaçınmayan, iyi/biz tarafında bulunanları çeşitli 

hilelerle, yalanlarla ayırmaya çalışan grup ötekidir. Öteki taraf ahlaki 

değerlerden uzak, şahsi menfaatleri uğruna toplumsal değerleri göz ardı eden 

kişilerden oluşur.  

Halk anlatılarındaki biz-öteki çatışmasında bizin kazanması genel bir 

kural hâline gelmişken halk hikâyelerinin bazılarında ötekilerin galip olduğu 

görülür. Halk hikâyeleri genellikle mutlu sonla biter (Alptekin, 2005, s. 39). 

Mutlu sonla biten hikâyelerde biz ötekiyi mağlup etmiştir. Ancak hikâyelerin 

bazılarında âşıkların birbirlerine kavuşamadan/kavuştukları anda öldükleri 

dolayısıyla ötekilerin kazandıkları görülür. Boratav dinleyici ile hikâyecilerin 

aynı içtimai muhite mensup olduklarından ekseriyetle hissiyat ile 

zihniyetlerinin birbirlerine uyduğunu belirtir. Âşıklar dinleyici muhitinin 



324 | Mehmet Emin BARS 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

arzularını yerine getirmek mecburiyetindedir. XIX. yüzyılın başlarında 

sevdalıların muratlarına kavuşamadan ölmeleri üzerine birçok köy ve 

kasabada yeniçeri ağalarının, köy kabadayılarının buna kızarak hikâyecileri 

dövdükleri, vurdukları, öldürdükleri rivayet edilir. Bunun üzerine Kars ve 

havalisi âşıkları bir araya gelerek âşıkları muratlarına kavuşturacak şekilde 

hikâyeleri değiştirmeye karar vermişlerdir (Boratav, 2002, s. 68-69). Halkın 

sevdalıların buluşmasını ve hikâyenin mutlu sonla bitirilmesini istemesi biz 

lehine gösterdiği tutum nedeniyledir. Toplum biz-öteki çatışmasında bizi her 

zaman kazanan/mutlu olan tarafta, ötekiyi de kaybeden/mutsuz olan tarafta 

görmek ister. 

Assmann (2020, s. 164-165), folkloru “yerel özelliklere sahip olan ve 

egemen kültürle arasında, lehçenin kültür dili ile ilişkisine benzer ilişki olan 

bir alt kültür biçimi” olarak tanımlar ve folkloru oluşturan örf ve âdetlerin bu 

tür bir karşı kimliğin katılaşmış sembolik ifadesi hâline geldiğini belirtir. 

Farklılaştırma süreci aşağıdan yukarıya doğru olduğu gibi aksi durumda da 

gerçekleşebilir. Buna göre folklor ürünleri biz-öteki karşı[t] kimliklerinin 

sembolik birer ifadesidir. Assmann’ın burada sözünü ettiği iki kültür aynı 

toplum içerisindeki egemen/seçkinci kültür ile halk kültürüdür. Bu iki 

kültürden hangisinin bizi hangisinin ötekiyi karşıladığı nereden bakıldığına 

bağlıdır. Seçkin/aydın/elit olarak nitelendirilen kişilerin gözüyle halk kültürü 

öteki tarafta iken, çoğunlukta bulunan halka göre egemen/seçkinci kültür 

ötekidir. Toplum içi sorunların ele alındığı halk edebiyatı ürünlerinde (halk 

hikâyesi, masal, fıkra vb.) benzer çatışmalar/karşıtlıklar karşımıza 

çıkmaktadır. Ancak bu ürünlerin (biz-öteki kavramlarına nereden bakılırsa 

bakılsın) kültürel kodların yaratıldığı, korunduğu, yeniden biçimlendirildiği, 

aktarıldığı birer araç olduğu gerçeğini değiştirmez.  İlk olarak sözlü kültür 

içerisinde ortaya çıkan bu ürünler toplumsal hafızanın temel aktarım yoludur.     

Biz-öteki algısı yerleşik hayatın ürünleri olan fıkra, masal, efsane gibi 

halk edebiyatı türlerinde de halk hikâyelerine benzer biçimde anlatılan 

zamanın ve toplumun sosyokültürel yapısına bağlı değişimler gösterir. Aksoy 

Sheridan’ın Türkiye’de Karadenizlilere yönelik tektipleştirme ve 

ötekileştirme kavramlarını Temel’in saf, kıt anlayışlı, mantık dışı 

davranışlarının vurgulandığı fıkraları üzerinden yaptığı değerlendirmede 

Lazlara/Karadenizlilere karşı Temel fikra tipi bağlamında belirli bir 

“stereotipleşme” ve “ötekileştirme” sürecinin yaşanmış olduğunu düşünür 

ancak temkinli davranarak daha kapsamlı bir çalışmanın gerekliliğini de 

belirtir (2007, s. 100-111). Yazarın özellikle Temel tipinin olumsuz bazı 

niteliklerinin yer aldığı ve bunların bir kısmının farklı kültürlerde anlatılan 



Türk Halk Anlatılarında “Biz-Öteki” Algısı | 325 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

fıkraların Temel’e uyarlandığı örnekler üzerinden değerlendirme yapması 

böyle bir sonuca varmasına neden olmuştur. Temel’in pratik zekâsı ve hazır 

cevaplılığıyla Nasrettin Hoca gibi birçok çetrefilli konuyu incelikli biçimde 

çözdüğü fıkralarına bakıldığında bir ötekileştirmeden söz etmenin mümkün 

olmayacağı görülecektir. Fıkralarda bölge insanını ötekileştirmekten ziyade 

bir bütünün farklı nitelikler taşıyan parçalarının tipik özelliklerini mizahi 

açıdan ifade etmesi söz konusudur. Bu bakımdan Kayserili, Laz, 

Kastamonulu, İstanbullu gibi bölgesel tipler üzerinden anlatılan fıkralarda 

öteki tarafta kimse yoktur. Tüm bu alt kültürler bizin birer parçası olarak bizin 

farklı niteliklerinin fıkra yapısı içerisinde abartılarak mizahi bir yapıya 

dönüştürülmesidir. Tüm bölgesel fıkralar yöre insanının olumlu ve olumsuz 

çeşitli niteliklerini komik açıdan yansıtır. Raskin ve Attardo gülmenin biz ve 

ötekiler veya bizim daha önceki kendiliğimiz ve şimdiki kendiliğimiz 

arasındaki karşılaştırmadan ileri geldiğini belirtir (Archakis ve Tsakona’dan 

akt. Uçar, 2005, s. 104). Temel veya bölgesel bir tipe bağlı olarak anlatılan 

fıkralarda da yukarıda belirtilen ikinci durum (bizin kendisiyle karşılaşması) 

söz konusudur.   

Gölge oyunu gibi geleneksel seyirlik oyunlarımızın da çoğunlukla 

zıtlıklar üzerine inşa edildiği görülür. Başlangıçtaki karanlık ile beyaz 

perdenin ışıkla aydınlanmasıyla oyunun başlaması iyilik-kötülük veya 

aydınlık-karanlık düalizmini yansıtır. Oyunda beyaz perde evreni, ışık güneş 

veya yıldızları, tasvirler evrendeki varlıkları genel itibariyle kozmosu 

simgeler (Gümüş, 2021, s. 83). Oyunda karanlık ötekini, aydınlık/ışık bizi 

sembolize eder. Biz gelmeden önce öteki vardır, bizin gelişiyle öteki ortadan 

kalkmalıdır. Bu yönüyle oyun aydınlığın karanlığı ortadan kaldırmasını 

anlatır. Biz-öteki düalizmi oyunlardaki tipler üzerinden de ortaya konulur. 

Oyunlarda yer alan büyücü, canavar, cazu, cin, ejderha, üfürükçü, zebani gibi 

demonik varlıklar saçtıkları korku ve bize verdikleri cezalarla öteki/karanlık 

taraftadırlar. 

Toplumların uzun tarihî süreçler içerisinde yaşadıkları tecrübeleri, 

geleneksel düşünce biçimlerini aktaran, toplumsal kimliğin inşasının 

göstergeleri olan atasözleri ve deyimler, biz-öteki kavramlarına yüklenen 

anlamları en iyi ifade eden söz kalıplarıdır. Bu sözler toplumsal kuralları, 

töreyi aktarır. Türk atasözü ve deyimlerinde Türklerin Acem, Arap, Arnavut, 

Çerkez, Ermeni, Hint, Rum, Yahudi gibi topluluklarla ilgili genel kanıları yer 

alır. Biz tarafından üretilen atasözleri ve deyimler, içerisinde yer alan diğer 



326 | Mehmet Emin BARS 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

toplum adlarının çoğunluğunu öteki olarak konumlandırarak olumsuz duygu 

değerini yüklemiştir3 (Hirik, 2008, s. 166-175).  

Kalıp sözlerin yanı sıra ozan, âşık, meddah gibi halk sanatçılarının 

eserlerinin de çoğunlukla zıtlıklar üzerinden biz-öteki kavramlarını 

tanımladıkları görülür. Örneğin Âşık Şenlik divanilerinde dostluk-düşmanlık, 

hayırlı evlat-hayırsız evlat, mert-namert, sabır-gurur, köle-efendi, dünya-

ahiret, doğruluk-hile gibi zıtlıklar (Balkaya, 2013, s. 8-12) üzerinden 

toplumun moral değerlerini (biz-öteki algısını) dile getirir. Bu değerler 

toplumun uyması ve kaçınması gereken düsturlardır.  

Modern dönemin edebiyat ürünleri ile postmodern dönemin zamanı, 

mekânı, olay örgüsü silikleşen, tipleri/karakterleri belirginsizleşen türleri 

yepyeni bir biz-öteki yaklaşımı sunmaktadır. Geleneksel toplumlarda 

ömürlerinin büyük çoğunluğunu dar bir mekânda, bazen hiç yabancı/öteki 

görmeden geçiren toplumu, dünyanın küresel bir köy hâlini aldığı modern ve 

postmodern dönemlerde yerini yeni bir bireye/topluma bırakır. Geleneksel 

toplumlarda biz-öteki arasındaki sınır kesin çizgilerle çizilmiş, çizginin karşı 

taraflarında kimlerin bulunduğu bellidir. Bilgi birikimi, hızlı sanayileşme ve 

teknolojik gelişmelerle birlikte gelişen ulaşım ve iletişim olanakları biz ile 

ötekiyi kesin çizgilerle ayıran sınırı ortadan kaldırmıştır. Biz ve öteki birbirine 

karışmış, saf bir biz ve öteki kavramından söz etme olanağı ortadan kalkmıştır. 

Belli bir renk, ırk, dil, din, cinsiyet üzerinden yapılmaya kalkışılacak biz-öteki 

ayırımı toplumun birlikte yaşama olanaklarına ciddi zararlar verecek bir 

yapıya evrilmiştir. Sanayileşme, kentleşme, küreselleşme, dijitalleşme 

olgularıyla birlikte yalnızlaşan ve bireyselleşen toplumlarda biz bilincinin 

zayıflayarak ben olgusuna dönüştüğü görülmektedir. 

Karşıtlıklar üzerinden tanımlanan biz ve öteki arasındaki düşmanlık 

algısı Amy Gutmann’a göre iki durumda ortadan kalkar. İlkinde karşıdaki 

grubun cinsiyetine, ırkına ve etnik kökenine bakmadan kendisine özgü 

kimliğine saygı duyarak; ikincisinde ise haksızlıklara uğramış toplulukların 

kendilerine özgü davranış biçimlerine, dünya görüşlerine saygı duyarak biz ve 

öteki birbirini kabul edebilir (Gutmann’dan akt. Habermas, 2012, s. 113). 

Geçmişte biz-öteki arasındaki düşmanlık algısı -Gutmann tarafından yukarıda 

ifade edilen- ikinci durumu gerçekleştirememiş olsa da bugün ilkini yapmak 

zorunda kalmıştır. Aktan (2009, s. 42), ahlak felsefesinde çeşitli ahlak 

yaklaşımlarını sınıflandırırken ahlak kurallarını özel çıkar ve toplumsal çıkar 

 
3 Örnek atasözleri: Ne Şam’ın şekeri, ne Arap’ın yüzü; İt derisinden post, Ermeni’yle Rum’dan 

dost olmaz; Tahtadan maşa, Yahudi’den paşa olmaz; Gül dalından odun, Çingene’den kadın 

olmaz vb. Örnek deyimler: Arap saçına dönmek, Çingene kavgası, Arnavut barutu vb. 



Türk Halk Anlatılarında “Biz-Öteki” Algısı | 327 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

yönünden ikiye ayırır: Egoist ahlak/mutluluk ahlakı, alturist ahlak/ödev ve 

sorumluluk ahlakı. Türk halk anlatılarında kahramanlar dış/iç düşmanlarla 

yapılan mücadelelerde ödev ve sorumluluk ahlakını benimsemişlerdir. Bizi 

temsil eden kahramanlar ödev ve sorumluluklarının bilincinde olan, 

hak/adalet kavramlarını yücelten, toplum menfaatlerini şahsi çıkarlarına tercih 

eden tiplerdir. 

 

Sonuç 

Halk edebiyatı ürünleri halkın duygu ve düşüncelerini yansıtan 

eserlerdir. Bu eserlerde Türk halkının yakın-uzak, dost-düşman, tanıdık-

yabancı, güvenli-tehlikeli algıları yer alır. Bu özellikleriyle biz-öteki algısının 

temel kaynaklarından birini oluşturur. Biz-öteki algısı halk edebiyatı 

ürünlerinin yaratıldığı tarihî-coğrafi şartlara, toplumun yaşam biçimlerine 

bağlı olarak farklı şekillerde karşımıza çıkar. Tanrı veya yarı tanrısal 

varlıkların evreni ve canlıları yaratım sürecini anlatan mitler; toplumun 

olağanüstü niteliklere sahip kahramanları etrafında dış düşmanlarla verdiği 

mücadeleleri anlatan destanlar ile yerleşik hayata geçişle birlikte toplum içi 

mücadelelere yer veren halk hikâyeleri farklı biz-öteki algısına sahiptir. 

Toplum dışında düşmanlarla yapılan mücadelelerde biz Türk millî kimliğini, 

öteki yabancı/düşman kimliğini belirlerken; çatışmaların daha çok toplum 

içine yöneldiği anlatılarda biz iyiyi/doğruyu/adaleti, öteki 

kötüyü/yanlışı/zulmü simgeler. 

Mitlerde biz mutluluğu/tanrısal düzeni/aydınlığı/ölümsüzlüğü, öteki 

mutsuzluğu/şeytani düzeni/karanlığı/ölümü simgeler. Kozmos bizdir, kaos 

ötekidir. Türk destanlarında biz-öteki algısı daha çok belli bir renk, ırk, dil, 

din veya cinsiyet üzerinden tanımlanmıştır. Ancak bu tanımlamada 

düşmanlaştırıcı bir bakış yoktur. Rengi, ırkı, dili, dini, cinsiyeti ne olursa olsun 

Türk töresini/kültürünü benimseyen, Türk’ün millî ülkülerine göre hareket 

eden herkes biz; bunlara karşı olanlar ötekidir. Bu bakımdan Türk’ün öteki 

algısı ırkçı ve dinsel temeller üzerine oturtulmamıştır. Halk hikâyelerinde ise 

daha farklı bir bir öteki algısı karşımıza çıkar. Toplum içi sorunların ele 

alınmasıyla beraber biz-öteki ayırımı artık yutucu/yok edici/büyük düşman 

olan yabancı ötekiden yakındaki ötekiye evrilir. Öteki uzakta değil; yakında, 

bizin yanı başındadır. Destanlarda öteki ve taşıdığı özellikler açık ve nettir. 

Halk hikâyelerinde ise biz-öteki birlikte yaşamakta, birbirinin içine girmekte, 

dolayısıyla ayırımı da zorlaşmaktadır. Kahramanların tutumu, mücadele 

ettikleri kişiler/gruplar, anlatıcıların/dinleyicilerin kendilerine ait hissettikleri 

taraf biz-ötekiyi biçimlendirir.   



328 | Mehmet Emin BARS 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

Halk edebiyatı ürünlerinin çoğunda biz-öteki mücadelesinde bizin 

üstünlüğü -sonu mutsuz biten bazı halk hikâyeleri dışında- genel bir kural 

olarak görülür. Bu durum halk hissiyatının doğal bir sonucudur. Halk biz-

öteki çatışmasında bizi her zaman kazanan/mutlu olan tarafta, ötekiyi 

kaybeden/mutsuz olan tarafta görmek istemektedir. Türk halk edebiyatı 

ürünlerindeki biz-öteki algısı statik değil, dinamiktir. Bu algılar sosyokültürel 

değişim ve dönüşümlere bağlı olarak kendisini sürekli yenilemektedir. Her 

toplum için genel geçerliliğe sahip biz-öteki algısı yoktur. Günümüzdeki bilgi 

birikimi, hızlı sanayileşme, kentleşme, ulaşım ve iletişim olanaklarının 

gelişmesi, dijitalleşme biz ile ötekiyi birbirine yakınlaştırırken yalnızlaşan ve 

bireyselleşen toplumlarda biz bilinci yerini ben olgusuna bırakmaktadır. 

 

Araştırmanın Etik Yönü 

Yapılan çalışmada “Yükseköğretim Kurumları Bilimsel Araştırma ve 

Yayın Etiği Yönergesi” kapsamında uyulması belirtilen tüm kurallara 

uyulmuştur. Yönergenin ikinci bölümü olan “Bilimsel Araştırma ve Yayın 

Etiğine Aykırı Eylemler” başlığı altında belirtilen eylemlerden hiçbiri 

gerçekleştirilmemiştir. Araştırma, etik kurul izni gerektirmeyen çalışmalar 

arasındadır.  

Çıkar Çatışması Beyanı  

Bu çalışmada, sonuçları veya yorumları etkileyebilecek herhangi bir 

kurum, kuruluş, kişi ile maddi veya manevi çıkar çatışması bulunmamaktadır. 

 

Katkı Oranı Beyanı 

Çalışmanın tüm aşamaları yazar tarafından tasarlanmış ve 

hazırlanmıştır. 

 

Kaynakça 

Akpınar, S., & Şahin, B. (2017). Orhan Pamuk romanlarında “öteki”. Avrasya 

Uluslararası Araştırmalar Dergisi, 11, 330–344. 

Aksoy Sheridan, R. A. (2007). “Temel fıkraları”nda ötekileştirme boyutu. 

Millî Folklor, 75, 95–103. 

Aktan, C. C. (2009). Ahlak ve ahlak felsefesine giriş. Hukuk ve İktisat 

Araştırmaları Dergisi, 1, 38–59. 

Alptekin, A. B. (2005). Halk hikâyelerinin motif yapısı. Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

Assmann, J. (2022). Kültürel bellek: Eski yüksek kültürlerde yazı, hatırlama 

ve politik kimlik (A. Tekin, Çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 



Türk Halk Anlatılarında “Biz-Öteki” Algısı | 329 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

Balkaya, A. (2013). Âşık Şenlik’in divanilerinde iyi-kötü antagonizmasının 

pedagojik ve moral söyleme dönüşmesi. Kafkas Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 11, 3–14. 

Bang, W., & Rahmeti, R. (1988). Oğuz Kağan destanı (M. Ergin, Haz.). 

İstanbul: Hülbe Yayınları. 

Bascom, W. R. (2010). Folklorun dört işlevi (F. Çalış, Çev.). M. Ö. Oğuz & 

S. Gürçayır (Yay. haz.), Halkbiliminde kuramlar ve yaklaşımlar 2 

içinde (s. 71–86). Ankara: Geleneksel Yayınları. 

Başgöz, İ. (1986). Türk halk edebiyatında protesto geleneği. Folklor yazıları 

içinde (s. 181–191). İstanbul: Adam Yayınları. 

Bayat, F. (2006). Oğuz destan dünyası: Oğuznamelerin tarihî, mitolojik 

kökenleri ve teşekkülü. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Boratav, P. N. (2002). Halk hikâyeleri ve halk hikâyeciliği (M. S. Koz, Yay. 

haz.). İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları. 

Ergin, M. (1997). Dede Korkut kitabı I: Giriş-metin-faksimile. Ankara: Türk 

Dil Kurumu Yayınları. 

Gümüş, İ. (2021). Gölgedeki mit: Karagöz’de olağanüstü varlıklar. Çeşm-i 

Cihan, 8(2), 82–89. 

Habermas, J. (2012). “Öteki” olmak, “öteki”yle yaşamak (İ. Aka, Çev.). 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Hirik, E. (2018). Söz edimleri kuramı bağlamında atasözleri-deyimlerde 

toplum/topluluk adları ve duygu değerleri. Motif Akademi Halkbilimi 

Dergisi, 24, 158–177. 

Kaşgarlı Mahmud. (2020). Divanu Lugati’t-Türk: Giriş, metin, çeviri, notlar, 

dizin (A. B. Ercilasun & Z. Akkoyunlu, Haz.). Ankara: Türk Dil 

Kurumu Yayınları. 

Kearney, R. (2012). Yabancılar, tanrılar ve canavarlar: Ötekiliği 

yorumlamak (B. Özkul, Çev.). İstanbul: Metis Yayınları. 

Kerem ile Aslı. (2006). (İ. Öztürk, Haz.). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

Kundakçı, F. S. (2013). Heteroseksizm ve ötekileştirme eleştirisi. Liberal 

Düşünce, 71, 65–79. 

Lévi-Strauss, C. (1997). Irk, tarih ve kültür. İstanbul: Metis Yayınları. 

https://www.academia.edu/40285815/Claude_Levi_Strauss_Irk_Tarih

_ve_Kultur20190908_81030_1pypwyv 

Nahya, Z. N. (2011). İmgeler ve ötekileştirme: Cadılar, yerliler, Avrupalılar. 

Atılım Sosyal Bilimler Dergisi, 1, 27–38. 

https://www.academia.edu/40285815/Claude_Levi_Strauss_Irk_Tarih_ve_Kultur20190908_81030_1pypwyv
https://www.academia.edu/40285815/Claude_Levi_Strauss_Irk_Tarih_ve_Kultur20190908_81030_1pypwyv


330 | Mehmet Emin BARS 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

Ögel, B. (1998). Türk mitolojisi 1: Kaynakları ve açıklamaları ile destanlar. 

Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Roux, J.-P. (2013). Türklerin tarihi: Pasifik’ten Akdeniz’e 2000 yıl (A. 

Kazancıgil & L. Arslan-Özcan, Çev.). İstanbul: Kabalcı Kitabevi. 

Schnapper, D. (2005). Sosyoloji düşüncesinin özünde öteki ile ilişki (A. 

Sönmezay, Çev.). İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Tekin, T. (2010). Orhon yazıtları. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Togan, Z. V. (1972). Oğuz destanı: Reşideddin Oğuznamesi, tercüme ve 

tahlili. İstanbul: Ahmet Sait Matbaası. 

Uçar, A. (2005). İngiliz-Fransız-Alman sözel anlatı kalıbındaki fıkralar ve 

“etnik” mizah. Millî Folklor, 67, 102–108. 

URL-1: https://sozluk.gov.tr/ (Erişim Tarihi: 10.03.2025). 

URL-2: Öksüz, İ. “Sosyoloji de psikoloji de artık deneyle”. 06.04.2025 tarihli 

Karar Gazetesi. (https://www.karar.com/yazarlar/iskender-

oksuz/sosyoloji-de-psikoloji-de-artik-deneyle-1603448, Erişim Tarihi: 

07.04.2025). 

URL-3: Öksüz, İ. “Biz”. 25.04.2025 tarihli Karar Gazetesi. 

(https://www.karar.com/yazarlar/iskender-oksuz/biz-1603663, Erişim 

Tarihi: 25.04.2025). 

Yücel Çetin, A. (2019). Kutadgu Bilig’de sosyal değerler bağlamında temel 

karşıtlıklar: İyi–kötü. R. Özyürek vd. (Ed.), XIV. Uluslararası Büyük 

Türk Dili Kurultayı Bildirileri Kitabı (s. 85–95). 26–27 Eylül 2019, 

Bakü, Azerbaycan. 

 

“Us-Other” Perception In Turkish Folk Narratives 

 

Extended Abstract 

The concepts of “us” and “other” have been discussed since the early periods 

of history. These concepts have been studied scientifically by many disciplines since 

the 17th-18th centuries. These phenomena, which first came to the fore in psychology 

and sociology and later became the subject of research in other disciplines of social 

sciences, were also used in the definition of individual and national identities in the 

field of cultural sciences. In literature, which has a central position within the social 

sciences, the concepts of “we” and “other” play an important role, especially in the 

analysis of narratives constructed around a certain plot. A person or society often 

defines itself through the other. The definition of “us” is determined by the 

characteristics of the “other”. While the positive qualities we possess are inherent in 

us, negative meanings are attributed to the other. In the classification based on 

differences, the other is perceived as a threat to us. The distinction between us and the 

other can be based on different grounds such as racial, ethnic, religious, economic and 

sexual. Defining us and the other forms the basis of the identity construction process. 
Individual and national identities are shaped by these concepts. 

https://sozluk.gov.tr/
https://www.karar.com/yazarlar/iskender-oksuz/sosyoloji-de-psikoloji-de-artik-deneyle-1603448
https://www.karar.com/yazarlar/iskender-oksuz/sosyoloji-de-psikoloji-de-artik-deneyle-1603448


Türk Halk Anlatılarında “Biz-Öteki” Algısı | 331 

h t t p : / / d e r g i p a r k . g o v . t r / a i c u s b e d  1 1 / 2  E k i m  /  O c t o b e r  2 0 2 5  

Turkish folk literature, which constitutes one of the oldest and most 

important fields of Turkish literature, has different literary products that carry cultural 

richness and diversity. The perception of us-other is one of the main factors that 

determine the content of these literary works. In folk literature narratives, the concepts 

of we and the other were shaped according to the lifestyle of the periods in which the 

products were produced. Psychosocial evaluations based on the concepts of “we” and 

“other” in folk literature products, which include many types of plots ranging from 

myth to folk story, from legend to joke, are an important source in determining the 

main codes of national Turkish culture. In this study, folk literature narratives were 

evaluated through the concepts of “we-other”, which are used effectively in the 

sociology of literature. These evaluations contribute to understanding the basic 

principles of the national consciousness of the Turks, which varies depending on the 

conditions of the time and place in which they live, the criteria by which it is defined, 

and the Turkish cultural codes created as a result of these definitions. In the study, 

document analysis data collection technique, one of the qualitative research methods, 

was used. The evaluations were made in the form of content analysis, especially on 

samples of myths, epics and folk stories, which are typical genres of three civilization 

periods that are clearly separated from each other. These genres, each reflecting a 

different socio-cultural era, generally have the qualities that reflect the Turkish 

people’s perception of us and the other. 

The perception of us-other appears in different ways depending on the 

historical-geographical conditions in which folk literature products were created and 

the lifestyles of the society. There are different perceptions of us and the other in 

myths, epics and folk stories. In the struggles with enemies outside the society, we 

determine the Turkish national identity, while the other determines the 

foreigner/enemy identity. In narratives where conflicts are directed more towards 

society, we symbolizes good/right/justice, and the other symbolizes 

bad/wrong/cruelty. In myths, “us” symbolizes the divine order, “other” symbolizes 

the demonic order. Cosmos is us, chaos is the other. In Turkish epics, the perception 

of us and the other is mostly defined through a certain color, race, language, religion 

or gender. However, there is no hostile view in this definition. Everyone who adopts 

Turkish customs/culture and acts in accordance with the national ideals of the Turks 

is us; those who are against them are the others. In this respect, the Turk's perception 

of the other is not based on racist or religious foundations. In folk stories, we encounter 

a different perception of the other. As the problems within society are addressed, the 

distinction between us and the other evolves from the great enemy, the foreign other, 

to the nearby other. The other is not far away, but right next to us. In epics, the other 

and the characteristics it carries are clear and explicit. In folk stories, we and the other 

live together. This makes it difficult to distinguish. In most of the folk literature works, 

the superiority of “us” in the struggle between “us” and “other” is seen as a general 

rule. This situation is a natural consequence of public sentiment. In the conflict 

between us and the other, people always want to see us on the winning side and the 

other on the losing side. The perception of us-other in Turkish folk literature products 

is not static, but dynamic. These perceptions constantly renew themselves depending 

on sociocultural changes and transformations.  


