
Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri*

Dağlıoğlu, Ufuk. “Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri”. Diyanet İlmî Dergi 61/3 (2025), 907-948. https://doi.org/10.61304/
did.1696025 

Öz
Bazı rivayetlere göre Resûlullah (s.a.s.) Necm Sûresini Kâbe yanında okurken 
şeytan bir yolunu bulup kendisine ait bir cümleyi âyetmiş gibi ilkâ etmiştir. 
Bunu duyan müşrikler çok mutlu olmuşlar ve Nebi (s.a.s.) ile beraber secdeye 
kapanmışlardır. Garânîk adıyla meşhur olan bu kıssada kimi rivayetlerde vahiy 
dışı sözü bizzat Hz. Peygamber tilavet etmiş, kimi rivayetlerde ise şeytan onun 
sesini taklit ederek müşrikleri kandırmıştır. Vahyin güvenilirliğine, resûllerin 
ismetine halel getiren bu rivayetin tetkiki önem arz etmektedir. Daha çok tefsir 
kitaplarında kendine yer bulabilmiş olan Garânîk rivayetlerinin genellikle 
tefsirlerdeki rivayetler bağlamında ele alınıp tetkik edilmesi, bu rivayetlerin 
hadis musannefatında da ele alınması ihtiyacını doğurmuştur. Bu çalışma 
öncelikle içerisinde Garânîk ifadesinin yer aldığı rivayetleri senet ve ricâl 
açısından incelemeyi, bilahare de içerisinde Garânîk ifadesi yer almayan konu 
ile alakalı rivayetlerle mukayese etmeyi amaçlamıştır. İlgili rivayetlerin tetkik 
edilmesinde ve metin muhtevalarının değerlendirilmesinde münekkitlerin 
ve şârihlerin değerlendirmeleri yanında, konu tefsirle de alakalı olduğu için 
müfessirlerin görüşlerine de yer verilmiştir.
Anahtar kelimeler: Hadis, Resûl, Garanîk, Vahiy, Necm Sûresi, İsmet, Şeytan.

* Bu makale CC BY-NC 4.0 lisansı altında yayımlanmaktadır.

Geliş Tarihi: 9 Mayıs 2025  Kabul Tarihi: 5 Eylül 2025

Araştırma Makalesi

Ufuk Dağlıoğlu
Dr. Öğr. Üyesi / Asst. Prof. Dr.
Zonguldak Bülent Ecevit Üniversitesi / Zonguldak Bülent Ecevit University
İlahiyat Fakültesi / Faculty of Theology
https://ror.org/01dvabv26
https://orcid.org/0000-0002-0549-4084 
ufuk_daglioglu@hotmail.com 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/did/issue/94608/1696025


Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025908

Narrations of Gharaniq in the Context of Hadith Sources*

Research Article

Received: 9 May 2025  Accepted: 5 September 2025

Abstract
According to some narrations, when the Messenger of Allah (saw) was 
reciting Surah al-Najm near the Ka’bah, Satan found a way to insert a 
sentence of his own, making it appear as if it were a verse. Upon hearing 
this, the polytheists were elated and prostrated alongside the Prophet 
(saw). This story, widely known as Gharaniq, appears in some narrations 
as though the Prophet (saw) himself recited the words by revelation, while 
in others, the devil is said to have deceived the polytheists by imitating 
his voice. It is important to analyze such narrations, as they could cast 
doubt on the reliability of revelation and the Prophets’ ismat (protection 
from error). The fact that Gharaniq narrations, which are mostly found in 
tafsir literature, are generally discussed in the context of tafsir, highlights 
the need to examine these narrations specifically within the hadith corpus 
(musannafat). The aim of this study is first to analyze the narrations 
mentioning Gharaniq in terms of script and rijal, and then to compare 
them with narrations in which Gharaniq is not mentioned. To this end, 
tables of narrators (rawi) are also included. As a result of this comparison, 
strong and weak narrations were identified. In evaluating the narrations and 
their textual content, in addition to the assessments of commentators and 
muhaddiths, the opinions of exegetes are incorporated, as the subject also 
pertains to tafsir.
Keywords: Hadith, Messenger, Gharaniq, Revelation, Surah al-Najm, Ismat, 
The Devil.
*	 This article is published under the CC BY-NC 4.0 licence.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 909

Summary
Some Islamic sources recount a famous story known as Gharaniq. 
According to this account, after reciting Surah al-Najm, which was 
revealed in Mecca, the Prophet Muhammad (saw) prostrated alongside 
his companions near the Ka’bah. The polytheists present at the Ka’bah 
also prostrated with them. The reason for their prostration is attributed to 
a sentence uttered by Satan at that moment. After the Prophet recited the 
verse, “Now, have you considered ˹ the idols of˺ Lat and ’Uzza, and the third 
one, Manat, as well?” (Surah al-Najm 19–20), Satan allegedly imitated his 
voice and said, “Those great Gharaniq (swans), their intercession is hoped 
for.” Upon hearing this, the polytheists prostrated alongside the Prophet 
(saw) and his companions, who had prostrated at the end of Surah al-
Najm, and they were greatly pleased. This phrase, which became known as 
Gharaniq, is reported in some accounts as spoken by the devil and in others 
by the Prophet Muhammad. In either case, the narration raises questions 
about the preservation of revelation and the protection of the Messenger of 
Allah (saw) (ismat). These narrations are often discussed in the context of 
the exegesis of verse 52 of Surah al-Hajj. However, since the story casts 
doubt on the reliability of revelation, it has also been addressed in hadith 
commentaries and independent studies throughout history.

In fact, in the late 19th and early 20th centuries, Ahmad Hamdi Akseki 
(1887–1951) conducted the first independent study on the Gharaniq 
narration, titled The Rejection of a Most Outrageous Isnad about Khatam 
al-Anbiya. In this work, Akseki focused on the Prophet’s ismat and the 
preservation of revelation, drawing upon Qur’anic verses and hadiths, and 
addressed the issue using rational arguments alongside the evaluations of 
some prominent commentators on the sanad and texts of the narration. 
In the late 20th century, Ismail Cerrahoglu (d. 2022) published the article 
The Exploiters of the Gharaniq Issue, followed by Nasir al-Din al-Albani 
(1914–1999) with Nasbu al-majanik li-nasf al-sasati al-Gharaniq. In 
his study, Cerrahoglu examined how Westerners had exploited this issue 
through the hadith, while Albani analyzed all narrations regarding the 
parable of Gharaniq, including those found in tafsir and sirah literature, 
focusing on their sanad. In the early 21st century, Yunus Emre Gördük, 
in A Chronological Analysis on the Relationship between Narration and 
Interpretation in Tafsir: The Case of the Gharaniq Incident, examined the 
parable chronologically within the context of tafsir. When these studies are 
considered, it is generally seen that they attempt to address all narrations 
related to the subject. From this perspective, the present study focuses 



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025910

solely on narrations found in hadith sources. In this context, the narrations 
mentioning the Gharaniq event were first arranged chronologically, and an 
isnad analysis was conducted. Next, narrations concerning the same event 
but not containing the term “Gharaniq” were examined. These narrations 
were analyzed chronologically, their authenticity was assessed, and chains 
of narrators (rawi) were compiled. This approach allowed a comparison 
of the isnads and texts of both groups of narrations. As a result, it was 
found that the Gharaniq narrations are weak in terms of sanad, whereas the 
narrations that do not include “Gharaniq” are sahih.

Following these studies, the remarks of hadith commentators on the 
Gharaniq narrations, as found in their commentaries, are included. As the 
issue pertains to tafsir, the textual content of the narrations is examined 
within the context of the exegesis of the 52nd verse of Surah al-Hajj, with 
the opinions of the commentators also considered. Since the matter is 
related to the Prophet’s ismat (protection from sin), it is further discussed 
in this context, and a general evaluation is provided. As a result, it has 
been observed that the narrations concerning the parable of Gharaniq 
are extremely weak, contain contradictions in their texts, and are limited 
in number, whereas the narrations in which Gharaniq is not mentioned 
are both authentic and supported by multiple isnads. Therefore, it is 
concluded that the Gharaniq narrations cannot be accepted, as they involve 
problematic issues related to creed, due both to weaknesses in their chains 
of transmission (isnad) and the textual inconsistencies (ıztırab) they 
contain.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 911

Giriş
Necm Sûresinin Mekkî Sûrelerden biri olduğu konusunda ittifak var-

dır. Bu Sûrenin gerek sebeb-i nüzûlü gerekse Resûlullah’ın (s.a.s.) Sûreyi 
tilaveti sonrası secde ettiğine dair rivayetler hadis eserleri ve tefsirlerde 
yer bulmuştur. Bu merviyyat arasında Hz. Peygamber’in Kâbe yanında bu 
Sûreyi okurken Lât, Menât ve Uzza’nın yer aldığı âyeti1 tilaveti akabinde 
şeytanın putları övücü bir sözü vahiymiş gibi ilkâ ettiğine ve bunda da ba-
şarılı olduğuna dair rivayetler de kendine zaman zaman yer bulabilmiştir. 
Bu sebeple bu rivayetler üzerinde ciddiyetle durma gereği hasıl olmuştur. 
Zira şeytanın bu hamlesi vahyin korunmuşluğuna ve Hz. Peygamber’in 
ismet sıfatına muhalif görünmektedir.

Kur’ân-ı Kerîm’de “Ona ne önünden ne ardından bâtıl yaklaşamaz.”2 
buyurularak vahyin ilahî koruma altına alındığı, dolayısıyla da ne nüzu-
lü esnasında ne de bilahare tahrif, tebdil ve tağyir edilemeyeceği açıkça 
ortaya konulmuştur. Hâl böyle iken hadis eserlerinden bir ikisini istisna 
yapacak olursak hiçbirinde yer verilmeyen, vahyin güvenilirliğine ve nü-
büvvete gölge düşürecek bir rivayete gerek tefsir ve gerekse siyer kitap-
larında fazlaca yer verilmiştir.3 Garânîk kıssası adıyla meşhur bu rivaye-
te göre Necm Sûresini Kâbe-i Muazzama yanında okuyan Resûlullah’ın 
(s.a.s.), kıraatine/arzusuna şeytan müdahalede bulunmuştur. İddiaya göre 
şeytan, Hz. Peygamber’in (s.a.s.) “Lât ve Uzza’yı, diğer üçüncüsü Menât’ı 
gördünüz mü?”4 âyetini okuması akabinde onun sesini taklit ederek “Şu 
yüce Garânîk (kuğular), onların şefaatleri umulur.” cümlesini ilkâ etmiş-
tir. İlkâ edilen bu ifadeyi duyan müşrikler, Necm Sûresi sonunda secdeye 
kapanan Nebi (s.a.s.) ve ashâbı ile beraber secdeye kapanmış ve çok mut-
lu olmuşlardır. Yine iddiaya göre bu hadise üzerine Cebrâil, Resûlullah’a 
(s.a.s.) gelerek “Şu yüce Garânîk, onların şefaatleri umulur.” cümlesini ona 
getirmediğini söylemiş, Hz. Peygamber de (s.a.s.) çok müteessir olmuştur.5

1	 en-Necm 53/19-20.
2	 Fussilet 41/42.
3	 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî İbn Hacer, Fet-

hu’l-bâri Şerhu Sahîhi’l-Buhârî (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1379), 8/439; Ebü’l-Fazl 
Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn et-Taberistânî er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb 
(Beyrut: Dâru İhyâi’t-turâsi’l-Arabî, 1420), 23/238; Bk. Dipnot 189; Ebü’l-Fidâ’ 
İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-‘azîm, thk. Sâmî b. Mu-
hammed (Dâru Tayyibe, 1999), 5/441. 

4	 en-Necm 53/19-20.
5	 Ebû Osmân Saîd b. Mansûr b. Şu‘be el-Horasânî, Sünenu Saîd b. Mansûr, thk. Ferîk 

mine’l-bâhisîn (Riyâd: Dâru’l-Alûka, 1433), 7/437-40 (No. 2070).



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025912

Bu olay şayet anlatıldığı gibi ise bu durumda vahyin güvenilirliği ve Hz. 
Peygamber’in (s.a.s.) ismet sıfatı sorgulanır hale gelmektedir. Eğer böyle 
değilse ya da rivayetin aslı yoksa o takdirde de bu rivayetin hadis, tefsir ve 
siyer kitaplarında yer bulmasının gerekçeleri üzerinde ciddiyetle durulması 
icap eder. Nitekim bu rivayet, bazı münekkitlerin dikkatini çekmiş, onlar da 
zaman zaman eserlerinin ilgili bölümlerinde bu mevzuya bazen kısa bazen 
uzunca izahla yer vermişlerse de 19. yüzyıla varıncaya kadar müstakil bir 
çalışma yapılmamıştır. 19. yüzyıl sonları, 20. yüzyıl başlarında Anglikan 
kilisesinin ve bazı müsteşriklerin mezkûr rivayet üzerinden İslam’a/vahyin 
güvenilirliğine dair matbuât üzerinden sorular sormaları üzerine Dâru’l-
hikme’den6 yapılan açıklamayı çok yetersiz7 bulan Ahmed Hamdi Akseki 
(ö. 1951), Hâtemu’l-Enbiyâ Hakkında En Çirkin Bir İsnadın Reddiyesi 
ismiyle Garânîk rivayeti hakkında ilk müstakil çalışmayı yapmıştır. Akseki 
bu çalışmasında genelde âyet ve hadisler üzerinden hareketle Resûlullah’ın 
(s.a.s.) ismeti ve vahyin korunmuşluğuna yoğunlaşmış, meşhur bazı 
şârihlerin rivayetin senet ve metinlerine dair yaptıkları değerlendirmeler 
yanında aklî gerekçelerle de meseleyi ele almaya çalışmıştır. 20. yüzyılın 
sonlarına gelindiğinde İsmail Cerrahoğlu’nun (ö. 2022) “Garânik 
Meselesinin İstismarcıları” isimli makalesiyle Nâsırüddîn el-Elbânî’nin 
(ö. 1999) Nasbu’l-mecânîk li-nesfi kıssati’l-Garânîk isimli eseri bu konuda 
yapılan iki müstakil çalışma olmuştur. Cerrahoğlu çalışmasında Garânik 
hadisesinin detaylarına inmeyeceğini, bu konuda yapılan araştırmaların 
neticeleriyle iktifa edeceğini, ana hedefinin bu hadise üzerinden Batılıların 
bu konuyu nasıl istismar ettiğini ortaya koymak olduğunu ifade etmiştir.8 
Elbânî ise çalışmasında tefsir, siyer eserleri dâhil olmak üzere Garânîk 
kıssasına dair rivayetlerin tümünü senet yönüyle incelemiştir.9 

21. yüzyılın başlarında ise Yunus Emre Gördük, “Tefsirde Rivayet-
Yorum İlişkisi Üzerine Kronolojik Bir Analiz: Garânîk Olayı Örneği” 
adlı çalışmasıyla kıssayı tefsirler bağlamında kronolojik ele almaya 
çalışmıştır.10

6	 XX. yüzyılın başlarında güçlenen ve Osmanlı topraklarında da faaliyet gösteren İs-
lâm’a muhalif cereyanların reddedilmesi ve İslâm âleminde yeni yeni ortaya çıkan 
birtakım dinî meselelerin İslâmî esaslar çerçevesinde halledilmesi amacıyla kurul-
muş olan kuruluş. Bk. Sâdık Albayrak, “Dâru’l-hikmeti’l -İslâmiyye”, Türkiye Diya-
net Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 8/506.

7	 Ahmed Hamdi Akseki, Hâtemu’l-Enbiyâ Hakkında En Çirkin Bir İsnadın Reddiyesi 
(İstanbu l: Evkâf-ı İslâmiyye Matbaası, 1341), 10.

8	 İsmail Cerrahoğlu, “Garânik Meselesinin İstismarcıları”, Ankara Üniversitesi İlâhi-
yat Fakültesi Dergisi 24 (1981), 70.

9	 Nâsırüddin el-Elbânî, Nasbü’l-mecânîk li-nesfi kıssati’l-Garânîk (Beyrut: el-Mekte-
betu’l-İslâmî, 1417).

10	 Yunus Emre Gördük, “Tefsirde Rivayet-Yorum İlişkisi Üzerine Kronolojik Bir Ana-
liz: Garânîk Olayı Örneği” Artuklu Akademi 1/5 (Haziran 2018), 1-38.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 913

Bizi bu çalışmaya yönlendiren ana saik, tefsir ve siyer eserlerinde 
çokça yer bulabilen11 bu rivayetin Saîd b. Mansûr’un (ö. 227/842) 
Sünen’i, Bezzâr’ın (ö. 292/905) el-Bahrü’z-zehhâr’ı ve Taberânî’nin (ö. 
360/971) Mu’cem’i dışındaki hadis ana kaynaklarında nakledilmemiş 
olmasıdır. Hadis musannefâtı içerisinde sadece bu üç eserde kendine yer 
bulan bu rivayetlerin mezkûr eserlerde yer alan isnatlar yönüyle ele alınıp 
incelenmesi zarureti hâsıl olmuştur. Zira yukarıdaki mezkûr eserlerde 
böylesi bir çalışma yapılmamıştır. Bunun için bu eserlerdeki merviyâtın 
râvilerinin mevsukiyeti, senedlerin ittisâl durumu, ricâl ve cerh-ta‘dîl 
kaynakları üzerinden değerlendirilmiştir. Zaman zaman da ilgili rivayetin 
hadis kaynakları dışında yer alan bazı isnatlarının durumu hakkında kısaca 
bilgi verilmiştir. Çünkü bu çalışmadaki ana hedefimiz Garânik ile alakalı 
hadis kaynaklarında yer alan rivayetleri esas alarak onlara yoğunlaşmaktır. 
Daha sonra Garânîk rivayetlerini, içerisinde Garânîk kıssasının yer almadığı 
rivayetlerle mukayesesi yapılmıştır. Zira aynı muhteva ve olayla alakalı 
iki rivayet grubunun gerek tarik gerek sıhhat gerekse manaca mukayese 
edilmesi Garânîk rivayetlerinin sıhhati hakkında hüküm verebilmemizi 
kolaylaştıracaktır. Bu amaçla isnat şemalarına da yer verilmiştir. Tüm 
bunlarla birlikte Garânîk kıssasının metin/muhteva değerlendirmesi, 
şârihlerin ve müfessirlerin yorumlarıyla ele alınmaya çalışılarak bir sonuca 
gidilmeye çalışılmıştır.

Hadis musannefâtını gözden geçirdiğimizde, Resûlullah’ın (s.a.s.) 
beraberindeki Müslümanlarla, Necm Sûresini tilâveti akabinde secde 
yaptığı, müşriklerin de bu esnada onlarla birlikte secde ettiklerine dair 
rivayetleri içerisinde Garânîk olayının yer aldığı rivayetlerle yer almadığı 
rivayetler olmak üzere iki grupta ele almak mümkündür.

1. Garânîk/Kuğular İfadesinin Yer Aldığı Rivayetler:
Üç muhaddis içerisinde Garânîk ifadesinin yer aldığı rivayetlere 

eserlerinde yer vermiştir.
1.1. Saîd b. Mansûr’un (ö. 227/842) rivayeti
Saîd b.Mansûr’un kaybolduğu düşünülen Sünen’inin III. cildine ait 

nüshası bulunmuş ve Habîbürrahmân el-A‘zamî tarafından neşredilmiştir. 
Bilahare Suudi Arabistanda şahsî bir kütüphanede eserin yarıdan sonrası 
bulunmuş olup12 aşağıda yer vereceğimiz rivayet bu nüshanın rivayetidir.

11	 İlgili örnekler için bk. Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed el-Mâverdî, A‘lâmü’n-nübü-
vve (Beyrut: Mektebetü’l-Hilâl, 1409), 87; Ahmed b. Hüseyin el-Beyhakî, Delâ’i-
lü’n-nübüvve ve ma‘rifetü ahvâli sâhibi’ş-şerî‘a, thk. Abdulmu‘tî el-Kal‘acî 
(Dâru’l-Kütübi’l-ilmiyye, 1408), 2/286; Abdurrahmân b. Abdillâh es-Süheylî, 
er-Ravzü’l-ünüf fî şerhi’s-Sîreti’n-nebeviyye (Beyrut: Dâru İhyâi’t-turâsi’l-Arabî, 
1412), 1/119.

12	 Mehmet Efendioğlu, “Saîd b. Mansûr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35/562.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025914

Rivayetin metni:
“Resûlullah (s.a.s.) Kureyş meclislerinden büyük bir mecliste oturdu. 

Aziz ve Celîl olan Allah’tan o vakitte onların kendisinden ayrılmamaları 
için herhangi bir şey gelmemesini temenni etti. Bunun üzerine Aziz ve Celîl 
olan Allah “Battığı zaman yıldızlara ant olsun ki sahibiniz (Muhammed) 
sapmadı, batıla da inanmadı.”13 âyetlerini inzal etti. Resûlullah (s.a.s.) 
onlara “Lât ve Uzza’yı diğer üçüncü olarak Menât’ı” âyetine kadar okudu. 
Şeytan hemen ona iki kelime kattı. “Şu yüce Garânîk (kuğular), onların 
şefaatleri umulur.” Resûlullah (s.a.s.) Sûrenin kalanını okudu. Bilahare Sûre 
sonunda secde etti. (Oradaki) topluluk da onunla birlikte secde ettiler. Velîd 
b. Muğîre çok yaşlıydı. (Secde kastıyla) hemen toprağı yüzüne götürdü. 
‘Biz, Allah’ın hayat veren, öldüren, yaratan ve rızık veren olduğunu 
biliyoruz. Fakat ilahlarımız onun katında bize şefaat ederler. Senin ona 
bir pay vermene gelince, o takdirde biz seninle beraberiz.’ Akşam olunca 
Cebrâîl geldi ve Resûlullah (s.a.s.) ona Sûreyi arz etti. Şeytanın ilkâ ettiği 
iki cümleye gelince ‘Ben sana bu iki cümleyi getirmedim.’ dedi. Bunun 
üzerine Resûlullah (s.a.s.) ‘Allah’a iftira ettim, Onun demediğini Allah’a 
nispet ettim (öyle mi)’ dedi. Bu sebeple o, âyetle itâb olundu. ‘Onlar az 
kalsın sana vahyettiğimiz şeyden başkasını bize iftira edesin diye seni 
fitneye düşürecekler, o takdirde seni dost edineceklerdi’14 ayeti nazil oldu. 
Resûlullah (s.a.s.) bu iki cümleden dolayı çok gamlandı, çok kederlendi. 
Öyle ki Hâc Sûresindeki şu âyet indirildi. ‘Biz senden önce hiçbir resul 
ve hiçbir nebi göndermedik ki o (bir şey) temenni ettiği zaman şeytan 
onun dileği hakkında ille bir (fitne meydana) atmış olmasın. Nihayet Allah 
şeytanın ilkâ edeceği (o fitneyi) giderir, iptal eder. Yine Allah âyetlerini sabit 
kılar. Allah (her şeyi) hakkıyla bilendir, tam hüküm ve hikmet sahibidir.’15 
O buna çok sevindi ve içi rahatladı.”16

Bu rivayetin senedi şöyledir: Saîd (b. Mansûr) > Ebû Ma‘şer > 
Muhammed b. Kâ‘b. Bu râvilerin cerh ve ta‘dîl durumları hakkında 
kaynaklarımızda şu bilgiler yer almaktadır:

Ebû Osman künyeli Saîd b. Mansûr Şu‘be el-Horasânî el-Mervezî, 
Cûzcân’da doğmuş, Belh’de büyümüş, ilim için birçok beldeyi dolaşmış, 
Mekke’ye yerleşip hayatını orada noktalamıştır.17 Saîd b. Mansûr, Süfyân 
b. Uyeyne (ö. 198/814), Abdullah b. el-Mübârek (ö. 181/797) ve Leys b. 
Sa‘d (ö. 175/791) gibi şeyhlerden hadis rivayet etmiş olup mezkûr isnatta 

13	 en-Necm 53/1-2.
14	 el-İsrâ 17/53.
15	 el-Hac 22/52.
16	 Saîd b. Mansûr, Sünenu Saîd b. Mansûr, 7/437-40 (No. 2070).
17	 Ebü’l-Haccâc Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdirrahmân b. Yûsuf el-Mizzî, Tehzîbü’l-

Kemâl fî esmâʾi’r-ricâl, thk. Beşşâr Avvâd Ma’rûf (Beyrut: er-Risâle, 1400), 11/77.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 915

yer alan Ebû Ma‘şer Nuaym b. Abdurrahmân da bu şeyhlerdendir.18 Saîd’in 
güvenilirliğine ilişkin sika ve sebt kavramları kullanılmış, aynı zamanda da 
hafız olduğu vurgulanmıştır.19

Ebû Ma‘şer Necîh b. Abdurrahmân el-Medenî, mükâteb köle iken azad 
edilmiş olup Saîd b. Müseyyeb (ö. 94/713), Nâfî‘(ö. 117/735), Hişâm 
b. Urve (ö. 146/763),  başta olmak üzere pek çok şeyhten hadis rivayet 
etmiş, kendisinden de aralarında Abdurrahmân b. Mehdî (ö. 198/813-
14), Vekî‘ b. el-Cerrâh (ö. 197/812) ve Said b. Mansûr’un da bulunduğu 
azımsanamayacak sayıda râvi nakilde bulunmuştur.20 Ebû Ma‘şer hicrî 170 
yılında Bağdat’ta vefat etmiştir.21 Onun çok zeki ve hafız22 olduğunu ifade 
edenler yanında “yerin ve göğün en yalancısı” iddiasıyla tenkit edenler 
de olmuştur.23 Ahmed b. Hanbel’e (ö. 241/855) göre sadûk bir ravi olup24 
Muhammed b. Ka‘b’dan rivayetleri yazılabilir.25 Abdurrahmân b. Ebî 
Hâtim (ö. 327/938), Ahmed b. Hanbel’in Ebû Ma‘şer’den nakleden birinin 
hadisini yazdığını görünce çekinmeyi bırakıp hadislerini rahatça yazmaya 
başladığını ifade etmesi,26 Ebû Ma‘şer’in mevsûkiyetinde sorun olduğu 
izlenimi vermektedir. Nitekim Yahyâ b. Maîn’in (ö. 233/848) onu hadiste 
“leyse bi’l-kaviy” ile niteleyerek zayıf olduğunu belirtmesi27 ayrıca Ebû 
Zür’a’nın (ö. 264/878) da onun hakkında benzer ifadeler kullanması sika 
olmadığını gösterir niteliktedir. Ebû Ma‘şer hakkında Buhârî (ö. 256/870) 
“metrûku’l-hadîs”, Ebû Dâvûd (ö. 275/889) ve Nesâî (ö. 303/915) 
zayıf hükmünü vermişlerdir.28 Tirmizî’nin (ö. 279/892), ilim ehlinden 
bazılarının onu hafızası yönüyle eleştirmiş olduklarına dair kaydı Ebû 
Ma‘şer’in zayıflığının ortaya konulması açısından önemlidir. Kimilerine 
göre onun hafıza sorunu ölümüne yakın ortaya çıkmıştır.29 Ali b. el-Medînî 
(ö. 234/848-49) nezdinde son derece zayıf bir ravidir.30 Münekkitlerin 
genel kanaati onun zayıf bir râvi olduğu yönünde olsa da hadislerinin 
18	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 11/78.
19	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 11/80-1.
20	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 29/323-4.
21	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 29/330.
22	 Ebû Ma‘şer, megâzîye dair ezberlerini tabiînden bazılarının hocalarıyla yapmış 

oldukları müzâkere esnasında ezberlediğini ifade etmiştir. Bk. Mizzî, Tehzîbü’l-
Kemâl, 29/330.

23	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 29/324-5.
24	 Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî, el-‘İlel ve ma‘rifetü’r-

ricâl, thk. Vasiyyullah Muhammed (Riyâd: Dâru’l-Hânî, 1422), 1/212.
25	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 29/325-6.
26	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 29/326.
27	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 29/326-7.
28	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 29/327.
29	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 29/327-8.
30	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 29/328.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025916

yazılabileceği ifade edilmiştir.31 Bütün bu görüşlerden hareketle Ebû 
Ma‘şer’in sika hüviyeti elde edemediğini, yalancılıkla itham edilse de 
müfesser bir gerekçe sunulmadığı için zayıf bir râvi olduğunu söylememiz 
mümkündür. İsnadında yer aldığı bu rivayetin akâide dair önemli konular 
içermesinden dolayı mezkûr rivayetin kendisiyle ihticâc edilmeye elverişli 
olmadığı âşikar bir durumdur.

Ebû Hamza Muhammed b. Kâ‘b el-Kurazî (ö. 117/735) bir süre Kûfe’de 
bilahare Medine’de ikamet etmiş birisidir. Hz. Âişe (ö. 58/678), Ebû 
Hüreyre (ö. 58/678), İbn Ömer (ö. 73/693), İbn Abbâs (ö. 68/687-88), Zeyd 
b. Erkâm’dan (ö. 68/688) rivayette bulunmuştur.32 Kendisinden ise İbnu’l-
Münkedir (ö. 131/748) ve Mûsa b. Ubeyde gibi pek çok kişi rivayette 
bulunmuştur. İlim ehli, Muhammed b. Kâ‘b’ı sika olarak kabul etmişler 
ve onun Kur’an’ın tefsirini en iyi bilenlerden olduğunu vurgulamışlardır.33 
Onun Hz. Peygamber hayatta iken dünyaya geldiği kanaatinde olanlar da 
bulunmaktadır.34 Bu durum ilgili isnadın muttasıl değil mürsel olduğunu 
gösterir. Zira Muhammed b. Kâ‘b sahâbî değildir. Rivayete gerek mürsel 
olması gerekse isnadında yer alan Ebû Ma‘şer’in zayıf râvi kabul edilmesi 
sebebiyle sahih veya hasen hükmü verme imkânı kalmamaktadır.

Rivayet metin yönüyle ele alındığında Hz. Peygamber’e atfedilen 
‘Allah’a iftira ettim…’ sözü35 ismet sıfatını ortadan kaldırmaktadır. Ayrıca 
‘… Allah’tan onların kendisinden ayrılmamaları için o vakitte herhangi bir 
şey gelmemesini temenni etti.’ ifadesi de dikkat çekicidir. Zira buradaki 
olayı yaşayan bizzat Hz. Peygamber ise “temenni etti” ifadesi yerine 
“temenni ettim” ifadesi yer almalıydı. Ya da râvinin “Resûlullah’ı (s.a.s.) 
temenni ederken işittim” demesi gerekirdi.

1.2. Bezzâr Rivayeti (ö. 292/905)
Bezzâr rivayeti Saîd b. Mansûr rivayetinden daha kısa bir rivayet olup 

Saîd b. Mansûr rivayetinde bulunan birçok husus buradaki metinde yer 
almamıştır. Rivayet şöyledir:

İbn Abbâs’tan -(Râvi) Zannımca hadiste şüphe(li bir durum) var.- “Nebî 
(s.a.s.) Mekke’de idi. Necm Sûresini “Lât ve Uzza’yı, diğer üçüncüsü 
Menât’ı gördünüz mü?” âyetinin sonuna kadar okudu. Birden onun lisanı 
üzerinden “Şu yüce Garânikler (kuğular), onların şefaati umulur.” ifadesi 
31	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 29/329.
32	 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî, Tezhîbü Tehzîbi’l-Kemâl fî esmâʾi’r-

ricâl, thk. Ganîm Abbâs (el-Fâruku’l-Hadisiyye, 1425), 8/266.
33	 Zehebî, Tezhîbü Tehzîb, 8/267-68.
34	 Zehebî, Tezhîbü Tehzîb, 8/267.
35	 “Üstelik bir yalanı Allah’a iftira edenden daha zalim kim olabilir? Bunlar Rablerinin 

huzuruna arz olunacaklar, şahitler de şöyle diyecekler: ‘İşte bunlar Rablerine karşı 
yalan söyleyenlerdir.’ İyi bilin ki: Allah’ın laneti zalimlerin üzerinedir.” (Hûd 11/18) 
âyeti mucibince Resûlullah’ın (s.a.s.) Rabbine karşı iftira etmesi muhâldir. 



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 917

dökülüverdi. Bunu Mekke ahalisi müşrikleri işittiler ve bundan dolayı 
sevindiler. Bu durum Resûlullah’a ağır geldi. Bunun üzerine Allah Teâlâ 
“Biz, senden evvel hiçbir resul, hiçbir nebî göndermedik ki o, (bir şey) arzu 
ettiği zaman şeytan onun dileği hakkında ille de (bir fitne meydana) atmış 
olmasın. Nihayet Allah, şeytanın ilkâ edeceği (o fitneyi) giderir, iptal eder. 
Yine Allah âyetlerini sabit (ve mahfuz) kılar.” âyetini indirdi.36 

Bu rivayetin isnâdı şöyledir: Bezzâr > Yûsuf b. Hammâd > Ümeyye b. 
Hâlid > Şu‘be > Ebû Bişr > Saîd b. Cübeyr > İbn Abbâs. 

Bezzâr bu hadisin isnadı hakkında şu notu düşmüştür: “Biz, bu 
hadisin ne bu isnat dışında zikri câiz olacak muttasıl bir senetle rivayet 
edildiğini ne de bu hadisi Ümeyye haricinde Şu‘be’ye (Ebû Bişr > Saîd 
> İbn Abbâs) tarikiyle isnat eden birini biliyoruz. Biz onu sadece Yûsuf 
b. Hammâd’dan işittik. O, sikaydı. Ümeyye dışında onu ‘Ebû Bişr > Saîd 
b. Cübeyr’ tarikiyle nakledenlerin rivayetleri mürseldir. Bu hadis ancak 
‘Kelbî > Ebû Sâlih > İbn Abbâs’ (tarikiyle) biliniyor. Ümeyye meşhur bir 
sikadır.”37 Bezzâr’ın bu açıklamalarından mezkûr isnat dışında muttasıl 
güvenilebilecek bir rivayette rastlanılamadığı, diğer rivayetlerin ise mürsel 
olduğu için sıkıntılı olduğu anlaşılmaktadır. Bu durumda mezkûr isnadın 
râvilerinin mevsûkiyyetinin ele alınması yerinde olacaktır.

Yûsuf b. Hammâd el-Ma‘nî’den (ö. 245/859) Müslim (ö. 261/875), İbn 
Mâce (ö. 273/887), Tirmizî ve Nesâî rivayette bulunmuşlardır.38 Nesâî onun 
sika olduğunu belirtmiş, İbn Hibbân (ö. 354/965) ise ona es-Sikât’ında yer 
vermiştir.39 Ricâl kayıtlarında yer alan, Yûsuf b. Hammâd’ın Ümeyye b. 
Hâlid el-Ezdî’den hadis naklettiğine dair bilgi40 senedin ittisali açısından 
önem arz etmektedir.

Ümeyye b. Hâlid el-Ezdî el-Basrî (ö. 201/816) münekkitler tarafından 
sika olarak tavsif edilmiş bir ravidir.41 Şu‘be b. el-Haccâc’dan (ö. 160/776) 
36	 Ebû Bekr Ahmed b. Amr b. Abdilhâliḳ el-Bezzâr el-Basrî Bezzâr, el-Bahrü’z-

zehhâr, thk. Mahfûzurrahmân Zeynullah (Medine: Mektebetü’l-Ulûmi ve’l-Hikem, 
1988), 11/296 (No. 5096).

37	 Bezzâr, el-Bahrü’z-zehhâr, 11/296.
38	 İlgili örnekler için bk. Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc el-Kuşeyrî, el-Müsnedü’s-

sahîhu’l-muhtasar, thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî (Beyrut: Dâru İhyâi’t-turâsi’l-
Arabî, 1374), “Salât”, 50; Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, es-
Sünen, thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî (Kahire: Dâru İhyâi’l-kütübi’l-Arabîyye, 
ts.), “Cenâiz”,57; Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ et-Tirmizî, el-Câmiʿu’s-sahîh, thk. 
Beşşâr Avvâd Ma‘rûf (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1998), “Libâs”,13; Ebû 
Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb en-Nesâî, es-Sünen (Haleb: el-Matbûâtu’l-İslâmiyye, 
ts.), “Menâsik”,79.

39	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 32/419.
40	  Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 32/419.
41	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 3/332.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025918

hadis almıştır.42 Kendisinden rivâyet edenler arasında Yûsuf b. Hammâd’ın 
bulunduğuna dair bilgilere rastlanılması43 senedin bu kısmının muttasıl 
olduğunu göstermesi açısından mühimdir.

Şu‘be b. el-Haccâc el-Ezdî el-Basrî hadis ilminde kendi devrinin en 
bilgini kabul edilmiştir.44 Şu‘be, Ümeyye b. Halid’in şeyhlerindendir.

Ebû Bişr Ca‘fer b. Ebî Vahşiyye el-Yeşkurî el-Basrî hicrî 124 yılında 
vefat etmiş olup45 birkaç münekkidi istisna edecek olursak genellikle sika 
kabul edilmiş bir râvidir.46 İbn Adî (ö. 365/976) onun hakkında “lâ be’se 
bih”47 lafzını kullanmayı tercih ederken,48 Şu‘be onun Habîb b. Sâlim ve 
Mücâhid’den naklettiği rivayetleri zayıf kabul etmiştir.49 Şu‘be’nin Ebû 
Bişr’den hadis naklettiğine dair kayıtlar ona olan güveninin bir göstergesi 
olabilir.50 Ebû Bişr hadis hafızı Ebû Muhammed Saîd b. Cübeyr b. Hişâm 
el-Esedî (ö. 94/713 [?]), ashâbdan İbn Abbâs, Hz. Âişe ve Ebû Hüreyre’den 
hadis nakletmiştir.51 Ebû Bişr’in Saîd b. Cübeyr’den rivayette bulunduğu 
bilgisi52 yanında İbn Abbâs’ın talebeliğini yapmış olması senedimizin 
ittisali yönünden önemlidir.

Abdullah b. Abbâs b. Abdulmuttalib (ö. 68/687-88) Resûlullah (s.a.s.) 
vefat ettiğinde on üç yaşında olup sığar-ı sahâbedendir.53 Hz. Peygamber’in 
(s.a.s.) “Allah’ım onu dinde fakih kıl ve ona te’vîli öğret” duasına mazhar 

42	 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân et-Türkmânî el-Fârikî 
ed-Dımaşkî ez-Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ (Beyrut: er-Risâle, 1405), 4/322-
5/465.

43	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 3/331.
44	 Zehebî, Siyeru a‘lâm, 7/202-3.
45	 Zehebî, Siyeru a‘lâm, 5/466.
46	 Ebû Ömer Yûsuf b. Abdillâh en-Nemerî İbn Abdilberr, el-İstignâ fî esmâi’l-meşhûrîn 

min hameleti’l-ilmi bi’l-künâ, thk. Abdullah Merhûl (Dâru İbn Teymiyye, 1405), 
1/457.

47	 Lâ be’se bih; “Ta‘dîlin Zehebî ve Irâkî’ye göre üçüncü, Sehâvî’ye göre beşinci 
mertebesinde bulunan bir ravi hakkında kullanılan bir sîga. Böyle bir ravinin rivayet 
ettiği hadis, başka bir senedinin olup olmadığını araştırmak ve ona göre 
değerlendirmek üzere yani i‘tibâr için alınır.” Bk. Abdullah Aydınlı, Hadis Istılahları 
Sözlüğü (İstanbul: M. Ü. İlâhiyat Fakültesi Vakfı yayınları, 2015), 159.

48	 Ebû Ahmed Abdullâh b. Adî b. Abdillâh el-Cürcânî, el-Kâmil fî du‘afâʾi’r-ricâl, thk. 
Âdil Ahmed Abdulmevcûd (Beyrut: el-Kütübü’l-İlmiyye, 1418), 2/393.

49	 İbn Abdilberr, el-İstignâ, 1/457; Zehebî, Siyeru a‘lâm, 5/466.
50	 Ebû Ahmed Muhammed b. Muhammed en-Nîsâbûrî Hâkim el-Kebîr, el-Esâmî ve’l-

künâ, thk. Ebû Ömer Muhammed b. Ali (Kahire: Dâru’l-Fârûk, 1436), 1/11; İbn 
Abdilberr, el-İstignâ, 1/457.

51	 Zehebî, Siyeru a‘lâm, 4/322.
52	 Zehebî, Siyeru a‘lâm, 4/322.
53	 Ebû Abdillâh Muhammed b. Sa‘d b. Menî‘ el-Kâtib el-Hâşimî el-Basrî el-Bağdâdî 

İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübrâ, thk. Ali Muhammed Ömer (Kahire: Mektebetü’l-
Hanci, 1421), 6/321.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 919

olmuş,54 Kur’an ilimlerinde meşhur bir sahâbidir. Hicrî altmış sekiz 
tarihinde vefat etmiştir.55

Mezkûr isnad Şu‘be öncesinde an‘aneli ondan sonra tahdîs sigasıyla 
nakledilmiştir. Senedin ittisâlinde bir sorun görünmediği gibi râvilerin 
mevsûkiyeti hususunda da tenkide medar bir ifadeyle karşılaşılmamıştır. 
Raviler içerisinden Ebû Bişr’in sikalık yönünden en alt mertebede 
olduğu söylenebilir. Zira “lâ be’se bihi” tabiri âlimlerin çoğuna göre 
orta derece ta‘dîli göstermesi yanında böylesi bir ravinin rivayeti i‘tibâr 
için kaydedilmektedir Rivâyet sahâbe mürseli gözükmektedir. Zira 
İbn Abbâs’ın Garânîk hadisesine yaş itibariyle şahit olması mümkün 
değildir.56  Senet itibariyle makbul (hasen) sınıfa dâhil edebileceğimiz 
bu rivayeti acaba metin itibariyle de sahih sınıfına dâhil edebilir miyiz? 
Çünkü ileride görüleceği üzere Resûlullah’ın (s.a.s.), Kâbe yanında Necm 
Sûresini okuyup oradakilerle birlikte secde ettiğine dair gerek Abdullah 
b. Abbâs’tan gerekse farklı sahâbîlerden pek çok rivayet nakledilmiştir ki 
bu merviyyâtta Garânîk’in/putların övüldüğüne dair herhangi bir ifade yer 
almamaktadır. Dolayısıyla da Kur’an tefsirinde otorite kabul edilen İbn 
Abbâs’ın Hâc Sûresi 52. âyetin sebeb-i nüzûlü durumunda olan bu rivayete 
vahyin güvenilirliği ve Hz. Peygamber’in ismeti bağlamında değinmemiş 
olması mezkûr rivayetin sıhhatinde şüphe uyandırmaktadır.

Bezzâr’ın; “Bu hadis ancak ‘Kelbî > Ebû Sâlih > İbn Abbâs’ (tarikiyle) 
biliniyor” ifadesini ele aldığımızda râvi Muhammed b. Sâib el-Kelbî 
mecrûh kabul edilmiştir. Zira onun, Ebû Sâlih’ten naklettiği rivayetlerin 
yalan olduğunu itiraf etmesi dolayısıyla yalancı57 ve Hz. Ali’nin bulutlar 
üzerinde yaşadığını savunması sebebiyle de Sebeiye taraftarı olduğu ifade 
edilmiştir.58

1.3. Taberânî Rivayeti
Taberânî’nin ve Bezzâr’ın rivayetleri İbn Abbâs tarikli olup metin 

itibariyle yakın ifadeler içermektedirler. Rivayet şöyledir:
İbn Abbâs’tan; “Resûlullah (s.a.s.) Necm’i okudu. O, “Lât ve Uzza’yı 

gördünüz mü? Ve üçüncüsü diğer Menât’ı” âyetine varınca şeytan onun 
lisanı üzerinden “İşte yüce Garânîk/kuğular. Onların şefaati umulur.” 
54	 İbn Sa‘d, et-Tabakât, 6/322.
55	 İbn Sa‘d, et-Tabakât, 6/345.
56	 Abdullah b. Abbâs hicretten dört yıl önce dünyaya gelmiştir. Bk. Ebû Hâ tim 

Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî İbn Hibbân, Meşâhîru ʿ ulemâʾi’l-emsâr ve 
a‘lâmü ‘ulemâʾi’l-aktâr, thk. Merzûk Ali İbrahim (Dâru’l-Vefâ, 1411), 28.

57	 Ebü’l-Hasen Alî b. Ömer b. Ahmed ed-Dârekutnî, es-Sünen, thk. Şuayb el-Arnaût 
(Beyrut: er-Risâle, 1424), 5/228.

58	 Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî İbn Hibbân, Kitâbu’l-Mecrûhîn 
mine’l-muhaddissîn ve’d-du‘afâ ve’l-metrûkîn, thk. Mahmûd İbrahim Zâyid (Haleb: 
Dâru’l-Va’y, 1396), 2/253-4.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025920

(ifadesini) ilkâ etti. O secde edince Müslümanlar ve müşrikler de secde 
ettiler. Bunun üzerine Allah Azze ve Celle “Biz, senden evvel hiçbir resul, 
hiçbir nebi göndermedik ki o, (bir şey) arzu ettiği zaman şeytan onun dileği 
hakkında ille (bir fitne meydana) atmış olmasın.”59 âyetini “…kısır bir 
günün azabı çatıncaya kadar”60 âyetine kadar inzal etti. (‘kısır bir gün’ 
yani) Bedir günü.61

Bu rivayetin isnâdı şöyledir: Taberânî > el-Hüseyn b. İshâk et-Tüsterî 
ve Abdân b. Ahmed > Yûsuf b. Hammâd el-Ma‘nî > Ümeyye b. Hâlid 
> Şu‘be > Ebû Bişr > Saîd b. Cübeyr (Ben bu hadisi ancak İbn Abbâs 
tarikiyle biliyorum, diyerek) > İbn Abbâs 

Mezkûr râvilerin mevsûkiyyetini ele aldığımızda şunları söylenebiliriz: 
Ebû Muhammed el-Hüseyn b. İshâk et-Tüsterî hakkında el-Hüseyin b. 
İbrâhim el-İclî’nin (ö. 261/875) “Seyyah hafızlardandır.” ifadesinden 
başka bir kayda rastlanılamamış olup, hicrî 209 tarihinde vefat ettiği ifade 
edilmiştir.62

Abdullah b. Ahmed b. Mûsa el-Ahvezî, “Abdân” ismi ile tanınmıştır. 
Taberânî’nin şeyhlerinden olup hafız ve sika olduğu kaydedilmiştir.63 
Yûsuf b. Hammâd el-Ma‘nî’den rivayet edenler arasında Abdân b. Ahmed 
el-Ahvâzî’nin yer almış olması64 senedin ittisâli açısından önemlidir.

İsnadın geri kalan kısmı Bezzâr’ın naklettiği “Yûsuf b. Hammâd 
> Ümeyye b. Hâlid > Şu‘be > Ebû Bişr > Saîd b. Cübeyr > İbn Abbâs” 
isnadı ile aynı olduğu için râvilerin güvenilirliğini ve senedin muttasıl 
olup olmadığını tekrardan ele almamıza gerek yoktur. Her iki rivayetin 
metinlerini ele aldığımızda Bezzâr’ın metninde yer alan “… Birden onun 
lisanı üzerinden ‘Şu yüce Garânîk (kuğular), onların şefaati umulur.’ ifadesi 
dökülüverdi.” cümlesi yerine “… şeytan onun lisanı üzerinden ‘İşte yüce 
Garânîk/kuğular. Onların şefaati umulur.’ (cümlesini) ilkâ etti.” ifadesinin 
yer alması oldukça mühimdir. Zira birinci ibarede “Şu yüce Garânîk 
(kuğular), onların şefaati umulur.” sözünün sahibi Resûlullah (s.a.s.) iken, 
ikinci ibarede bu sözün sahibi şeytan olmaktadır. Dolayısıyla her iki metin 
59	 el-Hac 22/52.
60	 el-Hâc 22/55.
61	 Ebü’l-Kâsım Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb et-Taberânî, el-

Mu‘cemü’l-kebîr, thk. Hamdi İbn Abdülmecid (Kahire: Mektebetü İbn Teymiyye, 
1415), 12/53 (No. 1245).

62	 Abdülkerîm ed-Düreynî, Bulûgu’l-emânî fî terâcimillezîne lem ya’rifhum el-
İmâmu’l-Elbânî (Ammân: Dâru’l-Eseriyye, 1433), 204. Not: Düreynî’nin atıf 
yaptığı ravi Ebû Muhammed el-Hüseyn b. İshâk et-Tüsterî hakkında İclî’nin 
Sikât’ında herhangi bir bilgiye rastlanılamadığı gibi cerh-ta‘dîl eserlerinde de 
herhangi bir malumata rastlanılamamıştır.

63	 Düreynî, Bulûgu’l-emânî, 479.
64	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 32/419.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 921

arasında büyük fark ortaya çıkmaktadır. Birinci metni esas aldığımızda 
Hz. Peygamber’in (s.a.s.) ismet sıfatına, vahyin mahfuzluğuna gölge 
düşüren bir vakıayla karşılaşılırken ikincisinde şeytanın bir desisesiyle 
karşı karşıya kalındığı ve bunun da inzal edilen bir âyetle bertaraf edildiği 
anlaşılmaktadır. Şu durumda her iki metin arasında iztırâb65 olduğunu 
söylememiz mümkündür.

Garânîk mevzusunun hadis musannefâtı dışındaki bazı eserlerde de 
İbn Abbâs tarikli dört ayrı rivayetine rastlanılmaktadır. Bizim inceleme 
alanımız dışında kalan bu dört rivayetin sıhhat durumlarının bilinmesi 
bize değerlendirme yaptığımız rivayetlerin durumu hakkında da bir ipcu 
verebilir. Nitekim bu rivayetleri tetkik eden Elbânî her birinin zayıf veya 
munkatı olduğu sonucuna varmıştır.66

Garânîk’e dair İbn Abbâs rivâyetine yer veren Taberânî daha sonra 
bu olay sebebiyle Habeşistân’a hicret eden muhacirlerin Mekke’ye geri 
döndüklerine dair uzunca bir rivayete yer vermiştir. Urve tarikli mürsel 
rivayet kısaca şöyledir:

Urve, ilk kez Habeşistan’a hicret eden Ca‘fer (ö. 8/629) ve ashabının 
isimlerini ki babası Zübeyr b. Avvâm (ö. 36/656) da onlardandır zikrettikten 
sonra şöyle dedi: “… Sonra Ca‘fer b. Ebî Tâlib ve arkadaşlarından önce 
ilk kez (hicret için) gidenler, Allah Azze ve Celle’nin “Battığı zaman 
yıldıza ant olsun ki”67 âyetinin yer aldığı sûreyi inzal ettiği vakit geri 
döndüler. Kureyş müşrikleri ‘Bu kişi ilahlarımızı hayır ile anarsa onu 
ve ashâbını kabul ederiz. Oysa ki o, dinine muhalefet eden Yahudi ve 
Hıristiyanlardan hiçbir kimseyi bizim ilahlarımızı kötü ve hakaretle andığı 
gibi anmamaktadır. Allah Azze ve Celle “Ve’n-Necmi”yi zikretmiş olduğu 
sûreyi indirince Resûlullah (s.a.s.) ‘Lât ve Uzza’yı ve diğer üçüncüleri olan 
Menât’ı gördünüz mü?’ âyetini okudu. Şeytan da o esnada tağutlardan 
bahsettiği bir cümleyi o (kıraate) ilkâ ederek şöyle söyledi; “Onlar yüce 
kuğulardır. Kesinlikle onların şefaatleri umulur.” Bu, şeytanın (âyete 
karıştırmak amaçlı söylediği) kafiyeli bir sözü ve fitnesiydi. Bu iki cümle 
müşriklerin her birinin kalbinde yer etti ve dilleri (bu ifadelere) kayıverdi. 
Onunla muştulanarak ‘Muhammed ilk dinine, kavminin dinine döndü.’ 

65	 Muztarib fi’l-metn: Metni birbirlerine zıt oldukları hâlde birini diğerine tercih 
imkânı bulunmayan hadislerden her biridir. Muztarib hadisler ekseriya zayıf 
hadislerdendir. Bk. Aydınlı, Hadis Istılahları, 242.

66	 Elbânî, Nasbü’l-mecânîk, 32. İbn Abbâs tarikli bu dört tarik ve zaaf sorunları 
hakkında kısaca şunlar zikredilebilir: a. el-Kelbî > Ebû Sâlih > İbn Abbâs. Kelbî 
kezzâb olduğu için şiddetli zayıftır. b.	 Ebû Bekr el-Huzelî ve Eyyûb > İkrime > İbn 
Abbâs. Ebû Bekr el-Huzelî, metrûkü’l-hadîs’tir. c.	 Süleymân et-Teymî > Ona 
nakleden birinden > İbn Abbâs. İsmi zikredilmeyen bir râvi bulunmaktadır. d.
Muhammed b. Sa‘d > Babamdan > Amcamdan > Babamdan > Babasından > İbn 
Abbâs. Bu isnadda ise dört zayıf râvi yer almıştır.

67	 en-Necm 53/1.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025922

dediler. Resûlullah (s.a.s.) Necm Sûresinin sonuna varınca secde etti. 
Beraberindeki Müslüman ve müşrikler de secde ettiler. Velid b. Muğîre 
ise yaşlı olduğu için avucuna aldığı toprağa secde etti. Her iki grup da 
kendi cemaatlerinin Resûlullah’ın secdesine (ittibaen) secde edişlerine 
şaşırdılar. Müslümanlara gelince onlar müşriklerin iman ve yakîne sahip 
olmamalarına rağmen secde etmelerine şaşırdılar. Müslümanlar, şeytanın 
müşriklerin lisanlarına ilkâ ettiği şeyi duymamışlardı. Müşrikler ise 
şeytanın Nebî’nin arzusuna (ümniyyesine) ilkâ ettiklerini duyunca Nebî 
(s.a.s.) ve ashâbına karşı gönülleri ısındı. Şeytan, onlara Resûlullah’ın 
(s.a.s.) secdede o cümleleri okuduğunu, bu sebeple de onların ilahlarına 
tazim için secde ettiklerini söyledi. Bu söz insanlar arasında hemen yayıldı. 
Şeytan bu sözü öylesine izhâr etti ki ta Habeşistan’a kadar ulaştı. Osmân b. 
Mazûn, Abdullah b. Mes‘ûd ve Mekke ehlinden olanlarla birlikte olanlar, 
insanların Müslüman olduğunu, Resûlullah (s.a.s.) ile namaz kıldıklarını 
hatta Velîd b. Muğîre’nin bile avucundaki toprağa secde ettiğini işitince 
hemen geri döndüler. Bu (olay) Resûlullah’a (s.a.s.) çok ağır geldi. 
Akşam olup Cebrâil yanına gelince ona dert yandı. Bunun üzerine ondan 
okumasını emretti ve o da ona okudu. O (ilkâ edilen cümleye) gelince 
Cebrâil o (cümleden) beri olduğunu ifade ederek ‘Bu iki cümleden Allah’a 
sığınırım’ dedi. Resûlullah (s.a.s.) bu durumun farkına varınca bu ona çok 
ağır geldi ve ‘Şeytana itaat ettim. Onun kelamını söyledim. Beni Allah’ın 
emrine ortak yaptı.’ dedi. Bunu üzerine Allah Azze ve Celle şeytanın 
ilkâ ettiğini nesh edip ona şu âyeti indirdi: ‘(Ey Resûlüm!) Senden önce, 
hiçbir resûl ve hiçbir nebi göndermedik ki, o bir temennide bulunduğu 
zaman (sustuğu bir anda), şeytan (dinleyenleri yanıltmak isteyerek) onun 
temennisine bir şey atmış olmasın! Allah, şeytanın attığını derhâl giderir; 
sonra Allah âyetlerini sağlamlaştırır. Çünkü Allah, Alîm’dir, Hakîm’dir. 
(Allah’ın buna müsaade buyurması) şeytanın (meydana) atacağı (fitneyi) 
kalplerinde bir maraz bulunanlara, yürekleri katı olanlara bir imtihan 
(vesilesi) yapmak içindir. Hiç şüphe yok ki o zalimler (haktan) uzak bir 
ayrılık içindedirler.’68 Allah onu, şeytanın kafiyeli sözleri ve fitnesinden 
temize çıkarınca müşrikler sapkın anlayışlarına ve (Müslümanlara karşı) 
düşmanlıklarına geri döndüler.” Rivayetin devamında Habeşistan’dan 
dönen Müslümanların açlık, korku gibi çeşitli nedenlerle Mekke’ye 
girmekten çekindikleri, Mekke ehlinden kendilerini koruma altına alacak 
birilerini araştırdıklarından bahsedilmektedir.69

Bu rivayetin metninde bazı çelişkiler hemen göze çarpmaktadır. Bu 
çelişkileri şöyle sıralamak mümkündür:
68	 el-Hâc 52/53.
69	 Bk. Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 9/34 (No. 8316).



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 923

1. Mekke müşriklerinin “Muhammed eski dinine yani kavminin dinine 
döndü” ifadesi Resûlullah’ın (s.a.s.) risâlet öncesi Hanîf70 olduğu ve asla 
putlara tapmadığına dair bilgilerle çelişmektedir.

2. Mezkûr rivayette, Müslümanların şeytanın ilkâsını duymadıklarına 
dair bilgi yer almaktadır. Bu bilgiyle, Resûlullah’ın (s.a.s.) bahsi geçen 
olaydan belirli bir süre sonra Cebrâil’e yakınması arasında çelişki vardır. 
Zira Hz. Peygamber’in bu ilkâyı duyduğu izlenimi vermektedir. Şayet 
duymuşsa neden hemen müdahale etmemiştir? Zira karşılaşılan herhangi 
bir münkere kayıtsız kalınmaması gerektiğini vurgulayan Allah Resûlü’nün 
(s.a.s.),71 şahit olduğu vehamet karşısında suskun kalması düşünülemez.

3. Müslümanların, müşriklerin secde etmelerine şaşırdıkları 
görülmektedir. Müslümanlarla müşriklerin aralarında bu secde ediş sonrası 
herhangi bir diyalog geçmemesi ilginçtir. Zira ya Müslümanlar Resûlullah’a 
(s.a.s.) bunun sebebini soracaklar ya da Hz. Peygamber (s.a.s.) müşriklere 
soracaktı. Çünkü müşriklerin Resûlullah (s.a.s.) ile Necm Sûresi akabinde 
secde etmiş olmaları onların İslam’ı benimsediğini gösteren bir işarettir. 
Kaldı ki “(Resûlüm!) Onlar iman etmiyorlar diye neredeyse kendine 
kıyacaksın!”72 âyetinde Hz. Peygamber’in (s.a.s.) onların mümin olması 
için ne kadar büyük bir çaba ve beklenti içine girdiği görülmektedir.

4. Mezkûr rivayete göre Hz. Peygamber (s.a.s.) Necm Sûresini 
okurken şeytanın ilkâsının farkına varmıştır. Bu durumda iki sorun 
karşımıza çıkmaktadır. Birincisi bu hilenin farkına varan Resûlullah 
(s.a.s.) neden bu konuda hemen Rabbine yönelip onun yardımını talep 
etmemiş de akşam vaktine kadar Cebrâil’in yolunu gözlemiştir. Akşama 
kadar geçen süre zarfında neden hiçbir Müslüman bu ilkâ edilen uydurma 
ifadelere itiraz etmemiştir. Bedir harbinde “Ya Resûlallah! Orduyu buraya 
konuşlandırmanı Rabbin mi emretti yoksa senin tercihin mi?”73 sorusunu 
soranlar, uğruna canlarını ortaya koydukları tevhid inancını yok edecek bir 
hamle karşısında nasıl olurda sessiz kalabilirler? Ayrıca Hz. Peygamber’in 
(s.a.s.) akşama kadar beklemesi büyük bir risk barındırmaktadır. Öncelikle 
şirke götürücü bu hadise ile akşam vakti arasında pek çok müminin bu olay 
sebebiyle mürted olma ihtimali ortaya çıkmaktadır. İkincisi belki de en 
önemlisi, Resûlullah’ın (s.a.s.) bu olay dolayısıyla çok mütessir olmasıdır. 

70	 Hanîflik, müşriklik olmadığı gibi Yahudilik ve Hıristiyanlık da değildir. Allah’ın 
başlangıçtan itibaren insanlara bildirdiği, insanın ta biatına en uygun olan tevhid dini 
olup Câhiliye döneminde bu tevhid inancı üzere olanlara hanîf denilmiştir. Bk. 
Şaban Kuzgun, “Hanîf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1997), 16/35-36.

71	 Müslim, “İmân”, 49.
72	 eş-Şuarâ 26/3.
73	 Ebû Muhammed Abdülmelik İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, thk. Mustafa es-

Sekkâ (Matbaa Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 1375), 1/620.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025924

Çünkü rivayete göre şirke götürücü bu iki cümleyi Hz. Peygamber (s.a.s.) 
bizzat kendisi söylemiş olmaktadır. Oysaki mezkûr rivayete göre şeytanın 
ilkâsından ne Resûlullah’ın (s.a.s.) ne de ashâbının haberleri vardır. Şeytanın 
yaldızlı sözlerini sadece müşrikler işitmişlerdir. Kaldı ki mezkûr rivayete 
göre Hz. Peygamber’in (s.a.s.) işitmediği ve telaffuz etmediği cümleler 
hakkında suçluluk psikolojisine girmiş olması başka bir çelişkidir. Ama en 
önemli çelişki işitmediği ve söylemediği bu iki cümleyi Cebrâil huzurunda 
Necm Sûresini okurken tilâvet etmiş olmasıdır. Bu durum Resûlullah’ın 
(s.a.s.) ismet sıfatına halel getirdiği gibi ‘Şüphesiz o Zikr’i (Kur’ân’ı) biz 
indirdik biz! Onun koruyucusu da elbette biziz.’74 âyetinin mefhumuna da 
aykırıdır.

Urve tarikli bu rivayet mürsel konumunda gözükmektedir.75 Zira 
henüz dünyaya gelmemişken gerçekleşmiş olan bir hadiseyi birinci 
ağızdan anlatmaktadır. Oysaki olayın içerisinde yer alan babası Zübeyr 
b. Avvam’dan ya da diğer sahâbilerden bu hadiseyi nakledebilirdi. Ayrıca 
içerisinde din adına pek çok vahamet barındıran böyle bir hadiseden 
babasının bahsetmemiş olması da oldukça ilginçtir. Zira Resûlullah’ın 
(s.a.s.) ismetini doğrudan ilgilendiren bir olay zuhur etmiştir. Bu arada 
bu rivayetin mevzuât76 eserlerinde yer almadığını da ifade etmeliyiz. 
Böylesine birbiriyle çelişik ve anlamca Kur’an’a aykırı bir rivayetin 
mevzûât kitaplarında yer almamış olması da düşündürücüdür.

Bu rivayetin isnâdı şöyledir: Taberânî > Muhammed b. Amr b. Hâlid 
el-Harrânî > Ebî (Amr b. Hâlid) > İbn Lehîa > Ebu’l-Esved > Urve.

Mezkûr isnad İbn Lehîa’ya kadar tahdis sigasıyla ondan sonra an‘aneli 
nakledilmiş olup râvileri hakkında şu değerlendirmeler yapılmıştır: Ebû 
Ulâse künyeli Muhammed b. Amr el-Harrânî, Taberânî’nin (ö. 360/971) 
hocalarından olup hicrî 292 tarihinde vefat etmiştir.77 İbn Kattân’ın (ö. 
198/813) onu sika bir râvi olarak tavsif etmesi78 dışında onun hakkında 
herhangi bir malumata rastlanılamamıştır.

Babası, Amr b. Hâlid el-Harrânî olup Mısır’da ikamet etmiş ve orada 
hicrî 229 tarihinde vefât etmiştir. Hadis rivayetinde Züheyr b. Muâviye (ö. 
173/789) ve Leys’ten semâ etmiştir.79 İbn Lehia’dan semâının olduğuna 

74	 el-Hicr 15/9.
75	 Elbânî, Nasbü’l-mecânîk, 25.
76	 Uydurma hadisleri konu edinen eserlerin genel adı.
77	 Zehebî, Siyeru a‘lâm, 12/201.
78	 Tevfîk b. Abdullah ez-Zintânî, Tuhfetü’l-garîb bi terâcimi Mu‘cemeyi’l-hâfızı’t-

Taberâni’l-Evsat ve’s-Sagîr mimmen leyse bit’Tehzîb (Mısır: Mektebetü İbn Abbâs, 
1430), 3/1139.

79	 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr 
(Haydarâbâd: Dâiratu’l-Meârifi’l-Usmâniyye, ts.), 7/408.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 925

dair kayıtlara da rastlanılmaktadır.80 Amr b. Hâlid, Buhârî’nin şeyhlerinden 
olup81 sika kabul edilmiştir.82 Ebû Hâtim nezdinde ise sadûktur.83

Ebû Abdirrahmân Abdullah b. Lehîa el-Hadramî hicrî 96 yılında dünyaya 
gelmiştir. Mısır’da kadılık yapmış olan İbn Lehîa, tâbiînden yetmiş iki 
kişiye mülâkî olmuş, başta Sevrî (ö. 161/778), Ezvâî (ö. 157/774), Şu‘be, 
İbnü’l-Mübârek olmak üzere pek çok kişi ondan rivayette bulunmuştur.84 
İbn Lehîa kimi muhaddislere göre sika, kimilerine göre ise zayıf bir 
râvidir. Onun güvenilirliğini etkileyen birkaç husustan bahsedilmektedir. 
En çok üzerinde durulan husus hicrî 170 yılında çıkan bir yangında evinin 
yanması olayıdır.85 Zira bir görüşe göre bu elim olay neticesinde hadislerini 
rivayet ettiği kitaplarından bazılarını kaybetmiş, bilahare hıfzından yaptığı 
nakillerde ise zaman zaman sorunların/münkerlerin ortaya çıktığı iddia 
edilmiştir.86 Bu meseleden hareketle, hicrî 174 yılında vefat eden87 İbn 
Lehîa’nın evinin yanması sonrasındaki dört yılda aktardığı rivayetlerin 
ihtiyatla karşılanması gerektiği, onlarla ihticâc edilemeyeceği, sadece 
i‘tibâr amaçlı yazılabileceği ifade edilmiştir. Bazı muhaddisler ise onun 
yangında kitaplarının yandığına dair iddiayı kabul etmemişlerdir. Zira 
kimi müstensihler yangın sonrası İbn Lehîa’nın bazı eserlerinden istinsah 
yapıklarını ifade etmişlerdir.88 Nitekim Yahyâ b. Maîn’e göre İbn Lehîa 
yangın öncesinde de sonrasında da zayıf bir râvidir.89 Burada yeri gelmişken 

80	 Ebû Muhammed Abdülganî b. Abdilvâhid b. Alî el-Makdisî, el-Kemâl fî esmâi’r-
ricâl, thk. Şâdî b. Muhammed (Kuveyt: el-Heyetü’l-âmmeti li’l-inâyeti bitıbâiin ve 
neşri’l-Kur’âni’l-Kerîm, 1437), 6/272.

81	 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî, el-Mugnî fi’d-du‘afâ, thk. Nuruddîn 
Itır (Katar: İdâretu İhyâi’t-Turâsi’l-İslâmî, ts.), 2/483 Buhâri Sahîh’inde, Amr b. 
Hâlid’in sadece bir rivayetine yer vermiştir. Bk. “Vudû”, 48.

82	 Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî İbn Hibbân, Kitâbu’s-Sikât 
(Haydarâbâd: Dâiratu’l-Meârifi’l-Usmâniyye, 1393), 8/485; Zehebî, el-Mugnî, 2483.

83	 Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed b. İdrîs er-Râzî İbn Ebû Hâtim, el-
Cerh ve’t-taʿdîl (Beyrut: Dâru İhyâi’t-turâsi’l-Arabî, 1271), 6/230.

84	 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-
Süyûtî, Tabakâtu’l-huffâz (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ilmiyye, 1403), 107.

85	 Ebü’l-Ferec Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî İbnü’l-Cevzî, el-‘İlelü’l-
mütenâhiye fi’l-ehâdîssi’l-vâhiye, thk. İşâdu’l-Hak el-Eserî (Faysalâbâd: İdâretü’l-
ulûmi’l-eseriyye, 1401), 1/275.

86	 Zehebî, Siyeru a‘lâm, 8/14.
87	 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân et-Türkmânî el-Fârikî 

ed-Dımaşkî ez-Zehebî, Mîzânü’l-iʿtidâl fî nakdi’r-ricâl, thk. Ali Muhammed el-
Becâvî (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1382), 2/482.

88	 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî, Tezkiretü’l-huffâẓ (Beyrut: Dâru’l-
Kutubi’l-ilmiyye, 1419), 1/175.

89	 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Maîn el-Bağdâdî Yahyâ b. Maîn, Min kelâmi Ebî Zekeriyyâ 
Yahyâ b. Ma‘în fi’r-ricâl, thk. Ahmed Muhammed Nûr Seyf (Dımeşk: Dâru’l-
Me’mûn, t.y.), 97-108.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025926

Garânîk rivayetini İbn Lehîa’dan nakleden Amr b. Halid el-Harrânî’nin bu 
yangın öncesi ona talebelik edenlerden olduğunu belirtelim.90

İbn Lehîa’nın ihtilâta maruz kaldığına dair bir kayda rastlanılsa 
da bu iddianın kaynağı ve gerekçesine yer verilmemiştir.91 Bu yangın 
meselesinden olsa gerek ki İbn Lehîa’nın ilk zamanlarında ondan 
hadis işitenlerin rivayetlerinin ömrünün sonlarına doğru ondan semâ 
yapanlardan daha iyi olduğu vurgulanmıştır.92 Ebû Zür‘a onun durumunun 
yangın öncesi ve sonrasında İbnü’l-Mübârek ve İbn Vehb’in (ö. 197/813) 
ondan naklettikleri hadisler haricinde aynı olduğunu belirtmiştir.93 Nitekim 
İbnü’l-Mübârek’e “Bana İbn Lehîa yazdı. Orada ‘Haddesenâ Amr b. 
Şuayb’ yazıyordu” denilince İbnü’l-Mübârek’in İbn Lehîa’ya ait yanındaki 
bir kitaptan “İshâk b. Ebî Ferve an Amr b. Şuayb” yazısını göstermiş 
olması da onun rivayetlerine karşı dikkatli olunması gerektiği bağlamında 
değerlendirilmiştir.94

İbn Lehîa’nın mevsûkiyetine etki eden iki tenkit noktası daha 
bulunmaktadır. Bunlardan birisi huzurunda ona ait olmayan hadisler 
okunduğunda tepki vermemesi,95 diğeri ise Iraklılara ait bazı hadisleri 
kendisine arz edenlere icâzet vermiş olmasıdır. Zira “Bunlar senin hadislerin 
değil ki” diye itiraz edenlere “Bunlar benim kulağıma gelen hadislerdir” 
cevabını vermiş olması yadırganmıştır.96 Bu ve benzeri sebeplerle tenkit 
edilen İbn Lehîa’nın zayıf bir râvi olduğu ve hadislerinin delil olarak 
kullanılamayacağı kimi muhaddisler tarafından dillendirilmiştir. Bu 
meyanda “Mısır’da İbn Lehîa gibi zabt ve itkân sahibi kim vardır?97 sorusunu 
soran, ayrıca “Mısır muhaddisi İbn Lehîa’dır.” diyen Ahmed b. Hanbel’in, 
onun rivayetlerinin hüccet olmadığını, ondan yazdıklarının çoğunu98 i‘tibâr 
ve takviye amaçlı yazdığını ifade etmiş olması oldukça mühimdir.99 Ahmed 
b. Sâlih (ö. 248/862) tarafından İbn Lehîa’nın kitabının sahih olduğu ifade 
edilse de onun itkân yönünden gevşek olduğu, münker rivayetler naklettiği 
için kendisiyle ihticâc edilebilme mertebesinden aşağı indiği, dolayısıyla 
da onun rivayetlerine zühd ve melâhim konularında yer verilebileceği ifade 

90	 Makdisî, el-Kemâl fî esmâ’i’r-ricâl, 6/272.
91	 Burhânüddîn İbrâhîm b. Muhammed el-Halebî, el-İgtibât li-men rumiye bi’l-ihtilât 

fî ricâli’l-hadîs (Kahire: Dâru’l-Hadis, 1988), 190.
92	 Makdisî, el-Kemâl fî esmâi’r-ricâl, 6/275.
93	 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref en-Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ ve’l-lugât (Beyrut: Daru’l-

Kutubi’l-ilmiyye, t.y.), 1/175.
94	 Makdisî, el-Kemâl fî esmâi’r-ricâl, 6/274.
95	 Makdisî, el-Kemâl fî esmâi’r-ricâl, 6/275. 
96	 Makdisî, el-Kemâl fî esmâi’r-ricâl, 6/272.
97	 Zehebî, Siyeru a‘lâm, 8/13.
98	 eş-Şâmile proğramı üzerinden Ahmed b. Hanbel’in Müsned’inde yaptığımız 

araştırmada onun mükerrerleriyle birlikte İbn Lehîa’ın yer aldığı 736 rivayete yer 
verdiği görülmüştür. Bk. Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî 
el-Mervezî, el-Müsned, thk. Şuayb el-Arnaût (Kahire: er-Risâle, 1421).

99	 Zehebî, Mîzân, 2/478.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 927

edilmiştir. Zira Sahîh sahipleri de onun rivayetlerine yer vermemişlerdir.100 
Beyhakî (ö. 458/1066) hadis ashâbının İbn Lehîa’nın zayıf olduğunda icmâ 
ettiklerinden bahsetmektedir.101 Nitekim Leys b. Sa‘d onun hadislerini 
benimsememiştir. Nesâî’ye göre de zayıf bir ravidir.102 Yahyâ b. Maîn 
onun hakkında “leyse bi şey”103 hükmünü verirken104 İbn Hibbân onun 
sâlih olduğunu fakat zayıf ravilerden tedlis yaptığını ifade etmiştir. Ayrıca 
İbn Hibbân, kendi ashabının İbn Lehîa’nın evinin yanması öncesinde 
ondan rivayette bulunanların semâının sahih olduğunu belirtmeleri 
üzerine onun ilk ve son dönem talebelerinin rivayetlerini sebr ederek 
bu iddianın gerçeği yansıtıp yansıtmadığını ortaya koymaya çalışmıştır.  
Yaptığı çalışma sonunda müteahhirlerin rivayetlerinde tahlît olduğu, hatta 
mütekaddimlerde yer almayan, aslı olmayan pek çok rivayete rastladığını 
belirtmiştir.105 Varılan bu sonuçlar İbn Lehîa’nın ömrünün sonlarına doğru 
hatalı rivayetlerde bulunduğunu teyit etmektedir. Buhârî onun hakkında 
“Yahyâ b. Saîd onda bir şey görmezdi.” demekle yetinmiştir.106 Müslim 
ise Vekî‘, Yahyâ b. Maîn ve İbn Mehdî’nin İbn Lehîa’yı terk ettiklerini 
söylemiştir.107 Dârekutnî (ö. 385/995) “daîfu’l-hadîs”108 olduğunu ifade 
etmiştir.109 Burada yeri gelmişken kimi muhaddislerce hadislerinin delil 
olarak kullanılmaya elverişli olmadığı hükmü verilen bir râvinin akâide 
dair böylesine önemli bir konudaki rivayetinin kabul görmüş olmasının 
oldukça düşündürücü olduğunu söyleyelim.

İbn Lehîa mezkûr değerlendirmeler çerçevesinde zayıf bir râvi kabul 
edilse de zayıflığında ittifak edilmiş bir râvi olmadığını söylememiz 
gereklidir. Zira İbn Vehb’in ondan naklederken “Vallahi bana doğru ve 
dürüst olan İbn Lehîa rivayet etti.” sözü ile Abdurrahmân b. Mehdî’nin 
“Keşke İbn Lehîa’dan beş yüz hadis işitmiş olsaydım da (ödemem gereken) 
para cezam olsaydı.” sözleri110 ona güven duyulduğunu gösterir niteliktedir. 
Süfyân es-Sevrî’nin de “İbn Lehîa usûl, bizler fürûyuz” ifadesi111 onun sika 
100	 Zehebî, Siyeru a‘lâm, 8/14.
101	 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ ve’l-lugât (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-ilmiyye, ts.), 1/284.
102	 Makdisî, el-Kemâl fî esmâi’r-ricâl, 6/275.
103	 “Yahya b. Main bu sîgayı cerh için kullanmakla beraber, bazen râvinin az rivayet 

etmiş biri olduğunu ifade etmek için de kullanır ki, bu durumda cerh manası 
taşımaz.” Bk. Abdullah Aydınlı, Hadis Istılahları, 164.

104	 Makdisî, el-Kemâl fî esmâi’r-ricâl, 6/275.
105	 Zehebî, Mîzân, 2/482.
106	 Makdisî, el-Kemâl fî esmâi’r-ricâl, 6/275.
107	 Zehebî, Siyeru a‘lâm, 8/19.
108	 Zehebî’ye göre cerhin 5. mertebesinde bulunan bir ravi hakkında kullanılan bir sîga. 

Bk. Aydınlı, Hadis Istılahları, 337.
109	 Dârekutnî, es-Sünen, 1/128-9.
110	 Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, 1/284.
111	 Ebü’l-Kâsım Alî b. el-Hasen b. Hibetillâh b. Abdillâh b. Hüseyn ed-Dımaşkî eş-

Şâfiî, Târîhu Dımaşk, thk. Amr b. Garâme (Dâru’l-Fikr, 1415), 80/32/143.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025928

olduğuna dair görüşü teyit eder niteliktedir. İmam Mâlik’in (ö. 179/795) 
kendisine Leys’den (ö. 175/791) mektup getiren ulağa “İbn Lehîa hacca 
gelecek mi?” sorusunu yöneltmesinden, onunla tanışmak istediği, ona 
değer verdiği anlamı çıkarılmıştır.112 Ayrıca İbn Mâce (ö. 273/887),113 Ebû 
Dâvûd,114 ve Tirmizî’nin, Sünen’lerinde İbn Lehîa’nın rivayetlerine yer 
vermiş olmaları ona güvenin bir yansıması olarak da değerlendirilmiştir.115

Bütün bu görüşler birlikte ele alındığında İbn Lehîa kendi döneminde 
Mısır’ın ileri gelen hadisçilerinden/râvilerinden olmakla birlikte 
rivayetlerinde zaman zaman sorunların ortaya çıktığı İbn Hibbân’ın yaptığı 
rivayetler arası mukayeseden de anlaşılmaktadır. Muasırı muhaddislerin 
ondan rivayet etmeden önce ilgili rivayetleri öncelikle İbn Vehb’in 
kitabından yazıp, sonra da İbn Lehîa’dan dinlediklerine dair açıklamalar116 
da rivayetlerine ihtiyatla yaklaşıldığını ve teyide muhtaç olduğunu 
göstermektedir.

İsnadda yer alan bir diğer ravi Ebü’l-Esved Muhammed b. Abdurrahmân, 
Urve’nin yetimi diye anılmıştır. Dedesi Habeşistan muhacirlerinden olan 
Ebü’l-Esved, Mısır’a yerleşmiştir. Urve b. Zübeyr,117 Ali b. Hüseyn, İkrime 
ve pek çok kişiden rivayette bulunmuştur. Kendisinden Hayve b. Şureyh (ö. 
158/775 [?]), Şu‘be b. el-Haccâc, Mâlik b. Enes ve İbn Lehîa’nın rivayette 
bulunduğu kaydedilmiştir.118 İbn Ebû Hâtim ve Nesâî tarafından sika kabul 
edilen119 Ebu’l-Esved’in rivayetlerine Müslim Sahîh’inde yer vermiştir.120 
İbn Lehîa’nın onun Mısır’a hicrî 136 yılında geldiğinden bahsetmiş olması 
ona mülâkî olduğunu göstermesi bakımından mühimdir.121 Ebü’l-Esved’in 
güvenilir bir râvi olduğunu söylememiz mümkündür.
112	 Zehebî, Mîzân, 2/478.
113	 İbn Mâce Sünen’inde İbn Lehîa’nın yer aldığı 52 ayrı rivayete yer vermiş olup 

bunlardan on yedi rivayet zayıf, beşinin zayıflığı ihtilaflı, biri ise mürseldir. Diğerleri 
ise genelde sahihtir. Zayıf rivayetler için bk. İbn Mâce, “Salât”, 85, “İkâmetü’s-
salât” 191, “Cenâiz” 30-32, “Nikâh” 31-38, “Keffârât” 19, “Hudûd” 24, “Diyât” 36, 
“Cihâd” 24-25, “Zebâih” 3, “Fiten” 16-34, “Zühd” 35.

114	 Ebû Dâvud, İbn Lehîa’nın yer aldığı beş rivayete yer vermiştir. Bu rivayetlerden 
ikisi bir önceki rivayeti teyit amaçlı getirilmiştir. İlgili rivayetler için bk. Ebû Dâvûd 
Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî, es-Sünen, thk. Şuayb el-Arnaût - 
Muhammed Kâmil Kara (Beyrut: Dâru’r-Risâleti’i-âlemiyye, 1430), “Tahâret” 122-
127-164, “Salât” 24-36.

115	 Makdisî, el-Kemâl fî esmâi’r-ricâl, 6/275.
116	 Zehebî, Siyeru a‘lâm, 8/17.
117	 Ebü’l-Esved, Urve b. ez-Zübeyr b. el-Avvâm’dan semâ etmiştir. Bk. Hâkim el-

Kebîr, el-Esâmî, 1/240.
118	 Zehebî, Siyeru a‘lâm, 6/150.
119	 Ebü’l-Fazl Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb 

(Beyrut: er-Risâle, 1435), 3/630.
120	 Müslim, “Salât” 47; “Sıyâm”, 17; “Hâc”, 17. Müslim bu rivayetlere asıl olarak yer 

vermiştir.
121	 İbn Hacer, Tehzîb, 3/630.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 929

Urve b. ez-Zübeyr, sahâbî Zübeyr b. el-Avvâm’ın oğlu olup122 hicrî 23 
tarihinde dünyaya gelmiş,123 hicrî 91/92’de vefat etmiştir. Medine’nin yedi 
fakihinden biri olan Urve, teyzesi Hz. Âişe’nin (r.a) yanına en çok giren ve 
onun hadislerini en iyi bilen kişi olarak tanınmıştır.124 Çok hadis bildiği ve 
sika olduğu ifade edilmiştir.125 Hz. Âişe (r.a), Zübeyr b. el-Avvâm, Abdullah 
b. Abbâs, Abdullah b. Ömer başta olmak üzere pek çok sahâbîden hadis 
rivayet etmiştir.126

2. Garânîk/Kuğular İfadesinin Yer Almadığı Rivayetler:
Hadis merviyyâtında içerisinde Garânîk ifadesinin yer almadığı fakat 

aynı olaydan bahseden rivayetlere rastlanılmaktadır. Beş ayrı sahâbîden 
nakledilen bu rivayetleri yer aldığı eserler bağlamında ele aldığımızda aynı 
ya da yakın anlamlı metinler nakledildiğini görmekteyiz.

2.1. Abdullah b. Mes‘ûd’un Rivayetleri:
2.1.1. Ahmed b. Hanbel’in Rivayetleri:
A- İbn Mes‘ûd’dan (ö. 32/652-53); “Nebî (s.a.s.) secde etti ve 

Müslümanlar (da) secde ettiler. Bir avuç toprak alan Kureyş’ten bir adam 
müstesna. Onu alnına götürerek ona secde etti. Abdullah ‘Daha sonra onun 
kâfir olarak öldürüldüğünü gördüm’127 dedi.”128

Ahmed b. Hanbel tarafından > Yezîd > Şu‘be > Ebû İshâk > el-Esved > 
Abdullah isnadıyla nakledilmiştir.

B- Abdullah’tan; “Necm Sûresinde Resûlullah (s.a.s.) secde etti. Bir 
yaşlı adamın dışında o topluluktan secde etmeyen kimse kalmadı. O ise bir 
avuç çakıl taşını yüzüne götürdü ve ‘Bu bana yeter’ dedi. Abdullah ‘Ben 
onun kâfir olarak öldürüldüğünü gördüm’ dedi.”129

Ahmed b. Hanbel tarafından > Yezîd > Şu‘be > Ebû İshâk > el-Esved > 
Abdullah isnadıyla nakledilmiştir.

C- Aynı metin şu isnatlarla da nakledilmiştir:
Ahmed b. Hanbel > Muhammed b. Ca‘fer ve Affân > Şu‘be > Ebû 

İshâk> el-Esved > Abdullah.130

122	 İbn Sa‘d, et-Tabakât, 3/93.
123	 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 20/22.
124	 İbn Hacer, Tehzîb, 93-94.
125	 İbn Sa‘d, et-Tabakât, 7/178.
126	 İbn Sa‘d, et-Tabakât, 7/177-78.
127	 Abdullah b. Mes‘ûd, Bedir Harbine katılmıştır. Bk. İsmail Cerrahoğlu, “Abdullah b. 

Mes’ûd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1988), 1/115.

128	 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 6/206 (No. 3682).
129	 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 2/352 (No. 3805).
130	 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 7/230 (No. 4164).



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025930

Ahmed b. Hanbel > Yahyâ b. Saîd > Şu‘be > Ebû İshâk > el-Esved > 
Abdullah131 

D- “Kureyş’ten bir adam dışında Müslümanlar secde ettiler” ziyadesiyle 
de nakledilmiştir.

Ahmed b. Hanbel tarafından > Vekî‘ > Şu‘be > Ebû İshâk > el-Esved 
> Abdullah isnadıyla nakledilmiştir. 132 Ahmed b. Hanbel’in tahric ettiği 
bu beş rivayetin senetlerinin sahih olduğunun eseri tahkik eden Şuayb 
el-Arnaût tarafından ifade edilmiş olması rivayetlerin sıhhat sorunu 
yaşamadığını göstermektedir.133

2.1.2 Buhârî Rivayeti:
Muhammed b. Beşşâr ve Abdân b. Osmân tariki: Abdullah dedi ki: 

“Nebî (s.a.s.) Mekke’de Necm (Sûresini) okudu. Hemen secde etti. Bir 
yaşlı dışında onunla birlikte olanlar (da) secde ettiler. O, bir avuç çakıl taşı 
veya toprak aldı ve onu hemen alnına götürdü. ‘Bu bana yeter’ dedi. Daha 
sonra onun kâfir olarak öldürüldüğünü gördüm.”

Buhârî tarafından > Muhammed b. Beşşâr > Gunder > Şu‘be > Ebû 
İshâk > el-Esved > Abdullah isnadıyla nakledilmiştir.134

Buhârî tarafından >Abdân b. Osmân > Ebî > Şu‘be > Ebû İshâk > el-
Esved > Abdullah isnadıyla nakledilmiştir.135

Hafs b. Ömer ve Süleymân b. Harb tariki: Abdullah dedi ki: “Nebî 
(s.a.s.) Necm Sûresini okudu ve hemen o’(nun sebebiyle) secde etti. 
Topluluktan secde etmeyen kimse kalmadı. Topluluktan bir adam bir avuç 
çakıl veya toprak alıp onu hemen yüzüne götürdü ve ‘Bu bana yeter’ dedi. 
Daha sonra onun kâfir olarak öldürüldüğünü gördüm.”

Buhârî tarafından > Hafs b. Ömer > Şu‘be > Ebû İshâk > el-Esved > 
Abdullah isnadıyla nakledilmiştir.136

 “Nebî (s.a.s.) Mekke’de Necm (Sûresini) okudu. Hemen secde etti. Bir 
avuç çakıl taşı alan bir adam dışında secde etmeyen kimse kalmadı. Onu 
kaldırıp ona secde etti. ‘Bana yeter’ dedi. Daha sonra onu Allah’ı inkâr 
etmiş olarak öldürüldüğünü gördüm.”
131	 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 7/271 (No. 4235).
132	 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 6/206 (No. 3682).
133	 Bk. Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 2/352-6/206-7/231-7/271.
134	 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-Buhârî, el-Câmiu’l-

Müsnedü’s-Sahîhu’l-Muhtasar, thk. Muhammed Züheyr b. Nâsırunnâsır (Beyrut: 
Dâru Tavkı’n-necât, 1422), “Sücûdu’l-Kur’ân”, 1.

135	 Buhârî, “Megâzî”, 7.
136	 Buhârî, “Sücûdu’l-Kur’ân”, 4. Ebû Dâvûd’un Hafs tariki Buhârî’nin tarikiyle 

aynıdır. Metnen de “Abdullah; ‘Daha sonra onun kâfir olarak öldürüldüğünü 
gördüm’dedi.” ziyadesi dışında aynı olup ileride ilgili rivayete yer verilecektir.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 931

Buhârî tarafından > Süleymân b. Harb > Şu‘be > Ebû İshâk > el-Esved 
> Abdullah isnadıyla nakledilmiştir.137

2.1.3. Müslim Rivayeti:
“Nebî (s.a.s.) Necm (Sûresini) okudu ve hemen onda secde etti. Yaşlı 

bir adam dışında beraberindekiler (de) secde ettiler. O ise çakıl ya da toprak 
avuçlayıp yüzüne götürdü ve bu bana yeter dedi. Abdullah ‘Ben onu daha 
sonra kâfir olarak öldürülmüş gördüm.’ dedi.”

Müslim tarafından>Muhammed b. el-Müsennâ ve Muhammed b. 
Beşşâr > Muhammed b. Ca‘fer > Şu‘be > Ebû İshâk > el-Esved > Abdullah 
isnadıyla nakledilmiştir.138

2.1.4. Ebû Ya‘lâ (ö. 307/919) Rivayeti:
“Nebi (s.a.s.) Müslümanlarla beraber secde etti. Kureyş’ten yaşlı bir 

adam avuçladığı bir avuç toprağı alnına götürüp ona secde etti. Abdullah 
“Onun kafir olarak öldürüldüğünü gördüm” dedi.

Ebû Ya‘lâ tarafından > Ebû Hayseme > Vekî‘ > İsrâîl > Ebû İshâk > el-
Esved > Abdullah b. Mes’ud isnadıyla nakledilmiştir.139

2.1.5. Ebû Avâne (ö. 316/929) Rivayeti:
Abdullah’tan; “Nebî (s.a.s.) Mekke’de Necm (Sûresini) okudu ve 

onunla secde etti. Bir yaşlı kişi dışında beraberindekiler de secde ettiler. 
O, bir avuç çakıl ya da toprak alıp yüzüne götürdü. ‘Bu bana yeter’ dedi.” 
Ebû Dâvûd, şu ilaveyi yaptı; “Abdullah; ‘Onun Bedir’de kâfir olarak 
öldürüldüğünü gördüm’ dedi.” (Râvî) Gunder de aynısını nakletti, fakat 
“Bedir günü” ifadesini zikretmedi.

Ebû Avâne tarafından > Ebû Dâvûd > Ebû Kılâbe > Bişr b. Ömer > 
(H)140 es-Sağğânî > Ebu’l-Velîd > Şu‘be > Ebû İshâk > el-Esved b. Yezîd > 
Abdullah isnadıyla nakledilmiştir.141

Müslim’in rivayetinde Mekke kaydı yer almamıştır. Müslim, 
Ebû Avâne’nin hocasıdır. Taberâni ise Ebû Avâne’nin talebesidir.142 
Taberânî’nin rivayeti Müslim’in rivayetine ters düşmektedir. Başka bir 
deyişle Taberânî’nin rivayetinin Müslim’in rivayeti karşısında münker 
durumda olduğunu belirtmeliyiz.
137	 Buhârî, “Fedâilu’s-sahâbe”, 58.
138	 Müslim,  “Mesâcid”, 576.
139	 Ebû Ya‘lâ Ahmed b. Alî el-Mevsılî, el-Müsned, thk. Hüseyin Selim (Dımeşk: Dâru’l-

Me’mûn, 1404), 9/140 (No. 5218).
140	 Tahvil işareti.
141	 Ya‘kûb b. İshâk b. İbrâhîm el-İsferâyînî Ebû Avâne, Müsnedü Ebî ‘Avâne, thk. 

Eymen b. Ârif ed-Dımeşkî (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1419), 1/533 (No. 1950).
142	 Mücteba Uğur, “Ebû Avâne el-İsferâyînî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 10/100.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025932

2.1.6. İbn Hibbân Rivayeti:
“Nebî (s.a.s.) Necm Sûresini okudu hemen secde etti. Bir adam dışında 

topluluktan secde etmeyen kalmadı. O, bir avuç çakıl alıp alnına götürdü ve 
‘Bu bana kâfi’ dedi. Abdullah “Onun kâfir olarak öldürüldüğünü gördüm” 
dedi.

İbn Hibbân tarafından > Ebû Halîfe > Muhammed b. Kesîr > Şu‘be > 
Ebû İshâk > el-Esved > Abdullah isnadıyla nakledilmiştir.143

Buraya kadar nakledilen Abdullah b. Mes‘ûd rivayetlerinin metnen 
hemen hemen aynı olduğu ve içerisinde Garânîke dair herhangi bir bilginin 
bulunmadığı söylenebilir. Abdullah b. Mes‘ûd’dan menkul Garânîk 
kıssasının yer almadığı rivayetlerin başta Sahîhayn olmak üzere pek çok 
hadis eserinde yer almış olması, isnatlarının sıhhat sorunu yaşamamaları 
ve tariklerinin de çok olması göz önünde bulundurulduğunda mahfûz, 
Garânîk ile alakalı rivayetlerin ise zayıf olmaları dolayısıyla münker 
olduğunu söylemek mümkündür.

143	 Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî İbn Hibbân, Sahîhu İbn 
Hibbân, thk. Muhammed Ali Sönmez - Halis Aydemir (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 
1433), 7/223 (No. 6366).



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 933

Abdullah b. Mes‘ûd tarikli mezkûr rivayetin şeması şu şekildedir:



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025934

2.2 el-Muttalib b. Ebî Vedâa Rivayetleri:
2.2.1. Ahmed b. Hanbel Rivayetleri:
“Resûlullah (s.a.s.) Mekke’de Necm (Sûresini) okudu ve hemen secde 

etti. Onun yanındakiler de secde ettiler. ‘Ben başımı kaldırdım. Secde 
etmekten imtina ettim.’ el-Muttalib o zaman (henüz) Müslüman olmamıştı. 
O (olaydan) sonra onu okuyan birini işitince onunla secde ederdi.”

Bu hadis Ahmed b. Hanbel tarafından > İbrâhim b. Hâlid > Rabâh > 
Ma‘mer > İbn Tâvus > İkrime b. Hâlid > Ca‘fer b. el-Muttalib b. Ebî Vedâa 
> Ebîhi isnadıyla nakledilmiştir.144

“el-Muttalib b. Ebî Vedâa şöyle söyledi: Ben Resûlullah’ı (s.a.s.) Necm 
Sûresinde secde ederken gördüm. İnsanlar da onunla beraber secde ettiler. 
el-Muttalib; ‘Ben onlarla secde etmedim.’ O, o zamanlar müşrikti. el-
Muttalib; ‘Ondaki secdeyi katiyyen terk etmiyorum.’”

Bu hadis Ahmed b. Hanbel tarafından > Abdurrezzâk > Ma‘mer 
> İbn Tâvus > İkrime b. Hâlid > el-Muttalib b. Ebî Vedâa isnadıyla 
nakledilmiştir.145 Şuayb el-Arnaut’a göre her iki rivayet de sahîh ligayrihi 
mertebesindedir.146

2.2.2. Nesâî Rivayeti:
“Resûlullah (s.a.s.) Mekke’de Necm (Sûresini) okudu ve hemen 

secde etti. Onun yanındakiler de secde ettiler. ‘Ben başımı kaldırdım. 
Secde etmekten imtina ettim, hoşlanmadım.’ O gün el-Muttalib (henüz) 
Müslüman olmamıştı.”

Bu hadis Nesâî tarafından > Abdulmelik b. Abdulhamîd b. Meymûn 
b. Mihrân > Ahmed b. Hanbel > İbrâhim b. Hâlid > Rabâh > Ma‘mer > 
İbn Tâvus > İkrime b. Hâlid > Ca‘fer b. el-Muttalib b. Ebî Vedâa > Ebîhi 
isnadıyla nakledilmiştir.147

Bu isnada göre Nesâî’nin, hocası Abdulmelik aracılığı ile Ahmed b. 
Hanbel’in yukarıda zikredilen ilk tarikiyle hadisi tahrîc etmiş olması, 
rivayetin sıhhatini belirtir durumdadır. 

2.2.3. Taberânî Rivayeti:
“el-Muttalib b. Ebî Vedâa şöyle söyledi: ‘Ben Resûlullah’ı (s.a.s.) 

Necm Sûresinde secde ederken gördüm. İnsanlar da onunla beraber secde 
ettiler. el-Muttalib; ‘Ben onlarla secde etmedim.’ O, o zamanlar müşrikti. 
el-Muttalib; ‘Ondaki secdeyi katiyyen terk etmiyorum.’”

144	 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 24/206 (No. 15465).
145	 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 29/423 (No. 17892).
146	 Bk. Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 24/206-29/423.
147	 Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî en-Nesâî, es-Sünen (Haleb: el-Matbûâtu’l-

İslâmiyye, ts.), “İftitâh”, 49.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 935

Bu hadis Taberânî tarafından > İshâk b. İbrâhîm ed-Deberî > 
Abdurrezzâk > Ma‘mer > İbn Tâvus > İkrime b. Hâlid > el-Muttalib b. Ebî 
Vedâa isnadıyla nakledilmiştir.148

Taberânî Garânîk kıssasının yer aldığı rivayetlere de yer vermişti. Bu 
rivâyetinde ise Garânîk’le alakalı herhangi bir malumat bulunmamaktadır. 
Şu durumda muztarib bu iki rivayete yer vermesinin sebebi olarak 
Mu‘cem’inde şeyhlerine ait rivayetleri toplamayı hedeflemesi düşünülebilir. 
Dolayısıyla da Taberânî’nin metinleri karşılaştırma ve metinlerden birini 
tercih etme yoluna gitmediği söylenebilir.

2.3. İbn Ömer Rivayetleri: 
Tahâvî, mufassal sûrelerde tilavet secdesinin yapılıp yapılmayacağı 

mevzusunu ele alırken Necm Sûresinde mevzumuzla alakalı rivayetlere üç 
ayrı sahâbî tarikiyle yer vermiştir. Bunlardan sadece İbn Ömer rivayetinde 
doğrudan konuyla alakalı bilgi yer almaktadır.

İbn Ömer’den; “Resûlullah (s.a.s.) Necm (Sûresini) okudu ve hemen 
secde etti. Onunla beraber Müslümanlar ve müşrikler de secde ettiler. Öyle 
ki birbirlerinin üzerine secde ettiler. Birisi de avucuyla yüzüne götürdüğü 
şeye secde etti.”

Bu hadis Tahâvî tarafından > Ravh b. el-Ferec > Ebû Mus‘ab e-Zührî 
> Abdülazîz b. Muhammed > Nâfî‘ > İbn Ömer isnadıyla nakledilmiştir.149 

2.4. Ebû Hüreyre Rivayetleri:
Ebû Hüreyre tarikli rivayete Şâfiî, Ahmed b. Hanbel ve Tahâvî yer 

vermişlerdir. Bunlardan Şâfîî, Ahmed b. Hanbel ve Tahâvî’nin (bir 
tarikinde) isnatta yer alan ilk dört ravisi ortaktır. Tahâvî’nin diğer tariki ise 
tamamen farklı bir ravi zincirine sahiptir.

2.4.1. Şâfiî (ö. 204/820) Rivayeti:
“Nebî (s.a.s.) Necm’i okudu ve hemen secde etti. İki kişi haricinde 

onunla beraber olan insanlar da secde ettiler. Dedi ki: ‘Onlar şöhreti 
istediler.’”150 

2.4.2. Ahmed b. Hanbel Rivayetleri:
“Nebî (s.a.s.) Necm’i okudu ve hemen secde etti. Şöhret isteyen iki 

adam müstesna Onunla beraber insanlar (da) secde ettiler.151

148	 Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 20/288 (No. 679).
149	 Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme el-Ezdî el-Hacrî el-Mısrî et-Tahâvî, 

Şerhu Me‘âni’l-âsâr, thk. Muhammed Zühri en-Neccar (Âlemu’l-kütub, 1414), 
1/353 (No. 2076).

150	 Muhammed b. İdrîs eş-Şâfiî, Müsnedu’l-İmâm eş-Şâfîî (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-
İlmiyye, 1370), 1/123 (No. 363).

151	 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 13/404 (No. 8033).



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025936

“Kureyş’ten iki (müşrik) adam müstesna Resûlullah (s.a.s.) ve 
Müslümanlar secde ettiler. O iki müşrik bununla meşhur olmak istediler.152 
Mezkûr her iki rivayetin senedinin sağlam olduğu ifade edilmiştir.153

2.4.3. Tahâvî (ö. 321/933) Rivayetleri:
Tahavî, İbn Merzûk ve Ahmed b. Mesû‘d b. el-Hayyât tarikli iki rivayeti 

tahric etmiştir.
İbn Merzûk tarikli Ebû Hüreyre rivayeti; “Nebî (s.a.s.) Necm (Sûresini) 

okudu ve hemen secde etti. Meşhur olmayı isteyen iki adam haricinde, 
beraberindeki insanlar da secde ettiler.”154

Ahmed b. Mesû‘d b. el-Hayyât tarikli Ebû Hüreyre rivayeti: “Resûlullah 
(s.a.s.) Necm (Sûresini) okudu ve hemen secde etti. Onunla beraber olan 
cinler, insanlar ve ağaçlar da secde ettiler.”155

Tahâvî, mezkûr rivayetlerle birlikte Necm Sûresinde secde etmenin 
gereğine dair başka rivayetlere yer verse de156 Garânîk kıssasının yer aldığı 
rivayetlerden herhangi bir nakilde bulunmamıştır. Onun bu rivayetleri 
sorunlu bulması sebebiyle ele almadığını söylememiz mümkündür.

2.5. İbn Abbâs Rivayeti:
İbn Abbâs tarikli rivayete Buhârî, Tirmizî ve İbn Hibbân birer tarikle 

yer vermişlerdir. Tirmizî bu bâbda İbn Mes‘ûd ve Ebû Hüreyre’den de 
hadis nakledildiğini ifade etmiş, İbn Abbâs tarikli rivayet hakkında “hasen 
sahîh” hükmünü vermiştir.157

2.5.1. Buhârî Rivayeti:
İbn Abbâs’tan nakledildiğine göre: “Nebî (s.a.s.) Necm (Sûresini) 

okuyunca secde etti. Müslümanlar, müşrikler, cinler ve insanlar (da) 
O’nunla birlikte secde ettiler.

Bu hadis Buhârî tarafından > Müsedded > Abdülvâris > Eyyûb > İkrime 
> İbn Abbâs  isnadıyla nakledilmiştir.158

2.5.2. Tirmizî Rivayeti:
İbn Abbâs’tan nakledildiğine göre: “Resûlullah (s.a.s.) Necm 

(Sûresinde) secde etti. Onunla birlikte Müslümanlar, müşrikler, cinler ve 
insanlar (da) secde ettiler.159

152	 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 15/444 (No. 9711).
153	 Şuayb el-Arnaût’un verdiği bu hüküm için bk. Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 

13/404-15/444.
154	 Tahâvî, Me‘âni’l-âsâr, 1/353 (No. 2077).
155	 Tahâvî, Me‘âni’l-âsâr, 1/353 (No. 2078).
156	 Tahâvî, Me‘âni’l-âsâr, 1/353.
157	  Tirmizî, “Sefer”, 13.
158	 Buhârî, “Sücûdu’l-Kur’ân” 4.
159	 Tirmizî, “Sefer”, 13.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 937

2.5.3. İbn Hibbân Rivayeti:
İbn Abbâs’tan nakledildiğine göre: “Resûlullah (s.a.s.) Necm 

(Sûresinde) secde etti. Onunla birlikte Müslümanlar, müşrikler, cinler ve 
insanlar (da) secde ettiler.160

İbn Hibbân, bu rivayetten hareketle “Umûma delâlet eden haberle 
umûmun bir kısmı murat edilmiştir, küllîsi değil.” genel kaidesini 
çıkartmakla yetinmiş, Garânîk meselesine girmemiştir.  İbn Abbâs rivayeti 
de büyük ihtimalle sahâbe mürseli gözükmektedir.

Bu iki grub rivayeti birlikte ele aldığımızda Beyhakî, Garânîk kıssanın 
nakil cihetiyle sabit olmadığını ifade etmiştir. Çünkü Buhârî’nin Sahîh’inde 
Necm Sûresi hakkındaki rivayette Müslümanlar ve müşriklerin beraber 
secde ettikleri bilgisi yer alsa da Garânîkle alakalı ifade bulunmamaktadır. 
Garânik ifadesinin yer almadığı rivayetlerin tarikleri çok olmasına karşın 
Garânîk ifadesinin yer aldığı rivayetler oldukça azdır. Bu durum Garânîk 
kıssasının sabit olmadığını gösterir niteliktedir.161 Garânîk kıssasının 
bulunduğu metinlerin diğer metinler karşısında şâz duruma düştüğünü 
söylememiz mümkündür. Zira Garânîk olayının yer almadığı rivayetler 
Garânîk’in yer aldığı rivâyetlerden hem daha fazla hem de başta Buhârî 
olmak üzere pek çok muhaddisin eserinde yer almıştır. Bu iki hadis 
grubunu birlikte ele aldığımızda zayıf olan Garânîk rivayetlerinin kuvvetli 
olan diğer rivayetlerle muâraza oluşturduğunu söyleyebiliriz. Bu takdirde 
Garânîk rivayetleri münker konumuna düşmektedir. Dolayısıyla da 
kuvvetli rivayet varken zayıf rivayetin öncelenmesi mümkün değildir. 
Kaldı ki buradaki mezkûr rivayetin akâid ile alakalı olması meseleyi daha 
da önemli hale getirmektedir. Şu durumda hicrî 360 tarihinde vefat eden 
Taberânî’nin kendinden önceki hadis müellefâtının neredeyse tamamında 
yer bulamayan bu rivayete hangi sebeple yer verdiği sorusu önemlidir. Bu 
hususta üç gerekçe zikredebiliriz. Birincisi, kimi müfessirlerce bu rivayete 
Hâc Sûresi 52. âyetinin manasının anlaşılmasındaki zorluğu giderdiği için 
yer verilmiş olmasıdır. İkincisi, Taberânî’nin Mu‘cem’ini oluştururken 
hocalarından gelen rivayetleri bir araya toplama arzusudur. Üçüncüsü ise 
Taberânî’nin Garânîk hadisesiyle alakalı rivayetler içerisinden muttasıl 
senetli bir isnada ulaşabilmiş olmasıdır. Çünkü muhaddisler için öncelik, 
ilgili rivayete muttasıl bir senetle ulaşabilmektir. 

3. Şârihlerin Garânîk Rivayetine Yaklaşımları 
İbn Hacer’e göre Garânîk hadisesi Mekke’de gerçekleşmiştir. Bu olay 

sonrası Hâc Sûresinin 52. âyetinin nazil olduğuna dair bilgiyi Bezzâr ve İbn 
Merdûye (ö. 410/1020) tahric etmişlerdir. İbn Merdûye, Saîd b. Cübeyr’in 
160	 İbn Hibbân, Sahîh, 7/223 (No. 2365).
161	 Akseki, Hâtemu’l-Enbiyâ, 34.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025938

İbn Abbâs’tan naklinde “zannımca” ifadesiyle hadisi irâd etmiştir. Bezzâr 
ise Garânîk kıssasına dair yer verdiği isnadın dışında muttasıl senedinin 
olmadığını, bu isnadı da sika olan Ümeyye b. Hâlid mevsûl olarak nakletse 
de rivayetinde teferrüd ettiğini belirtmiştir. Bu hadis, Kelbî tarafından 
İbn Abbâs tarikiyle de nakledilmiştir ama Kelbî metrûk, kendisine itimat 
edilmeyen bir ravidir. İbn Hacer daha sonra İbn İshâk’ın es-Sîre’sinde, aynı 
şekilde Mûsâ b. Ukbe’nin el-Megâzî’sinde, Ebû Ma‘şer’in (ö. 170/787) 
es-Sîre’sinde yer alan rivayetlerle İbn Ebû Hâtim’in ve Taberânî’nin 
naklettikleri rivayetlere yer vermiştir. Ona göre bu rivayetlerin hepsi 
manaca tek bir anlama sahip olup, Saîd b. Cübeyr tariki dışındaki tüm 
rivayetler ya zayıf ya da munkatıdır. Garânîk hadisesiyle alakalı tüm 
rivayetleri değerlendirmeye çalışan İbn Hacer, rivayetin tariklerinin 
çokluğu, ayrıca mürsel iki rivayetin ricâlinin de Sahîhayn ricâli şartlarını 
taşıması dolayısıyla bu kıssanın aslının olabileceği kanaatine varmıştır.162 
İbn Hacer’in rivayetin aslının olabileceğine dair sözünden kastı Garânîk 
hadisesinin belirtildiği şekilde cerayan etmiş olması mıdır, yoksa Kütüb-i 
Sitte ve diğer eserlerde yer alan şekliyle yani Müslüman ve müşriklerin 
bilinmeyen bir sebeple Kâbe yanında secde ettikleri şeklinde midir? İbn 
Hâcer, Ebû Bekr İbnü’l-Arabî’nin (ö. 543/1148) “Garânîk kıssasına dair 
Taberânî’nin yer verdiği rivayetlerin pek çoğu batıldır, asılları yoktur.” 
ifadesine katılmamaktadır. Ona göre İbnü’l-Arabî’nin bu mutlak ifadesi 
merdûddur. Aynı şekilde İbn Hacer, bu hadis hakkında Kâdî İyâz’ın (ö. 
544/1149); sıhhat ehlinin onu tahrîc etmemeleri, râvilerinde ıztırâb 
olması, senetlerinin munkatı olması, tâbiîn ve müfessirlerden bu kıssayı 
nakledenlerden hiçbir kimsenin bu rivayeti müsned ve merfû olarak 
nakletmemiş olmaları, tariklerinin çoğunun ileri derecede zayıf olması gibi 
hususlardan hareketle makbul saymamasına da katılmamaktadır. Ayrıca o, 
Kâdî İyâz’ın bu kanaatini desteklemek için ileri sürdüğü ‘Müslümanlardan 
pek çok kişinin irtidadına sebep olacak böylesi bir hadise sonrası herhangi 
bir Müslümanın mürted olduğuna dair bir bilginin nakledilmemesi’ delilini 
de tatmin edici bulmamaktadır.163 Bu açıklamalardan, İbn Hacer’in vahyin 
güvenilirliğine, Resûlullah’ın (s.a.s.) ismetine gölge düşüren bu kıssayı 
olduğu gibi kabul ettiği kanaati hâsıl olabilir. Fakat onun Garânîk kıssasına 
dair tüm açıklamalarına bakıldığında öncelikle bu rivayete hadis usulü 
kaideleri çerçevesinde yaklaşarak senetler üzerinden bir hüküm verdikten 
sonra metin/muhteva değerlendirmesini ele aldığı görülmektedir. Ona göre 
tarikler arttığında ve mahreçleri farklılaştığında bu durum onların aslının 
olduğunu gösterir. İbn Hacer, bu kıssayla alakalı üç mürsel senet zikretmiş 
ve bunların mürsel rivayetle ihticâc edenler için delil olabileceğini, mürsel 
rivayeti delil kabul etmeyenler için ise birden fazla senedin birbirini 

162	 İbn Hacer, Fethu’l-bâri, 8/439.
163	 İbn Hacer, Fethu’l-bâri, 8/439.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 939

desteklemesi sebebiyle ihticâc edilebileceğini ifade etmiştir.164 Zikrettiği bu 
kaidelerin muhataplar tarafından kabul edilmesi hâlinde Garânîk ifadesinin 
yer aldığı bu vahim cümlelerin tevili ona göre şöyle yapılabilir:

“Bu cümleyi zâhiri üzerine hamletmek câiz değildir. Çünkü 
Resûlullah’ın (s.a.s.) Kur’an’dan olmayan bir şeyi kasten Kur’an’a ilave 
etmesi muhâldir. Aynı şekilde o (s.a.s.), tevhide aykırı herhangi bir şeyi 
irâd etmiş olsaydı o zaman da bu şey Hz. Peygamberin ismet sıfatına aykırı 
olur, dolayısıyla da muhâl olurdu. Kimilerine göre onun lisanı üzerinden 
gerçekleşen böylesi bir durum bir yıl gerçekleşmiştir ki Nebi (s.a.s.) için bu 
câiz değildir. Şeytanın böylesi bir velâyeti Nebinin uykusunda bile olamaz. 
Nitekim İbnü’l-Arabî “Benim sizin üzerinizde bir nüfuzum yoktu.”165 
âyetiyle bu görüşü reddetmiş ve ‘Şeytanın böyle bir gücü olsaydı hiçbir 
kimsenin itaate gücü kalmazdı’ demiştir.”166

Ayrıca İbn Hâcer (ö. 852/1449), bu rivayetin Hâc Sûresinin 52. âyetinin 
tefsirinde ele alındığından hareketle öncelikle âyette yer alan ۤ -kelime تَمَََنَّ�ىَٰۤ�
sinin anlamı üzerinde durmuştur. İbn Abbâs’ın ۤ  kelimesi hakkında “O تَمَََنَّ�ىَٰۤ�
(s.a.s.) konuştuğunda şeytan onun hadisine (sözüne) ilkâ eder” anlamı ver-
diğini nakletmiştir.167 Ferrâ’dan (ö. 207/822) temennâ kelimesinin “tilâvet 
etmek” ve “nefsin sözü” anlamına geldiği bilgisini de aktarmıştır.168 İbn 
Hacer ve dil bilimcilere göre Hâc Sûresindeki mezkûr âyetin tevilinde söy-
lenenlerin en güzeli bu ikinci anlamdır.169 İbn Hacer’e göre Kur’an’ı tertil 
üzere okuyan Nebi’nin (s.a.s.) susma anını kollayan şeytan kendisine yakın 
olanların duyacağı bir şekilde, sesini Resûlullah’ın (s.a.s.) sesine benzete-
rek Garânîk ile ilgili cümleyi söylemiş ve bu sözün Hz. Peygamber’in sözü 
olduğu zannını vererek bunu yaymıştır. Ona göre İbn Abbâs’tan nakledilen 
‘temennâ kelimesinin tilavet etti’ anlamına geldiğine dair bilgiyle âyetin 
bu tefsiri örtüşmektedir. Nitekim İbnü’l-Arabî de Nebi’nin (s.a.s.) nispet 
edilen bu çirkin şeylerden beri olduğunu ortaya koyan bu yorumu benimse-
miştir.170 Dolayısıyla da İbn Hacer’e göre Allah Teâlâ’nın mezkûr âyetinde 
“Peygamberler bir söz söylemek istediklerinde şeytanın o söze kendi sö-
züyle ilave yapmaya çalıştığına dair bilgi” vardır. Bu durum, şeytanın Ne-
bi’nin (s.a.s.) sözüne ilavede bulunduğunu gösterir bir nastır. Yoksa Nebi 
(s.a.s.) bu çirkin ifadeyi söylemiş değildir.171

164	 İbn Hacer, Fethu’l-bâri, 8/439.
165	 İbrâhîm 14/22.
166	 İbn Hacer, Fethu’l-bâri, 8/439-440.
167	 İbn Hacer, Fethu’l-bâri, 8/438.
168	 İbn Hacer, Fethu’l-bâri, 8/438-9. 
169	 İbn Hacer, Fethu’l-bâri, 8/438-9.
170	 İbn Hacer, Fethu’l-bâri, 8/440.
171	 İbn Hacer, Fethu’l-bâri, 8/440.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025940

İçerisinde Garânîk’in yer aldığı rivayetlerle Garânîk’in yer almadığı 
rivayetlerin ortak noktası Müslümanlarla müşriklerin birlikte secde etmiş 
olmalarıdır. Bunun sebebi ya Resûlullah’ın (s.a.s.) Lât, Menât ve Uzza’dan 
bahseden âyetleri tilavet etmesinden etkilenen müşriklerin ilahlarına bağ-
lılıklarını gösterme arzusudur.172 Ya da müşriklerin, içerisinde secdenin yer 
aldığı ilk sûre olan Necm Sûresini kıraati sonrası secde yapan Resûlullah’a 
(s.a.s.) kendi ilahlarına secde yaparak muhalefet etmeleridir.173

Garânîk ile ilgili tüm rivâyetleri senet ve metin yönünden değerlendiren 
Aynî (ö. 855/1451) rivâyetleri senet ve metin yönünden sorunlu bulmuş 
ve kabul etmemiştir.174 Tahâvî ise Necm Sûresini ele alırken Nebi’nin 
(s.a.s.) Necm Sûresinde Mekke’de secde etse de Medine’ye hicreti sonrası 
bunu terk ettiğini ifade etmekle yetinerek175 Garânîk kıssasının rivayet ve 
yorumlarına yer vermemiştir.

4. Genel değerlendirme:
Garânîk kıssası hakkında farklı değerlendirmeler yapılmıştır. Kıssanın 

senetlerinin tâbiîn ötesine geçememesi, ashâbtan sadece İbn Abbâs’ın 
bu olayı sahâbe mürseli olarak nakletmiş olması, ayrıca İbn Abbâs’tan 
nakleden râvilerin de muhaddislerce makbul sayılmamaları bu hadisenin 
tâbiîn sonrası uydurulduğu kanaatine yol açmıştır.176 Nitekim İbn Huzeyme 
(ö. 311/924) bu kıssanın zındıklar tarafından uydurulduğu kanaatine 
varmıştır.177 Rivayetin mevzû olduğu kanaatinde olanlardan biri de 
Fahreddin er-Râzî’dir (ö. 606/1210). Râzî’ye göre haber-i vâhid olan bu 
rivayet aklî ve naklî delillere muârız olduğu için mevzudur.178 İbn Kesîr ise 
Garânîk kıssası rivayetlerinin hepsinin mürsel olduğunu, sahih bir vecihle 
müsned olan bir tarikini bilmediğini ifade etmiştir.179 O, bu kıssa hakkındaki 
değerlendirmeler içerisinden “bu sözün şeytana ait olup Hz. Peygamber’e 
ait olmadığı, müşriklerin bu sözün Hz. Peygamber’in sözü olduğu 
zehabına kapıldıkları” değerlendirmesini daha uygun bulmuştur.180 Ayrıca 
Garânîke dair ibarelerin birbirinden farklı nakledilmiş olması da rivayet 

172	 Ebû Muhammed Hüseyn b. Abdillâh et-Tîbî, el-Kâşif an hakâiki’s-Sünen, thk. 
Abdülhamîd el-Hindâvî (Metebetü Nezzâr Musatafa el-Bâz, 1417), 4/1111.

173	 Ebû Muhammed Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed el-Aynî, 
‘Umdetü’l-kârî fî şerhi Sahîhi’l-Buhârî (Beyrut: Dâru İhyâi’t-turâsi’l-Arabî, ts.), 
19/203.

174	 İlgili değerlendirmeler için bk. Ayn î, ‘Umdetü’l-kârî, 8/100-101.
175	 Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed et-Tahâvî, Şerhu Müşkili’l-âsâr, thk. Şuayb el-

Arnaût (Beyrut: er-Risâle, ts.), 9/235.
176	 Akseki, Hâtemu’l-Enbiyâ, 22.
177	 Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 23/237; Akseki, Hâtemu’l-Enbiyâ, 34.
178 Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 23/238.
179	 İbn Kesîr, Tefsîrü’l- Kur’âni’l-‘azîm, 5/441. 
180	 İbn Kesîr, Tefsîrü’l- Kur’âni’l-‘azîm, 5/443.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 941

metinlerinde ıztırâbın olduğunu göstermektedir. İçerisinde Garânîk’in yer 
aldığı rivâyetlerle Garânîk’in yer alamadığı hadisleri mukayese ettiğimizde 
ikinci grup rivayetlerin metinlerinde manaca bir uyum göze çarpmaktadır. 
Ayrıca ikinci grup rivayetlerde sıhhat sorunuyla da karşılaşılmamaktadır. 
Bu durum Garânîk rivayetlerini şâz duruma düşürmektedir. Garânîk 
hadisesine hicretten dört yıl önce doğmuş olan İbn Abbâs’ın şahit olması 
mümkün değildir. Olayı gören İbn Mes‘ûd’dur. Fakat o, Necm Sûresiyle 
alakalı anlatımlarında Garânîk’ten bahsetmemiştir. İbn Mes‘ûd tarikli 
rivâyetlerin hem sahih olması hem de çok tarikli olması karşısında İbn 
Abbâs tarikli rivayetler çok azdır.

Garânîk’in yer aldığı cümleyle Necm Sûresi âyetlerini birlikte ele 
aldığımızda da tezatlıklar söz konusudur. Zira Resûlullah’ın (s.a.s.) Necm 
Sûresi 19. ve 20. âyetlerini tilaveti sonrasında şeytanın güya Garânîk’i 
ilkâsı akabinde “Size erkek ona dişi öyle mi?”181 âyetiyle “Onlar hiçbir 
şey değil sırf sizin ve babalarınızın taktığı kuru isimler, Allah onlara öyle 
bir saltanat indirmedi, yalnız zanna ve nefislerin sevdasına tabi oluyorlar, 
hâlbuki rablerinden kendilerine doğru yolu gösteren geldi.”182 âyetleri 
çok bariz bir şekilde putları tahkir etmektedir. Bu durumda bir âyet putları 
överken diğerinin yermesi bir tenâkuzdur.183 Belagat ve fesahat sahibi 
müşrikler bu çelişkiyi fark ederek “Muhammed bir âyette ilahlarımızı 
övüyor, bir başka âyette ise yeriyor” ya da “Muhammed ilahlarımızı övüp 
hemen peşinden de yeriyor. Demedik mi biz size, Muhammed mecnundur, 
ne yaptığını bilmez?” diyerek kıyamet koparmazlar mıydı?184 Kaldı ki 
on beş metin halinde nakledilmiş olan Garânîk rivayetlerinin fesahat ve 
belâgat açısından Necm Sûresinin diğer âyetlerine göre son derece sönük 
kaldığı ifade edilmiştir.185

Bir başka önemli nokta ise şeytanın ilkâsı nasıl olmuş da hiçbir 
Müslüman tarafından duyulmamıştır? Şayet iddia edildiği gibi Garânîke 
dair cümleler Hz. Peygamber tarafından okunmuş ve müşrikler de bunu 
duymuşlarsa neden Resûlullah’a (s.a.s.) giderek ilahlarını övdüğü için 
teşekkür etmemişlerdir? Zira onları çok mutlu edecek bir hadise vukua 
gelmiştir. Ayrıca Hz. Peygamber’e Hudeybiye antlaşması öncesinde ve 
antlaşma anında kimi sahâbî tarafından itirazlar yapılmışken nasıl olmuş 
da böylesine önemli bir mevzuda Resûlullah’a (s.a.s.) yanındaki ashâbtan 
herhangi bir itirâz gelmemiştir?
181	 en-Necm 53/21.
182	 en-Necm 53/23.
183	 Aynî, ‘Umdetü’l-kârî, 7/100; Akseki, Hâtemu’l-Enbiyâ, 19-20.
184	 Akseki, Hâtemu’l-Enbiyâ, 20.
185	 İsmail Cerrahoğlu, “Garânîk”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 1996), 13/363.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025942

Garânîk rivayetlerinin Resûlullah’ın (s.a.v.) ismeti ve Kur’an’ın 
korunmuşluğu bağlamında ele alınması metinlerin sıhhati hakkında 
bilgi verecektir. Bu ağlamda Kâdî İyâz, Nebî’nin ismeti ve Kur’an’ın 
korunmuşluğu hakkında şunlara değinmiştir:

Ümmet, Resûlullah’ın (s.a.s.) ismeti ve bu tür rezilliklerden beri 
olduğunda icmâ etmiştir. Hz. Peygamber’in ilahları methetmesi ve 
böyle bir şeyin nâzil olmasını temenni etmesi küfürdür. Aynı şekilde 
Kur’an’dan olmayan bir şeyin şeytan eliyle ona ithal edilip, Nebi’nin 
de (s.a.s.) Cebrâil onu uyarana kadar onun Kur’an’dan olduğuna itikat 
etmesi mümtenidir. Resûlullah’ın (s.a.s.) bunu bilerek ya da sehven 
okuması küfürdür. Nebi’nin (s.a.s.) kalbinden veya dilinden kasten veya 
sehven küfrü gerektirecek herhangi bir şeyden korunduğuna dair icmâ 
vardır.186

Sakîfliler’in, Resûlullah’a (s.a.s.) “azap âyetini rahmet âyetiyle değişti-
rirsen” yani va‘d ve vaîdi değiştirirsen senin dostun oluruz önerisi üzerine 
“Az daha seni bile, sana vahyettiğimizden gayrısını bize karşı iftira ede-
sin diye, fitneye düşüreceklerdi ve o takdirde seni dost edineceklerdi.”187 ve 
“Eğer sana sebat vermiş olmasaydık, ant olsun ki, sen onlara (belki) biraz 
meyl edecektin.”188 âyetleri nazil olmuştur. Vahyin korunduğunu gösteren bu 
âyette yer alan “ََاَنَْْ ثَبََّ�تَْْنَاَك  ا -ifadesi Resûlullah’ın (s.a.s.) Yüce Allah tarafın ”ولََوَْْلَٓا�
dan muhafaza edildiğini vurgulamaktadır.189 Bu âyetlere göre Hz. Peygam-
ber’e müşriklerin önerisine azıcık bir meyli bile olmadan hemen müdahale 
edilmişken Garânîk kıssasına göre müdahale edilmemesi ve Hz. Peygam-
ber’in akşam Cebrâil gelinceye kadar yanlış üzerinde beklemiş olması 
muhâldir. Âyetteki “ََاَنَْْ ثَبََّ�تَْْنَاَك  ا  ”yani “Eğer sana sebat vermiş olmasaydık ”وََلَوَْْلَٓا�
ibaresi onun korunduğunu göstermektedir. Ayrıca şeytanın vesvesesine ve 
müşriklere meylettiği takdirde “İşte o zaman sana, hayatın da ölümün de 
katmerli acılarını tattırırdık. Sonra bize karşı kendine hiçbir yardımcı bu-
lamazdın.”190 tehdidi, Hz. Peygamber’in bu yanlışa katiyen düşmediğini 
göstermektedir. Şayet Garânîk olayı gerçek olsaydı Resûlullah’ın (s.a.s.) bu 
azaba müstehak olduğu bildirilmez miydi? Nitekim Katâde (ö. 117/735) bu 
âyet indirilince Resûlullah’ın (s.a.s.) “Allahım beni nefsimle göz açıp kapa-
yıncaya kadar bile olsa baş başa bırakma.” diye dua ettiğini ifade etmiş-
tir.191  “O arzusuna göre konuşmaz.”192 âyeti ile “Rabbinin sözü doğruluk ve 

186	 Kâdî İyâd, eş-Şifâ’, 2/293.
187	 el-İsrâ 17/73.
188	 el-İsrâ 17/74.
189	 Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer ez-Zemahşerî, el-Keşşâf ‘an hakâikı gavâmizi’t-

tenzîl ve ‘uyûni’l-ekâvîl fî vücûhi’t-te’vîl (Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1407), 4/2/683-84.
190	 el-İsrâ 17/75.
191	 Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/379.
192	 en-Necm 53/3.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 943

adalet bakımından tam kemâlindedir. Onun kelimelerini değiştirici (hiçbir 
şey ve hiçbir kuvvet) yoktur. O, hakkıyla işitendir, hakkıyla bilendir.”193 âyeti 
varken nasıl olurda bu çirkin cümle vahye dâhil olabilir?194

Sonuç
Necm Sûresiyle alakalı olan Garânîk rivayetlerine sadece üç muhaddis 

yer vermiştir. Bunlardan Saîd b. Mansûr’un rivayeti hem mürsel hem de 
râvi Ebû Ma‘şer’in zayıf olması hasebiyle zayıf durumdadır. Bezzâr’ın 
rivayetlerinden sadece Yûsuf b. Hammâd tariki muttasıl ve râvileri 
güvenilir gözükmektedir. Taberânî’nin Hüsyen b. İshâk et-Tüsterî tariki 
Bezzâr’ın râvisi Yûsuf b. Hammâd’da birleşmekte olup isnadın kalan 
râvileri Bezzâr’ın râvileri ile aynıdır. Fakat her iki rivayet de mürseldir. 
Aynı isnada sahip olan bu iki rivayetin metinlerinde ciddi farklar vardır. Zira 
Bezzâr rivayetinde “İşte yüce Garânîk/kuğular. Onların şefaati umulur.” 
ifadesi Hz. Peygamber’e ait iken Taberânî rivayetinde şeytana aittir. Bu da 
doğal olarak metinde ıztırâba yol açmaktadır. Taberânî’nin Urve tarikiyle 
naklettiği Habeşistan muhacirleriyle alakalı rivayet ise hem İbn Lehîa’nın 
zayıf râvi olması hem de Urve’nin bu hadisenin vuku bulduğu zamanda 
henüz dünyaya gelmemesi sebebiyle, yani mürsel rivayet olduğu için zayıf 
durumdadır. Ayrıca bu rivayetin metninde birbiriyle çelişkili ifadeler de yer 
almaktadır. Garânîk rivayetlerinde sorunsuz bir rivayete rastlanılamamış 
olup hepsi de seneden ve metnen zayıftır.

Necm Sûresi bağlamında Ahmed b. Hanbel ve Buhârî başta olmak üzere 
pek çok muhaddis de Müslüman ve müşriklerin Kâbe’de beraber secde 
ettiklerine dair rivayetlere yer vermiştir. Fakat bu rivayetlerin hiçbirinde 
Garânîk’e dair bir bilgi yer almamıştır. Sahâbeden Abdullah b. Mes‘ûd, 
Abdullah b. Ömer, Ebû Hüreyre, İbn Abbâs ve el-Muttalib b. Ebî Vedâa’dan 
nakledilen bu rivayetler hem sahih hem de metinlerde anlam bütünlüğü söz 
konusudur. Ayrıca Buhârî ve Tirmizî’nin tahrîc ettikleri İbn Abbâs rivayeti 
sahih olup içerisinde Garânîk ifadesi yer almamaktadır. Bu durumda mezkûr 
sahîh rivayetler Garânîk rivayetlerini şâz/münker durumuna düşürmektedir. 
Zira Garânîk rivayetleri gerek metin gerekse senet yönüyle oldukça zayıftır.

Garânîk rivayetleri muhteva olarak ele alındığında bu rivayetler gerek 
vahyin korunmuşluğu gerekse Resûlullah’ın (s.a.s.) ismetiyle alakalı âyetler 
ve icmâ ile çelişmektedir. Garânîk ibaresinin yer aldığı cümlelerin sonradan 
metne idrac edildiği kanaati hâsıl olmuştur.  Şu durumda Necm Sûresiyle 
alakalı merviyyâttan sahih olanı, içerisinde Garânîk’e dair cümlenin yer 
almadığı rivayetlerin metinleridir. Akâide dair tehlikeli hususları ihtiva eden 
Garânîk rivayetlerinin hem senetlerindeki zayıflıklar hem de metinlerindeki 
ıztırap dolayısıyla kabul edilmesi mümkün değildir.

193	 el-En‘âm 6/115.
194	 Tîbî, el-Kâşif, 4/1111.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025944

Kaynakça
Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed eş-Şeybânî. el-Müsned. 

thk. Şuayb el-Arnaût. 50 Cilt. Kahire: er-Risâle, 1421.
Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed eş-Şeybânî. el-İlel ve 

ma‘rifetü’r-ricâl. thk. Vasiyyullah Muhammed. Riyâd: Dâru’l-Hânî, 1422.
Akseki, Ahmed Hamdi. Hâtemu’l-Enbiyâ Hakkında En Çirkin Bir İsnadın 

Reddiyesi. İstanbul: Evkâf-ı İslâmiyye Matbaası, 1341.
Albayrak, Sâdık. “Dâru’l-hikmeti’l-İslâmiyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 8/506. İstanbul: TDV Yayınları, 1993.
Aydınlı, Abdullah. Hadis Istılahları Sözlüğü. 1 Cilt. İstanbul: M. Ü. İlâhiyat 

Fakültesi Vakfı yayınları, 8. Basım, 2015.
Aynî, Ebû Muhammed (Ebü’s-Senâ) Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ 

b. Ahmed. ‘Umdetü’l-kârî fî şerhi Sahîhi’l-Buhârî. 25 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-
turâsi’l-Arabî, ts.

Beyhakî’, Ahmed b. Hüseyin. Delâ’ilü’n-nübüvve ve ma‘rifetü ahvâli sâhibi’ş-
şerî‘a. thk. Abdulmu’tî el-Kal’acî. 7 Cilt. Dâru’l-Kütübi’l-ilmiyye, 1408.

Bezzâr, Ebû Bekr Ahmed b. Amr b. Abdilhâlik el-Bezzâr el-Basrî. el-Bahrü’z-
zehhâr. Mahfûzurrahmân Zeynullah. 18 Cilt. Medine: Mektebetü’l-Ulûmi ve’l-
Hikem, 1988.

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl el-Cu‘fî. el-Câmiu’l-müsnedü’s-
sahîhu’l-muhtasar. Muhammed Züheyr b.Nâsırunnâsır. 9 Cilt. Beyrut: Dâru 
Tavkı’n-necât, 1422.

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî. et-Târîhu’l-
kebîr. 8 Cilt. Haydarâbâd: Dâiratu’l-Meârifi’l-Usmâniyye, ts.

Cerrahoğlu, İsmail. “Garâ-nik Meselesinin İstismarcıları”. Ankara Üniversitesi 
İlâhiyat Fakültesi Dergisi 24 (1981), 69-93.

Cerrahoğlu, İsmail. “Garânîk”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 
13/363. İstanbul: TDV Yayınları, 1996.

Dârekutnî, Ebü’l-Hasen Alî b. Ömer b. Ahmed. es-Sünen. thk. Şuayb el-Arnaût. 
5 Cilt. Beyrut: er-Risâle, 1424.

Düreynî, Abdülkerîm. Bulûgu’l-emânî fî terâcimillezîne lem ya’rifhum el-
İmâmu’l-Elbânî. Ammân: Dâru’l-Eseriyye, 1433.

Ebû Avâne, Ya‘kûb b. İshâk b. İbrâhîm el-İsferâyînî. Müsnedü Ebî ‘Avâne. thk. 
Eymen b. Ârif Dımeşkî. 5 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1419.

Ebû Dâvud, Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî. 
es-Sünen. thk. Şuayb el-Arnaût, Muhammed Kâmil Kara. 7 Cilt. Beyrut: Dâru’r-
Risâleti’i-âlemiyye, 1430.

Ebû Ya‘lâ el-Mevsılî, Ahmed b. Alî b. el-Müsennâ et-Temîmî. el-Müsned. thk. 
Hüseyin Selim Esed. 13 Cilt. Dımeşk: Dâru’l-Me’mûn, 1404.

Efendioğlu, Mehmet. “Saîd b. Mansûr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi. 35/562, İstanbul: TDV Yayınları, 2008.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 945

Elbânî, Nâsırüddin. Nasbü’l-mecânîk li-nesfi kıssati’l-Garânîk. Beyrut: el-
Mektebetu’l-İslâmî, 3. Basım, 1417.

Gördük, Yunus Emre. “Tefsirde Rivayet-Yorum İlişkisi Üzerine Kronolojik Bir 
Analiz: Garânîk Olayı Örneği” Artuklu Akademi 5/1 (Haziran 2018), 1-38.

Hâkim el-Kebîr, Ebû Ahmed Muhammed b. Muhammed en-Nîsâbûrî. el-Esâmî 
ve’l-künâ. thk. Ebû Ömer Muhammed b. Ali. 5 Cilt. Kahire: Dâru’l-Fârûk, 1436.

Halebî, Burhânüddîn İbrâhîm b. Muhammed. el-İgtibât li-men rumiye bi’l-
ihtilât fî ricâli’l-hadîs. Kahire: Dâru’l-Hadis, 1988.

İbn Abdilberr, Ebû Ömer Yûsuf b. Abdillâh en-Nemerî. el-İstignâ fî esmâi’l-
meşhûrîn min hameleti’l-‘ilmi bi’l-künâ. thk. Abdullah Merhûl. 3 Cilt. Dâru İbn 
Teymiyye, 1405.

İbn Adî, Ebû Ahmed Abdullâh b. Adî b. Abdillâh el-Cürcânî. el-Kâmil fî 
du‘afâʾi’r-ricâl. thk. Âdil Ahmed Abdulmevcûd. 9 Cilt. Beyrut: el-Kütübü’l-
İlmiyye, 1418.

İbn Asâkir, Ebü’l-Kâsım Alî b. el-Hasen b. Hibetillâh b. Abdillâh b. Hüseyn ed-
Dımaşkî eş-Şâfiî. Târîhu Dımaşk. thk. Amr b. Ğarâme. Dâru’l-Fikr, 1415.

İbn Ebû Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed b. İdrîs er-Râzî. 
el-Cerh ve’t-ta‘dîl. Beyrut: Dâru İhyâi’t-turâsi’l-Arabî, 1271.

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî. 
Fethu’l-bâri Şerhu Sahîhi’l-Buhârî. 13 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1379.

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî. 
Tehzîbü’t-Tehzîb. 4 Cilt. Beyrut: er-Risâle, 1435.

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî. Kitâbu’l-
Mecrûhîn mine’l-muhaddissîn ve’d-du‘afâ ve’l-metrûkîn. thk. Mahmûd İbrahim 
Zâyid. 3 Cilt. Haleb: Dâru’l-Va‘y, 1396.

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî. Kitâbu’s-
Sikât. 9 Cilt. Haydarâbâd: Dâiratu’l-Meârifi’l-Usmâniyye, 1393.

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî. Sahîhu İbn 
Hibbân. thk. Muhammed Ali Sönmez, Halis Aydemir. 8 Cilt. Beyrut: Dâru İbn 
Hazm, 2 Basım, 1433.

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî. Meşâhîru 
‘ulemâʾi’l-emsâr ve a‘lâmü ‘ulemâʾi’l-aktâr. thk. Merzûk Ali İbrahim. Dâru’l-
Vefâ, 1411.

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Abdülmelik. es-Sîretü’n-nebeviyye. thk. Mustafa 
es-Sekkâ. 2 Cilt. Matbaa Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 2. Basım, 1375.

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer. Tefsîrü’l-
Kur’ân’âni’l-‘azîm. thk. Sâmî b. Muhammed. Dâru Tayyibe, 2. Basım, 1999.

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî. es-Sünen. thk. 
Muhammed Fuâd Abdülbâkî. 2 Cilt. Kahire: Dâru İhyâi’l-kütübi’l-arabîyye, ts.

İbn Sa‘d, Ebû Abdillâh Muhammed b. Sa‘d b. Menî‘ el-Kâtib el-Hâşimî el-
Basrî el-Bağdâdî. et-Tabakâtü’l-kübrâ. thk. Ali Muhammed Ömer. 11 Cilt. Kahire: 
Mektebetü’l-Hanci, 1421.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025946

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Abdurrahmân b. Alî el-Bağdâdî. el-‘İlelü’l-
mütenâhiye fi’l-ehâdîsi’l-vâhiye. thk. İşâdu’l-Hak el-Eserî. 2 Cilt. Faysalâbâd: 
İdâretü’l-ulûmi’l-eseriyye, 1401.

Kâdî İyâd, Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ el-Yahsubî. eş-Şifâʾ bi-ta‘rîfi hukûki’l-
Mustafâ. 2 Cilt. Ammân: Dâru’l-Feyhâ, 2. Basım, 1407.

Kuzgun, Şaban. “Hanîf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 16/35-36. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Makdisî, Ebû Muhammed Abdülganî b. Abdilvâhid b. Alî. el-Kemâl fî esmâ’i’r-
ricâl. thk. Şadi b. Muhammed. 10 Cilt. Kuveyt: el-Heyetü’l-âmmeti li’l-inâyeti 
bitıbâiin ve neşri’l-Kur’âni’l-Kerîmm, 1437.

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed. A‘lâmü’n-nübüvve. Beyrut: 
Mektebetü’l-Hilâl, 1409.

Mizzî, Ebü’l-Haccâc Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdirrahmân b. Yûsuf. Tehzîbü’l-
Kemâl fî esmâʾi’r-ricâl. thk. Beşşâr Avvâd Ma’rûf. 35 Cilt. Beyrut: er-Risâle, 1400.

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî. el-
Müsnedü’s-sahîhu’l-muhtasar. thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî. 5 Cilt. Beyrut: 
Dâru İhyâi’t-turâsi’l-Arabî, 1374.

Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb. es-Sünen. 9 Cilt. Haleb: el-
Matbûâtu’l-İslâmiyye. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî. Tehzîbü’l-esmâ ve’l-lugât. 4 
Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ilmiyye, ts.

Râzî, Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn et-
Taberistânî. Mefâtîhu’l-gayb. Beyrut: Dâru İhyâi’t-turâsi’l-Arabî, 3. Basım, 1420.

Saîd b. Mansûr, Ebû Osmân Saîd b. Mansûr b. Şu‘be el-Horasânî. Sünenu Saîd 
b. Mansûr. thk. Ferîk mine’l-bâhisîn. 3 Cilt. Riyâd: Dâru’l-Alûka, 1433.

Süheylî, Abdurrahmân b. Abdillâh. “er-Ravzü’l-ünüf fî şerhi’s-Sîreti’n-
nebeviyye”. Beyrut: Dâru İhyâi’’t-turâsi’l-arabî, 1412.

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-
Hudayrî es-Süyûtî eş-Şâfiî. Tabakâtu’l-Huffâz. 1 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-
ilmiyye, 1403.

Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs. Tertîbu Müsnedi’l-İmâm eş-
Şâfîî. 1 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1370.

Taberânî, Ebü’l-Kâsım Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb. el-
Mu‘cemü’l-kebîr. thk. Hamdi İbn Abdülmecid. 25 Cilt. Kahire: Mektebetü İbn 
Teymiyye, 2. Basım, 1415.

Tahâvî, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed el-Mısrî. Şerhu Me‘âni’l-âsâr. thk. 
Muhammed Zühri en-Neccar. 5 Cilt. Âlemu’l-kütub, 1414.

Tahâvî, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed el-Mısrî. Şerhu Müşkili’l-âsâr. thk. 
Şuayb el-Arnaût. 16 Cilt. Beyrut: er-Risâle, ts.

Tîbî, Ebû Muhammed Hüseyn b. Abdillâh. el-Kâşif an hakâiki’s-Sünen. thk. 
Abdülhamîd el-Hindâvî. 13 Cilt. Metebetü Nezzâr Musatafa el-Bâz, 1417.



Hadis Kaynakları Bağlamında Garânîk Rivayetleri 947

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre. el-Câmi‘u’s-sahîh. thk. Beşşâr 
Avvâd Ma’rûf. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1998.

Uğur, Mücteba.“Ebû Avâne el-İsferâyînî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi. 10/100. İstanbul: TDV Yayınları, 1996.

Yahyâ b. Maî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Maîn el-Bağdâdî. Min kelâmi Ebî 
Zekeriyyâ Yahyâ b. Ma‘în fi’r-ricâl. thk. Ahmed Muhammed Nûr Seyf. Dımeşk: 
Dâru’l-Me’mûn, t.y.

Zehebî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed. Tezhîbü Tehzîbi’l-Kemâl fî 
esmâʾi’r-ricâl. thk. Ganîm Abbâs Ganîm. 11 Cilt. el-Fâruku’l-Hadisiyye, 1425.

Zehebî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed. Tezkiretü’l-huffâz. 5 Cilt. Beyrut: 
Dâru’l-Kutubi’l-ilmiyye, 1419.

Zehebî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed. el-Mugnî fi’d-duʿafâ. thk. 
Nuruddîn Itır. 2 Cilt. Katar: İdâretu İhyâi’t-Turâsi’l-İslâmî, ts.

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed. Mîzânü’l-iʿtidâl fî 
nakdi’r-ricâl. thk. Ali Muhammed el-Becâvî. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1382.

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed. Siyeru 
a‘lâmi’n-nübelâ. 25 Cilt. Beyrut: er-Risâle, 3. Basım, 1405.

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer. el-Keşşâf ‘an hakâikı 
gavâmizi’t-tenzîl ve ‘uyûni’l-ekâvîl fî vücûhi’t-te’vîl. Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 
1407.

Zintânî, Tevfîk b. Abdullah. Tuhfetü’l-garîb bi terâcimi Mu‘cemeyi’l-
hâfızı’t-Taberâni’l-Evsat ve’s-Sagîr mimmen leyse bit’Tehzîb. 3 Cilt. Mısır: 
Mektebetü İbn Abbâs, 1430.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 2025948


