
  

 

Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel 

ISSN: 1300-9672 | e-ISSN: 2602-2346 

İdrakin Mahiyetine Dair Bir Tartışma: Şerefüddin el-Mes’ûdî’nin İç Duyular 

Eleştirisi 

A Discussion on The Nature of Perception: Šaraf al-Dīn al-Masʿūdī’s Criticism of Internal Senses 

Esranur ORAL 
Arş. Gör. Dr., Erciyes Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi 

Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü 

Res Asst. PhD, Erciyes University, Faculty of Theology 

Department of Philosophy and Religious Studies 

Kayseri, Türkiye 

https://orcid.org/0000-0003-2588-7317 | https://ror.org/047g8vk19 

eoral@erciyes.edu.tr  

Atıf | Cite as 

Esranur ORAL, “İdrakin Mahiyetine Dair Bir Tartışma: Şerefüddin el-Mes’ûdî’nin İç Duyular Eleştirisi”, Süleyman 

Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 55 (Aralık 2025), 134-152. 

Yayın Bilgisi | Article Information 

Yayın Türü | Article Type: Araştırma Makalesi | Research Article 

DOI: 10.59149/sduifd.1696253 

Başvuru Tarihi | Submitted: 09/05/2025 

Kabul Tarihi | Accepted: 13/10/2025 

 

Değerlendirme: Bu makalenin ön incelemesi iki iç hakem (alan 

editörü ve yayın kurulu), içerik incelemesi ise iki dış hakem 

tarafından çift taraflı kör hakemlik modeli ile incelendi. Bu makale 

intihal.net kullanılarak tarandı ve intihal içermediği teyit edildi.  

Etik Beyan: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik 

ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada 

belirtildiği beyan olunur. 

Yapay Zeka Etik Beyanı: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay 

zeka tabanlı herhangi bir araç veya uygulama kullanılmamıştır. 

Çalışmanın tüm içeriği, yazar tarafından bilimsel araştırma 

yöntemleri ve akademik etik ilkelere uygun şekilde üretilmiştir. 

Yazarlık Katkı Oranı Beyanı: Yazar, çalışmanın tümüne tek başına 

katkı sağlamıştır.  

Etik Kurul İzni: Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmeyen nitelikte 

olup kullanılan veriler literatür taraması/yayınlanmış kaynaklar 

üzerinden elde edilmiştir. 

Mali Destek: Bu araştırmayı desteklemek için fon kullanılmamıştır.  

Çıkar Çatışması: Çalışmada kişiler ve kurumlar arası çıkar çatışması 

bulunmamaktadır.  

Telif Hakkı ve Lisans: Dergide yayımlanan makalelerin telif hakkı 

yazarlara, ticari kullanım hakkı ise dergimize aittir. Yayımlanan 

çalışmalar CC BY-NC-ND 4.0 lisansı altında açık erişim olarak 

yayımlanmaktadır. 

Etik Bildirim:  

Mail: sduilahiyatdergisi@sdu.edu.tr 

Web: https://dergipark.org.tr/tr/pub/sduifd/policy 

Review: Single anonymized- Two internal (Field Edıtor and Editorial 

Board) and Double anonymized- Two external double-blind peer 

review. It was confirmed that it did not contain plagiarism by 

similarity scanning (intihal.net) 

Ethical Statement: It is declared that scientific and ethical principles 

were followed during the preparation of this study and that all 

studies used are stated in the bibliography. 

Artificial Intelligence Ethical Statement: During the preparation of 

this study, no artificial intelligence-based tools or applications were 

used. All content of the study was produced by the author in 

accordance with scientific research methods and academic ethical 

principles. 

Author Contribution Statement: The author has contributed to the 

entire work independently.  

Ethics Committee Approval: This study does not require ethics 

committee approval, as the data used were obtained through 

literature review/published sources. 

Financial Support: The author(s) acknowledge that they received no 

external funding to support this research. 

Conflict of Interest: The author(s) acknowledge that they received no 

external funding to support this research. 

Copyrights and License: The copyright of articles published in the 

journal belongs to the authors, but the commercial use rights are 

owned by our journal. Published works are made available under an 

open access CC BY-NC-ND 4.0 license. 

Complaints:  

Mail: sduilahiyatdergisi@sdu.edu.tr 

Web: https://dergipark.org.tr/en/pub/sduifd/policy 

  

https://orcid.org/0000-0003-2588-7317
https://ror.org/047g8vk19
mailto:eoral@erciyes.edu.tr
https://doi.org/10.59149/sduifd.1696253
mailto:sduilahiyatdergisi@sdu.edu.tr
https://dergipark.org.tr/tr/pub/sduifd/policy
mailto:sduilahiyatdergisi@sdu.edu.tr
https://dergipark.org.tr/en/pub/sduifd/policy


Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

135 

İdrakin Mahiyetine Dair Bir Tartışma: Şerefüddin el-Mes’ûdî’nin İç Duyular 

Eleştirisi 

Öz 

İbn Sinâ’ya göre idrak, şeyin suretinin alınmasıdır ve idraki gerçekleştiren özne nefstir. Ancak nefsin 

duyulurları idrak edebilmek için aletlere ve kuvvelere ihtiyacı vardır. Bu kuvveler dış duyu kuvveleri ve iç 

duyu kuvveleri olmak üzere ikiye ayrılmıştır. İç duyu kuvveleri, dış duyular tarafından soyutlanarak alınan 

suretlerin nefse iletilmesi, saklanması, ihtiyaç olduğunda yeniden hatırlanması gibi görevleri yerine 

getirerek soyut bir cevher olan nefsin somut nesneleri idrak edebilmesini mümkün kılmaktadır. Şerefüddin 

el-Mes’ûdî İbn Sinâ’nın hem nefsin soyutluğuna dair delillerini ikna edici bulmamakta hem de idrakin 

suretin alınması olarak kabul edilmesi fikrine karşı çıkmaktadır. Bu makalenin araştırma konusu İbn 

Sinâ’nın idrak ve nefs teorisi üzerine Mes’ûdî’nin geliştirdiği eleştirilerdir. Dolayısıyla bu çalışmanın amacı 

Mes’ûdî’nin idrak konusunda İbn Sinâ’dan farklı düşündüğü noktaları tespit etmek, onun iç duyular 

eleştirisine yer vermek ve bu eleştiriler üzerinden idrak anlayışına dair bir değerlendirmede bulunmaktır.  

Mes’ûdî’nin itirazlarından bir kısmı kuvveler teorisine yöneliktir ve nefsin kuvvelerinin olduğunu 

reddetmeye dayanmaktadır. Bir kısmı duyusal idrakin duyu aletinde gerçekleşmesinin mümkün 

olmadığını göstermek üzere tasarlanmıştır. Bir kısmı ise bütün duyuları algılayabilen tek bir kuvvenin 

varlığını ispat etmenin ortaya çıkaracağı tutarsız neticelere vurgu yapmaktadır. Ona göre idraki 

gerçekleştiren tek bir şey vardır ve tüm idrak türleri aynı tarzda gerçekleşir. Bu yüzden müdriki cismani ve 

gayrı cismani diye ayırmak doğru değildir. Aynı şekilde duyulurların idrakiyle akledilirlerin idrakini 

ayırmak da doğru değildir. Çünkü nefs, hiçbir kuvveye ihtiyaç duymaksızın hem duyulurları hem 

akledilirleri idrak edebilmektedir. Mes’ûdî, nefsin duyulurların idrakinde duyu aletlerinden yararlandığını 

inkâr etmemektedir; fakat nefsin bu aletlerde yayılmış vaziyette bulunan kuvvelerinin olduğunu 

reddetmektedir. Ona göre şayet nefs maddeden tamamen ayrık bir cevher olarak düşünülmezse mekânsal 

ilişkilerde bulunabilir. Bu durumda duyulur nesneleri idrak edebilmek için duyu aletiyle nefs arasında 

bağlantı kuracak aracı kuvvelere ihtiyaç kalmamaktadır. Zira O, nefsin tamamının veya bir kısmının 

beyinde muntabı/basılmış olduğunu düşünmektedir. 

Mes’ûdî’nin iç duyularla ilgili eleştirilerinin üzerinde yoğunlaştığı ana konulardan biri, duyusal idrakin 

duyu aletinde gerçekleştiği fikridir. Mes’ûdî ilk defa idrakin duyu aletinde gerçekleşmesinin mantıksal 

tutarlılık içerisinde kalarak savunulamayacağının delillerini ortaya koymuştur. Eleştirilerin odağında yer 

alan önemli meselelerden biri de ortak duyunun varlığıdır. O itirazlarıyla hem her biri ancak kendine has 

duyu aleti aracılığıyla idrak edilen tüm dış duyuların ortak tek bir kuvvede idrak edilmesi fikrini yanlış 

bulmaktadır hem de bu fikrin İbn Sinâ’nın idrak anlayışıyla tutarsız olduğunu düşünmektedir. Sonuç olarak 

diyebiliriz ki Mes’ûdî’nin idrak anlayışı İbn Sinâ’nın idrak anlayışından ciddi ölçüde ayrılmaktadır. Bu 

ayrılığın kökeninde iki düşünürün nefs anlayışlarındaki farklılık yer almaktadır. İbn Sinâ nefsi maddeden 

tamamen ayrık soyut bir cevher olarak kabul ederken Mes’ûdî, nefsin beyinde basılmış olabileceğini 

düşünmektedir. 

Anahtar Kelimeler: İslam felsefesi, İbn Sinâ, Şerefüddin el-Mes’ûdî, İdrak, Nefs. 

A Discussion on The Nature of Perception: Šaraf al-Dīn al-Masʿūdī’s 

Criticism of Internal Senses 

Abstract 

According to Ibn Sīnā, perception is the taking of the form of a thing, and the subject that realizes perception 

is the soul. However, the soul needs instruments and faculties to perceive the sensible. These faculties are 

 
  Bu makale 2024 yılında Esranur Oral tarafından Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe ve 

Din Bilimleri Anabilim Dalında Prof. Dr. Ahmet Kamil Cihan danışmanlığında hazırlanan "Şerefüddin 

el-Mes'ûdî ve Felsefesi" başlıklı doktora tezinden üretilmiştir. / This article is produced from the doctoral 

thesis titled “Sharaf al-Dîn al-Mas'ûdî and His Philosophy,” prepared in 2024 by Esranur Oral at the 

Department of Philosophy and Religious Studies, Institute of Social Sciences, Erciyes University, under 

the supervision of Prof. Dr. Ahmet Kamil Cihan. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

136 

divided into two: External sense faculties and internal sense faculties. The internal sense faculties enable the 

soul, which is an abstract substance, to perceive concrete objects by performing tasks such as transmitting 

the forms abstracted by the external senses to the soul, storing them, and recalling them when needed. Šaraf 

al-Dīn al-Masʿūdī finds Ibn Sīnā’s arguments for the soul’s abstractness unconvincing and opposes the idea 

of perception as the reception of form. The subject of this article is al-Masʿūdī’s criticisms of Ibn Sīnā’s theory 

of perception and the soul. Therefore, this study aims to identify the points where al-Masʿūdī differs from 

Ibn Sīnā in perception, including al-Masʿūdī’s criticism of the internal senses, and to evaluate his 

understanding of perception through these criticisms. 

Some of Masʿūdī’s objections are directed against the theory of faculties and are based on the denial that the 

soul has faculties. Some are designed to show that sensory perception cannot be realized in the sensory 

apparatus. Others emphasize the inconsistent consequences of proving the existence of a single faculty that 

can perceive all the senses. According to him, only one thing realizes perception, and all types of perception 

are realized in the same way. Therefore, dividing the perception into corporeal and incorporeal is incorrect. 

Likewise, it is not correct to distinguish between the cognition of the sensible and the cognition of the 

intelligible, for the soul can perceive both the sensible and the intelligible without needing any faculty. 

Masʿūdī does not deny that the soul utilizes the instruments of the senses in the cognition of the sensible; 

however, he denies that the soul has faculties distributed in these instruments. According to him, if the soul 

is not considered a substance separate from matter, it can have spatial relations. In this case, there is no need 

for intermediary faculties to establish a connection between the soul and the sense apparatus to perceive 

sensible objects. He thinks all or part of the soul is munṭabiʿ in the brain. 

One of the main issues that Masʿūdī’s criticisms of the internal senses focused on was the idea that sensory 

perception occurs in the sensory apparatus. For the first time, Masʿūdī presented evidence that the 

realization of perception in the sense apparatus cannot be defended by remaining within logical consistency. 

One of the essential issues at the center of the criticisms is the existence of common sense. With his objections, 

he finds the idea that all external senses, each of which can only be perceived through its sense apparatus, 

are perceived in a single common faculty to be wrong. He thinks this idea is inconsistent with Ibn Sīnā’s 

understanding of perception. In conclusion, we can say that Masʿūdī’s understanding of perception differs 

significantly from Ibn Sīnā’s understanding of perception. At the root of this difference lies the difference in 

the two thinkers’ understanding of the soul. While Ibn Sīnā considers the nafs an abstract substance 

completely separated from matter, Masʿūdī thinks that the nafs may be imprinted in the brain. 

Keywords: Islamic philosophy, Ibn Sīnā, Šaraf al-Dīn al-Masʿūdī, Perception, Nafs. 

Giriş 

İdrak kavramı -özelde farklılıklar içerse de- genel olarak duyumsamanın ve zihni 

faaliyetin tüm aşamaları için kullanılmaktadır. Felsefe geleneğinde idrake dair, 

duyumsamanın nasıl gerçekleştiği, bilen ile bilinen arasındaki ilişkinin mahiyeti, 

tümellerin bilgisine nasıl ulaşıldığı, duyumsayan ile bu duyumlar üzerinde akıl 

yürütenin aynı şey mi farklı şeyler mi oldukları gibi pek çok konu tartışılmıştır. İslam 

felsefesi özelinde İbn Sinâ’nın (ö. 1037) idrak teorisi, tüm idrak türlerini içine alacak 

şekilde kapsamlı ve kendi nefs anlayışıyla uyumlu bir açıklama sunmuştur. 12.yy’ın 

önemli kelamcı filozoflarından Şerefüddin el-Mes’ûdî (ö. 1194) ise idrak konusunda pek 

çok noktada İbn Sinâ’dan farklı düşünmektedir. 

12.yy’ın ilk çeyreğinde Horasan’ın Merv şehrinde doğan Mes’ûdî, Buhara’da 

dönemin seçkin âlimler topluluğu arasında ilmi faaliyetler yürütmüş ve felsefenin 

neredeyse tüm alanlarında eserler kalem almıştır. Fahreddin Râzî ile yaptığı felsefi 

tartışmalar onun akıl yürütme ve eleştiri tarzı hakkında önemli ipuçları sunmaktadır. 

İbn Sinâ’nın el-İşârât ve’t-Tenbîhât adlı eserine yazılmış bilinen en eski şerhin sahibi olan 

Mes’ûdî, felsefî ve kelâmî konuların 12.yy’da nasıl kendine has bir şekilde analiz ve 

sentez edildiğinin önemli bir örneğini teşkil etmektedir. Mes’ûdî’nin idrake dair 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

137 

eleştirilerinin önemli bir kısmı nefs konusunda İbn Sinâ’dan farklı düşünüyor olmasının 

neticesidir. Çünkü idrakin bir kısmı nefsin kuvvelerinin fiillerindendir ve bu nedenle 

idrak anlayışı ile nefs anlayışı sıkı bir ilişki içerisindedir. 

Mes’ûdî’nin idrake dair eleştirileri tek bir makale konusu olarak 

sınırlandırılmaya müsaade etmeyecek kadar geniştir. Bu nedenle iç duyulara dair 

eleştirileriyle dış duyulara dair eleştirilerini iki ayrı makale konusu olarak bölmek 

durumunda kaldık. Konuyu bu şekilde ayrıştırmanın neticesi olarak bütüncül bir bakış 

açısı sunamama ihtimaline rağmen bu çalışmada yalnızca iç duyular eleştirisinin 

sonucunda edindiğimiz verileri değerlendireceğiz. Bu makalede Mes’ûdî’nin idrak 

konusunda İbn Sinâ’dan ayrıldığı noktaları tespit etmeyi ve eleştirilerin haklılığını 

değerlendirmeyi ayrıca bu eleştiriler üzerinden Mes’ûdî’nin idrak anlayışını ortaya 

koyabilmeyi amaçlıyoruz. Bu nedenle öncelikle idrak konusunda Mes’ûdî ve İbn Sinâ 

arasındaki farklılıkların temelinde yer alan, idrak edenin ne olduğu sorusunu iki 

düşünür açısından cevaplandırmaya çalışacağız. Sonra Mes’ûdî’nin nefsin kuvvelerine 

dair eleştirisini inceleyecek ve idrakin nerede gerçekleştiği konusundaki fikir ayrılığının 

kökenini ve neticelerini hem İbn Sinâ metinleri üzerinden hem Mes’ûdî’nin eleştirileri 

üzerinden tespit etmeye çalışacağız. Sonrasında Mes’ûdî’nin iç duyularla ilgili 

eleştirilerine yer verecek ve özellikle ortak duyuyu reddetmesinin delillerini 

tartışacağız. Sonuç olarak, yukarıda çizilen problematik şema içerisinde kalarak tüm bu 

tartışmaların ışığında Mes’ûdî’nin idrak anlayışına dair bir değerlendirmede 

bulunacağız. 

1. Nefsin Kuvvelerinin Reddedilmesi 

İbn Sinâ’ya göre nefsin dışarıdan gözlemlenebilen birçok fiili vardır ve bu fiillerin 

varlığı nefste bu fiillerin kendilerinden sadır olduğu kuvvelerin varlığını gerektirir. 

Nefsin kuvveleri ilk önce cins bakımından üçe ayrılır: Birincisi nebatî nefstir. Bu, alet 

sahibi doğal cismin üreme, büyüme ve beslenme itibariyle ilk yetkinliğidir. İkincisi 

hayvanî nefstir. Bu, alet sahibi doğal cismin tikelleri idrak etmesi ve iradesiyle hareket 

etmesi bakımından ilk yetkinliğidir. Üçüncüsü insanî nefstir. Bu nefs, alet sahibi doğal 

cismin eylemlerini düşünceye dayalı bir seçim ve çıkarıma dayalı bir görüşle yapması 

ve de tümelleri akletmesi itibariyle ilk yetkinliğidir.1 

Bitkisel nefsin üç kuvvesi vardır: Beslenme kuvvesi, büyüme kuvvesi, üreme 

kuvvesi. Hayvanî nefsin ise iki kuvvesi vardır: Hareket ettirici kuvve ve idrak edici 

kuvve. İnsanî nâtık nefsin de iki kuvvesi vardır: Bilici (âlim) kuvve ve yapıcı (âmil) 

kuvve. Görüldüğü üzere idrak kuvvesi hayvani nefse aittir ve insanlar ve hayvanlar bu 

kuvveye sahip olmada ortaktırlar. Bu idrak edici kuvve, dış idrak edici kuvve ve iç idrak 

edici kuvve olmak üzere ikiye ayrılır. Dış idrak edici kuvveler beş2 duyudur: Görme, 

 
1  Ebû Ali el-Hüseyin İbn Sinâ, eş-Şifâ: Kitabu’n-Nefs, thk. İbrahim Medkur vd. (Kum: Mektebetü 

Âyetullahi’l-Uzmâ, 1975); 32;. Ebû Ali el-Hüseyin İbn Sinâ, en-Necât, thk. Muhyiddin Sabri el-Kürdî 

(Mısır: Matbaatu’s-Saâde, 1938), 158; Ebû Ali el-Hüseyin İbn Sinâ, Nefsin Halleri Nefsin Sonsuzluğu ve 

Yeniden Yaratılması Hakkında Risale, çev. Ömer Ali Yıldırım (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2020), 33. 
2  Bazıları dış kuvvelerin beş değil sekiz olduğunu düşünmektedir. Buradaki sayı farklılığının nedeni, 

dokunma duyusunun tek bir duyu olarak sayılmakla birlikte bütün deriye dağılmış olarak bulunan dört 

ya da daha fazla duyuyu içeren bir cins olarak görülmesidir. Bu duyulardan birincisi sıcak ile soğuk, 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

138 

koklama, tatma, işitme ve dokunma. İç idrak kuvveleri de beş tanedir: Ortak duyu, 

musavvira kuvvesi, hayal kuvvesi, vehim kuvvesi, hatırlama kuvvesi.3 

Bu kuvveler teorisini İbn Sinâ’nın nefs anlayışının bazı temel prensipleri gerekli 

kılmıştır. Bunlardan biri, nefsin; hareketin ilkesi olmasına rağmen kendine ait bir 

hareketinin olmamasıdır. Çünkü her hareketlinin bir mekânda bulunması ve bu nedenle 

cisim olması gerekir. Şu durumda nefse nispet edilen fillerin doğrudan nefsten sadır 

olmayıp nefse ait olan ve nefsle ilişkili olan başka bir şeyden sadır olması gerekir. Bu 

prensibin de temelinde bulunan bir diğer prensip nefsin cisim ya da cismanî olmaması 

kabulüdür. İbn Sinâ’ya göre nefs cisim olmadığı için mekânsal ilişkiler içerisinde 

bulunamaz, bu nedenle de ancak mekânsal bir konumla idrak edilebilen tikel 

duyulurların idrak edilebilmesi için cisimsel aletlerde bulunabilen kuvvelere ihtiyaç 

duyar. Birden fazla kuvvenin varlığını ise “Bir’den ancak bir çıkar.” prensibi gerekli 

kılmıştır. Zira farklı türlerde fiilleri olan nefsin, bu tür fiillerin her birine kaynaklık 

edecek farklı kuvvelere ihtiyacı vardır. İbn Sinâ sonrası dönemde bu temel prensipler 

üzerine inşa edilen eleştiriler, haliyle kuvveler teorisinin de eleştirilmesine neden 

olmuştur. 

İbn Sinâ duyulurların idraki ile akledilirlerin idrakini ayırmıştır. Buna göre 

duyulurların idraki, dış idrak ve iç idrak olmak üzere ikiye ayrılır. Dolayısıyla bu 

idrakleri gerçekleştiren müdrik de iç idrak edici ve dış idrak edici olarak ikiye ayrılır. 

Daha önce üzerinde durduğumuz gibi beş tane dış idrak edici, beş tane iç idrak edici 

vardır. Bu idrak edicilerin özelliği, idraklerini kendilerine has cismanî bir alet vasıtasıyla 

yapıyor olmalarıdır. Akledilirleri idrak eden şey ise kesinlikle cisim olmadığı gibi 

cismanî ve cisimde de değildir. Hem kendisi cismanî değildir hem de cismanî bir alet 

vasıtasıyla idrak etmez.4 

Mes’ûdî, duyulurları idrak eden ile akledilirleri idrak edenin birbirinden farklı 

olması konusunda İbn Sinâ’ya katılmamaktadır. Bilakis kişide bu idraklerin hepsini 

gerçekleştirenin tek bir şey olduğunu ve bu şeyin de o kişinin zâtının cevheri olan nefsi 

olduğunu düşünmektedir. Ayrıca bu fikirde kendisine katıldığı Ebu’l-Berekât el-

Bağdâdî’ye (ö. 1152) cumhurun sorgulamadan kabul ettiği bu meşhur görüşün 

yanlışlığını gösterdiği için minnet duyduğunu ifade etmektedir.5 Mes’ûdî’ye göre, 

 
ikincisi yaş ile kuru, üçüncüsü sert ile yumuşak, dördüncüsü pürüzlü ile pürüzsüz arasında hükümde 

bulunan duyudur. İbn Sinâ, en-Necât, 159-160; İbn Sinâ, eş-Şifâ: Kitabu’n-Nefs, 34; İbn Sinâ, Nefsin Halleri, 

36. 
3  Ortak duyu aynı zamanda fantasya olarak, musavvira kuvvesi hayal olarak, tahayyül kuvvesi 

mütehayyile olarak ve zakira kuvve hafıza olarak da isimlendirilmiştir. Ebû Ali el-Hüseyin İbn Sinâ, 

İşâretler ve Tembihler, çev. Ali Durusoy vd. (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2005), 111-112; İbn Sinâ, Nefsin 

Halleri, 40-42. 
4  İbn Sinâ, eş-Şifâ: Kitabu’n-Nefs, 33-35; İbn Sinâ, Nefsin Halleri, 32-42; İbn Sinâ, İşâretler ve Tembihler, 114. 
5  Şerefüddîn Mes’ûdî, “el-Mebâhis ve’ş-şükûk ale’l-İşârât ve’t-tenbihât”, Doubts on Avicenna: A Study and Edition 

of Sharaf al-Dīn al-Masʻūdī’s Commentary on The Ishārāt, thk. Ayman Shihadeh (Leiden, Boston: Brill, 2016), 

215. Bağdâdî öncelikle idrakin, idrak edilenin suretinin idrak edende iz bırakması olduğunu kabul 

etmez. Ona göre idrak, idrak eden ile edilenin doğrudan/vasıtasız karşılaşmasıdır. Dolayısıyla idrak için 

herhangi bir vasıtaya ihtiyaç yoktur. Tek idrak edici nefstir. Dolayısıyla nefsin idrak için kuvvelere 

ihtiyacı da yoktur. Ona göre nefsi kuvvelere bölme fikri Meşşailerin “Bir’den ancak bir çıkar” ilkesinden 

kaynaklanmaktadır. Bu metafizik ilkeyle çelişmeden nefsin farklı fillere sahip olmasını açıklayabilmenin 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

139 

kişinin kendi idrak etme ve bilme şekli üzerine düşünmesi müdrikin tek olduğunu 

basitçe delillendirebilir. Şöyle ki; hiç kimse kendinin sayı olarak tek olduğu, iki tane 

olmadığı ve bir olan zâtının, şahsında bulunduğunu zannettiği çok sayıdaki kuvve ile 

aynı şey olmadığı hakkında şüpheye düşmez. Eğer akledilirleri idrak eden şey 

duyulurları idrak edenden farklı olsaydı -aslında kişinin kendisi olan- zâtının cevheri 

her ikisini birlikte idrak edemezdi. Çünkü ikisini de idrak ederse ikisinin müdriki tek bir 

şey olmuş olur ya da bu kişi sayı olarak bir değil iki olmuş olur. İnsanda akledilirleri 

idrak eden kuvve, nâtık nefsin cevheridir ki kişiyi kendisi yapan da odur. Duyulurları 

idrak eden kuvve, eğer kişinin kendisi olan cevherinden farklı bir şey ise o zaman bu 

kişi duymuş olmaz, görmüş olmaz, bunlar onun için mümkün olmaz; tersine ondan 

başka biri duymuş ve görmüş olur. Duyulurları idrak eden kuvve, eğer onun cevherinin 

aynısı ise görmesi ve duyması tıpkı akletmesi gibi olur ve bunların tamamını idrak eden 

de bu kişinin zâtı ve tek olan nefsi olur.6 Mes’ûdî’nin bu deliline göre akledilirleri idrak 

eden nâtık nefstir ve bu nefs kişiyi kendisi kılan cevherdir ki bu da o kişinin zâtıdır. O 

kişiye dair tüm idrakler bu zât tarafından gerçekleşir. Duyulurların idraki de buna 

dâhildir. Dolayısıyla nasıl ki bir konu hakkında düşünen kişi zihnindeki akledilirleri 

idrak edenin kendi olduğundan şüphe etmezse aynı şeklide o esnada içtiği kahvenin 

tadını idrak edenin de kendi olduğunu bilir. Bu da açıkça göstermektedir ki 

duyulurların idraki ile akledilirlerin idrakini ayırmaya gerek yoktur; çünkü her ikisi de 

tek müdrikin eylemidir. 

Duyulurların idrakiyle akledilirlerin idrakinin farklı şeyler olduğunu 

düşünenler, Mes’ûdî’nin bu deliline şöyle itiraz edebilirler: “Beşerî nefs, cisimleri ve 

duyusal şeyleri idrak etmez. Çünkü malumdur ki beşerî nefs bölünebilir değildir ve bir 

konumu yoktur. Ve her cisim, kesin olarak bilkuvve bölünebilirdir ve bir konumdadır. 

Yine bilinir ki idrak, mukarenet/yakınlaşma ve mülakat/buluşma ile olur yahut o, 

yakınlaşmanın bizzat kendisidir. Hiçbir surette kısımlara ayrılamayan, kısımlara 

ayrılmış olana mukarin olamaz. Zira kısımlara ayrılmış olana mukarin olanın, kesinlikle 

kısımlara ayrılmış olması gerekir. Yine konumu olmayan, konumu olana mukarin 

olamaz. Çünkü bu durumda ondan iki şey beklenir; ya konumu olmayan için konum 

hâsıl olacaktır ya da konumu olanın konumu ortadan kalkacaktır ki bu ikisi de muhaldir. 

Hal böyle olunca nefs, duyulurları ve hayali şeyleri idrak edemez. Bu durumda bunları 

idrak edecek cismanî kuvvelerin varlığı zorunlu olur. Bu kuvveler, nefsin araçlarıdır. 

Nefs idrak ettiklerini bu araçlar vasıtasıyla ve nefs ile bu kuvveler arasında akli bir ilişki 

 
tek yolu bu fiilleri doğrudan nefse değil nefsin sahip olduğu kuvvelere atfetmek olduğu için kuvveler 

teorisi ortaya çıkmıştır. Oysa tek bir nefsten, farklı kuvvelere sahip olmaksızın, farklı fiiller sadır olabilir. 

Nitekim duyulur suretleri de akledilir suretleri de idrak eden tek bir nefstir. Bk. Ebu’l-Berekat Bağdâdî, 

el-Kitâbu’l-Mu’teber fi’l-Hikmeti’l-İlâhiyye, thk. Yusuf Mahmud (Doha: Daru’l-Hikme, 2012), 443-458. 

Bağdâdî aynı zamanda kuvveler teorisini kendi içinde de tutarsız bulmaktadır. Örneğin her kuvveden 

yalnızca bir fiil sadır olabiliyorsa o halde nefsin her eylemi için bir kuvvesinin olması gerekir. Ayrıca İbn 

Sinâ’nın iç ve dış kuvveleri beş ile sınırlamasının burhanî dayanağı yoktur, neden daha az veya fazla 

değil de beş tane olduğunun ispat edilmesi gerekir. Bağdâdî’nin bu konudaki itirazlarının ayrıntıları için 

bk. Ferruh Özpilavcı, Ebu’l-Berekât el-Bağdâdî’de Nefs Teorisi (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Yüksek 

Lisans Tezi, 2000). 
6  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 215-216. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

140 

bulunduğu için akli bir idrak ile idrak eder.”7 Hem ilk filozoflardan hem daha 

sonrakilerden aktarılagelen bu meşhur iddia Mes’ûdî’ye göre burhana ihtiyaç 

duymayan bedihî bir bilgi değildir. Üstelik ona göre, nefsin bölünebilir olmadığı ve bir 

konumda olmadığı fikri de tartışmaya açıktır.  

Mes’ûdî bu idrak anlayışının yanlışlığını iki farklı yoldan göstermeye çalışmıştır: 

Birincisi, bu meseleye “İdrak, yakınlaşma ve buluşmayladır.” önermesi üzerinden karşı 

çıkmaktır. Bu idrak anlayışını kısaca özetleyecek olursak İbn Sinâ duyusal idrakin ancak 

bir alet aracılığıyla ve idrak edilen şeyle bu aletin birbirine fiziksel olarak temas 

etmesiyle mümkün olacağını düşünür. Yani duyusal idrakin gerçekleşebilmesi için 

idrak aleti ile idrak edilenin bir mahalde buluşması gerekir.8 Mes’ûdî idrakin hakikatinin 

buluşmadan ibaret olmayıp daha öte bir şey olduğunu düşünmektedir. Dolayısıyla 

idraki, ‘idrak eden kuvve ile idrak edilen şeyin misali arasında gerçekleşen bir 

buluşmadır’ diyerek tanımlamak ona göre kesinlikle yanlıştır.  

Mes’ûdî idrakin buluşma ve temessülün/yansımanın ötesinde bir şey olduğuna 

dair görüşünü bizim zâtlarımızı idrak etmemiz üzerinden delillendirmektedir. Ona göre 

idrak yakınlık olsaydı, zâtlarımızı bilmemiz (şuur), sürekli bilfiil hâsıl olurdu. Çünkü 

buluşma ve huzur bilfiil hâsıl olduğunda, şuur da bilfiil hâsıl olur. Bunlar sürekli olursa, 

şuur da sürekli; eğer tek bir zamanda olursa, şuur da tek bir zamanda olur. Ancak bizim 

zâtlarımızı bilmemiz, sürekli bilfiil değildir. Bazen bilfiildir, bazen de fiile yakın 

bilkuvvedir. Zira uyuyan ve baygın olan, kendi zâtını bilmez. Hatta uyanık olan bile 

çoğu durumda zatından gafildir ve onu bilfiil bilmez. Özellikle de başka bir fikirle 

meşgulken, bir duyulur veya akledilire yöneldiğinde, başka bir şeyi değil de sadece onu 

düşündüğünde, o yöneldiği şey dışındaki her şey, bilfiil değil bilkuvve bilinir hale gelir. 

Eğer zâtımızı bilmemiz, zâtımızın zâtımıza huzuru olsaydı, zâtımız sürekli bilfiil hazır 

olur ve bu durumda bilgi de sürekli bilfiil hazır olurdu. Böyle olmadığına göre şuur, 

huzur ve buluşma dışında başka bir durumdur.9 Ancak Mes’ûdî bazı idraklerin, idrak 

aracı ile idrak edilen şey arasında bir yakınlaşmaya ihtiyaç duyduğunu kabul eder; 

yalnızca idrak edenle idrak edilen arasında bir yakınlaşmaya ihtiyaç olduğunu kabul 

etmez. Mes’ûdî, İbn Sinâ’nın idrak anlayışının ana öncüllerinden biri olan “idrakin 

yakınlaşma, buluşma, huzur olduğu” düşüncesinin yanlışlığını göstererek nefsin 

kuvvelere ihtiyaç duymadığını bu şekilde kanıtlamaya çalışmaktadır. Zira idrakin 

gerçekleşmesi için bir mahalde bulunma veya fiziksel temas gerekli olmayınca nefsin 

duyulurları idrak etmek için kuvvelere ihtiyacı olmayacaktır. 

İkincisi, “Nefs, aklî bir idrak ile idrak eder.” sözünün manasının müphem 

olmasıdır. Eğer bununla, nefsin bu kuvveleri veya bu kuvvelerin idrak ettiği şeyleri 

idrak ettiği zaman, cismanî olmayan akli şeyleri idrak ettiği kastediliyorsa; durumun 

böyle olmadığı açıktır. Eğer bununla, ‘Zeyd’in şahsından insanlığın hakikatini idrak 

eden kişi’ örneğinde olduğu gibi nefsin kuvveleri kuvve olmaları bakımından idrak 

ettiği ve bu kuvvelerin bu açıdan akli küllî şeyler olduğu kastediliyorsa bu da yanlıştır. 

Çünkü nefs, bu şahsi muayyen kuvveleri, yine bu kuvvelerin muayyen şeyler olmaları 

 
7  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 236-237. 
8  İbn Sinâ, Nefsin Halleri, 62. 
9  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 213-214. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

141 

bakımından idrak etmiyorsa kuvvelerde resmedilmiş olan ve idrak edilen şahsi şeyleri 

de idrak edemez. Bu durumda bizim hissettiğimiz ve hayal ettiğimiz şeyleri bilmiyor 

olmamız gerekir. Ancak biz bunların hepsini idrak ettiğimizi kesin olarak biliriz. Nefs, 

bu duyulurları ve tahayyül edilen şeyleri idrak ettiği gibi bu cismanî kuvveleri de dahası 

kendine has olan bedeninin tamamını da idrak eder.10  

Yani Mes’ûdî’ye göre hem duyulurları hem duyulur olmayanları birlikte idrak 

edebildiğimize göre bu iki idrak türünü ayırmaya gerek yoktur. Zaten mantıksal 

ihtimaller de birden fazla müdrik varsaymanın yanlışlığını göstermektedir. Örneğin İbn 

Sinâ’nın varlığını iddia ettiği bu kuvvelerin idrak ettikleri, ya nefsin idrak ettiği şey olur 

ya da olmaz. Nefsin idrak ettiği şey olmazsa, bu durumda bizim duyduğumuz, 

gördüğümüz, hayal ettiğimiz ve vehmettiğimiz şeylere dair bir bilgimiz (şuur) olmaz ki 

bu yanlış bir neticedir. Eğer bu kuvvelerin idrak ettikleri, nefsin idrak ettiği şey olursa 

nefs cismanî duyulur şeyleri idrak etmiş olur. Bu durumda nefsin, bu kuvvelerdeki idrak 

edilmiş şeyleri idrak edebilmesi için bu idrak edici kuvveleri de idrak etmesi gerekir. 

Malumdur ki diğer arazlar gibi bu kuvveler de kendi mevzularında var olan cismanî 

şeylerdir. Yani nefs doğrudan cismanî duyulurları değil de cismanî duyulurları idrak 

eden kuvveleri idrak ediyorsa -ki bu kuvveler de diğer arazlar gibi bir mevzuda 

bulunur- şu hâlde nefs kuvveleri idrak ettiğinde yine cismanî şeyleri idrak etmiş olur.11 

Mes’ûdî bu eleştirisiyle İbn Sinâ’nın nefs öğretisiyle idrak anlayışı arasında var 

olduğunu tespit ettiği bir tutarsızlığa işaret etmektedir. Şayet İbn Sinâ’nın iddia ettiği 

gibi nefs tamamen gayrı cismanî bir varlıksa ve cismanî şeyleri idrak edemiyorsa ve 

nefsin kuvveleri de tıpkı diğer arazlar gibi bir mevzuda bulunan cismanî şeylerse şu 

durumda nefs kuvveleri idrak ettiğinde yine cismanî şeyleri idrak etmiş olur. 

Dolayısıyla bu açıklama tarzı nefsin soyutluğuna halel getirmeksizin onun somut 

varlıkları kuvveler aracılığıyla idrak ettiğini gösterme gücüne sahip değildir.  

Nihayetinde diyebiliriz ki kuvvelerin varlığının kabul edilmesi veya 

reddedilmesi tartışması, en temelde nefsin cisim olup olmadığı tartışmasına 

dayanmaktadır. Mes’ûdî bu eleştirileriyle nefsin cisim olmadığının kabul edildiği 

durumda idrake dair tutarlı bir açıklama getirmenin mümkün olmadığını göstermek 

istemiştir. Nitekim kendisi nefsin soyutluğu konusunda da İbn Sinâ’nın delillerinin 

yakin ifade etmediğini düşünmektedir. Gördüğümüz gibi eleştirilerin bir kısmında 

nefsin idraki ile kuvvelerinin idrakinin ayrılmasının doğuracağı yanlış neticelere dikkat 

çekilmiştir. Bu problem beraberinde idrakin duyu aletinde gerçekleşmesinin mümkün 

olup olmadığı, şayet mümkünse aletin idrakiyle nefsin idraki arasındaki ilişkinin 

mahiyetinin nasıl olduğu gibi sorunları gündeme getirmiştir. 

2. İdrak Nerede Gerçekleşir? 

Duyulurların idrakinin duyu aletleriyle olan ilişkisi ve bu aletlerin suretleri 

duyulur nesneden soyutlayarak alması durumunun, nefsin idraki dışında başka bir 

idrak olup olmadığı meselesi yalnızca Mes’ûdî döneminde değil İbn Sinâ döneminde de 

tartışılmıştır. İbn Sinâ, Kitâbu’n-Nefs’te eski filozoflardan bazılarının duyulurların bir 

 
10  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 237-238. 
11  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 237. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

142 

aracı ve bir alet tarafından duyumsanmasını kabul etmeyip; duyulur şeylerin nefs 

tarafından hiçbir aracı ve alet bulunmaksızın duyumsandığını iddia ettiklerini aktarır ve 

bu aletlerin ve aracıların varlığını inkâr etmenin, gerçekten uzaklaşmak olacağını 

belirtir. Çünkü duyumsama bu aletler olmadan, doğrudan doğruya nefsin kendisinde 

gerçekleşseydi, bu aletler daha yaratıldıkları anda işsiz kalırlar ve hiçbir yarar 

sağlamazlardı. Bu düşüncenin götüreceği bir diğer yanlış netice nefsin cisim olarak 

algılanmasıdır. Şöyle ki cisimler mutlaka bir mekânda ve konumdadır. Cisimlerin idrak 

edilmesi onlarla kurulacak yakınlık uzaklık ilişkisine bağlıdır ve bu ilişki idrak edenin 

de cisim olmasını gerektirir. Bu durumda tikel suretleri idrak edenin nefs olduğunu 

söylemek, nefsin cisim ya da cisimde olduğunu söylemek anlamına gelir.12 

Görüyoruz ki mesele Mes’ûdî’den önceki dönemlerde duyu aletlerine ihtiyaç 

olup olmadığı bağlamında tartılmıştır. Mes’ûdî’nin tartışmaya dâhil oluş şekli duyu 

aletlerinin varlığını reddetmek değil nefsin bu aletlerde yayılmış vaziyette bulunan 

kuvvelerinin olduğunu reddetmek üzerinedir. Mes’ûdî, nesfin duyulur cüzi idrakte 

cismanî araçlardan faydalanmasını reddetmez. Ancak ona göre İbn Sinâ’nın iddia 

ettiğinin aksine idrak duyu aletinde gerçekleşmez. Yani alet idrak etmez, ancak nefs 

aletle idrak eder. Eğer bir kişi: “Gözdeki görme kuvvesi, bendeki idrak eden ve gören 

bir araçtır. Sonra benimle onun arasındaki ilişkiden dolayı, idrak ettiği şeyi bana iletir 

ve bende aracın idrak ettiği şeyin şuuru hâsıl olur.” diyecek olursa Mes’ûdî öncelikle bu 

kişiye, kendisine iletildikten sonra görülen şeyi, aracın idrak ettiği gibi mi yoksa ondan 

farklı mı idrak ettiğini sorar. Eğer bu kişi farklı idrak ettiğini söylerse, bu durumda bu 

kişinin idraki farklı, aracın idraki farklı olur ve aracın idraki, kişinin idrakinde zayi olur. 

Yani söz konusu kişi için bu aletin idraki, Ali’nin o şeyi idraki ve Ahmet’in o şeyi idraki 

gibi birbirine yabancı olur. Eğer bu kişi iki farklı idrak ortaya çıkmasın diye: “İdrak 

aletim, idrak eder ve nefsime bu idraki iletir, nefsim kendisine iletildikten sonra tekrar 

idrak etmez.” diyecek olursa bu durumda da bu kişi kendisi idrak etmiş olmaz, yalnızca 

aletinin idrakini bilmiş olur. Malumdur ki idrak etmek başka idraki bilmek başkadır. 

Mes’ûdî’ye göre duyulurların tamamında durum böyledir: nefs şeyi idrak eder ve her 

bir idrak çeşidi için farklı bir araca ihtiyaç duyar. Ancak akledilirleri bir araç ile değil; 

zâtı ile idrak eder.13  

Görüldüğü gibi Mes’ûdî’ye göre duyusal idrakin kuvvede gerçekleşmesi fikri, 

biri kuvvede diğeri nefste olmak üzere iki farklı idrak ortaya çıkaracağı için yanlıştır.14 

Çünkü bir suret tahayyül edildiğinde veya bir mana hatırlandığında, aslında kişinin 

hakikati olan nefsinin cevherinde, bu şeyin bilgisi ve bu bilginin bilinmesi ya hâsıl olur 

 
12  İbn Sinâ, eş-Şifâ: Kitabu’n-Nefs, 55-56. Ayrıntılı bir değerlendirme için bk. Mehmet Dağ, “İbn Sînâ’nın 

Psikolojisi”, İbn Sînâ Doğumunun Bininci Yılı Armağanı, ed. Aydın Sayılı (Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, 1984), 353-354. 
13  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 216-217.  
14  Tûsî, İbn Sinâ’ya yöneltilen bu eleştiriyi şöyle değerlendirmiştir: “Eğer ‘İbn Sinâ İşârât’taki idrak 

tanımında müşahedeyle yalnızca huzuru kastetmiştir ancak huzur yeterli değildir çünkü duyuda hazır 

olana nefs yönelmez ve idrak gerçekleşmez’ denirse biz bunu şöyle cevaplarız: İdrak bir şeyin yalnızca 

duyuda hazır olması değildir. Aksine idrak, şeyin duyuda hazır olması için idrak edende hazır 

olmasıdır. Bu durumda iki kere hazır olmuş olmaz. Çünkü idrak eden nefstir ve nefs burada his 

vasıtasıyla idrak etmektedir. Şeyhin sözü de buna delalet etmektedir. Nasîruddîn Tûsî, el-İşârât ve’t-

tenbihât li Ebî Ali b. Sina mea şerhi Nasîruddîn et-Tûsî, thk. Süleyman Dünya (Kâhire: Dâru’l-Meârif, ts.), 360. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

143 

ya da olmaz. Hâsıl olmaması mümkün değildir; çünkü hiç kimse hayal ettiği veya 

hatırladığı bir şeyi bildiğinden şüphe etmez. Eğer onun bilgisi hâsıl olursa, ona dair bu 

bilgi ya kuvvenin idrakinin aynısı olur ya da ondan farklı olur. Aynısı olması ise 

imkânsızdır. Zira idrak edenin değişmesiyle, zorunlu olarak idrak de değişecektir. O 

halde hayal edilen veya vehmedilen bir şeyin bilinmesi ve idrak edilmesi, kuvvenin o 

şeyi bilmesinden farklıdır. Bu durumda o şeyi kişinin bilmiş olduğu göz önüne 

alındığında kuvvenin bilmesi fazlalık olarak kalmaktadır. Mesela Ali’nin Ahmet’in 

arkadaşı veya düşmanı olduğu bilindiğinde, bu arkadaşlığı idrak eden ancak beyinde 

bir kuvvedir ve bu kuvve, nefsin cevherinden farklı bir şeydir. Bu durumda nefsin 

cevheri, bu dostluğu bilmiş olmaz. Evet, nefsin cevheri bu durumda bedenindeki bir 

kuvvenin, bu arkadaşlığı idrak ettiğini biliyor olabilir; ancak kendi dışında başka bir 

kuvvenin bir şeyi bildiğini bilmek, o şeyi bilmek değildir. Nefs de bu arkadaşlığı idrak 

etse, şüphesiz onun idraki, kuvvenin arkadaşlığı idrakinden farklı bir idrak olacaktır. Ve 

kişi o şeyin varlığına, nefs o şeyi bildiği için hükmeder, vehim kuvvesi bildiği için değil. 

O zaman, Mes’ûdî’ye göre nefsin dışında idrak eden bir kuvveyi ispat etmeye gerek 

yoktur. Çünkü bu kuvvenin idrak ettiği ispatlansa bile bu idrak nefsin idraki 

olmayacaktır. Nitekim nefs, bu kuvvelerin idrakinden yararlanmayıp, nefsin fiillerinde 

kullandığı araçlar olan bu kuvvelerin mevzularından yararlanır. Eğer nefsin idraki, bu 

kuvvelere ve idraklerine dayanmıyorsa ve bu kuvvelerin sübutu için başka bir gereklilik 

ya da delil yoksa bunların varlığına hükmedilemez.15 

Böylece Mes’ûdî idrakin alette gerçekleşmesi durumunda ortaya çıkacak tüm 

ihtimalleri değerlendirmiş ve hepsinin mantıksal açıdan yanlış olduğu sonucuna 

varmıştır. Peki, İbn Sinâ gerçekten duyusal idrakin duyu aletinde gerçekleştiğini 

düşünüyor muydu? İbn Sinâ metinlerinde duyusal idrakle ilgili ifadelere baktığımızda, 

kullandığı ifadelerden ‘idrakin alette gerçekleştiği’ fikrini savunduğuna ya da 

savunmadığına dair kesin bir kanaate sahip olmak çok da kolay değildir. Zira Necât’ta 

yer alan: “وكل إدراك جزءي فهو بآلة جسمان ية” yani “Bütün tikel idrakler cismanî bir aletle olur.”16 

ifadesinde yer alan “جسمانية  ifadesi idrak edenin alet mi nefs mi olduğuna dair ”بآلة 

herhangi bir ayırıcı ipucu içermemektedir. Aynı şekilde Nefsin Halleri isimli eserinde İbn 

Sinâ önce idraki “Bütün idrakler idrak edilenin suretinin alınmasıdır.” şeklinde 

açıklamış; devamında “اللواحق هذه  مع  المادة  عن  الصورة  يؤخذ   Duyu maddeden sureti bu“  ”فالحس 

eklentilerle birlikte alır.”17 demiştir. İdraki “almak” olarak açıklayıp peşi sıra duyunun 

maddeden suretleri “aldığını” söylemesi, duyunun yaptığı işin idrak olduğuna işaret 

ediyor görünmektedir. Ancak maddeden sureti soyutlayarak alan duyunun yani idrak 

edenin nefs mi duyu aleti mi olduğu yine net değildir. Kitabu’n-Nefs’te duyumsamanın 

ne olduğunu açıklarken “والمحسوس الأول بالحقيقة هو الذي يرتسم في آلة الحس و إياه يدرك” yani “Hakikatte 

ilk duyumsanan şey duyu aletinde resmedilendir ve bu resmedilen şeyi idrak eder.”18 

demektedir. Bu cümlenin ikinci kısmında  يدرك fiilinin faili belli değildir; bu nedenle 

duyumsanan şeyi idrak edenin nefs mi duyu aleti mi olduğunu söylemek mümkün 

 
15  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 236. 
16  İbn Sinâ, en-Necât, 171. 
17  İbn Sinâ, Nefsin Halleri, 54-56. 
18  İbn Sinâ, eş-Şifâ: Kitabu’n-Nefs, 53. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

144 

değildir. Yani bu ifade ilk duyumsamanın alette gerçekleştiğini göstermekte ancak alette 

bu işi gerçekleştirenin nefs mi duyu mu olduğuna dair bir fikir vermemektedir. 

İbn Sinâ’nın duyusal idrake dair bu ifadeleri iki yoruma da imkân verecek 

muğlaklıkta yazılmış gibi görünmektedir. Belki de bu sebeple Mes’ûdî gibi bazı âlimler 

bu ifadeleri idrakin alette gerçekleştiği şeklinde anlamışlardır. Nasîruddin et-Tûsî (ö. 

1274) İşârât şerhinde bu anlam kapalılığının neden olduğu farklı yorumlardan 

bahsetmektedir. Aynı zamanda Mes’ûdî’nin bu itirazının ve bu minvaldeki diğer 

itirazların İbn Sinâ’yı doğru anlamamaktan kaynaklandığını düşünmektedir. Ona göre, 

felsefede nazar ehli olanların çoğu, İbn Sinâ’nın “Nefs tikel duyulurları alet ile 

akledilirleri ise zâtı ile idrak eder.” sözünden tikelleri idrak edenin nefs değil alet 

olduğunu anlamış ve “Nefs tikelleri idrak etmez.” dedikleri gerekçesiyle onlara iftira 

atmışlardır. Onların itirazlarının ve iftiralarının tamamı -aslında filozofların 

kastetmedikleri- bu anlama dayanmaktadır.19 Yani Tûsî’nin açıklamasına göre İbn Sinâ 

tikel duyulurları idrak edenin alet değil nefs olduğunu kabul etmektedir. Fakat nefs 

duyulur tikelleri ancak alet vasıtasıyla idrak etmektedir ve tikel duyulurların alet ile 

idrak edildiğini söylemek, aletin onları idrak ettiğini söylemek değildir. Dolayısıyla 

yapılan tüm itirazlar bu yanlış anlamadan kaynaklanmış gibi görünmektedir. Tûsî’nin 

bu açıklaması daha çok nefsin tikelleri bilip bilmeyeceği konusundaki probleme cevap 

mahiyetindedir. 

İbn Sinâ’nın ve Tûsî’nin açıklamalarının hepsini birlikte değerlendirdiğimizde 

bize göre bu metinlerdeki ortak anlam duyulur nesnelerin duyu aletlerinde bir etki 

oluşturduğu ve bu etkinin duyu kuvvesi tarafından idrak edildiğidir. Bu çıkarıma göre 

İbn Sinâ duyusal tikel idrakin açıkça alette ya da nefste gerçekleştiğini söylememektedir. 

Elbette nihai kertede idrak eden nefstir ancak nefs soyutluğu sebebiyle tikel duyulurlarla 

doğrudan temasa geçemediği için bu teması mümkün kılan kuvveleri aracılığıyla idrak 

eder. Mes’ûdî duyulurların idrakinin gerçekleşmesi için duyu aletlerinin gerekli olduğu 

konusunda ve hem duyulurların hem akledilirlerin idrakini nefsin gerçekleştirdiği 

konusunda İbn Sinâ ile hem fikirdir. Onun itiraz ettiği nokta ise nefsin duyusal idraki 

aletlerde bulunan kuvveler vasıtasıyla yapabildiği fikridir. Ona göre nefsin duyu aletleri 

aracılığıyla idrak edebilmesi için kuvvelere ihtiyacı yoktur. Bilakis nefs bizzat kendisi 

kuvvelere bölünmeksizin aletlerle idrak edebilir. Mes’ûdî bu düşüncesini 

delillendirirken idrakin duyu aletinde gerçekleşmesinin neden mümkün olmadığını 

felsefi olarak ispatlamış ve bu sayede idrakle ilgili tartışmalarda daha öncesinde 

rastlamadığımız bir ispat ile konuya katkı sağlamıştır. Muhtemelen İbn Sinâ da idrakin 

duyu aletinde gerçekleştiğini düşünmüyordu ancak idrakin neden duyu aletinde 

gerçekleşmesinin mümkün olmadığına dair bir açıklaması da yoktu. Mes’ûdî, İbn 

Sinâ’yı duyusal idrakin alette gerçekleştiğini düşündüğü gerekçesiyle eleştirmiş ve bu 

düşüncenin İbn Sinâ’nın nefs anlayışıyla tutarsız sonuçlar ortaya çıkaracağını 

göstermiştir. Bu nedenle onun bu eleştirisinin İbn Sinâ’nın idrak anlayışına bir açılım 

getirdiğini söyleyebiliriz. 

 
19  Tûsî, Şerhu’l-İşârât, 363. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

145 

3. Ortak Duyuya Gerçekten İhtiyaç Var Mı? 

Mes’ûdî’nin iç duyularla ilgili itirazları ortak duyu üzerinde yoğunlaşmaktadır 

ve idrakin irtisam/resmetme ve intiba/iz bırakma olmadığı fikri üzerinden 

geliştirilmişlerdir. Mes’ûdî’nin itirazlarına geçmeden önce İbn Sinâ’nın iç duyularla ilgili 

açıklamasına kısaca değinmemiz yerinde olacaktır. İç duyular, duyumsanan nesne 

duyumsayandan ayrıldıktan sonra o nesneden soyutlanan sureti koruyan ve tikel 

duyulurlardan duyulur olmayan ve duyular yoluyla gelmeyen tikel anlamları algılayan 

kuvvelerdir. İbn Sinâ iç duyuların varlığını İşârât’ta şu şekilde delillendirmiştir: “Bazen 

düşen bir yağmur damlasını, düz bir çizgi ve hızla dönen bir noktayı dairevi bir çizgi 

olarak görmez misin? Bunların hepsi, hayal etme ve hatırlama yoluyla değil; gözlem 

yoluyladır. Sen bilirsin ki görmede, karşıda duranın sureti resmedilir. Burada ise inen 

veya daire çizen şey, nokta gibidir; çizgi gibi değildir. Bu durumda senin bazı 

kuvvelerinde daha önce resmedilen şeyin şekli kalmış olur ve yeni görülenin şekli de 

onunla birleşir.  Sende görmeden önce olan ve görmenin kendisine yöneldiği bir kuvve 

vardır, müşahede gibi. Ve duyulurlar bu kuvvede bir araya gelir ve bu kuvve onları 

idrak eder.”20 

İbn Sinâ’ya göre; iç duyu kuvvelerinden her birinin kendine özgü cisimsel bir 

aleti ve özel bir ismi vardır. Bunlardan birincisi “ortak duyu” ve “fantasya” diye 

isimlendirilmiştir ve onun aleti duyu sinirlerinin başlangıcında, özellikle de beynin ön 

kısmında yer alan ruhtur. İkincisi “musavvira” ve “hayal”dir ve bunun aleti de beynin 

ön ortasında, özellikle de son tarafında yer alan ruhtur. Üçüncüsü vehimdir ve onun 

aleti beynin tümüdür. Fakat buna özgü olan, beynin orta boşluğudur. Üstelik ona 

dördüncü bir kuvvet, duyudan alınıp kendisine gelen suretleri ve vehimle algılanan 

anlamları birleştirip ayrıştırması için yardım eder. Böylece suretler anlamlarla 

birleştirilir ve onlardan ayrıştırılır. Aklın kullanımı sırasında buna “müfekkire”, vehmin 

kullanımı sırasında “mütehayyile” denir ve onun yeri beynin orta boşluğunun ilk 

parçasındadır. Sanki bu vehmin bir kuvvesidir ve vehim aracılığıyla da aklın kuvvesidir. 

Beşincisi “zakira” kuvvesidir ve onun yeri beynin son boşluğundaki ruhun doğal 

mekânıdır ve bu mekân onun aletidir.21 Bu kuvvelerin bir kısmı duyulur nesnelerin 

suretlerini idrak ederken bir kısmı duyulur nesnelerin anlamlarını idrak eder. Duyulur 

nesnelerin suretleri önce dış duyular tarafından idrak edildikten sonra, iç duyulara 

iletilirler ve onlar tarafında idrak edilmiş olurlar. Örneğin kurdun sureti, biçimi, rengi 

önce koyunun dış duyularıyla idrak edilir daha sonra da iç duyulara iletilerek onlar 

tarafından idrak edilir.  Anlamların idrak edilmesine gelince bunları yalnız iç duyular 

idrak eder, dış duyular idrak edemez. Örneğin, koyun kurdu görünce ondan zarar 

geleceğini anlar ve korkarak kaçar.22 

İbn Sinâ’nın bu iç duyular anlatısında idrak, suretin alınması olarak kabul 

edilmektedir. Yani iç ve dış duyular suretleri alarak idrak ederler. Başka bir deyişle 

suretler duyu aletinde resmedilir veya iz bırakır; böylece iç duyuların bu suretler 

üzerinde tasarrufta bulunması mümkün olur. Ancak Mes’ûdî idrakin resmetme ve iz 

 
20  İbn Sinâ, eş-Şifâ: Kitabu’n-Nefs, 125; İbn Sinâ, İşâretler ve Tembihler, 111. 
21  İbn Sinâ, İşâretler ve Tembihler, 112; İbn Sinâ, Nefsin Halleri, 40. 
22  İbn Sinâ, en-Necât, 162; İbn Sinâ, eş-Şifâ: Kitabu’n-Nefs, 148. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

146 

bırakma olduğunu kabul etmez.23 Ona göre bir şey idrak edildiğinde duyu aletinde o 

şeyin sureti ve misali resmedilmiş olmaz. Ancak İbn Sinâ’nın yağmur damlası örneğini, 

suretin alınıp korunması fikrine karşı çıkarak açıklamak oldukça güçtür. Mes’ûdî bu 

güçlüğü şöyle ifade etmiştir: “Eğer bu durum, suretin resmedildiğine delalet ederse, 

ancak fil cümle delalet edebilir. Ama gözde ve beyinde resmedildiğine delalet etmez. 

Zira daha önce geçen açıklamada resmetmenin büsbütün imkânsız olduğunun delili 

değil; beyinde ve gözde gerçekleşmesinin imkânsız olduğunun kat’i delili yer almıştı.”24 

Şu durumda Mes’ûdî, İşârât’tan aktardığımız bu delilin resmetme ve iz 

bırakmaya delalet etmesinin kabulü ile kendi görüşü arasında uzlaşma sağlayacak bir 

çözüme varmıştır. Buna göre görülen şeyin sureti, ölçüsü ve şekli aynı kalarak, görme 

aracında resmedilir. Ancak bu resmetme işi, görme aracı görülen şeye ulaştığında ve 

onunla temas ederek buluştuğunda görme aracının bir kısmında gerçekleşir. Bu 

durumda araç bundan etkilenir ve aletin temas ettiği yerde görülen şeyin benzerinin 

heyeti hâsıl olur ve bu heyet, sanki görülen şey ile araç arasında ortak bir yüzey gibi 

olur. Hakikatte ortak olmasa bile nefs onu idrak eder. Bu durum iz bırakma fikriyle ilgili 

bir gereklilik ortaya çıkarıyorsa ve bu fikirden başka çıkar yol yoksa, Mes’ûdî’ye göre en 

iyisi onu bu yönden kabul etmektir. Üstelik bunun imkansız olduğuna dair bir delil de 

bulunmamaktadır. Zaten ancak bu şekilde olabilir çünkü gözde ve beyinde iz bırakması 

mümkün değildir.25 Buna göre Mes’ûdî noktanın ilk konumdaki suretinin resmedilmesi 

sayesinde ikinci konuma geldiğindeki suretle birlikte idrak edilmesi neticesinde 

noktanın çizgi gibi göründüğünü kabul etmiştir. Ancak bu resmedilme işi İbn Sinâ’nın 

iddia ettiği gibi gözde veya beyinde değil görülen şey ile göz arasında var olduğu 

varsayılan bir yüzeyde gerçekleşir. Gerçekte böyle bir yüzey var olmasa bile nefs onu 

idrak eder. 

Aynı zamanda Mes’ûdî’ye göre, bu görülen ve idrak edilen şey hem eser hem 

müessirdir. Bu eser, müessirin aynısıdır, ona yapışıktır ve müessirle birlikte, tek bir şey 

gibidir. Sonuçta da bu tek şey idrak edilmiş olur. Sadece müessirin, eserden süratle 

ayrılması halinde ikisi ayrılabilir. Damla örneğinde de durum böyledir. Eser, müessirin 

yer değiştirmesinden ve başka bir mekana intikal etmesinden sonra bir anlığına orada 

kalır ve o ikisi, iki mekanda birlikte idrak edilir. Ancak hareket gerçekleşmeden önce, 

ittisal hükmü gereğince eserle müessirin birlikteliğinden dolayı o ikisi ayrılamaz.26 Yani 

alınan suret İbn Sinâ’nın iddia ettiği gibi içte bir kuvvede korunduğundan değil; şeyin 

kendisi süratle hareket ettiğinde, normalde ayrışamayan eser ile müessirin bir anlık 

ayrılması neticesinde nokta çizgi gibi görünmektedir. Dolayısıyla bu tecrübe iç 

kuvvelerin varlığını ispatlamada yeterli değildir. 

İbn Sinâ’nın yağmur damlası delilinin iç duyuların varlığını ispatlamada yetersiz 

olduğunu düşünen Mes’ûdî, özellikle ortak duyunun varlığını yani duyulurların beynin 

ön tarafında bulunan bir kuvvede toplanması fikrini şiddetle eleştirmiştir. Ona göre 

tadılan ve dokunulan şeylerin durumu üzerine birazcık kafa yormak bile bu meselenin 

 
23  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 241. 
24  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 228. 
25  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 229. 
26  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 229-230. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

147 

hakikatini kavramaya yeter. Şöyle ki; yediğimiz yiyeceklerin tadını sadece ağızda, dilin 

yüzeyinde ve boğazda buluruz. Bir kişi nasıl yediği bir tatlının tadını topuğunda veya 

ayak parmaklarında bulmayacağından eminse; aynı şekilde beyninde bulmayacağından 

da emindir. Eğer dilin ve boğazın iletmesiyle beyinde tat hâsıl olsa ve orada 

hissedilseydi biz onun orada var olduğunu bilirdik. Yoksa biz bir tadın bir uzvumuzda 

var olduğunu bilmediğimiz halde, bu tat o uzvumuzda nasıl hissedilmiş olabilir? Şayet 

bu mümkün olsaydı ayak parmaklarımızda bulunduğunu bilmediğimiz halde; bir tadın 

orada hissedildiğini söylemek mümkün olurdu ki bunun muhal olduğu aşikardır.27 

Bunun yanında dokunulanlarda da aynı durumun geçerli olduğunu söylenebilir. 

Sözgelimi elimizle sıcak bir şeye dokunduğumuzda, onu gözümüzle, kulağımızla, 

kalbimizle, beynimizle ya da elimiz dışındaki herhangi bir organımızla idrak 

etmediğimizi katî ve yakînî olarak biliriz. Eğer beyinde farklı araçlarla duyulurların 

tamamını idrak eden tek bir kuvvenin bulunduğu ve onlardan her birinin beynin içinde 

olmayıp aracılığını yaptığı şey ile bir araya geldiği bir konumda ve mekânda olduğu 

söylenirse bu ancak hükmen imkân dairesinde kabul edilebilir. Ancak duyulurların bir 

kuvvede toplandığını söylemek Mes’ûdî’ye göre aklın inadından başka bir şey 

değildir.28 Şayet İbn Sinâ’nın iddia ettiği gibi beynin ön kısmında yer alan ve tüm dış 

duyulurları idrak eden tek bir kuvve var olsaydı bu durumda tattığımız şeyin tadını 

aynı anda beynimizin bu kısmında da tatmamız ya da soğuk cisme elimizle 

dokunduğumuzda beynimizin bu kısmında da soğukluğu hissetmemiz gerekirdi. Vaka 

böyle olmadığına göre Mes’ûdî’ye göre bu fikrin yanlışlığı ortadadır. Zira bu tat ve 

soğukluğun beyinde duyumsanmamakla birlikte yine de orada bulunan bir kuvve 

tarafından idrak edildiği iddia edilirse bu durumda duyumsanmayan şey idrak edilmiş 

olur ki bu da yanlış bir neticedir. Bunun yanında beyindeki kuvvede toplananın, 

duyulurların kendileri değil de misalleri olduğu iddia edilirse bu da doğru değildir. 

Çünkü ortak duyuyu savunanlar ortak duyunun, duyulurun misaline değil, bizzat 

kendisine şahit olduğunu ve duyulurun hakikatine değil misaline şahit olanın hayal 

olduğunu iddia etmişlerdir.29 Şu durumda Mes’ûdî’ye göre kişi kendi duyumsamaları 

üzerine basit bir şekilde düşündüğünde bile bu duyuların hepsinin beynin bir kısmında 

bir kuvve tarafından idrak edilmediğini bilir. Ancak Mes’ûdî bu tecrübi delille 

yetinmeyip bu fikrin yanlışlığını akli delillerde de desteklemek istemiştir. 

İbn Sinâ’ya göre ortak duyunun görevlerinden biri duyulurlar arasındaki 

farkların algılanmasıdır. Şayet duyulur suretler bir yerde toplanıp orada algılanıyor 

olmasaydı bu duyulurlar arasındaki farkların algılanması mümkün olmazdı. Ortak 

duyu dış duyuların kendisine getirdiği duyulurların hepsine bir anda sahip olur ve 

aralarındaki farkları algılayabilir. Dış duyular kendi başlarına bunu yapamazlar çünkü 

her biri ancak kendi duyusunu algılayabilir.30 İbn Sinâ’nın ifadesiyle: “Biz bu tek rengin, 

bu tek tattan başka olduğuna ve bu renge sahip olanın bu tada da sahip olduğuna 

 
27  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 232. 
28  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 232-233. 
29  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 233. 
30  İbn Sinâ, eş-Şifâ: Kitabu’n-Nefs, 145. İbn Sinâ’nın bu konudaki açıklamalarının ayrıntıları için bk. Elif Acar, 

İbn Sinâ Felsefesinde Ortak Duyu (İstanbul: İstanbul Medeniyet Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2019). 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

148 

hükmedebiliriz. Bu iki duruma hükmeden, ikisinin birlikte hazır bulunmasına ihtiyaç 

duyar.”31 İşte İbn Sinâ’ya göre bu ihtiyaç tüm duyulurları idrak edebilen tek bir 

kuvvenin varlığını gerekli kılmıştır. Ortak duyunun varlığını gerekçelendiren önemli 

delillerden biri budur.  Mes’ûdî’ye göre duyulurları birbirinden ayıran ve birden fazla 

duyulur arasında hükümde bulunan bir failin varlığı zorunludur. Ancak bu iş için tüm 

duyulurları algılayabilen bir kuvve ihdas etmeye gerek yoktur. Çünkü zaten nefs, 

duyulurların tamamını idrak etmektedir ve duyulurların her biriyle kendine has bir araç 

ile kendi içerisinde bulunduğu konum ve mevzuda ilişki kurmaktadır.32 Böylece bütün 

duyuları idrak edebildiği için duyular arasında hüküm verebilmesi de mümkün 

olmaktadır. 

Mes’ûdî’nin bir diğer itirazı, ortak duyunun duyulurların suretlerini idrak 

edebilmesi ancak koruyamaması iddiası üzerinedir. Zira İbn Sinâ’ya göre ortak duyu, 

dış duyuların kendisine aktardığı suretleri algılar ancak bunları koruma gücüne sahip 

değildir. Yani dış duyuların idraki ortadan kalktığı anda ortak duyu suretleri yitirir. 

Bununla birlikte her ne kadar kendisi koruma gücüne sahip olmasa da suretleri 

algıladığı anda hayal kuvvesine iletir ve böylece orada korunmasını sağlar. Dolayısıyla 

dış duyuları topluca algılayan, ortak duyu; onun algıladığı suretleri koruyan ise 

hayaldir.33 Zira koruma idrakten farklıdır. Mes’ûdî’ye göre bu durumda İbn Sinâ’nın 

vehmin cüzî manaları idrak eden, zakiranın ise bütün manaları koruyan kuvve 

olduğunu söylediği gibi; aynı şeyi suretler için de söylemesi gerekir. Yani eğer suretleri 

koruyan hayal kuvvesi ise duyulurlar ortadan kaybolduktan sonra bu suretleri idrak 

edecek başka bir kuvve tespit edilmesi; eğer hayal kuvvesi idrak edici ise bu suretleri 

koruyacak başka bir kuvve tespit edilmesi gerekir. Yani kaçınılmaz olarak bu fikrin 

altıncı bir kuvve ihdas etmeye ihtiyacı vardır.34 

Mes’ûdî burada altıncı bir kuvvenin gerekliliğini iddia ederken müfekkire ve 

mütehayyile kuvvesinin varlığını göz ardı etmiş gibi görünmektedir. Ortak duyunun 

ancak tek bir nesne algısı oluşturmak için dış duyulardan gelen ayrı ayrı duyuları 

birleştirdiği ve bunun dışında herhangi bir hükümde bulunmadığı doğrudur. Aynı 

şekilde hayal kuvvesinin işlevinin de yalnızca ortak duyudan aktarılan duyulur sureti 

korumak olduğu ve koruyan ile idrak eden bir olamayacağı için bu suretler üzerinde 

başka herhangi bir tasarrufta bulunmadığı da doğrudur. Bunları göz önünde 

bulunduran Mes’ûdî haklı olarak hayalde korunan suretler üzerinde birleştirme ve 

ayrıştırma işlemini yapacak bir iç kuvveye ihtiyaç olduğunu söylemektedir. Ancak İbn 

Sinâ müfekkire ve mütehayyile kuvvesinin tam da hayalde korunan bu birleştirilmiş 

suretler üzerinde tasarrufta bulunduğunu iddia etmektedir.35 Müfekkire ve mütehayyile 

kuvvesinin dış duyuların suretleri üzerinde işlem yapabilmeleri için onlara ulaşmaya 

ihtiyacı vardır. İşte bu noktada ortak duyu devreye girerek dış duyuları hayal 

kuvvesinde depolamakta ve böylece müfekkire ve mütehayyilenin kullanımına hazır 

 
31  İbn Sinâ, İşâretler ve Tembihler, 111. 
32  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 233. 
33  İbn Sinâ, eş-Şifâ: Kitâbu’n-Nefs, 133, 147. 
34  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 233. 
35  İbn Sinâ, eş-Şifâ: Kitâbu’n-Nefs, 147. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

149 

hale getirmektedir. Bu durumda Mes’ûdî’nin iddia ettiği gibi İbn Sinâ’nın sisteminde bir 

eksiklik söz konusu olmadığı gibi yeni bir kuvveye de ihtiyaç yoktur. 

Mes’ûdî, dış duyuların hepsinin ortak duyuda toplanmasını ve idrak edilmesini 

bir başka açıdan daha imkânsız görmektedir. Ona göre beynin bir kısmındaki tek bir 

kuvvede duyulurların suretlerinin tamamının korunması ve bilfiil orada kalması akıl 

dışıdır. Eğer bu nakışların ve suretlerin tamamı tek bir mahalde olursa mecburen bir 

kısmı diğerlerinin üstüne gelir ve hepsi birbirine karışmak zorunda kalır. Bunun 

sonucunda orada hâsıl olan ve diğerleriyle karışmış olan nakış, hariçteki aslına mutabık 

olmaz. Mesela biz bir yüzeye bir şeyi nakşetsek, sonra onun üstüne başka bir şey 

nakşetsek, ardından onun üstüne başka bir suret çizsek ve bu neredeyse sonsuza kadar 

devam etse sonunda bu nakışlar karışır ve birbirinden ayırt edilemez. Dahası o yüzeyde 

nizami olmayan karmakarışık bir heyet hâsıl olur. Aynı durum beyin için de geçerlidir. 

Eğer bu suretlerden her biri, farklı mahallere nakşolunursa, beynin suretleri koruyan 

kuvveyi içeren kısmı, neredeyse sonsuz sayıda parçaya bölünür ve nihayet her parçanın 

hacminin küçüklüğü, duyular ile idrak edilemeyecek bir sınıra ulaşır. Sonra bu minicik 

parçalardan birine gökyüzünün sureti, bir diğerine yeryüzünün sureti ve bütün 

mevcudatın suretleri nakşolunur. Bu ihtimallerin imkânsız ve yanlış olduğundan akıl 

şüphe etmez. Ayrıca bu parçaların bir kısmı, üzerindeki suretler sebebiyle diğer 

kısmından evla değildir. Mesela üstüne gökyüzü nakşolunmuş olan parça, bu suret 

sebebiyle üzerine yeryüzünün nakşolunduğu parçadan evla olmaz. O halde Mes’ûdî bu 

parçalar arasından belirli birinin yine belirli tek bir surete has kılınmasının nedeninin ne 

olduğunu sormaktadır.36 Mes’ûdî bu eleştirisiyle kuvveler fikrinin, idrakin suretin 

resmedilmesi olarak kabul edilmesi fikriyle tutarsızlık içerisinde olduğunu göstermek 

istemiştir. Yani idrak, idrak edilenlerin suretlerinin müdrikte resmedilmesiyle oluyorsa 

ve tüm idraklerin kendisinde toplandığı bir kuvve varsa ortaya tüm suretlerin bu 

kuvvede resmedilmesi gibi yanlış neticelere götüren bir sonuç çıkmaktadır. Bu da 

göstermektedir ki hem suretlerin resmedilmesi fikri hem tüm duyulur suretlerin bir 

duyuda toplanması fikri yanlıştır. 

Mes’ûdî’nin bu sistemde problemli olduğunu düşündüğü bir başka konu da 

suretlerin hatırlanmasıyla ilgilidir. Mes’ûdî öncelikle şunu sorar: Her şeyin İbn Sinâ’nın 

iddia ettiği gibi olduğu tasavvur edilirse o zaman bu suretleri idrak eden kuvveden bir 

şey hatırlanmak istendiğinde, bu kuvve mi bulunduğu mahalden ve mevzudan suretin 

nakşolunduğu mahalle intikal eder, onunla buluşur ve onu idrak eder yoksa suret mi 

kendi mahallinden müdrik kuvvenin bulunduğu mahalle intikal eder? Bu sorunun 

amacı İbn Sinâ’nın iç duyular teorisi kabul edildiği takdirde doğru cevabın 

verilemeyeceğini göstermektir. Çünkü her iki varsayımda da arazın bir mahalden 

 
36  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 234. Mes’ûdî’nin İşârât şerhine bir reddiye yazan Fahreddin Râzî, onun ortak 

duyu ve hayalle ilgili ortaya koyduğu problemleri oldukça isabetli bulmakta; özellikle de büyük 

suretlerin küçük mahalde iz bırakmayacağını söyleyen delili çok beğendiğini ifade etmektedir. Bk. Râzî,  

Cevâbâtu’l-Mes’âili’l-Buhâriyye, 51. Nitekim Râzî’nin iç duyularla ilgili eleştirileri Mes’ûdî’ninkilerle 

büyük ölçüde paralellik göstermektedir. Bk. Mehmet Zahit Tiryaki, “Güçlerden İşlevlere: Fahreddin 

Râzî’nin İç Duyular Eleştirisi”, Nazariyat İslam Felsefe ve Bilim Tarihi Araştırmaları Dergisi  4/2 (Nisan 2018), 

73-116. Bu benzerlik bu konuda Râzî’nin Mes’ûdî’den etkilenmiş olma ihtimalini hatıra getirmektedir ve 

Mes’ûdî’nin İbn Sinâ yorumunun kendinden sonrasını nasıl etkilediğini göstermesi açısından önemlidir. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

150 

diğerine intikali gerekir ki Mes’ûdî’ye göre bunun imkânsız olduğu açıktır. Bir diğer 

soru üçüncü ihtimalin de yanlışlığını göstermeye yöneliktir: “Eğer intikal söz konusu 

değilse ve müdrik kuvve ile nakşedilen suret sürekli olarak tek bir mahalde 

bulunuyorsa; bu durumda aralarında sürekli bir buluşma hali bulunduğundan idrak 

sürekli olarak bilfiil hâsıl olmaz mı? Şayet suret ile kuvve beynin iki farklı kısmındaki 

iki mahalde olursa bu durumda da aralarında buluşma gerçekleşmeyeceğine göre kuvve 

o sureti nasıl idrak edebilir?”37 İşte Mes’ûdî bu şekilde tüm dış duyuların beynin ön 

kısmında ortak duyu adındaki bir kuvvede toplandığı ve orada idrak edildiği iddiasını 

kabul edenlerin cevap bulması gereken bu soruları peş peşe sıralamış ve bunlara kesin 

cevaplar verilmediği sürece bu iddiaların doğruluğunu kabul etmenin mümkün 

olmadığını göstermek istemiştir. 

Sonuç 

Bütün bu tartışmalardan anlaşılan odur ki; Mes’ûdî ile İbn Sinâ arasındaki fikir 

ayrılığının kökeninde iki temel kabul yer almaktadır. Bunlardan biri nefsin soyut bir 

cevher olması diğeri idrakin resmetme ve iz bırakma olmasıdır. Nefs soyut ve maddeden 

tamamen ayrık bir cevher olarak kabul edilince cisimsel ve mekânsal ilişkilerde 

bulunması mümkün olmamaktadır. Öte yandan idrak, nesnelerin suretlerinin alınıp 

müdrikte resmedilmesi olunca duyulur nesnelerin idraki mekânsal bir birlikteliği 

gerekli kılmaktadır. Bu nedenle nefsin duyusal nesneleri doğrudan idrak edebilmesi 

düşünülememektedir. Mes’ûdî İbn Sinâ’nın idrak anlayışını eleştirirken hem bu iki 

ilkenin yanlışlığı hem de birlikte kabul edilmelerinin tutarsızlığı üzerinde durmuştur. 

Hatta ona göre İbn Sinâ sırf nefsin soyutluğuna halel getirmeden duyulurları idrak 

edebilmesini mümkün kılabilmek için kuvveler teorisini icat etmiştir. Mes’ûdî kuvveler 

teorisini, doğru olmayan bir nefs anlayışının doğru olmayan bir idrak anlayışıyla birlikte 

düşünülmesinin neticesinde ortaya çıkan ihtiyacı karşılamak üzere üretilmiş, kendisi de 

doğru olmayan bir teori olarak görmektedir. Bu nedenle ciddi bir iç duyular eleştirisi 

geliştirmiş, duyulurların idrakiyle akledilirlerin idrakini ayırmanın yanlışlığını, insanda 

idraki gerçekleştiren tek müdrik kuvvenin nefs olduğunu, nefsin duyulurları idrak 

edebilmek için aletlere ihtiyaç duyduğunu ancak kuvvelere ihtiyaç duymadığını 

delilleriyle göstermek istemiştir. 

Kanaatimize göre Mes’ûdî’nin eleştirilerinin altında yatan ana fikir, nefsin 

bedenden tamamen ayrık soyut bir cevher olması fikri ile idrakin idrak edilenin 

suretinin müdrikte resmedilmesi olduğu fikrini birlikte savunmanın tutarsız olduğudur. 

Mes’ûdî İbn Sinâ’nın nefsin soyutluğuna dair delillerini ikna edici bulmamakla birlikte 

vahyin bu gerçeğe işaret ettiğini düşünmektedir. Din, bedenin yitirilmesinden sonra 

nefsin varlığını devam ettireceğini bildirmektedir ki bu da nefsin kendi başına kaim 

olabilen bir cevher olduğunu göstermektedir. Ancak bedenden tamamen ayrık bir 

şekilde var olabilmesi cisimde var olamayacağı ve cisimsel ilişkilerde bulunamayacağı 

anlamına da gelmemektedir. Hatta ona göre nefsin tamamı veya bir kısmı beyinde 

basılmış haldedir. Böylece nefs herhangi bir kuvveye ihtiyaç duymadan akli ve duyulur 

bütün idrakleri gerçekleştirebilir. Zaten Mes’ûdî’nin zihninde idrak, idrak edilen 

 
37  Mes’ûdî, “el-Mebâhis”, 234-235. 



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

151 

nesnenin suretinin alınması ve bu suretin müdrikte hâsıl olması gibi bir olgu değildir. 

Ona göre idrak, idrak edenle edilen arasında gerçekleşen izafi bir haldir. Yani idrak 

nesneden alınan şeyin müdrikte var olması, saklanması, depolanması ve üzerinde 

tasarrufta bulunulması gibi süreçleri içeren bir olay değildir. Bu nedenle farklı işleri 

gerçekleştirecek farklı şubelere ihtiyaç yoktur. Nefs tek başına nesne ile etkileşime girer 

ve onu idrak eder.  

Yukarıda yer verdiğimiz tartışmalarda ortaya çıkan neticeleri bir araya 

getirdiğimizde Mes’ûdî’nin idrak anlayışının ana ilkelerini şu şekilde tespit edebiliriz: 

1) Nefsin soyut olmadığı, bölünebilir olmadığı ve bir konumda olmadığı burhani olarak 

ispatlanmış değildir. 2) İdrak suretin alınması, yakınlaşma, buluşma ve resmetme 

değildir. 3) İdrak yakınlaşma olmadığından nefsin duyulurları idrak etmek için 

kuvvelere ihtiyacı yoktur. 4) İdrak tektir, müdrik tektir, duyulurları da akledilirleri de 

idrak eden nefstir. 5) Nefs tüm duyuları idrak edebildiği için bütün duyuların 

kendisinde toplandığı bir kuvveye ihtiyaç yoktur. 6) Duyulurların idraki duyu aletinde 

veya kuvvesinde gerçekleşmez nefste gerçekleşir.  



Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2025, Sayı: 55 

Review of the Faculty of Theology, University of Süleyman Demirel Year: 2025, Number: 55 

 

152 

Kaynakça 

Acar, Elif. İbn Sinâ Felsefesinde Ortak Duyu. İstanbul: İstanbul Medeniyet Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 

2019. 

Bağdâdî, Ebu’l-Berekat. el-Kitâbu’l-Mu’teber fi’l-Hikmeti’l-İlâhiyye. thk. Yusuf Mahmud. Doha: Daru’l-Hikme, 

2012. 

Dağ, Mehmet. “İbn Sînâ’nın Psikolojisi”. İbn Sînâ Doğumunun Bininci Yılı Armağanı. ed. Aydın Sayılı. Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1984. 

İbn Sinâ, Ebû Ali el-Hüseyin. en-Necât. thk. Muhyiddin Sabri el-Kürdî. Mısır: Matbaatu’s-Saâde, 1938. 

İbn Sinâ, Ebû Ali el-Hüseyin. eş-Şifâ: Kitâbu’n-Nefs. thk. İbrahim Medkur vd. Kum: Mektebetü Âyetullahi’l-

Uzmâ, 1975. 

İbn Sinâ, Ebû Ali el-Hüseyin. İşâretler ve Tembihler. çev. Ali Durusoy vd. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2005. 

İbn Sinâ, Ebû Ali el-Hüseyin. Nefsin Halleri Nefsin Sonsuzluğu ve Yeniden Yaratılması Hakkında Risale. çev. 

Ömer Ali Yıldırım. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2020. 

Mes’ûdî, Şerefüddîn. “el-Mebâhis ve’ş-Şükûk ale’l-İşârât ve’t-Tenbihât”. Doubts on Avicenna: A Study and 

Edition of Sharaf al-Dīn al-Masʻūdī’s Commentary on The Ishārāt. thk. Ayman Shihadeh. 193-289. 

Leiden, Boston: Brill, 2016. 

Özpilavcı, Ferruh. Ebu’l-Berekât el-Bağdâdî’de Nefs Teorisi. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Yüksek Lisans 

Tezi, 2000. 

Râzî, Fahreddin. Cevâbâtu’l-Mes’âili’l-Buhâriyye. nşr. Ayman Shihadeh. “Fakhr Al-Dîn al-Râzî’s Response to 

Sharaf al-Dîn al-Mas῾ûdî’s Critical Commentary on Avicenna’s Ishârât”. The Muslim World 104/1-2 

(2014), 1-61. https://doi.org/10.1111/muwo.12037 

Tiryaki, Mehmet Zahit. “Güçlerden İşlevlere: Fahreddin Râzî’nin İç Duyular Eleştrisi”. Nazariyat İslam Felsefe 

ve Bilim Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Nisan 2018), 73-116. 

Tûsî, Nasîruddîn. el-İşârât ve’t-Tenbihât li Ebî Ali b. Sina mea Şerhi Nasîruddîn et-Tûsî. thk. Süleyman Dünya. 

Kâhire: Dâru’l-Meârif, ts. 

https://doi.org/10.1111/muwo.12037

